
Aletria, Belo Horizonte, v. 33, n. 4, p. 29-51, 2023
eISSN: 2317-2096 | DOI: 10.35699/2317-2096.2023.44854

“Um governo azul como o cosmo”: reflexões sobre a dramaturgia 
mapuche chilena contemporânea a partir de Los pueblos te llaman 

Nahuelpan Presidente (2018), de Roberto Cayuqueo

“A Government Blue Like the Cosmos”: Reflections on the 
Contemporary Chilean Mapuche Drama Based on Los pueblos te 

llaman Nahuelpan Presidente (2018), by Roberto Cayuqueo

Carla Dameane Pereira de Souza
Universidade Federal da Bahia (UFBA), Salvador, Bahia/ Brasil
carladameane@gmail.com
https://orcid.org/0000-0001-6283-4930

Resumo: Com a finalidade de expor algumas reflexões em relação à dramaturgia mapuche 
contemporânea chilena, estabelecerei um diálogo com o texto dramático Los pueblos te 
llaman Nahuelpan Presidente (2018), de Roberto Cayuqueo. A partir das reflexões propostas 
pretendo sinalizar de que modo esta dramaturgia se conecta, conforme minha leitura, com 
um movimento mais profundo de consciência histórica e social de artistas chilenos que, a 
partir do reconhecimento de suas raízes ancestrais, têm ocupado um espaço importante na 
cena teatral chilena e latino-americana. Ao revisar e reformular os modos de elaboração 
dramatúrgica teatral já consolidados a partir de seus repertórios ancestrais, estes coletivos 
têm tornado possível a visibilização de temas relacionados aos povos originários do Chile, 
suas formas de viver e expressar, seus corpos, suas vozes, testemunhos e denúncias; suas 
lutas, mortes e lutos.
Palavras-chave: dramaturgias mapuche; Colectivo Epew; lugar específico de enunciação; 
memórias coletivas; Los pueblos te llaman Nahuelpan Presidente.

Abstract: In order to expose reflections related to the contemporary Chilean Mapuche 
drama, this article aims to establish a connection with the dramatic text Los pueblos te 
llaman Nahuelpan Presidente (People call you President Nahuelpan (2018)), by Roberto 
Cayuqueo. Based on the reflections presented, I intend to indicate how this dramaturgy is 
connected – according to my interpretation – with a deeper movement of historical and 
social consciousness of Chilean artists who, based on the recognition of their ancient roots, 
have taken up an important space in the Chilean and Latin American drama scenario. By 
reviewing and reformulating methods of theatrical construction already consolidated upon 
its ancient background, these collectives have enabled the visibility of themes related to 

mailto:carladameane@gmail.com


30Aletria, Belo Horizonte, v. 33, n. 4, p. 29-51, 2023

Chilean native people, their ways of living and expressing their bodies, voices, testimonials, 
claims; their struggles, deaths, and grief.
Keyword: mapuche drama; Collective Epew; specific locus of enunciation; collective 
memories; Los pueblos te llaman Nahuelpan Presidente

Você percebe, Karol, como pequeno 
se vê o Chile de cima? Em 15 minutos 
cruzamos a cordilheira de avião e já es-
tamos na Argentina... E pensar que antes 
tudo isso foi água. Sim, um país gover-
nado pela água antes de ser um país e 
uma nação e várias nações ao mesmo 
tempo... olha pela janela e me diz o que 
vê... exato, vê terra, mas antes isto não 
era nada além de água... e céu... o azul 
refletido no azul, como diria Chihuailaf, 
isso é fundamental para entender uma 
cultura... um país ou uma nação imagi-
nada, governada pelo azul, às vezes as 
coisas são mais simples, não precisamos 
de nada além de um governo azul como 
o cosmo. O que você acha disso como 
slogan da campanha?1

(Cayuqueo, 2018, p. 13-14)2.

A epígrafe escolhida para a abertura deste artigo faz parte do texto 
dramático Los pueblos te llaman Nahuelpan Presidente (2018), de Roberto 
Cayuqueo, com o qual estabelecerei um diálogo que me permitirá expor 
algumas reflexões em relação à dramaturgia mapuche contemporânea chilena 
e o modo como ela se conecta, conforme minha leitura, com um movimento 
mais profundo de consciência histórica e social de artistas criadores chilenos 

1	 “¿Se da cuenta Karol de lo pequeño que se ve Chile desde arriba? En 15 minutos cruzamos 
la cordillera en avión y ya estamos en Argentina…. Y pensar que antes todo fue agua. 
Si, un país gobernado por el agua antes de ser un país y una nación y varias naciones al 
mismo tiempo… mire por la ventana y dígame que ve… exacto, ve tierra, pero antes esto 
no era nada más que agua… y cielo… el azul reflejado en azul como diría Chihuailaf, eso 
es clave para entender una cultura… un país o una nación imaginada, gobernada por el 
azul, a veces las cosas son más simples, no necesitamos nada más que un gobierno azul 
como el cosmos ¿Qué le parece eso como lema de campaña?”.
2	 As traduções dos textos em língua espanhola para o português, presentes neste artigo, 
são de minha autoria.



31Aletria, Belo Horizonte, v. 33, n. 4, p. 29-51, 2023

que, a partir do reconhecimento de suas raízes ancestrais, têm ocupado um 
espaço importante, na cena teatral chilena e latino-americana, para o debate, 
testemunho e denúncias de suas experiências do passado e do presente. Estou 
pensando, em especial, nos grupos Teatro a lo Mapuche, Colectivo Epew e 
no Kimvn Teatro, este último responsável pela organização e realização, em 
2021 e 2023, do 1º e do 2º Feyetun: festival de artes escénicas de naciones 
originarias3. Ao revisar e reformular os modos de elaboração dramatúrgica 
teatral já consolidados a partir de seus repertórios ancestrais, estes coletivos 
têm tornado possível a visibilização de temas relacionados aos povos 
originários do Chile, suas formas de viver e expressar, seus corpos, suas 
vozes, testemunhos e denúncias; suas lutas, mortes e lutos.

Escrito por Roberto Cayuqueo com a assessoria de Claudio Alvarado 
Lincopi, para as questões históricas e de roteiro, Los pueblos te llaman 
Nahuelpan Presidente foi levado à cena em 2018 pelos Coletivos Colectivo 
Epew e Colectivo Bestia, sob a direção de Constanza Thümler, que junto a 
Cayuqueo também assinam a ideia original da montagem. Na ocasião em 
que esteve em cartaz no Teatro del Puente, em Santiago, Roberto Cayuqueo 
chamava atenção à importância da peça ser apresentada em tal espaço 
considerando dois aspectos:

O Teatro del Puente está em um lugar simbólico e estratégico para 
o povo mapuche em Santiago: o rio Mapocho. A poucos metros do 
teatro, nos muros ao redor do rio há um mural que nos faz recordar 
os rostos dos nossos irmãos assassinados na democracia: Alex 
Lemún, José Huenante e Matías Catrileo. Para o Colectivo Epew 
não é só um ato simbólico habitar este espaço, mas é inclusive 
necessário pensar sobre nós e nos encontrarmos neste lugar 
específico (sobre um rio), [...] precisamente para dar voz àquelas 
resistências e sonhos como hoje, no qual com o Colectivo Bestia 
imaginamos para o Chile a eleição do primeiro Presidente do Chile 
de origem Mapuche, exatamente neste rio, ao lado dos rostos de 
nossos irmãos caídos4 (Los Pueblos [...], 2023).

3	 O leitor poderá obter mais informações sobre este festival acessando a página do Teatro 
Kimvn (https://kimvnteatro.cl/), na qual se encontra um link específico para o Festival de 
Artes Escénicas de Naciones Originarias – Feyentun.
4	 “El Teatro del Puente está en un lugar simbólico y estratégico para el pueblo mapuche en 
Santiago: el río Mapocho. A pocos metros del teatro, en los muros que rodean al río hay un 
mural que nos recuerda los rostros de nuestros hermanos asesinados en democracia: Alex 



32Aletria, Belo Horizonte, v. 33, n. 4, p. 29-51, 2023

Os dois aspectos mencionados pelo dramaturgo, a importância da 
localização do espaço de apresentação da obra e a relação com o seu entorno, 
são características que podemos assinalar como presentes nas propostas 
dramatúrgicas do Colectivo Epew5, do qual Cayuqueo faz parte. Mas, 
também há este outro aspecto com o qual finaliza a sua fala, a capacidade 
de ambos os coletivos sonhar e imaginar um futuro no qual o Chile possa 
eleger um candidato mapuche à presidência. Como esse sonho/imaginação 
dos Colectivos Epew e Bestia, em trazer à cena um presidente mapuche para 
o Chile se estrutura em Los pueblos te llaman Nahuelpan Presidente? Ao 
longo do artigo vou explorar estas questões visando apresentar uma leitura 
que se restringe ao texto dramático, em diálogo com proposições sobre 
a dramaturgia mapuche chilena contemporânea, que se ocupa de colocar 
em cena as experiências dos povos originários, como é o caso da proposta 
dramatúrgica de Roberto Cayuqueo.

Lemún, José Huenante y Matías Catrileo. Para el Colectivo Epew no sólo es simbólico 
habitar este espacio si no que es hasta necesario pensarnos y encontrarnos en este sitio en 
específico (sobre un río), […] precisamente para dar voz a aquellas resistencias y sueños 
como hoy, donde en conjunto con el Colectivo Bestia imaginamos en Chile la elección del 
primer Presidente de Chile de origen Mapuche, precisamente en este río, a un costado de los 
rostros de nuestros hermanos caídos”. Sobre os nomes mencionados na citação, é importante 
explicar que Alex Lemun Saavedra foi um jovem estudante chileno e cidadão mapuche, 
pertencente à comunidade Requen Lemun, que morreu em 2002, após ser atingido na cabeça 
por uma bala de chumbo, no contexto de um ato de ocupação de terrenos, pertencentes a 
empresa Forestal Mininco, realizado por parte da comunidade Aguas Buenas, em Santa 
Alicia (comuna de Angol); José Gerardo Huenante foi um jovem de origem mapuche​ que 
desapareceu, em 2005, depois de ser detido pelos “Carabineros do Chile” e Matías Valentín 
Catrileo Quezada foi um estudante de agronomia chileno, de etnia mapuche, morto pela 
polícia em janeiro de 2008 enquanto participava de uma ocupação de terras.
5	 Fundado em 2015 por Roberto Cayuqueo, o Colectivo Epew é um coletivo artístico 
e teatral que reúne artistas multidisciplinares interessados na recompilação e pesquisa 
de histórias de comunidades mapuche localizadas no sul do Chile, através da técnica 
do Site Site Specific Theatre. Sua trajetória se confunde com a de seu fundador Roberto 
Cayuqueo, com a estreia de Tirúa: Epew Lavken Lleu Lleu Mew Residencia Artística em 
2015, seguem com Panarife (2017), Santiago Waria Pueblo Grande de Winkas (2018), 
El Pacto de Renv (2017), Los pueblos te llaman Nahuelpan presidente (2018), 4 trampas 
(2019) e Nüngen – Zoológicos Humanos (2019).



33Aletria, Belo Horizonte, v. 33, n. 4, p. 29-51, 2023

Para que eleger um presidente mapuche?

Por Los Pueblos te llaman Nahuelpan Presidente, Roberto Cayuqueo 
recebeu, em 2019, o Prêmio Juan Radrigán de Melhor Dramaturgia 2018, 
uma das categorias dos Premios Clap!. Cayuqueo foi um dos finalistas aos 
prêmios Rolex Mentor and Protege na categoria Teatro em 2016, e em 2017 
bolsista do Goethe Institut de Buenos Aires para participar do Encuentro de 
dramaturgos iberoamericanos Panaroma Sur. Ele é ator, diretor, dramaturgo, 
professor e pesquisador na área de artes e direção teatral. Como ator, já 
participou de longa metragens como El Verano de los Peces Voladores 
(2013), de Marcela Said e Mirage Dí Amour Avec Fanfare (2015), de Hubert 
Toint; da série de televisão Ramona (2017), dirigida por Andrés Wood, 
entre outras produções. Escreveu e dirigiu as peças Célula (2012) e El 
pacto de Renv (2017). É membro fundador do Colectivo Epew, com o qual 
tem realizado importantes projetos de diálogo e imersão em comunidades 
mapuche no sul do Chile ou de imigrantes mapuche em Santiago. Por meio 
da residência colaborativa Epew Lavken Lleulleu Mew, realizada na comuna 
de Tirúa, puderam criar uma montagem site-specific com a comunidade 
lavkenche da Escuela Chacuiví, e neste mesmo caminho, em 2017 e 2018 
dirigiu outras montagens site-specific: Panarife6 (2017) e Santiago Waria: 
pueblo grande de Winkas7 (2018). Em 2019 escreveu e dirigiu 4 trampas 
o la breve historia de la raza (teatral) chilena, obra de teatro que segue 
a linha do site-specif, e escreveu e protagonizou o concerto teatralizado 
Nünguen – zoológicos humanos (2019). Encenado dentro de uma das rukas 
do Parque de los pueblos originarios Mahuidache, em Santiago, Nünguen 
foi uma das obras transmitidas, virtualmente, durante o Feyentun, em 2021.

6	 O leitor pode assistir ao trailer promocional de Panarife acessando o seguinte link: 
https://www.youtube.com/watch?v=DgtocaGHuKQ. Acesso em: 6 fev. 2023.
7	 Para mais informações sobre a montagem Santiago Waria: pueblo grande de Winkas, 
acessar a página do projeto MAPS-URBE: The Invisible City: Mapuche Mapping of 
Santiago de Chile. Disponível em: https://www.mapsurbe.com/esp-santiago-waria. Acesso 
em: 6 fev. 2023.

https://www.youtube.com/watch?v=DgtocaGHuKQ
https://www.mapsurbe.com/esp-santiago-waria


34Aletria, Belo Horizonte, v. 33, n. 4, p. 29-51, 2023

Figura 1 – Cartaz de divulgação Los pueblos te llaman Nahuelpan Presidente. 
Temporada no Teatro del Puente (1 a 24 de junho de 2018)

Fonte: Los Pueblos [...] (2023).

Como podemos observar, o processo criativo do Colectivo Epew, 
seguindo a condução de seu dramaturgo, além do diálogo com temas 
relacionados à experiência histórico-social dos mapuche como povo 
originário do Chile e da América Latina, dos quais descende, segue a 
prática do site-specific. Esta técnica, presente nas artes plásticas a partir da 
década de 1960, decorre da reação de artistas frente às condições nas quais 
as produções artísticas eram concebidas, expostas e difundidas. Segundo 
José Jackson Silva e Walter Lima Torres Neto (2020), na esteira de Miwon 
Kwon (2002), os artistas plásticos deste contexto passam a denunciar a não 
neutralidade dos espaços institucionais, bem como recusam os modelos 
vigentes de mercantilização de suas obras e propõem como desafio realocar o 
significado interno da obra de arte a fim de garantir sua ampla compreensão 
e recepção contextual. Com isso, nos trabalhos em site-specific,

a utilização do espaço na composição do trabalho artístico muda, 
de uma definição de suporte em um local fixo, pré-determinado (em 
galerias e museus, como garantia existencial e validação enquanto 



35Aletria, Belo Horizonte, v. 33, n. 4, p. 29-51, 2023

trabalho artístico), para se concentrar nos limites entre o espaço interior 
e exterior da obra, ao assumir o ambiente como parte indivisível e 
amplamente influente na obra (Silva; Torres Neto, 2020, p. 9).

Como prática associada às artes cênicas, o site-specific relaciona-
se, sobretudo, à performance e sua relação com o espaço (Mcauley, 2003), 
na afinidade que os artistas pretendem construir entre eles, sua presença, 
o espectador e o espaço. Pensando nas referências que Roberto Cayuqueo 
(Cf. Souza et al, 2020) aponta acerca das considerações de Hans-Thies 
Lehmann, Mike Pearson e Gay McAuley sobre a pertinência desta relação 
para o trabalho do Colectivo Epew, chegamos à compreensão de que, mesmo 
na dramaturgia textual, como no caso de Los pueblos te llaman Nahuelpan 
Presidente, a prática do site-specific aparece, por exemplo: quando se 
escolhe estrear a montagem no Teatro del Puente por sua proximidade ao rio 
Mapocho e ao mural que homenageia jovens mapuche caídos e pelo modo 
como o lugar específico interno de enunciação do personagem Nahuelpan 
– Santiago, capital do Chile – está atravessado pela ocupação, presença 
e mobilidade da ancestralidade mapuche, da língua e cultura mapuche, 
trazendo à tona a ideia do ser Mapurbe. Isso se dá porque o território, o 
idioma e as comunidades ancestrais são considerados sujeitos históricos 
que conservam as epistemologias e as cosmovisões dos mapuche. Através 
do território e do idioma se estabelece uma conexão com a memória, o 
sagrado e as formas de sua transmissão através das gerações, ainda que 
se considere os processos de deslocamentos e migrações dos mapuche ao 
longo do tempo e da história.

Segundo Fernando Pairican (2018, p. 12), em torno à poética de David 
Aniñir8, o conceito de Mapurbe, ou mapuche urbano é uma categoria central 
no que se refere a uma epistemologia mapuche proposta por Aniñir para 
designar a noção de que “ser mapuche na cidade não nos faz nem inferiores 

8	 David Aniñir Guilitraro é natural de Cerro Navia, Santiago do Chile. Nascido em 1971, 
é poeta e tem sido um importante gestor cultural de ações de promoção identitária. Suas 
atividades artísticas se movimentam, partindo da poesia escrita para outras plataformas 
de expressão performativa, audiovisual e musical acompanhado por músicos. Podem ser 
citadas aqui as ações Mapurbe: debajo del asfalto (2009). Kalül Trawün (2012), Los hijos de 
los hijos (2016), Katrilewfu, AD Mapul (2018). Além de mapurbe venganza a raíz (2018), 
já publicou Haykuche (2008), Autoretraxto (2014), Guilitranalwe (2015), Lentium (2016) 
e Ad Mapu constituyente (2018).



36Aletria, Belo Horizonte, v. 33, n. 4, p. 29-51, 2023

nem melhores aos que resistem no país mapuche, mas sim distintos, com 
nossas próprias histórias. Algo que Javier Milanca repetirá com Xampurría” 
(Pairican, 2018, p. 13)9. Com isso, ser Mapurbe, para Nahuelpan, constitui 
uma implicação direta a não essencialidade de sua identidade mapuche, a 
realocação dessa identidade em outro espaço e experiência de vida.

No que se refere à dramaturgia chilena contemporânea, Los pueblos 
te llaman Nahuelpan Presidente preenche um espaço importante ao trazer 
ao campo da ficção o drama de Nahuelpan, candidato e futuro presidente 
do Chile, em um remoto 2038. De descendência mapuche, a construção do 
personagem Nahuelpan se dá a partir de sua discursividade e enunciação, 
que ao longo de todo o texto dramático é monologada em diálogo com 
interlocutores assinalados diretamente: a lamgen10 machi11 para quem conta 
um sonho, logo no início da dramaturgia; a voz in off de uma jornalista 
entrevistadora, durante o programa de televisão do qual Nahuelpan participa 
ao longo da dramaturgia; Karol, descrita como “uma jovem, líder, proativa 
que sabe pôr panos frios, mas também tem caráter para defender e não 
retroceder em tudo o que temos desenvolvido no programa de governo dos 
povos”12 (Cayuqueo, 2018, p. 5-6), uma espécie de assessora de Nahuelpan; 
a Fernando, que entendemos ser um amigo, também político, a quem 
Nahuelpan diz “poderia ser meu Ministro de Interior”13 (Cayuqueo, 2018, 
p. 9); a jovem mapuche Rayen Lican, parte do público do programa, emerge 
ao final da entrevista para fazer uma pergunta ao candidato; e por último, a 
todos os povos do Chile a quem Nahuelpan se dirige, ao final da dramaturgia, 
em seu discurso de agradecimento pela vitória nas eleições presidenciais.

9	 “ser mapuche em la Ciudad no nos hace ni inferiores ni mejores que los que resisten en 
el país mapuche, pero, si distintos, con nuestras propias historias. Algo que Javier Milanca 
repetirá con Xampurría”.
10	Do mapuzugun, irmã.
11	A machi é, segundo Grebe Vicuña (1998, p. 60), “a principal portadora e transmissora da 
religião mapuche [...] que desempenha diversas funções rituais ao serviço da comunidade, 
destacando-se sua participação nos rituais medicinais terapêuticos e diagnósticos, 
adivinhatórios e comunicativos”.
12	“una joven, líder, proactiva que sabe poner paños fríos pero también tiene carácter para 
defender y no retroceder en todo lo que hemos desarrollado en el programa del Gobierno 
de los Pueblos”.
13	“podrías ser mi Ministro del Interior”.



37Aletria, Belo Horizonte, v. 33, n. 4, p. 29-51, 2023

Recuperando a epígrafe inicial do artigo, para o leitor da dramaturgia 
está a tarefa de imaginar um candidato que é questionado e que se questiona 
todo o tempo sobre o que significa assumir a presidência do Chile vindo de 
uma minoria. Dentre estes questionamentos inclui o que significa governar 
e governar-se. Do alto de um avião, ao vislumbrar o território chileno, 
a reflexão de Nahuelpan insurge do Azul, do Kaful14, essa cor, tempo e 
espaço mítico mapuche, de onde surge a humanidade e a vida. Esse azul, 
o cosmo, como um governo comum, ao ser atravessado pela humanidade 
passa a refletir outras formas de governo, já não a sua, mas a das pessoas 
que, limitadas em sua individualidade, não governam a si mesmas e, por 
tanto, precisam de um governo; precisam escolher, votar em alguém que 
por eles e a eles governem.

“Para que eleger um presidente?”15 (Cayuqueo, 2018, p. 14). A 
pergunta perigosa que o candidato faz a sua assessora Karol e a si mesmo 
culmina na apresentação de um pensamento sobre a capacidade que ele, 
enquanto concorrente a um cargo tão imponente deve ter para governar a 
si mesmo, em especial considerando a expectativa de que, para além de 
suas ambições – governar bem para todo o território a fim de que estejam 
“no centro de WallStreet”16 (Cayuqueo, 2018, p. 15) – deve comprovar aos 
seus eleitores que está preparado para assumir tal função, sendo resultado 
de uma política meritocrática:

As instituições, a igreja, a política, os militares, tudo está deslegitimado 
e eu tenho as mãos limpas e sou mapuche, uma boa opção para estes 
tempos.
[...]
Sabe por que o partido me indicou? Claro que não havia muitas 
opções, sou o que restou, mas sou o que é simples, eles sabem que 
as pessoas gostam de histórias de esforço como a minha, de que um 
filho de nana, mãe solteira, com um pai que era um miserável mineiro 

14	Azul, o Kallfv, é uma cor potencialmente simbólica para os mapuche por sua relação 
com os mitos fundadores sobre a origem da vida. Na epígrafe, o dramaturgo faz referência 
ao Kallfv presente nas obras do poeta mapuche Elicura Chihuailaf Nahuelpan, Prêmio 
Nacional de Literatura no Chile, em 2020. O Kallfv está presente nas obras De sueños 
azules y contrasueños (1995), Sueño azul (2008), Relato de mi sueño azul (2011) e Kallfv 
(2016), em coautoria com Gabriela Cánovas.
15	“¿para qué elegir un presidente?”.
16	“en el centro de WallStreet”.



38Aletria, Belo Horizonte, v. 33, n. 4, p. 29-51, 2023

indígena alcoólatra e irresponsável, que a deixou abandonada com 
dois filhos, ação não menor porque ela me criou e a minha irmã como 
huachos17... e que um huacho chegue à presidência de um país e ainda 
por cima sendo “Nahuelpan” são histórias de mérito que cativam as 
pessoas18 (Cayuqueo, 2018, p. 8-9).

Na história de esforço mencionada na citação acima se revelam 
processos sociais pelos quais os mapuche que imigraram do Sul para 
Santiago enfrentaram. Isso se percebe na fala do candidato ao referir-se a si 
mesmo como “um filho de nana”. Nos estudos de Ana Millaleo Hernández 
(2016, p. 42), ela nos explica que a palavra nana deriva de ñaña, do idioma 
quéchua e significa irmã. Foi um termo incorporado à linguagem mapuche 
para se referir às mulheres de forma carinhosa. Entretanto, este termo 
passou a ser utilizado no Chile carregado por um imaginário cruzado de 
gênero e identidade étnica para referir-se às empregadas domésticas, em 
especial quando se trata das mulheres mapuche. O termo “ñaña”, passou 
a se configurar como “la nana”, “carente de identidade, ocultada em um 
balbucio sonoro que desdenha a carga histórica que porta”19 (Millaleo 
Hernández, 2016, p. 42). De forma mais contundente, as considerações de 
Millaleo Hernández ampliam-se quando remetem ao inconsciente coletivo 
de chilenidade que, segundo a autora, associará os povos originários do Chile 
a determinadas tarefas. Citando Gárate (2009), ela nos dirá que “não é por 
nada que um dos piores insultos que se pode infringir a uma mulher chilena 

17	Do mapuzugun huachu, designava os órfãos de mãe, faz referência aos filhos ilegítimos 
ou bastardos, filhos ilegítimos e pobres.
18	“Las instituciones, la iglesia, la política, los militares, todo está deslegitimizado y yo 
tengo las manos limpias y soy mapuche, una buena opción para estos tiempos. ¿Sabes 
porque realmente el partido me nominó? Claro que no quedaban muchas opciones, soy el 
descarte, pero lo mío es simple, ellos saben que a la gente les gusta historias de esfuerzo 
como la mía, de que un hijo de nana, madre soltera, con un padre que era un miserable 
minero indígena alcohólico e irresponsable, que la dejó tirada con dos críos, acción no 
menor porque me hizo crecer a mí y a mi hermana como huachos… y que un huacho llegue 
a la presidencia de un país y más encima siendo “Nahuelpan” son historias de “merito” 
que cautivan a la gente”.
19	“carente de identidad, ocultada en un balbuceo sonoro que desdibuja la carga histórica 
que porta”.



39Aletria, Belo Horizonte, v. 33, n. 4, p. 29-51, 2023

de classe média ou alta se relaciona com ‘ter cara de empregada’ ou ‘rosto 
de chula’”20 (Millaleo Hernández, 2016, p. 41). E, no caso dos homens:

Nenhum chileno comum imaginará um homem mapuche como um 
engenheiro ou arquiteto. Isso estava bem claro para meu pai que, 
acreditem não é engenheiro e é mapuche, e não se cansa de repetir 
em público o seu grau acadêmico, uma vez que sempre as pessoas 
o associam desde que chegou a Santiago ao rótulo da panificação, 
apenas por ter sobrenome indígena. Desse modo, o homem mapuche 
será o padeiro, o operário da construção e a mulher mapuche “la 
nana”, a serviçal. O que não quer dizer que uma posição seja mais 
valiosa que outra, mas sem dúvida restringe nossas possibilidades de 
autodeterminarmos livremente21 (Millaleo Hernández, 2016, p. 41-42).

Com respeito às considerações acima sinalizo como o imaginário 
racista presente na mentalidade chilena em relação aos povos originários se 
vislumbra em Los pueblos te llaman Nahuelpan Presidente, no modo como 
o personagem vai revelando essas restrições que a ele foram impostas ao 
longo de sua vida e no modo como se esforça para agradar seus eleitores, 
nos momentos em que conversa com seus amigos apoiadores ou quando é 
entrevistado. A construção do personagem como candidato expressa-se, por 
exemplo, em sua dedicação às aulas de oratória. A fim de garantir isonomia 
na escolha das palavras, o personagem nos demonstra empenho a fim de não 
provocar seus apoiadores, alinhando-se aos posicionamentos de classe, raça 
e gênero, por um lado e, por outro, inclinando-se a dialogar com aqueles 
setores da sociedade que dele desconfiam devido a sua procedência indígena. 
Estrategicamente, Nahuelpan aplica-se à aprendizagem do mapuzungun 
para alcançar os mapuche, seus eleitores potenciais e para defender, de certa 
forma, uma ideia de morenidade subsidiada em seu sobrenome.

20	“No por nada uno de los peores insultos que se le puede infligir a una mujer chilena de 
clase media o alta se relaciona con el tener ‘cara de empleada’ o ‘rostro de chula’”.
21	“Ningún chileno común se imaginaría a un hombre mapuche como un ingeniero o 
arquitecto. Esto lo tenía bien claro mi padre que, créanlo no es ingeniero y es mapuche, 
y no se cansa de repetir en público su gradeo académico, puesto que siempre se le asoció 
desde su llegada a Santiago con el rubro de la panificación, sólo por ser llevar la marca 
de un apellido indígena. Es así como el hombre mapuche será el panificador, el obrero 
de la construcción y la mujer mapuche ‘la nana’, la sirvienta. Lo cual no quiere decir que 
una posición sea más valiosa que la otra, pero sin duda restringe nuestras posibilidades de 
autodeterminarnos libremente”.



40Aletria, Belo Horizonte, v. 33, n. 4, p. 29-51, 2023

[...] para mim ser Nahuelpan ou González ou ter ou não ter sobrenome 
composto é a mesma coisa, eu não cresci no Sul, não cresci em uma ruka22, 
aprendi a falar inglês antes que mapuzugun. Sou um mapurbe, nascido e 
criado em Santiago, de classe média baixa, que teve muitos custos, que 
estudou e trabalhou emocionando seus professores com sua história de 
sacrifício e talento, esse sou eu, Fernando23 (Cayuqueo, 2018, p. 9).

Falando de si, o personagem revela aspectos de sua identidade e, 
por meio dela, ativa uma complexa reflexão que envolve a definição de si 
mesmo como o “mapuche” (Cayuqueo, 2018, p. 8), que é uma das opções 
para o partido político do qual faz parte, e como o “mapurbe” (Cayuqueo, 
2018, p. 9), identidade em trânsito, resultado de uma ancestralidade 
adaptada a outra localidade, a outro lugar específico de enunciação com 
o qual Nahuelpan se identifica. Sendo assim, para a pergunta “Para que 
eleger um presidente?” (Cayuqueo, 2018, p. 13), acrescentei a esta reflexão 
a designação ancestral – Para que eleger um presidente mapuche? –, uma 
vez que me parece crucial, ao longo de toda a dramaturgia, que o sonho/
imaginação de se eleger um presidente mapuche para o Chile se vislumbra 
em uma discursividade crítica por ampliar as questões que envolvem a 
concepção de estado nacional como limitante para uma realidade social 
plurinacional. Desse modo, assim como a proposição de uma Constituição 
mais inclusiva24, “É incrível pensar que estamos em 2038 e ainda não 

22	Residência mapuche, casa.
23	“a mí me da lo mismo ser Nahuelpan o González o tener o no apellido compuesto, yo 
no crecí en el sur, no crecí en una ruka, aprendí a hablar inglés antes que mapuzungun. 
Soy un mapurbe, nacido y criado en Santiago, de clase media baja, que le costó tanto, que 
estudió y trabajó emocionando a sus profesores con su historia de sacrificio y talento, ese 
soy yo Fernando”.
24	Importante explicar que a consideração feita pelo personagem Nahuelpan nesta e em 
outras passagens do texto dramático à Constituição do Chile, refere-se a uma discussão cara 
à sociedade chilena. Mesmo após o retorno da democracia, em 1990, a Constituição política 
da República do Chile continuou sendo a mesma que foi publicada em 11 de setembro de 
1980, durante a ditadura civil militar, e que se encontra em vigor de forma plena desde 11 
de março de 1990 até a presente data em que escrevo este artigo. Contudo, com a finalidade 
de atualizar questões sociais relevantes ao país, sobretudo após as manifestações de 2019, 
nomeadas no Chile de Estallido social, em 2021 uma convenção foi eleita a fim de elaborar 
uma nova constituição. Essa iniciativa clamou um diálogo aberto a todos os chilenos que 
foram às urnas, em 04 de setembro de 2022, votar no plebiscito constitucional em que 
poderiam acolher ou rejeitar a nova constituição para o país. Rejeitada por 61,8% dos 



41Aletria, Belo Horizonte, v. 33, n. 4, p. 29-51, 2023

podemos mudar a constituição de 1980”25 (Cayuqueo, 2018, p. 20), e justa 
para os povos originários do Chile, Los pueblos te llaman Nahuelpan 
Presidente suscita como realidade, que os povos originários como parte 
constituinte do estado nação chileno, possam alcançar espaços de poder 
na política, ainda que esta possibilidade não esteja isenta de autocrítica, 
como está demonstrado nas reflexões apresentadas até aqui e em outras, 
como demonstrarei a seguir.

Repertórios ancestrais em cena

Patricia Henríquez Puentes e Mauricio González Ostria (2021) nos 
explicam que os repertórios cênicos mapuche possuem uma longa tradição, 
ainda que recentes sejam os estudos realizados sobre a sua presença 
constante na cena ritual, política e artística. Assim como os pesquisadores 
assinalados, encontrei (Cf. Souza, 2019, p. 183) com certa recorrência 
citações referentes aos esforços de Manuel Aburto Panguilef (1887-1952), 
fundador da Compañía Dramática Araucana Llufquehuenu, em 1916, 
como pioneiro em organizar um trabalho em torno às práticas cênicas dos 
mapuche, como proposta de autorrepresentação diante de outras propostas 
urbanas que vigoravam no início do século XX e que não traziam a temática 
indígena à cena em uma perspectiva da autorrepresentação. Do ponto de vista 
da representação, o nome de Isadora Aguirre é mencionado pela importância 
de sua obra ¡Lautaro! Epopeya del pueblo Mapuche, de 1982, “uma obra 
feita a pedido de uma comunidade no sul do Chile, que fala em tom heróico 

votos, a Propuesta Constitución política de la República de Chile apresentava um avanço 
no reconhecimento dos direitos das minorias, (mulheres, crianças, adolescentes, pessoas 
com deficiências, e dissidências de gênero), dos direitos sociais (educação, previdência, 
saúde e meio ambiente), reconhecia a diversidade de culturas e as diferenças regionais. 
Além disso, sinalizava mecanismos para uma democracia mais inclusiva e participativa, 
na qual se podia vislumbrar a autonomia territorial para os povos originários. O texto 
integral da Propuesta Constitución política de la República de Chile apresentada pela 
Convenção em 2022 e rejeitada no plebiscito realizado no mesmo ano, pode ser acessada 
em: https://obtienearchivo.bcn.cl/obtienearchivo?id=documentos/10221.1/86241/1/
Texto_Definitivo_CPR_2022.pdf. Acesso em: 10 out. 2023.
25	“Es increíble pensar que estamos en el 2038 y aún no podemos cambiar la constitución 
de 1980”.

https://obtienearchivo.bcn.cl/obtienearchivo?id=documentos/10221.1/86241/1/Texto_Definitivo_CPR_2022.pdf
https://obtienearchivo.bcn.cl/obtienearchivo?id=documentos/10221.1/86241/1/Texto_Definitivo_CPR_2022.pdf


42Aletria, Belo Horizonte, v. 33, n. 4, p. 29-51, 2023

do jovem Lautaro e sua luta pela terra, retomando a epopeia como gênero 
originário de grandes civilizações”26 (Gutiérrez, 2017, p. 199).

Na década de 1980 aparece, no contexto da insurgência do movimento 
mapuche, outra iniciativa autorrepresentativa no teatro chileno, por parte dos 
jovens mapuche do Taller Artístico Cultural Mapuche (TACUM), conhecido 
como Grupo de Teatro Mapuche de Ad-Mapu27. Criado em 1981, com os 
diretores Armando Marileo e posteriormente Domingo Colicoy, o TACUM, 
segundo Sergio Caniqueo Huircapan (2015, p. 215), foi um espaço de 
recepção de jovens de distintas gerações ligados ao Ad Mapu. Eram jovens 
autodidatas que se posicionavam politicamente contra a ditatura militar do 
Chile (1973-1990) também no campo artístico. O TACUM atuou como 
construtor de um projeto artístico e político autônomo com a finalidade de 
elaborar novas narrativas para a revisão da história escrita pelo colonizador 
e pela oligarquia que conduziu os discursos sobre a fundação do Chile como 
estado nação. Assim, a obra que Caniqueo Huircapan (2015, p. 215) analisa 
em seu artigo, Kuralaf (1986-1989), é

de caráter histórico-cultural que representa um episódio importante da 
guerra de defesa da Nação Mapuche contra a conquista e a colonização 
espanhola e a alteração das formas de vida própria e tradicionais que 
desenvolveu o povo mapuche até aquele momento28 (TACUM [...], 
1989 apud Caniqueo Huircapan, 2015, p. 216).

26	“una obra hecha por encargo para una comunidad en el sur de Chile que habla en clave 
heroica del joven Lautaro y su lucha por la tierra, retomando la epopeya como género 
originario de grandes civilizaciones”.
27	Gestado, segundo Fernando Pairican Padilla (2015), nos Centros Culturales Mapuche, em 
plena ditadura militar do Chile, a organização Ad Mapu nasceu em 1980, com objetivo de 
alcançar autonomia iniciando em 1983 um trabalho de base política e ideológica dentro do 
movimento mapuche vigente nessa época, colocando à vista a coexistência de um país mapuche 
no Chile. O Ad Mapu defendia o resgate e a valorização das tradições do povo mapuche, de modo 
que deve ser compreendido “como uma escola política que formou quadros importantes para 
os tempos em que a reemergência indígena continental colocou a questão da autodeterminação 
como um desafio a conquistar” (Pairican Padilla, 2015, p. 198).
28	“de carácter histórico cultural que representa un episodio importante de la guerra de 
la defensa de la Nación Mapuche en contra de la conquista y colonización española y 
la alteración de las formas de vida propia y tradicionales que ha desarrollado el pueblo 
mapuche hasta ese entonces”.



43Aletria, Belo Horizonte, v. 33, n. 4, p. 29-51, 2023

Ao longo do artigo citado, chamou a minha atenção o fato de 
Caniqueo Huircapan destacar elementos estéticos presentes na dramaturgia 
do TACUM que são semelhantes a elementos que também identifiquei 
em Los pueblos te llaman Nahuelpan Presidente. Como exemplo, assim 
como Kuralaf, Los pueblos te llaman Nahuelpan Presidente está escrita 
em castelhano, entretanto o uso do mapuzugun funciona como recurso 
simbólico de reafirmação identitária (Caniqueo Huircapan, 2015, p. 216). 
Já com relação ao lugar específico de enunciação, Caniqueo Huircapan 
(2015, p. 216) dirá que “há uma problematização política e um lugar de 
enunciação, um lugar comum de onde um coletivo fala para outro coletivo”29. 
Entendo que por esse lugar comum de enunciação, atravessado pela não 
essencialidade identitária, os criadores buscam ampliar o alcance de seu 
discurso. O maduzungun está presente como recurso simbólico que reafirma 
e situa a identidade ancestral e a requisita como interlocutora. Do mesmo 
modo, convoca uma coletividade mapurbe não falante do maduzungun, mas 
interessada em conhecê-lo e, ainda, outra coletividade, formada por chilenos 
que não são mapuche, nem descentes de mapuche, mas que também são 
requisitados como interlocutores interessados.

Em Los pueblos te llaman Nahuelpan Presidente, a presença dos 
elementos linguísticos e culturais mapuche contornam a dramaturgia 
internamente. Não se trata de uma apropriação, mas da situação de 
pertencimento na qual se enunciam os criadores. Esta característica conforma 
parte de uma dramaturgia mapuche contemporânea produzida com a finalidade 
de visibilizar os repertórios cênicos mapuche, de colocar em cena corpos, voz, 
sons, linguagem e temporalidade mapuche. Mas essas características estão 
alinhadas, por sua vez, a propostas dramatúrgicas contemporâneas, como 
tentei demonstrar, no caso do trabalho de Roberto Cayuqueo no Colectivo 
Epew, através da prática do site-specific, e em particular, na dramaturgia 
de Los pueblos te llaman Nahuelpan Presidente, além dela, de recursos do 
teatro pós-dramático (Pizarro Roberts, 2019, p. 92-96).

Para Sergio Pizarro Roberts (2019, p. 92-96), há momentos de 
pós-dramaticidade presentes na obra, considerando a sua encenação: 
a presença de uma corporalidade autossuficiente e a interrupção do 
acontecimento dramático quando, entre ficção e realidade, Rayen Lican, 

29	“hay uma problematización política y un lugar de enunciación, un lugar común de donde 
un colectivo le habla a outro colectivo”.



44Aletria, Belo Horizonte, v. 33, n. 4, p. 29-51, 2023

estando como parte do público, emerge por ser participante da montagem. 
Com isso, “confundem-se os planos da ficção e da realidade ao invadir-se 
reciprocamente”30 (Pizarro Roberts, 2019, p. 95). Embora o meu diálogo 
com a obra se dê considerando o texto dramático, manifesto concordância 
com as considerações do estudioso, já que todos os interlocutores presentes 
na dramaturgia, internamente alocados, parecem ser familiares a Nahuelpan, 
até mesmo a entrevistadora. Rayen Lican é a personagem surpresa que 
aparece na dramaturgia para cingir a sua estrutura como um elemento 
externo, fora do espaço de enunciação reflexivo no qual Nahuelpan encontra-
se consigo mesmo e com os interlocutores com os quais dialoga com certa 
segurança para falar de si.

A integração de Rayen Lican ao drama ocorre no final da entrevista, 
momento no qual, após responder inúmeras perguntas à entrevistadora, o 
candidato encontra-se já relaxado. Conforme as instruções presentes nas 
didascálicas, ele limpa o suor, toma água e se prepara para dizer as palavras 
finais, após um corte na transmissão do programa de entrevista. Quando 
voltam ao ar, a jornalista entrevistadora anuncia que, antes de se despediram, 
entrarão na última etapa do programa, é quando:

Alguém do público se levanta.
JOVEM Desculpa, eu quero fazer uma pergunta.
JORNALISTA Senhor Nahuelpan por último, queremos escutar
JOVEM (Interrompendo) Desculpa senhorita, mas eu preguntei se eu 
poderia fazer uma pregunta ao candidato Nahuelpan.
JORNALISTA Perdão, mas devemos seguir a pauta do programa.
NAHUELPAN Se para você não há problema, podemos deixar 
minha mensagem final e posso responder à pergunta da senhorita do 
público31.
(Cayuqueo, 2018, p. 24-25)

30	“se confunden los planos de la ficción y de la realidad al invadirse reciprocamente”.
31	“Alguien de público se levanta.
JOVEN Disculpe, yo quiero hacer una pregunta.
PERIODISTA Señor Nahuelpan por último, queremos escuchar
JOVEN (Interrumpiendo) Disculpe señorita, pero pregunté si podía hacerle una pregunta 
al candidato Nahuelpan.
PERIODISTA Perdón pero debemos seguir la pauta del programa.
NAHUELPAN Si a usted no le molesta, podemos dejar mi mensaje final y puedo contestar 
la pregunta de la señorita del público”.



45Aletria, Belo Horizonte, v. 33, n. 4, p. 29-51, 2023

Com a permissão do candidato, a jovem permanece em cena, como 
personagem que se enuncia de um espaço físico externo ao dele (plateia), 
porém interno à dramaturgia. Além disso, o lugar específico no qual se 
encontra Rayen Lican é o espaço da coletividade que deseja interpelar 
Nahuelpan e o faz de forma a tomar para si uma longa reflexão em relação 
a qual havia se esquivado. Neste momento, o candidato se coloca no lugar 
daquele que deve ouvir questionamentos para os quais não ensaiou. E por 
que acreditamos nisso? Porque ele não responde aos questionamentos que 
lhe são feitos pela jovem mapuche, falante de mapuzungun e que revela 
outra experiência de vida mapuche que o candidato precisa conhecer e 
sentir empatia, caso deseje cumprir um plano de governo que seja afinado 
às necessidades dos povos originários do Chile, em especial, na garantia 
de seus diretos humanos e na preservação dos recursos naturais dos quais 
são defensores. Se a pergunta tem início com uma pequena provocação da 
jovem, em relação ao fato de Nahuelpan não entender o idioma mapuche:

JOVEM Obrigada, Candidato. Mari mari pu lamgen, mari mari kom 
pu che ka candidato Nahuelpan.
NAHUELPAN Mari mari lamgen.
JOVEN Inche Rayen Lican, nien kiñe rantun? Silêncio.
JOVEN Nien kiñe rantun candidato Nahuelpan?
NAHUELPAN Desculpe-me, não entendo sua pergunta.
JOVEM Então o possível primeiro presidente mapuche do Chile não 
entende minha pergunta, não sabe falar mapuzugun?32 [...]
(Cayuqueo, 2018, p. 25)

Os demais questionamentos vêm acompanhados pelo testemunho 
da jovem que revela sentir-se velha e ferida, uma vez que, do seu lugar 
específico de enunciação – sul de Walmapu33 –, fala com o mapuzugun, com 

32	“JOVEN Gracias Candidato.
Mari mari pu lamgen, mari mari kom pu che ka candidato Nahuelpan.
NAHUELPAN Mari mari lamgen.
JOVEN Inche Rayen Lican, nien kiñe rantun? Silencio
JOVEN Nien kiñe rantun candidato Nahuelpan?
NAHUELPAN Disculpe, no entiendo su pregunta.
JOVEN ¿Así que el posible primer presidente mapuche de Chile no entiende mi pregunta 
no sabe hablar mapuzungun?”.
33	Nação Mapuche.



46Aletria, Belo Horizonte, v. 33, n. 4, p. 29-51, 2023

a autoridade de quem, além do sobrenome, carrega consigo, em sua memória, 
a experiência de ser mapuche atravessada pela violência do estado nação.

[...] Eu disse que sou Rayen Lican e se podia lhe fazer uma 
pergunta. Eu sou nascida e criada no Sul. Em Wallmapu. Cresci 
perto de um rio e de uma montanha que saudávamos todas as 
manhãs. Hoje este rio está seco e estão dinamitando esta montanha 
para extrair minerais. Estudei em uma escola rural da comunidade. 
Desde pequena vi como a polícia entrava em meu lar perseguindo, 
procurando gente, desorganizavam tudo sem se importar com nada. 
Batiam nas mulheres, nas crianças, nos anciãos, não os importava 
nada. Em uma dessas operações, jogaram meu avô no chão e 
quebraram seu mate, que havia ganhado de presente do seu pai 
ainda quando ele era um menino. Ele estava tranquilo olhando pela 
janela como sempre, como todas as manhãs, tomando mate... como 
sempre, até que esse dia chegou os Carabineiros. Meu avô já não 
pode se movimentar sozinho e eles quebraram a última recordação 
de sua infância e ao mesmo tempo despedaçaram a minha. Não é 
fácil ver a um avô humilhado. Você sabe o que é isso? Já aconteceu 
isso com você? Você já viveu algo assim? Já sentiu o terror do 
Estado quando ouve uma sirene? Sabe o que é se esconder embaixo 
da mesa e somente ver os pés dos avós enquanto tudo está caindo 
ao chão? Claro, com certeza não34 (Cayuqueo, 2018, p. 25-26).

As perguntas de Rayen Lican tensionam a política de sorrisos e 
conveniência discursiva que Nahuelpan tentava construir com a finalidade 

34	“ [...] Le dije que era Rayen Lican y que si le podía hacer una pregunta. Yo soy nacida 
y criada en el Sur. En Wallmapu. Crecí cerca de un río y una montaña que saludábamos 
todas las mañanas. Hoy ese río está seco y la montaña la están dinamitando para sacar 
minerales. Estudié en una escuela rural de comunidad. Desde pequeña ví como la policía 
entraba a mi lof persiguiendo, buscando gente, desordenaban todo sin importarle nada. 
Golpeaban mujeres, niños y ancianos, no les importaba nada. A mi abuelo en uno de 
esos allanamientos lo tiraron al suelo y le rompieron su mate, el que le había reglado 
su padre cuando el aún era un niño. Él estaba tranquilo mirando por la ventana como 
siempre, como todas las mañanas tomando mate… como siempre, hasta que ese día 
llegó Carabineros. Mi abuelo ya no puede movilzarse solo y ellos rompieron el último 
recuerdo de su infancia y al mismo tiempo trizaron la mía. No es fácil ver a un abuelo 
humillado ¿usted lo sabe? ¿a usted le pasó eso? ¿ha vivido algo así? ¿Ha sentido el 
terror del Estado cuando uno ve una baliza? ¿Sabe lo que es esconderse bajo la mesa y 
solo ver los pies de los abuelos arrastrándose mientras todo cae al piso? Claro, seguro 
que no”.



47Aletria, Belo Horizonte, v. 33, n. 4, p. 29-51, 2023

de agradar seus eleitores de modo geral e os mapuche, em particular. A 
jovem com seus questionamentos exige que Nahuelpan se realoque dentro 
de outro lugar específico, o lugar dos mapuche que são violentados e 
assassinados pelo estado chileno no sul do país. Contextualizando, de seu 
lugar específico de enunciação, as violências das quais foi testemunha, 
Rayen Lican aponta para Nahuelpan que a garantia da sobrevivência dos 
mapuche está em reconhecer seus direitos e preservar os recursos naturais 
da terra, que isso deve estar como primeiro ponto em seu plano de governo 
ou dará continuidade à política genocida dos governos anteriores. Ainda, 
como veremos abaixo, ela assinala o lugar específico dos avós humilhados, 
das mães enlutadas, dos jovens weichafe35 caídos, e dos que seguem, como 
ela, dispostos a oferecer a vida pela liberdade de seu povo.

[...] Para nós o que importa hoje é que estão nos matando, já quase 
não restam bosques de Pewen, meu rio está secando, a montanha 
que meus ancestrais viram crescer está desaparecendo por uma 
mineradora estrangeira e aqui neste lugar isto não importa para 
você nem para ninguém. Sabe o que é importante para nós? Para 
nós importa não deixarmos de existir porque estão nos matando, 
para nós importa que o primeiro presidente mapuche não fale a 
língua porque isso significa que ela está se perdendo. Diga-me, 
você é mapuche ou somente tem o sobrenome? [...] Enquanto 
você está aqui neste estúdio quentinho, lá fora e até o sul há 
pessoas que estão sacrificando sua vida para recuperar o perdido, 
há crianças que estão crescendo com toda esta violência; o que 
acha que elas farão depois? O que acha que farão depois que 
encherem o coração delas de medo e terror? Há jovens que estão 
gastando os melhores anos de suas vidas para lutar pelo que é 
justo e depois tomam uma bala louca que acaba com seu sonho... 
e com sua vida. E essa mesma bala louca acaba com o sonho de 
suas famílias. Você escutou alguma vez o pranto de uma mãe 
quando um filho morre antes dos 23 anos? Eu sim, e acredite que 
não se esquece. Você já carregou o caixão de um jovem de 20 anos 
assassinado pelo Estado? Não. Não se esquece como é carregar 
um caixão de um jovem. Não se esquece o sorriso e o eu te amo 
de um jovem morto aos 17 por lutar por sua liberdade; e nosso 
povo está perdendo sua juventude nas mãos das empresas que hoje 
financiam sua campanha. Eu não quero mais mortos no sul. Não 

35	Do mapuzugun, guerreiro mapuche.



48Aletria, Belo Horizonte, v. 33, n. 4, p. 29-51, 2023

quero mais sangue jovem derramado. Tenho 28 anos e já me sinto 
velha e ferida. Eu não quero parir mais mortos para a guerra. Já 
carreguei tantos que às vezes somente quero ir com eles. Mas não 
posso ir embora sem justiça. Eu só quero justiça, justiça para meus 
irmãos assassinados pelo Estado que você pensa governar, com sua 
política de sorrisos, de ecologia que só disfarçam o mesmo sistema 
que vem nos destruindo. Diga-me algo que me dê confiança… 
Lamgen? Lamgen… Lamgen…36 (Cayuqueo, 2018, p. 26-28).

Considerações finais

Há um discurso de vitória. Nahuelpan é eleito presidente na 
dramaturgia de Roberto Cayuqueo. Para o leitor, envolvido nesta dramaturgia 
e impactado pela anterior fala de Rayan Lican, o efeito catártico que pode ser 
vislumbrado é o de que Nahuelpan, ainda que não tenha respondido à jovem, 

36	“A nosotros lo que nos importa hoy es que nos están matando, ya no casi no quedan 
bosques de Pewen, mi río se está secando, la montaña que vio crecer a mis ancestros está 
desapareciendo por una minera extranjera y aquí en este lugar no le importa esto ni a usted, 
ni a nadie. ¿Sabe lo que nos importa a nosotros? A nosotros nos importa no dejar existir 
porque nos están matando, a nosotros importa que el primer presidente mapuche no hable 
la lengua porque eso significa que se está perdiendo. Dígame ¿usted es mapuche o sólo 
tiene el apellido? […] Mientras usted está aquí en este estudio calentito, a fuera y hacia el 
sur hay gente que está sacrificando su vida por recuperar lo perdido, hay niños que están 
creciendo con toda esa violencia ¿y que cree que harán después? ¿qué cree que harán luego 
que les hayan llenado el corazón de miedo y terror?. Hay jóvenes que están gastando los 
mejores años de sus vidas por pelear lo justo y después les cae una bala loca que acaban 
con su sueño… y con su vida. Y esa misma bala loca acaba con el sueño de sus familias 
¿usted escuchó alguna vez el llanto de una madre cuando un hijo muere antes de los 23 
años? Yo sí, y créame que no se olvida ¿usted ha cargado el ataúd de un joven de 20 años 
asesinado por el Estado? No. No se olvida cargar el ataúd de un joven. Hay cosas que no 
se olvidan. No se olvida la sonrisa y el te amo de un joven muerto a los 17 años por luchar 
por su libertad; y nuestro pueblo está perdiendo su juventud en manos de las empresas 
que hoy financian su campaña. Yo no quiero más muertos en el sur. No quiero más sangre 
joven derramada, tengo 28 años y ya me siento vieja y herida. Yo no quiero parir más 
muertos para la guerra. Cargo con tantos que a veces solo quiero irme con ellos. Pero no 
puedo irme sin justicia. Yo solo quiero justicia, justicia para mis hermanos asesinados por 
el Estado que tu piensas gobernar, con tu política de sonrisas, de ecología que solo disfrazan 
el mismo sistema que nos ha destruido. Dígame algo que me de confianza… ¿lamgen?… 
lamgen… lamgen!”.



49Aletria, Belo Horizonte, v. 33, n. 4, p. 29-51, 2023

tenha levado ao coração as palavras por ela ditas. Segundo minha leitura, os 
questionamentos propostos por Rayan Lican têm como finalidade situar o 
candidato em um lugar específico de reafirmação identitária já que, tendo o 
sobrenome mapuche, deve tomar para si a tarefa de governar o estado chileno 
reconhecendo-o como plurinacional, sendo este um caminho possível, 
não um caminho fácil, para a garantia dos direitos dos povos originários 
do Chile, para a garantia de sua sobrevivência. Contudo, fica para o leitor 
também a sensação de desconfiança em relação ao futuro que os coletivos 
se propõem a imaginar para o Chile. Esta desconfiança é a mesma que se 
revela nos questionamentos de Rayan Lican apresentados ao candidato. Não 
se trata de algo temático, é algo que extrapola o discurso, compreende uma 
instância narrativa de dimensão histórica que sai de si mesma em direção 
ao ponto de vista coletivo. O testemunho de Rayan Lican se dá como a 
expressão de um testemunho coletivo das opressões vividas pelos mapuche 
contraposto à discursividade de Nahuelpan. Interpelado em suas contradições 
e assertividades, ao não responder os questionamentos da jovem, revela seu 
despreparo e seu reconhecimento diante de uma política estatal assentada 
em uma lógica que pode se apropriar de discursos identitários para garantir 
a permanência dos interesses do capital neoliberal no poder.

Com respeito à proposta dramatúrgica de Los pueblos te llaman 
Nahuelpan Presidente, endosso a sua capacidade de trazer à cena teatral 
a experiência dos mapuche, seus corpos, suas vozes, seus repertórios 
ancestrais, tornando possível a visibilização do idioma mapuzugun, através 
de seu uso simbólico; a menção aos relatos míticos (Txeng – Txeng y Kai 
Kai Vilu) e às epistemologias mapuche como mediação ao entendimento do 
mundo da perspectiva mapuche; a contextualização e denúncia do racismo e 
da violência sofridos pelos mapuche; a localização específica de enunciação 
dos mapuche com experiências de vida distintas, mas comuns pelo 
pertencimento e engajamento ancestral. Por último, ressalto a capacidade 
de esta dramaturgia difundir, para além das salas de teatro, o testemunho de 
uma geração de artistas criadores, de descendência mapuche, comprometidos 
na luta pela dignidade dos povos originários do Chile e da América Latina, 
que se dá a partir do estético e de uma poética pela sobrevivência, respeito 
e valorização da ancestralidade por aqueles que vivem o presente e por 
todos que estão por vir.



50Aletria, Belo Horizonte, v. 33, n. 4, p. 29-51, 2023

Referências

CANIUQUEO HUIRCAPAN, Sergio. Movimiento mapuche y disputa 
historiográfica. La obra Kurafaf, 1986-1989. In: RODRÍGUEZ, Jorge Pinto. 
Conflictos étnicos, sociales y económicos. Araucanía (1900-2014). Santiago 
de Chile: Pehuén editores, 2015. p. 215-246.
CAYUQUEO, Roberto. Los pueblos te llaman Nahuelpan presidente. 
Santiago: [s. n.], 2018. Inédito.
GREBE VICUÑA, María Ester. Cultura Mapuche. In: GREBE VICUÑA, 
María Ester. Culturas Indígenas de Chile: un estudio preliminar. Santiago 
de Chile: Pehuén, 1998. p. 55-65.
GUTIÉRREZ, Pía. Revelaciones de archivo: representación y autorrepresentación 
del pueblo Mapuche en algunas manifestaciones teatrales chilenas a partir de 
1940. Palimpsesto, Santiago, v. 8, n. 11, p. 191-205, 2017. Disponível em: https://
www.revistas.usach.cl/ojs/index.php/palimpsesto/article/view/2822/2563. 
Acesso em: 21 fev. 2019.
HENRÍQUEZ PUENTES, Patricia; OSTRIA GONZÁLEZ, Mauricio. 
Ñi pu tremen. Mis antepasados de Paula González Seguel: Repertorios 
de prácticas escénicas y diferencia cultural. Literatura y Lingüística, 
Santiago, n. 43. p. 129-147. 2021. Disponível em: https://www.scielo.cl/
scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0716-58112021000100129. Acesso 
em: 10 de fev. 2023.
LOS PUEBLOS te llaman Nahuelpan presidente. Santiago: Teatro 
del Puente, c2023. Disponível em: https://www.teatrodelpuente.cl/
espectaculos/los-pueblos-te-llaman-nahuelpan-presidente/#prettyPhoto. 
Acesso em: 6 fev. 2023.
MCAULEY, Gay. Espacio y performance. Acta Poética, v. 24, n. 1, oct. 2015. 
Disponível em: https://revistas-filologicas.unam.mx/acta-poetica/index.php/
ap/article/ view/98/97. Acesso em: 10 fev. 2023.
MILLALEO HERNÁNDEZ, Ana. Ser “nana” en Chile: un imaginario 
cruzado por género e identidad étnica. In: PAINEMAL, Millaray; ÁLVAREZ, 
Andrea. Kyanq’ibil Xu’j B’ix kyanq’ib’il Qxe’chi Tuwün pu zomo. Mujeres 
y pueblos originarios. Luchas y resistencias hacia la descolonización. 
Santiago: Centro de Estudios Interculturales e Indígenas; Pehuén Editores, 
2016. p. 39-49. (Pensamiento mapuche contemporáneo).

https://www.revistas.usach.cl/ojs/index.php/palimpsesto/article/view/2822/2563
https://www.revistas.usach.cl/ojs/index.php/palimpsesto/article/view/2822/2563
https://www.teatrodelpuente.cl/espectaculos/los-pueblos-te-llaman-nahuelpan-presidente/#prettyPhoto
https://www.teatrodelpuente.cl/espectaculos/los-pueblos-te-llaman-nahuelpan-presidente/#prettyPhoto
https://revistas-filologicas.unam.mx/acta-poetica/index.php/ap/article/%20view/98/97
https://revistas-filologicas.unam.mx/acta-poetica/index.php/ap/article/%20view/98/97


51Aletria, Belo Horizonte, v. 33, n. 4, p. 29-51, 2023

Data de submissão: 26/02/2023. Data de aprovação: 25/10/2023.

PAIRICAN PADILLA, Fernando. Weuwaiñ: la invención de la tradición 
en la rebelión del movimiento mapuche. In: RODRÍGUEZ, Jorge Pinto. 
Conflictos étnicos, sociales y económicos. Araucanía (1900-2014). Santiago 
de Chile: Pehuén editores, 2015. p. 187-214.
PAIRICAN, Fernando. Algunos apuntes sobre Mapurbe de David Anñinir. 
In: ANIÑIR GUILITRARO, David. Mapurbe. Venganza a raíz. 2. ed. 
Santiago de Chile: Pehuén; CIIR Centro de Estudios Interculturales e 
Indígenas, 2018. p. 7-14.
PIZARRO ROBERTS, Sergio. Los pueblos te llaman: nahuelpan presidente 
de Roberto Cayuqueo. Revista De Lenguas y Literatura Indoamericanas 
– antes Lengua y Literatura Mapuche, v. 21, n 21, p. 87-97, 2021. 
Disponível em: https://revistas.ufro.cl/ojs/index.php/indoamericana/article/
view/2524/2036. Acesso em: 10 fev. 2023.
SILVA, José Jackson; TORRES NETO, Walter Lima. Considerações sobre 
o conceito de site-specific no Teatro Brasileiro. Urdimento, Florianópolis, 
v. 2, n. 38, p. 1-24. ago./set. 2020. Disponível em: https://revistas.udesc.br/
index.php/urdimento/article/view/18167/11937=. Acesso em: 10 fev. 2023.
SOUZA, Carla Dameane Pereira de et al. História, memória e resistência: 
os mapuche em cena no teatro chileno contemporâneo. In: CONGRESSO 
VIRTUAL UFBA, 2020, [s. l.]. Mesa [...]. [S. l.]: UFBA, 2020. Disponível em: 
https://www.youtube.com/watch?v=n73tYeF1ynE. Acesso em: 10 fev. 2023.
SOUZA, Carla Dameane Pereira de. KIMVN teatro documental: a cena como 
lugar de resistência. Sala Preta, v. 19, n. 1, p. 178-191, 2019. Disponível em: 
https://www.revistas.usp.br/salapreta/article/view/156245/155663. Acesso 
em: 10 fev. 2023.

https://www.youtube.com/watch?v=n73tYeF1ynE
https://www.revistas.usp.br/salapreta/article/view/156245/155663

	_Hlk126596616
	_Hlk155887375

