
v. 35, n. 3, p. 255–270, 2025
issn: 2317-2096 ∙ doi: 10.35699/2317-2096.2025.54323 
Submetido em: 31/08/2024 ∙ Aprovado em: 02/03/2025

 This work is licensed under the Creative Commons Attribution 4.0 International License. To view a copy of this license, 
visit http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/ or send a letter to Creative Commons, PO Box 1866, Mountain View, CA 94042, USA.

Teoria borgiana da ficção: a metaficção como 
princípio criativo das narrativas de  

Jorge Luis Borges
Borgean Theory of Fiction: Metafiction as a Creative 

Principle in Jorge Luis Borges’ Narratives

Resumo: Reflete-se sobre a teoria que subjaz nas nar-
rativas de Jorge Luis Borges, partindo da análise de seu 
ensaio intitulado “Cuando la ficción vive en la ficción” 
(1939), no objetivo de desvendar seu manuseio das for-
mas literárias. O conceito de metaficção (Gass, 1979) se 
apresenta como chave de leitura de grande parte de sua 
obra ficcional, dada a produtividade do termo no deci-
framento de um dos procedimentos daquilo que o escri-
tor defende como literatura fantástica: a obra de arte 
dentro dela mesma. Devido à relevância do conceito de 
literatura fantástica para a compreensão de suas narra-
tivas mais complexas, procura-se aqui conjugá-lo com o 
conceito de metaficção no intuito de elucidação da poé-
tica borgiana. Percebe-se, então, que Borges ressigni-
fica a ideia de ficção, no gesto metaficcional de transpor 
os limites entre os gêneros, quando irrompe um tipo de 
análise crítica dentro do universo de suas ficções.

Palavras-chave: Borges; teoria; metaficção; formas 
literárias; literatura fantástica.

Abstract: Commencing from the analysis of the essay 
“Cuando la ficción vive en la ficción” (1939), it provides a 
reflection on the theory that underlies Jorge Luis Borges’ 
narratives to unveil his handling of literary forms. The 
concept of metafiction (Gass, 1979) presents itself as 
a reading key to much of his fictional work, given its 
productivity in unraveling one procedure of what the 
writer claims as fantastic literature: the artwork within 
itself. Considering the concept of fantastic literature as 
relevant to understand his most complex narratives, it 
attempts to combine it with the concept of metafiction 

Raquel Alves Mota
Universidade Federal de Viçosa (UFV)
Viçosa | MG | BR
Facultad de Humanidades y Ciencias 
de la Educación de Uruguay (FHCE)
Montenvideo | MVD | UY
raquelfale2003@yahoo.com.br
https://orcid.org/0000-0001-5527-2589



Aletria, Belo Horizonte, v. 35, n. 3, p. 255-270, 2025 256

to elucidate Borgean poetics. Ultimately, it argues that 
Borges gives the idea of fiction a new meaning, by the 
metafictional gesture of crossing the limits between 
genres, when it bursts in a type of critical analysis within 
his fictional universe.

Keywords: Borges; theory; metafiction; literary forms; 
fantastic literature.

Introdução

O texto de Borges que prontamente remete à temática deste artigo ou ao conceito de metaficção 
é o pequeno ensaio “Cuando la ficción vive en la ficción”, de 1939, publicado na revista El Hogar.1 
Na verdade, o termo metaficção é cunhado bem posteriormente, por William Gass,2 como 
forma de classificar certo modo ficcional, em que a ficção de Borges serve de modelo. O conceito 
é uma investida na definição de um tipo de ficção, que suplanta as representações metafóricas. 
Discute-se aqui o modo ficcional de Borges e sua relação com o conceito de metaficção.

Primeiramente, é preciso sublinhar as relações3 que se estabelecem entre crítica lite-
rária e texto literário ficcional em se tratando da obra de Borges, na qual figura o gesto do 
escritor de promulgar no interior do próprio texto fictício seus manuais de boa escrita ou 
daquilo que de melhor lhe foi inspirando os textos literários lidos, como “uma poética da 
leitura” (Monegal, 1980). A crítica, em determinados escritores, é mais independente, e em 
outros, há fortes traços de diluição das barreiras que podem facilitar a identificação do gênero 
de pertencimento do texto, como, por exemplo, em Borges. Percebe-se, neste, que sua crítica 
– constituindo-se, em muitos momentos, como metacrítica4 – metamorfoseia-se em texto 
ficcional, dado o primor da gerência de sua “poética de leitura”.

1  Traduções para o inglês de Isaac Alves Mota e as traduções para o português realizadas pela própria autora.
2  Seguidamente se discutirá alguns capítulos desse livro de William Gass: Fiction and the Figures of Life, que teve 
primeira publicação em 1979.
3  Esse próprio imbricamento entre crítica e ficção já é, segundo Waugh (2001), mostras do vetor metaficcional: 
“Os dois processos são mantidos juntos numa tensão formal que quebra as distinções entre ‘criação’ e ‘crítica’ e 
as funde no conceito de ‘interpretação’ e ‘desconstrução’” (Waugh, 2001, p. 6, tradução nossa). “The two proces-
ses are held together in a formal tension which breaks down the distinctions between ‘creation’ and ‘criticism’ 
and merges them into the concepts of ‘interpretation’ and ‘deconstruction’”.
4  A metacrítica é o veio teórico que subsidia o pensamento crítico. Uma teoria é perceptível em Borges quando 
se propõe a discutir os elementos da própria ficção, seja nos ensaios ou nos próprios contos. Percebe-se sua ade-
são a uma concepção de ficção que valoriza a investigação do conhecimento pelas várias facetas da relação do 
homem com o mundo. Os textos “despropositados”, que invadem as suas narrativas, instauram as dinâmicas 
discursivas, que acarretam aquilo que se poderia caracterizar como “gênero da inteligência”. A própria ideia 
de circularidade, tão presente nas grandes narrativas latino-americanas de meados do séc. XX, promove esse 
diálogo com as possibilidades do conhecer, de iterativa interrogação do mundo e das coisas. Essa perspectiva 
é acentuada em Borges, por sua concepção de literatura fantástica, que subsidia sua relação com as possibili-
dades da vivência, perpetrada quase sempre através de um jogo labiríntico. Instaura-se, então, a relação entre 



Aletria, Belo Horizonte, v. 35, n. 3, p. 255-270, 2025 257

A ideia de infinito

No mencionado ensaio de Borges, “Cuando la ficción vive en la ficción”, a concatenação de 
ideias se processa em torno do conceito de infinito, ou em maneiras de representá-lo, seja 
através da imagem ou no próprio texto literário. Borges afirma que sua primeira noção de 
infinito foi percebida em uma caixa de biscoitos, em uma figura projetada em mise en abyme. 
Seguidamente, no ensaio, outros exemplos dessa capacidade de insertar uma obra dentro 
da outra são enfocados, finalizando os exemplos pictóricos, como o celebrado quadro de 
Velázquez, Las meninas. Passa-se, então, para a análise literária, e Dom Quixote é o primeiro 
exemplo do recurso, em razão da presença de narrativas intercaladas no romance, como tam-
bém já fora feito por Lúcio Apuleio, em O asno de ouro, exemplo posterior de Borges.

Contudo, a imagem de infinito ainda não é totalmente produzida nesses primeiros 
exemplos literários. É com a entrada de As mil e uma noites que Borges encontra no literário 
o plano do infinito, por meio do gesto de Sherazade de duplicação e reduplicação de contos 
sem graduá-los, no incessante ato de narração. Produz-se, assim, a indefinição de uma ordem 
de início e fim, impossibilitando a linearidade temporal e preenchendo os espaços. Esse 
recurso é plenamente alcançado, por uma entre tantas noites, na de número DCII, nomeada 
por Borges, no ensaio, como a “mágica entre as noites” e “noite estranha” (Borges, 1939, n.p, 
tradução nossa).5 É quando a rainha conta ao rei a própria história, tecendo assim meandros 
de uma relação sem fim entre os contos. É preciso afirmar que é recorrente em Borges a exem-
plificação desse aclamado recurso com os contos de Sherazade; várias são as vezes que As mil 
e uma noites referencia um modelo de ficção, aquele subscrito por sua própria obra ficcional.

O ensaio “Cuando la ficción vive en la ficción” ainda apresenta outros exemplos literá-
rios. No teatro, Hamlet e L’illusion comique corroem os limites entre o dentro e o fora da história 
encenada. Terminando os exemplos dos seus “muitos labirintos verbais” (Borges, 1939, n.p, 
tradução nossa),6 Borges retoma com o gênero romance, tratando de Der Golem, de Gustav 
Meyrink, em que a história de um sonho se multiplica: dentro dele há outros sonhos. É impor-
tante essa menção, porque a temática do sonho é exponencial nas narrativas borgianas e 
em sua defesa do conceito de literatura fantástica. Finalizando o ensaio, Borges afirma que 
nenhum de seus exemplos é tão complexo como At swim-two-birds, de Flann O’Brien. Um dos 
mais elaborados modelos de uma ficção espelhada, em que se perde completamente a rela-
ção entre primeiro e segundo plano narrativo. Essa complexidade tão aclamada por Borges 
será perceptível, principalmente nos contos de Ficciones (1944), refletindo sua ideia de ficção, 
esboçada nesse pequeno ensaio de 1939.

Percebe-se, dessa forma, que todos esses labirintos verbais são exemplos daquilo que 
Borges inicialmente tinha nomeado de noção de infinito. A interpolação de ficções, ou como 
ele próprio designa por meio do título do ensaio: “[c]uando la ficción vive en la ficción”; é um 

ficção e teorias – de ciências diversas – e, rotineiramente, Borges encena a teoria literária em suas narrativas, 
gesto metaficcional, como em “Pierre Menard, autor del Quijote” e “Kafka y sus precursores”. Rocca (2006, p. 140) 
sublinha essa perspectiva trazendo a elucidação de Rodríguez Monegal a respeito do trabalho teórico de Borges, 
quando afirma que este pode ser considerado um “crítico practicante”, nos termos de Eliot.
5  “mágica entre las noches” e “noche extraña”.
6  “muchos laberintos verbales”.



Aletria, Belo Horizonte, v. 35, n. 3, p. 255-270, 2025 258

recurso que complexifica a narrativa, criando o efeito de infinito.7 Borges, anteriormente, 
desenvolvera o conceito de “causalidade mágica”8 em detrimento da “causalidade mimética” – 
esta última vinculada à estética realista – no gesto de deslindar a compreensão de sua própria 
obra e daquilo que defende como poética ficcional. Esse pensamento borgiano, geralmente, 
se manifesta de maneira dispersa em textos ensaísticos, prólogos, e é também perceptível 
nos próprios contos ou textos narrativos; ou seja: sua teoria literária é abordada lateralmente 
em diversos textos, como afirma Rodríguez Monegal (1980, p. 169).

O conceito de Literatura Fantástica e a ideia de infinito

Borges arquiteta um conceito de Literatura Fantástica, termo que visa obliterar a ideia de 
mágico, na proposta inicial de uma “causalidade mágica”, devido à possibilidade de associação 
com o sobrenatural, o que é rejeitado por ele. Na verdade, a “causalidade mágica” está intrin-
sicamente projetada na gerência das formas narrativas ou no procedimento formal. Desta 
maneira, é possível compreender com maior clareza que, posteriormente, o termo “literatura 
fantástica” se projeta também nesse âmbito, ou principalmente na trama narrativa.

Um dos textos seminais no desenvolvimento do conceito de literatura fantástica é o 
prólogo de Borges ao livro de Bioy Casares, A invenção de Morel. Neste, o cerne da discussão 
é demonstrar a prevalência dos argumentos nos romances de seu século9 e a força deles na 
estruturação da causalidade. Borges percebe essa progressão da radicalidade das tramas, no 
século XX, tornando o romance “um objeto artificial que não sofre nenhuma parte injustifi-
cada” (Borges, 2010, p. 29). O termo “objeto artificial” se faz presente no sentido de contradi-
zer a ideia de “realismo” ou dos romances psicológicos, discursos que se esmeram no aspecto 
mimético. Assim, os romances com argumentos (romances de peripécias, policiais, aventu-
ras) contrastariam com os romances sem argumentos – o romance psicológico, por exemplo 
–, caóticos, em que não se observa um fio condutor, nos quais acontece qualquer coisa.

O referido prólogo, de A invenção de Morel, é de 1940, década de publicação do volume 
de contos mais significativo de Borges, Ficciones (1944). Nesse gesto de confluência do pensa-
mento teórico e ficcional é possível perceber as imbricações desses dois tipos de textos, ou, 
como foi sublinhado por Rodríguez Monegal, a lateralidade do pensamento teórico de Borges 
em relação à produção ficcional. Defende-se, aqui, algo além disso: a aderência entre os dois 
gêneros, já que a discussão teórica se manifesta de forma patente nos textos ficcionais, pos-
tura que é sublinhada por Rodríguez Monegal, através do conceito de “crítico praticante”, 
de Eliot (Monegal, 1980, p. 58). É possível comprovar essa iterativa presença do teórico em 
Borges, em razão de sua própria ideia de ficção, perceptível por meio de, pelo menos, dois 

7  Essa intromissão de outras obras na narrativa ficcional é assinalada por Waugh (2001) como uma das nuan-
ças que caracterizam a metaficção, como quando afirma: “[…] o envolvimento contínuo da metaficção na – e a 
mediação da – realidade através de estruturas linguísticas e textos preexistentes” (Waugh, 2001, p. 14, tradução 
nossa). “[…] metafiction’s continuous involvement in – and mediation of – reality through linguistic structures 
and preexistent texts”.
8  O referido texto é de 1932: “El arte narrativo y la magia”, publicado em Discusión (1932).
9  Stierle defende, como Borges, uma crescente complexidade dos romances modernos: “A história da ficção é 
a história do crescimento de sua complexidade, que, em cada caso, indica o nível da complexidade mais alta da 
constituição do texto” (Stierle, 2011, p. 137).



Aletria, Belo Horizonte, v. 35, n. 3, p. 255-270, 2025 259

gestos significativos: quando se volta para o gênero policial, defendendo-o como gênero da 
inteligência; e quando se empenha em destrinchar a concepção de fantástico, encontrando 
nela a metaficção como uma de suas variantes.

O gênero policial é abordado no Prólogo de A invenção de Morel. Alegando a prevalência 
do intelectual, Borges defende que “[a]s ficções de índole policial – outro gênero típico deste 
século que não pode inventar argumentos – narram fatos misteriosos depois justificados e 
ilustrados por um fato lógico” (Borges, 2010, p. 30). A explicação, na citação anterior, revela 
a ironia de Borges em relação à concepção vigente na época sobre a ficção, ou em relação à 
defesa do realismo ou do romance psicológico. Borges, ao contrário, concede relevância ao 
gênero policial se baseando no seu ingrediente “lógico” e na presença de uma estrutura bem 
concatenada; aquilo que representa a própria ideia de “causalidade mágica”. É nessa linha 
que o gênero policial se encontra com o conceito de gênero fantástico.

Em outro importante “Prólogo”, este de autoria de Bioy Casares, de Antología de la lite-
ratura fantástica (organizada por Bioy Casares, Borges e Silvina Ocampo), Bioy sublinha o dife-
rencial da ficção de Borges, por meio dos mencionados contos:

Com el acercamiento a Almotásim, com Pierre Menard, com Tlön, Uqbar, Orbis Tertius, 
Borges criou um novo gênero literário, que participa do ensaio e da ficção; são exer-
cícios de incessante inteligência e de imaginação exitosa, carentes de languidesces, 
de todo elemento humano, patético ou sentimental, destinados a leitores intelec-
tuais, estudiosos de filosofia, quase especialista em literatura (Casares, Prólogo, 
Antología de la Literatura Fantástica, 1977, p. 7, grifos do autor, tradução nossa).10

Nessa aguda análise dos complexos contos de Borges, um termo pode ser destacado: a 
carência de “todo elemento humano”, que será visto como o “calcanhar de Aquiles”, por grande 
parte da crítica argentina contemporânea11 do autor, na tentativa de invalidar a engenho-
sidade de Borges. Talvez, seja em função desses ataques constantes que Borges processará 
um modo peculiar de escrita, condensando nela – principalmente em grande parte de suas 
narrativas – seu pensamento teórico ficcional. Dessa forma, esse gênero criado por Borges, 
como afirma Bioy, “participa do ensaio e da ficção” (Casares, 1977, p. 7, tradução nossa),12 ou 
seja: demanda uma nova recepção crítica. Outrossim, constroem-se os textos metaficcionais, 
que transpõem as fronteiras de gênero no objetivo de discutir sobre a ficção. A maneira como 
essa discussão se processa em Borges é significativa, já que não somente os chamados tex-

10  Con el Acercamiento a Almotásim, con Pierre Menard, con Tlön, Uqbar, Orbis Tertius, Borges ha creado un nuevo 
género literario, que participa del ensayo y de la ficción; son ejercicios de incesante inteligencia y de imagina-
ción feliz, carentes de languideces, de todo elemento humano, patético o sentimental, y destinados a lectores 
intelectuales, estudiosos de filosofía, casi especialista en literatura. (Grifos do autor).
11  Rocca, discutindo essa relação conflituosa da crítica argentina com a obra de Borges, sublinha a engenhosi-
dade do escritor: “Borges é um fenômeno insólito na literatura hispano-americana; além de sua atitude inte-
lectual, sua postura filosófica e estética, Borges é uma consciência literária única nas letras rioplatenses, um 
símbolo, uma época” (Rocca, 2005, p. 31, tradução nossa). “Borges es un fenómeno insólito en la literatura his-
pano-americana; aparte su actitud intelectual, su postura filosófica y estética, Borges es una conciencia literaria 
única en las letras rioplatenses, un símbolo, una época”.
12  “participa del ensayo y de la ficción”.



Aletria, Belo Horizonte, v. 35, n. 3, p. 255-270, 2025 260

tos ficcionais se corrompem, ou se aproximam da crítica, mas também os textos ensaísticos, 
compartilhando características ficcionais.

Como mostrado anteriormente, o termo “fantástico” vem substituir a tão celebrada 
“causalidade mágica”, pelas associações possíveis do termo “mágico” com o sobrenatural. 
Borges, então, quer cessar esse tipo de leitura e adota o conceito de literatura fantástica, 
que remete mais ao imaginativo, ou àquilo que mais lhe interessa na linha do intelectual. 
Também, no parágrafo anterior, evidenciou-se, por meio do “Prólogo” de Bioy Casares, esse 
gesto borgiano de dispersar sua teoria ficcional em suas narrativas. Contudo, na Conferência 
sobre a Literatura Fantástica, ocorrida no Uruguai, se pôde ouvir de maneira mais direcio-
nada sua concepção sobre a ficção, ou sobre o gênero fantástico. A Conferência foi organizada 
em 1949, em Montevidéu, e, posteriormente, foi publicada em versão abreviada, por Carlos 
Alberto Passos. Rodríguez Monegal, como um dos presentes no evento, também publica 
apontamentos baseados em suas anotações e na matéria que sai posteriormente em jornal.

Borges demonstra exatidão no tratamento do tema, elencando os atributos do gênero 
fantástico nessa conferência sobre a temática. Rodríguez Monegal, no artigo “Borges: una 
teoría de la literatura fantástica” (Monegal, 2003, p. 330-344), ademais de articular a temática 
com outros textos borgianos, também se foca, na sua terceira parte, no registro e discussão 
de apontamentos sobre a conferência. Aproveitando-se da publicação de El País e dos aponta-
mentos de Carlos Alberto Passos, Rodríguez Monegal coloca em pauta as características lista-
das por Borges, a respeito do gênero fantástico.

Dando continuidade, Borges examina os procedimentos da literatura fantástica 
que, segundo ele, “pode reduzir-se, certamente, a uns poucos”: a) a obra de arte 
dentro dela mesma; b) a contaminação da realidade pelo sonho; c) a viagem no 
tempo; d) o duplo. Em outros textos impressos, Borges falou de outros procedimen-
tos, ou classificou-os de outra maneira (Monegal, 2003, p. 341, tradução nossa).13

O primeiro procedimento interessa sobremaneira a esta discussão, já que é consi-
derado uma das facetas da metaficção. Borges atesta no seu discurso que esse é um antigo 
recurso das grandes ficções; isto é: tematizar seus próprios procedimentos dentro do universo 
ficcional. Como se encontra na citação anterior, Rodríguez Monegal sublinha que este aspecto 
já fora tratado em outros textos borgianos. Por exemplo, em “Magias parciales del Quijote”, 
Borges mostra como a trama pode invadir a história ou tornar-se seu elemento, criando uma 
confluência entre dois mundos, como quando afirma que “Cervantes se compraz em confun-
dir o objetivo e o subjetivo, o mundo do leitor e o mundo do livro” (Borges, 1968, p. 29, tradu-
ção nossa).14 Citando Dom Quixote, Borges, no referido ensaio, traz um exemplo do recurso:

No sexto capítulo da primeira parte, o padre e o barbeiro vistoriam a biblioteca 
de Dom Quixote; assombrosamente, um dos livros examinados é a Galatea de 
Cervantes, acontece que o barbeiro conhece o autor, mas não o admira muito, e 
afirma que Cervantes é mais versado em desventura que em versos e que o livro 

13  “A continuación, Borges examina los procedimientos de la literatura fantástica que, según él, “pueden redu-
cirse, ciertamente, a unos pocos”: a) la obra de arte dentro de la misma obra; b) la contaminación de la realidad 
por el sueño; c) el viaje en el tiempo; d) el doble. En otros textos impresos, Borges ha hablado de otros procedi-
mientos, o ha calificado estos mismos de otra manera”.
14  “Cervantes se complace en confundir lo objetivo y lo subjetivo, el mundo del lector y el mundo del libro”.



Aletria, Belo Horizonte, v. 35, n. 3, p. 255-270, 2025 261

tem algo de boa invenção, propõe algo, mas não conclui nada. O barbeiro, sonho 
de Cervantes ou forma de um sonho de Cervantes, julga Cervantes... (Borges, 1968, 
p. 29, tradução nossa).15

Sendo Cervantes um dos exemplos examinados nesse ensaio de Borges, outros tex-
tos também são trazidos, como As mil e uma noites – texto emblemático que é iterativamente 
utilizado para exemplificar a ideia de circularidade. É possível perceber a ênfase posta sobre 
a ideia de infinito em “Magias parciales del Quijote”, já que o último texto analisado é filosó-
fico, e Borges elucida a engenhosidade fantástica” de seu argumento ou a invenção filosófica 
criada para que se possa provar determinada linha de pensamento. O filósofo é Josiah Royce 
e a obra The World and the Individual (1899), na qual Borges problematiza o aspecto dedutivo 
do conhecimento, sublinhando que a tese extraída se baseia na circularidade ou no co-per-
tencimento entre as partes e o todo.16 Dessa forma, o próprio mecanismo de criação ou inven-
ção do argumento filosófico se assemelha ao processo de criação ficcional. Essa razão de 
semelhança possibilita questionar o conceito de imaginação17 de Borges, já que este postula 
iterativamente, nos entrechos de suas narrativas, a discussão desse conceito por meio das 
aproximações com a natureza dos argumentos da ficção18 e do discurso científico.

Retomando as características do gênero fantástico enumeradas por Borges na 
Conferência sobre a temática – ou melhor: a primeira, “a obra de arte dentro dela mesma” 
–, percebe-se que essa “causalidade mágica” se revela como uma das estruturas da própria 
metaficção. Essa relação é exponencial, já que possibilita relacionar o pensamento ficcional 
de Borges, articulado no conceito de “fantástico”, com a ideia de metaficção.19 Ou que a meta-

15  “En el sexto capítulo de la primera parte, el cura y el barbero revisan la biblioteca de Don Quijote; asombro-
samente uno de los libros examinados es la Galatea de Cervantes, y resulta que el barbero es amigo suyo y no 
lo admira demasiado, y dice que es más versado en desdichas que en versos y que el libro tiene algo de buena 
invención, propone algo y no concluye nada. El barbero, sueño de Cervantes o forma de un sueño de Cervantes, 
juzga a Cervantes…”.
16  Borges, no referido ensaio, cita a engenhosidade de Royce: “Imaginemos que uma porção de solo da Inglaterra 
foi nivelada perfeitamente e que, nela, um cartógrafo traça um mapa da Inglaterra […] Esse mapa, no caso, deve 
conter um mapa do mapa; que deve conter um mapa do mapa do mapa, e assim até o infinito” (Borges, 1968, p. 
30, tradução nossa). “Imaginemos que una porción del suelo de Inglaterra ha sido nivelada perfectamente y que 
en ella traza un cartógrafo un mapa de Inglaterra […] [E]se mapa, en tal caso, debe contener un mapa del mapa; 
que debe contener un mapa del mapa del mapa, y así hasta lo infinito”.
17  Anteriormente, no Prólogo de Antología de la literatura fantástica, Bioy Casares já apontara a mudança de tom, 
quando se pensa na imaginação, nesse novo gênero criado por Borges: “são exercícios de incessante inteligência 
e de imaginação exitosa” (Casares, 1940, p. 13, tradução nossa). “son ejercicios de incesante inteligencia y de 
imaginación feliz”. Como sublinha Bioy, defende-se, aqui, que em Borges a imaginação se apresenta sobre a 
égide da inteligência, ou como um entroncamento dela.
18  Neste ponto, cabe contrapor a relação entre ficções explicativas e ficções literárias (Iser, 2002, p. 962), pro-
posta por Iser, em que o conceito de ficção se apresenta como uma forma de construção das narrativas.
19  Gass (2000, p. 25) define o conceito de metaficção trazendo como um dos exemplos o trabalho de Borges: 
“[…] como alguns trabalhos de Borges, Barth, e Flann O’Brien, por exemplo, nos quais as formas da ficção servem 
como o material sobre o qual outras formas podem ser impostas. De fato, muitos dos chamados antirromances 
são, na realidade, metaficção”. “[…] like some of the work of Borges, Barth, and Flann O’Brien, for example, in 
which the forms of fiction serve as the material upon which further forms can be imposed. Indeed, many of the 
so-called antinovels are really metafictions”. Essa prevalência das formas narrativas é facilmente identificável 
na poética de Borges, como quando Rodríguez Monegal explica sobre os procedimentos do gênero fantástico: 
“[Q]uando Borges fala de ‘procedimentos’, não está pensando somente em ‘temas’, mas sim em ‘formas’ narra-



Aletria, Belo Horizonte, v. 35, n. 3, p. 255-270, 2025 262

ficção serve como uma ferramenta para a compreensão do engenhoso mecanismo ficcional 
de Borges, tese deste artigo. Essa primeira característica também ganha relevância pelo seu 
aspecto formal, ou por se apresentar como um argumento para o autodesnudamento ficcio-
nal, produzindo no leitor a criticidade a respeito da percepção do “como se” ou no desmasca-
ramento da própria ficção.

O conceito de metaficção em Borges e a ideia de infinito

Na análise do conceito de metaficção, é importante trazer Gass (2000) e outros teóricos, além 
de precisar as relações possíveis desse conceito com o gesto ficcional de Borges ou de seu 
modo peculiar de narrar. Uma das obras seminais sobre essa discussão teórica é Fiction and the 
Figures of Life, na qual esse mecanismo de reverberação ficcional é cunhado, por William Gass 
(2000), como “metaficção”. Mecanismo que já se mostrou um velho conhecido das estruturas 
romanescas, como foi apontado por Borges em “Magias parciales del Quijote”; porém, per-
cebe-se que, com o termo metaficção, Gass enfatiza as estruturas da própria língua que arti-
culam ou encadeiam o mecanismo. Nesse escopo, nota-se que a primeira sentença do livro de 
Gass é quase uma retomada daquilo que discutira Borges em “Magias parciales del Quijote”: 
“[G]rande parte da filosofia é ficção” (Gass, 2000. p. 3, tradução nossa).20 Essa ideia perdura no 
capítulo de abertura do livro, “Filosofia e a forma da ficção” (Tradução nossa),21 possibilitando 
articulações entre os dois tipos de discurso: o literário e o filosófico.

O romancista e o filósofo são ambos obcecados com a linguagem, e se consti-
tuem através de conceitos. Ambos, de certa forma, criam mundos. Mundos? Mas 
o mundo do romancista, ouço dizer, não existe. De fato. Sobre isso – eles existem 
com mais frequência do que o dos filósofos (Gass, 2000, p. 4, tradução nossa).22

Na discussão da temática – os modos de uso da língua ou a diferença entre os dois 
discursos – compreende-se que Gass propõe ressalvas na identificação quando afirma que 
“embora eles tomem diferentes caminhos” (Gass, 2000. p. 5, tradução nossa).23 Mais adiante, 
Gass contrapõe com maior nitidez as diferenças de caminhos entre os dois discursos:24

tivas. A viagem no tempo pode ser, naturalmente, um tema; do mesmo modo, o duplo pode ser um tema. Mas 
não lhe interessa o aspecto temático, e sim o aspecto formal” (Monegal, 1980, p. 176).
20  “So much of philosophy is fiction”.
21  “Philosophy and the form of fiction”.
22  “Novelist and philosopher are both obsessed with language, and make themselves up out of concepts. Both, 
in a way, create worlds. Worlds? But the worlds of the novelist, I hear you say, do not exist. Indeed. As for that – 
they exist more often than the philosophers”.
23  “[…] though they go about it in different ways”.
24  Sartre em Que é a literatura? propõe uma distinção semelhante, porém em relação à poesia e à prosa. 
Percebendo como arte apenas a primeira, o filósofo defende que a prosa utiliza a linguagem como instrumento, 
ao contrário da poesia: “na verdade, a poesia não se serve de palavras; eu diria antes que ela as serve. Os poetas 
são homens que se recusam a utilizar a linguagem” (Sartre, 2006, p. 13, grifos do autor). Trazer essa perspectiva de 
Sartre é muito importante, porque sua visão será utilizada como um dos motes para a condenação da poética de 
Borges (como uma prosa desvinculada dos ideais pátrios), pelos críticos contemporâneos e seus conterrâneos.



Aletria, Belo Horizonte, v. 35, n. 3, p. 255-270, 2025 263

Os conceitos do filósofo falam, as palavras do romancista são mudas; o filósofo nos 
convida a percorrer suas palavras para seu tema: homem, Deus, natureza, lei moral; 
enquanto o romancista, se ele for bom, nos manterá gentilmente aprisionados em 
sua linguagem – não há literalmente nada além (Gass, 2000, p. 8, tradução nossa).25

Após estabelecer níveis de diferenças, pertencentes à transitividade do discurso, 
Gass (2000) sublinha um aspecto, que coincide muito com as ideias de Borges, a respeito das 
semelhanças no potencial imaginativo dos dois discursos: “[U]m artista pode preceder o cien-
tista na descoberta, assim como o inventor pode, incorporando em seu trabalho ideias que se 
revelam verdadeiras, mas seu sucesso nisso não é estético e depende inteiramente do que a 
ciência decide” (Gass, 2000, p. 11, tradução nossa).26 Esse pensamento é muito presente nas 
narrativas borgianas, como é possível identificar nas associações que o autor estabelece em 
“Magias parciales del Quijote”, entre a filosofia e a literatura.

Na segunda parte do livro, William Gass (2000) se foca em analisar o mecanismo 
da metaficção em alguns escritores, e Borges recebe um capítulo: “O imaginário de Borges 
e seus livros” (Gass, 2000, p. 120, tradução nossa).27 É importante retomar e sublinhar, pri-
meiramente, que o imaginário28 de Borges se revela para Gass como alheio ou distinto ao 
processo metafórico comumente literário. Borges é, por muitos, identificado na estética da 
antinovels; porém, para Gass (2000), essa peculiaridade de Borges e de alguns outros escri-
tores – na criação de formas por meio das formas ficcionais já existentes – é o próprio movi-
mento daquilo que ele nomeia metafictions.

No mencionado capítulo dedicado a Borges, em um primeiro plano, Gass ressalta 
que a indefinição de gênero é uma das consequências das discussões desenvolvidas no inte-
rior de suas narrativas: “Nem sempre é fácil distinguir Ficciones de Inquisições, mesmo para 
Borges (do famoso Pierre Menard, ele diz: ‘...não é inteiramente uma história... é uma espé-
cie de ensaio...’), embora esta última seja talvez interrogatórios mais sinceros” (Gass, 2000, 
p. 128, tradução nossa).29 Defende-se, aqui, que esse hibridismo30 se concreta em razão do 
mote borgiano: a volitiva por perpetrar a discussão de ideias, principalmente quando se trata 
da ficção. Consequentemente, constata-se a defesa de uma estética que conclame o leitor, 

25  “The concepts of the philosopher speak, the words of the novelist are mute; the philosopher invites us to pass 
through is words to his subject: man, God, nature, moral law; while the novelist, if he is any good, will keep us 
kindly imprisoned in his language – there is literally nothing beyond”.
26  “[A]n artist may precede the sciences in discovery, just as the inventor may, by incorporating in his work ideas 
which turn out trues, but his success in this is not esthetic, and depends entirely on what science decides”.
27  “Imaginary Borges and his books”.
28  Ravetti (2011, p. 53) problematizando a questão da possibilidade de narrar sublinha a técnica de Borges no 
manuseio do imaginário: “Seria só da ordem do imaginário, da inventio, da combinatória de possibilidades, à 
maneira de uma das técnicas narrativas privilegiadas por Borges?”.
29  “It isn’t always easy to distinguish ficciones from inquisiciones, even for Borges (of the famous Pierre Menard, he 
says: ‘… it’s not wholly a story … it’s a kind of essay…’), though the latter are perhaps more unfeignedly interrogations”.
30  Hutcheon percebe essa nuança do hibridismo genérico borgiano quando afirma: “[C]om a metafic-
ção, então, a distinção entre textos literários e críticos começa a esmaecer” (Hutcheon, 1980, p. 15, tradução 
nossa). “[W]ith metafiction, then, the distinction between literary and critical texts begins to fade”. Essa pers-
pectiva é a “pedra de toque” para a defesa da indefinição de gêneros, ou da recusa em segmentá-los em blo-
cos totalmente individualizados.



Aletria, Belo Horizonte, v. 35, n. 3, p. 255-270, 2025 264

nomeada pelo próprio Borges de “gênero da inteligência” (Borges, 1979, n.p), já que se realiza 
apenas na relação com a recepção.

Em um segundo momento, ainda nesse referido capítulo, Gass se posiciona sobre essa 
forma de escrita de Borges: “Se, como Wittgenstein pensava, ‘a filosofia é uma batalha con-
tra o enfeitiçamento da nossa inteligência por meio da linguagem’, então a prosa de Borges, 
pelo menos, desempenha uma função precisamente similar” (Gass, 2000, p. 128, tradução 
nossa).31 Ou seja, Gass sublinha essa relação das narrativas de Borges como o pensamento 
filosófico, e, em uma análise mais aprofundada, identifica no escritor portenho esse mesmo 
gesto de retardar os significados, priorizando a extensão das ideias. Essa sua maneira bem 
característica de articular o pensamento no interior de suas narrativas foi, assim, descrita por 
Mário de Andrade, quando analisa a literatura argentina e, especificamente, Inquisiciones: “ele 
apresenta menos que pensamentos, resultados de pensamentos, porém suponho uma espé-
cie de dialética hegeliana no jeito dele pensamentear” (Monegal, 1978, p. 101).

Nessa discussão teórica sobre a metaficção, destaca-se também o livro de Patricia 
Waugh (2001), Metafiction: The Theory and Practice of Self-Conscious Fiction, com primeira edição 
lançada em 1984. Waugh depura, em vários níveis, o conceito de metaficção, na medida em 
que progressivamente oferece ao leitor a concepção com uma nova roupagem, mostrando 
cuidado com o tema e, por outro lado, a dificuldade de demonstrá-lo, em última análise. 
Lançando-se no escopo de decifração do conceito, Waugh traz vários exemplos, ou pequenas 
ilustrações da temática, em citações curtas de autores diversos. Em todas há uma afirmação 
que se repete: o questionamento a respeito do ficcional no interior da própria ficção, ou nos 
termos de Borges: “cuando la ficción vive en la ficción”. Em seguida, a pesquisadora condensa 
esses pensamentos em um primeiro gesto conceitual: “uma celebração do poder da imagina-
ção criativa juntamente com uma incerteza sobre a validade de sua representação” (Waugh, 
2001, p. 2, tradução nossa).32 De maneira sucinta são, então, sublinhadas duas vertentes do 
texto metaficcional: sua densidade imaginativa e a descrença na possibilidade de a lingua-
gem conseguir representá-la. É contraditório;33 contudo, os mais complexos textos metafic-
cionais conseguirão resolver de maneiras variadas essa questão.

Na abordagem de Gass (2000), a metaficção é uma desnaturalização da linguagem 
por meio do texto ficcional. É quase um estranhamento daquilo que é tomado como natural: 
a relação entre significante e significado. A metaficção produz o estranhamento a respeito 
das relações automatizadas produzidas pelo e no discurso. Dessa forma, o recurso da meta-
ficção ultrapassa a discussão ficcional, já que legitima pensar sobre a própria construção da 
realidade por meio da linguagem. Quando o foco é a ficção, percebe-se que um dos estratage-
mas da metaficção é problematizá-la, colocando em relevo as relações entre forma e conte-
údo. O texto é discutido na sua maneira de disposição e articulação de ideias e na forma como 

31  “If, as Wittgenstein thought, ‘philosophy is a battle against the bewitchment of our intelligence by means of 
language,’ then Borges’ prose, at least, performs a precisely similar function”.
32  “a celebration of the power of the creative imagination together with an uncertainty about the validity 
of its representation”.
33  Ou nas palavras de Waugh (2001, p. 6, tradução nossa): “Os romances metaficcionais tendem a ser construí-
dos sobre o princípio de uma fundamental e substancial oposição: a construção da ilusão ficcional (como no tra-
dicional realismo) e o desnudamento dessa ilusão”. “Metafictional novels tend to be constructed on the principle 
of a fundamental and sustained opposition: the construction of a fictional illusion (as in traditional realism) and 
the laying bare of that illusion”.



Aletria, Belo Horizonte, v. 35, n. 3, p. 255-270, 2025 265

produz e ressignifica conceitos. O modo, então, de atualização de sentidos, de ressignificar 
uma temática, ou uma forma ficcional, se torna elemento primordial do texto metaficcional.

Posteriormente, no encalço de desvelar a gênese do texto metaficcional, Waugh per-
cebe uma correspondência entre a origem do romance e a noção de metaficção. Segundo a 
autora, “embora o termo ‘metaficção’ possa ser novo, a prática é tão antiga (se não mais antiga) 
que o próprio romance. O que espero estabelecer ao longo desse livro é que a metaficção é 
uma tendência ou função inerente a todos os romances (Waugh, 2001, p. 5, tradução nossa).34 
Dessa forma, como bem trabalha Borges, em seu texto “Cuando la ficción vive en la ficción”, 
de 1939, é possível enxergar a raiz desse processo metaficcional desde os primeiros romances 
modernos, como em Dom Quixote.

No entanto, Waugh pontua o diferencial dos textos metaficcionais contemporâneos, 
dando ênfase principalmente ao acirramento da complexidade da trama, por meio de formas 
mais elaboradas:

A escrita metaficcional contemporânea é, ao mesmo tempo, uma resposta e uma 
contribuição para um sentido ainda mais profundo de que essa realidade ou his-
tória é provisória: não mais um mundo de verdades eternas, mas uma série de 
construções, artifícios, estruturas impermanentes. A visão de mundo materialista, 
positivista e empirista na qual se baseia a ficção realista não existe mais (Waugh, 
2001, p. 7, tradução nossa).35

Os precursores de Borges ou as obras que adentram, principalmente, a sua ficção – 
esses autores citados e referenciados por ele – evidenciam um pensamento ficcional, uma 
teoria que se modula nessa intersecção de textos. Como exposto no ensaio “Cuando la ficción 
vive en la ficción”, percebe-se que há correspondência entre os autores que exemplificam a 
mise en abyme e aqueles que, correntemente, representam o início do pensamento metafic-
cional, como Dom Quixote.

Essa linha da ficção reflexiva, essa autoconsciência do ficcional, na nomenclatura de 
Waugh (2001), é uma maneira de compreensão da obra de Borges, de perceber suas esco-
lhas formais e temáticas. Principalmente quando a própria temática anuncia o modo de 
fazer, através da discussão de outras obras ou, às vezes, apenas na intromissão do enredo no 
desnudamento de suas características formais. O magnífico conto “La Biblioteca de Babel” 
representa essa ensurdecedora presença das obras dentro das obras – é um conciso modo de 
expressão do ficcional para Borges. É a revelação de um conceito de ficção, das relações estrei-

34  “[…] although the term ‘metafiction’ might be new, the practice is as old (if not older) than the novel itself. 
What I hope to establish during the course of this book is that metafiction is a tendency or function inherent 
in all novels”.
35  “Contemporary metafictional writing is both a response and a contribution to an even more thoroughgoing 
sense that reality or history are provisional: no longer a world of eternal verities but a series of constructions, 
artifices, impermanent structures. The materialist, positivist and empiricist world-view on which realistic fiction 
is premised no longer exists”.



Aletria, Belo Horizonte, v. 35, n. 3, p. 255-270, 2025 266

tas36 entre as obras e seu vínculo também estreito com a realidade, já que essa biblioteca, em 
outra instância, representa a própria cotidianidade de Borges.

Dando prosseguimento a essa discussão teórica, traz-se outra importante teórica 
sobre a temática, Hutcheon, que, em 1980, anterior ao livro de Waugh, lança Narcissistic 
Narrative: The Metafictional Paradox. O conceito de Gass é remodulado, dada a relação esta-
belecida por Hutcheon com o mítico relato de Narciso. Ou melhor: a centralidade da ideia 
de “narcisismo literário” ilumina diferentes linhas do discurso metaficcional. O próprio termo 
metafictional paradox adianta que se enfocará nas linhas destoantes do conceito de Gass 
(2000). Contudo, o núcleo conceitual do termo permanece, como é possível observar no iní-
cio da introdução da obra: “‘[A] metaficção’, como agora é nomeada, é ficção sobre ficção - 
isto é, ficção que inclui dentro de si mesma um comentário sobre sua própria narrativa e/ou 
identidade linguística” (Hutcheon, 1980, p. 1, tradução nossa).37 Elucidando o título do livro, 
Hutcheon afirma: “[D]e fato, foi Freud quem conferiu ao narcisismo o estatuto de ‘condição 
original universal’ do homem, tornando-a a base de mais do que apenas um comportamento 
patológico” (Hutcheon, 1980, p. 1, tradução nossa).38 Essa ideia de literatura narcisista é a que 
vigora no plano teórico da discussão da autora.

Hutcheon questiona a identidade entre a metaficção e as ficções da pós-moderni-
dade, já que, para ela, muitos teóricos confundem os dois termos. Percebe-se, no seu desen-
volvimento teórico sobre a temática, outra corrente: “[A]s razões dessa escolha são muitas, e 
não a menos importante é esta: o termo ‘pós-modernismo’ parece ser o rótulo mais limitado 
para tão amplo fenômeno contemporâneo como a metaficção” (Hutcheon, 1980, p. 2, tradu-
ção nossa).39 É importante ressaltar essa posição, já que o conceito de metaficção ultrapassa 
os limites do próprio romance moderno.

Como exposto anteriormente, a ideia de metaficção é apresentada em dois vieses 
complementares – uma mudança ocorrida no plano artístico acarretou novos mecanismos 
de leitura do texto literário: “O foco do debate sobre as causas da mudança deve necessaria-
mente estar sobre o executor da mudança – o autor. O interesse aqui em vez de estar no texto, 
está na manifestação literária dessa mudança, e sobre as implicações resultantes para o lei-
tor” (Hutcheon, 1980, p. 3, tradução nossa).40 Será nessas duas linhas de atuação que a pes-

36  Waugh, seguindo a perspectiva linguística de Gass, traz outro conceito, o de frame, para discutir a metaficção, 
demonstrando a dificuldade de separar os limites entre realidade e ficção: “A metaficção contemporânea, em 
particular, coloca em primeiro plano o ‘enquadramento’ como um problema, examinando os procedimentos do 
enquadramento na construção do mundo real e dos romances. O primeiro problema colocado, de fato, é: o que 
é um ‘enquadramento’? O que é o ‘enquadramento’, que separa a realidade da ‘ficção’?” (Waugh, 2001, p. 28, tra-
dução nossa). “Contemporary metafiction, in particular, foregrounds ‘framing’ as a problem, examining frame 
procedures in the construction of the real world and of novels. The first problem it poses, of course, is: what is 
a ‘frame’? What is the ‘frame’ that separates reality from ‘fiction’?”. Em seguida, a autora acrescenta que a “[a]
nálise da moldura é a análise, nos termos acima, da organização da experiência” (Waugh, 2001, p. 30, tradução 
nossa). “[a]nalysis of frames is the analysis, in the above terms, of the organization of experience”.
37  “‘Metafiction’, as it has now been named, is fiction about fiction-that is, fiction that includes within itself a 
commentary on its own narrative and/or linguistic identity”.
38  “In fact, it was Freud who conferred on narcissism the status of the ‘universal original condition’ of man, 
making it the basis of more than just pathological behaviour”.
39  “The reasons for this choice are many, and not the least important is that the term ‘postmodernism’ seems to 
me to be a very limiting label for such a broad contemporary phenomenon as metafiction”.
40  “The focus of a debate on the causes of the change must necessarily be on the perpetrator of the change- the 
author. The interest here is rather on the text, on the literary manifestation of this change, and on the resulting 



Aletria, Belo Horizonte, v. 35, n. 3, p. 255-270, 2025 267

quisadora desenvolverá a ideia de texto narcisista, como autorreflexivo e autoconsciente, ou 
seja: no próprio texto (como discussão interna de suas estruturas) e, também, tencionando 
revelar-se no plano da recepção.

Quando se trata de direcionar um novo olhar para as ficções metaficcionais, um 
primeiro movimento é discutir o conceito de realismo, já que é baseado nele que histori-
camente se negou o lugar do romance autorreflexivo. Deslocando-se da posição realista, 
Hutcheon defende dois tipos de mimesis, a de processo e a de produto, sendo essa última a 
que caracteriza o realismo do século XIX: “[...] o realismo do século XIX, que se baseia quase 
inteiramente no que será chamado de mimese do produto” (Hutcheon, 1980, p. 5, tradução 
nossa).41 Por seu turno, a “mimesis de processo” caracteriza as modernas ficções metaficcio-
nais, porém, como foi anteriormente discutido, essas ficções não se circunscrevem apenas a 
esse momento da história literária.

O interessante é que essa temática acompanha o pensamento crítico-teórico de 
Borges. O principal caminho que toma para demonstrar os eixos de sua ficção é contrastá-la 
com a literatura realista. É importante ressaltar essa característica, porque se defende, aqui, 
que Borges articula uma teoria que coabita com a narrativa de seus contos, deixando entre-
ver seu teor híbrido (de ficção e de teoria crítica), o que a vincula diretamente à metaficção. 
Por isso, todos os teóricos da metaficção citados neste artigo: Gass (2000), Waugh (2001) ou 
Hutcheon42 (1980), destacam a centralidade da obra de Borges quando discutem a temática.

Explicitando o paradoxo apontado no título de seu livro, Hutcheon afirma que o jogo 
do texto não é quebrado com a metaficção; ao contrário, é ela que submerge o leitor para o 
interior do mundo ficcional. Ou seja: o escritor prepara no interior do texto ficcional o lugar 
para seu leitor, por meio do mecanismo de autorreflexão das formas ficcionais. Assim, o lei-
tor se adentra no mundo ficcional e participa ativamente desse mundo criado, já que suas 
engrenagens são expostas, e, através desse conhecimento, age como cooperador da própria 
realidade do mundo ficcional.

Se romances como At Swim-Two-Birds, Il fu Mattia Pascal, Les Faux-monnayeurs, e os 
primeiros nouveaux romans pareciam “artísticos” quando apareceram, pode ser por 
uma série de razões ideológicos ou sociológicas, mas a arte, como Wellek notou, 

implications for the reader”.
41  “[…] the realism of the nineteenth century, which is based almost entirely on what will be called a mime-
sis of product”.
42  A autora situa esse modus operandi em diversos autores: “[E]ssa variedade de narrativas autoconscientes 
parece ser um fenômeno internacional; isso é discernível nas obras do nouveau roman francês, nas do Gruppo 63 
italiano, e em escritores individuais de Barth a Borges, de Cohen a Coover, de John Fowles a Julio Cortázar. Isso 
não quer dizer que essa operação seja nova na literatura” (Hutcheon, 1980, p. 37, tradução nossa). “[T]his self-
conscious variety of narrative appears to be an international phenomenon; it is discernible in the works of the 
French nouveaux romanciers, in those of the Italian Gruppo 63, and individual writers from Barth to Borges, from 
Cohen to Coover, from John Fowles to Julio Cortazar. This is not to say that this operation is new in literature”.



Aletria, Belo Horizonte, v. 35, n. 3, p. 255-270, 2025 268

não mudou: a literatura sempre foi uma construção fictícia ordenada na lingua-
gem (Hutcheon, 1980, p. 18, tradução nossa).43

No texto de Borges, discutido no início deste artigo, “Cuando la ficción vive en la ficción”, 
percebeu-se também a presença do romance de O’Brien, At Swim-Two-Birds, como o exem-
plo limite da complexidade do mecanismo labiríntico de mise en abyme. A ideia de infinito, 
aclamada no início do ensaio de Borges, é resgatada em integridade por meio da estrutura 
do romance de O’Brien. Esse é um dos pontos que possibilita entrever – após a leitura desse 
ensaio de 1939 –, nas mais complexas ficções de Borges, essa volitiva por produzir o efeito de 
infinito. O êxito é perceptível principalmente no conjunto de contos de Ficciones (1944), em 
especial na parte intitulada El jardín de senderos que se bifurcan (1941). É a defesa de uma litera-
tura que se perfaz de outros textos: um universo intertextual e altamente autorreflexivo.

Conclusão

Conclui-se que a teoria da ficção de Borges é concatenada no interior de suas narrativas, seja 
nos contos, nos ensaios ou na poesia. Quando articula seu vínculo com a literatura fantás-
tica, em detrimento da literatura realista, ele defende alguns estratagemas que possibilitam 
identificar esse gênero narrativo. Em todos eles, o que se pode verificar, através da análise dos 
apontamentos de Carlos Alberto Passos sobre a Conferência da Literatura Fantástica, ocorrida 
em Montevidéu, é o distanciamento do aspecto realista. Em especial, no primeiro desses pro-
cedimentos elencados, “a obra de arte dentro dela mesma”, percebe-se com nitidez a defesa de 
uma teoria metaficcional da ficção. Essa leitura é corroborada pela análise do ensaio de 1939, 
“Cuando la ficción vive en la ficción”, que inventaria o efeito de infinito em obras pictóricas e 
no texto ficcional. Quando se debruça especificamente sobre a narrativa ficcional, percebe-se 
que a imagem de infinito é construída quando vários planos se permutam, encenando, prin-
cipalmente, a quebra de fronteiras entre “realidade” e ficção.44 Na ficção de Borges, nota-se 
esse efeito, quando ocorre a intromissão de outros textos na perspicaz autorreflexão sobre 
as formas literárias, acarretando, da mesma forma, a quebra de fronteiras entre os gêneros.

Portanto, a perspectiva ficcional de Borges – condensada na concepção sobre a 
Literatura Fantástica – apresenta, principalmente quando se trata “da obra de arte dentro da 
própria obra”, uma estreita relação com o conceito de metaficção. Na verdade, como ante-
riormente mostrado, o próprio conceito de metaficção nasce como um gesto de conceituar 
certos modos narrativos, como o de Borges, assim defendido por Gass (2000), Waught (2001) 
e Hutcheon (1984). Ou seja: anteriormente a essa nomenclatura, Borges se filiara a essa linha 
de autores que articulam o procedimento de criar “labirintos verbais” como forma de cons-

43  “If novels such as At Swim-Two-Birds, Il fu Mattia Pascal, Les Faux-monnayeurs, and the early nouveaux 
romans seemed “arty” when they appeared, it may be for any number of ideological or sociological reasons, but 
art, as Wellek remarked, has not changed: literature has always been an ordered fictive construct in language”.
44  Chiappara (2004, p. 56) sublinha a centralidade dessa questão em Borges, por meio do recurso da metafic-
ção: “Qual é o limite entre esses dois objetos do mundo discursivo que são a realidade e a ficção? Este tema, 
como bem se sabe, aparece ao longo da obra de Borges em inúmeras ocasiões e sob diferentes aspectos: seja 
citando fontes inexistentes, seja criando contos que abordam o tema implicitamente, seja em ensaios etc.”



Aletria, Belo Horizonte, v. 35, n. 3, p. 255-270, 2025 269

truir o efeito de infinito. É nessa linha que sua teoria da ficção é construída, quando discute e 
encena as formas literárias, seja no interior dos contos, dos ensaios ou até mesmo da poesia.

Referências:

BIOY CASARES, Adolfo. Prólogo. In: BORGES, Jorge Luis; OCAMPO, Silvina; CASARES, Adolfo Bioy. 
(org.). Antología de la literatura fantástica. Barcelona: Edhasa-Sudamericana, 1977. p. 5-8.

BORGES, Jorge Luis. Cuando la ficción vive en la ficción. Borges todo el ãno. [s.l], [s.p], set. 2015. 
Disponível em: https://borgestodoelanio.blogspot.com/2015/09/jorge-luis-borges-cuando-la-ficcion.
html. Acesso em: 31 ago. 2024.

BORGES, Jorge Luis. Magias parciales del Quijote. In: BORGES, Jorge Luis. Otras inquisiciones. Buenos 
Aires: Emecé, 1968. p. 263.

BORGES, Jorge Luis. La novela policial. Borges todo el ãno. [s.l], [s.p], set. 2015. Disponível em: https://
borgestodoelanio.blogspot.com/2015/05/jorge-luis-borges-el-cuento-policial.html. Acesso em: 25 de 
ago. 2020.

BORGES, Jorge Luis. El arte narrativo y la magia. In: BORGES, Jorge Luis. Discusión. Buenos Aires: 
Emecé, 1984. p. 226-232. (Obras completas, v.1).

BORGES, Jorge Luis. El jardín de senderos que se bifurcan. In: BORGES, Jorge Luis. Ficciones. Buenos 
Aires: Emecé Editores, 2007, p. 509-637. (Obras completas, v.1).

BORGES, Jorge Luis. Prólogos, com um prólogo de prólogos. Tradução de Josely Vianna Baptista. São 
Paulo: Companhia das Letras, 2010.

CHIAPPARA, Juan Pablo; MACHADO, Ida Lúcia. Uma leitura de Borges na França: lingüística discursiva 
e literatura. 2004. 114 f. Dissertação (Mestrado) – Faculdade de Letras, Universidade Federal de Minas 
Gerais, Belo Horizonte, 2004.

GASS, William. Fiction and the figures of life. Boston: Nonpareil Books, 2000.

HUTCHEON, Linda. Narcissistic narrative: the metafictional paradox. New York/London: Methuen, 
1984.

ISER, Wolfgang. Os atos de fingir ou o que é fictício no texto ficcional. In: COSTA LIMA, Luiz (org.). 
Teoria da literatura em suas fontes. 2. ed. Rio de Janeiro: Francisco Alves, 2002. p. 955-987. (v.2).

RAVETTI, Graciela. Nem pedra na pedra, nem ar no ar: reflexões sobre literatura latino-americana. Belo 
Horizonte: Editora UFMG, 2011.

RODRÍGUEZ MONEGAL, Emir. Mario de Andrade, Borges: um diálogo dos anos 20. Tradução de Maria 
Augusta da Costa Vieira Helene. São Paulo: Perspectiva, 1978.

RODRÍGUEZ MONEGAL, Emir. Borges: uma poética da leitura. Tradução de Irlemar Chiampi. São Paulo: 
Perspectiva, 1980.

RODRÍGUEZ MONEGAL, Emir. Borges: una teoría de la literatura fantástica. In: BEHAR, Lisa Block de. 
(org.). Obra selecta. Caracas: Biblioteca de Ayacucho, 2003. p. 330-344.

https://borgestodoelanio.blogspot.com/2015/09/jorge-luis-borges-cuando-la-ficcion.html
https://borgestodoelanio.blogspot.com/2015/09/jorge-luis-borges-cuando-la-ficcion.html
https://borgestodoelanio.blogspot.com/2015/05/jorge-luis-borges-el-cuento-policial.html
https://borgestodoelanio.blogspot.com/2015/05/jorge-luis-borges-el-cuento-policial.html


Aletria, Belo Horizonte, v. 35, n. 3, p. 255-270, 2025 270

ROCCA, Pablo. El Uruguay de Borges: otros documentos. Fragmentos, Florianópolis, v. 28, p. 213-223, 
jan. 2005. DOI: https://doi.org/10.5007/fragmentos.v28i0.8142. Disponível em: https://periodicos.
ufsc.br/index.php/fragmentos/article/view/8142. Acesso em: 31de ago. de 2024.

ROCCA, Pablo. Ángel Rama, Emir Rodríguez Rodríguez Monegal y el Brasil: dos caras de un proyecto lati-
noamericano. Orientador: Jorge Schwartz. 530 f. Tese de Doutorado (Língua Espanhola e Literaturas 
Espanhola e Hispano-Americana) – Faculdade de Filosofia, Letras e Ciências Humanas, Universidade 
de São Paulo, São Paulo, 2006.

SARTRE, Jean-Paul. Que é a literatura? Tradução de Carlos Felipe Moisés. 3. ed. São Paulo: Editora 
Ática, 2006.

STIERLE, Karlheinz. Que significa a recepção dos textos ficcionais. In: LIMA, Costa Luiz (org.). A litera-
tura e o leitor: textos de estética da recepção. 2. ed. São Paulo: Paz e Terra, 2011. p. 119-171.

WAUGH, Patricia. Metafiction: The Theory and Practice of Self-Conscious Fiction. London: Methuen, 
2001.

https://doi.org/10.5007/fragmentos.v28i0.8142
https://periodicos.ufsc.br/index.php/fragmentos/article/view/8142
https://periodicos.ufsc.br/index.php/fragmentos/article/view/8142

	_Hlk132652420

