
v. 35, n. 3, p. 26–41, 2025
issn: 2317-2096 ∙ doi: 10.35699/2317-2096.2025.57168 
Submetido em: 28/01/2025 ∙ Aprovado em: 30/06/2025

 This work is licensed under the Creative Commons Attribution 4.0 International License. To view a copy of this license, 
visit http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/ or send a letter to Creative Commons, PO Box 1866, Mountain View, CA 94042, USA.

Homero, o cômico: o estilo poético do Margites
Homer, the Comedian: Poetic Style in Margites

Resumo: Em sua história da poesia, Aristóteles dá 
grande importância a um poema hoje obscuro, o 
Margites, que atribui a Homero. Para o filósofo, o poema 
era um ponto de virada na poesia baixa, tendo-a dotado 
de caráter dramático e trocado a maledicência generali-
zada pelo ridículo. Ainda que o poema só tenha restado 
em testemunhos e fragmentos, sua poética cômica se 
revela tanto no argumento, em que estabelece inte-
ressante relação com a teoria do enredo de Aristóteles, 
como no seu uso da métrica e da dicção tradicional da 
épica arcaica. Ao mesmo tempo que dota uma narra-
tiva baixa de um estilo incongruentemente elevado, o 
Margites parece manipular as expectativas tradicionais 
ligadas às fórmulas dos poemas heroicos.

Palavras-chave: comédia grega antiga; Aristóteles; 
poesia épica.

Abstract: In his history of poetry, Aristotle extols a now-
adays obscure poem: the Margites, attributed to Homer. 
From his point of view, the poem had been a turning 
point in the development of low style poetry, given 
its dramatic character and its focus on the ridiculous 
instead of general criticism. The poem exists only as tes-
timonia and fragments, but its comic poetics shows up 
both in its plot (which interestingly relates to Aristotle’s 
poetic theory), and its use of metre and traditional epic 
phrasing. While telling a low story in an inadequately 
high style, Margites plays with traditional expectations 
connected to epic formulas.

Keywords: Ancient Greek comedy; Aristotle; epic poetry.

Tadeu Bruno da Costa Andrade
Universidade Federal da Bahia (UFBA)
Salvador | BA | BR
tadeucostaandrade@yahoo.com.br
https://orcid.org/0009-0004-1730-2176

mailto:tadeucostaandrade@yahoo.com.br


Aletria, Belo Horizonte, v. 35, n. 3, p. 26-41, 2025 27

Introdução

Aristóteles confere a Homero um lugar especial em sua poética. A Ilíada e a Odisseia são 
vistos como poemas modelares; ademais, por sua dramaticidade, antecipam a tragédia, o 
tema central do tratado. Contudo, há um terceiro poema elogiado e destacado pelo filósofo, 
que igualmente atribui a Homero: o Margites. Trata-se de um poema humorístico, em que 
Aristóteles identifica o precursor da comédia. A obra não teve a mesma fortuna das outras 
duas: não sobreviveu à Antiguidade em sua inteireza, legando-nos somente alguns bre-
ves fragmentos em citações e achados papiráceos, além de um conjunto de testemunhos 
a seu respeito.1 Apesar do destaque que lhe dá a Poética (e a admiração que lhe conferia 
Calímaco mais tarde)2 a composição, cuja autoria homérica foi questionada, ao menos desde 
o período imperial romano,3 também não recebeu extensos comentários como suas irmãs. 
Consequentemente, conhecemos pouquíssimo a seu respeito.

Este artigo é uma breve apreciação poética do Margites, analisando os testemunhos 
e fragmentos restantes do poema. Descrevo as características formais do poema. Para tanto, 
emprego o instrumental da poética e da retórica greco-latinas (em especial a Poética e a Retórica 
de Aristóteles). O objetivo é localizar o poema no pensamento e na prática poético-literários da 
Antiguidade, a partir de perspectivas influentes no período. Ademais, como um componente 
importante da composição arcaica, a dicção formular, já era em parte estranha à teoria poética 
antiga sobrevivente, lanço mão da bibliografia moderna voltada ao tema, de perspectiva oralis-
ta.4 Ela nos dá instrumentos para analisar e interpretar o papel poético do fraseado tradicional.

Na primeira seção, comento o passo em que a Poética menciona o Margites, destacando 
seu papel no desenvolvimento da poesia baixa. Na seção seguinte, a partir das informações 
sobreviventes, comento como a obra se relaciona à teoria aristotélica do enredo (μῦθος) e do 
caráter (ἦθος), tal como demonstradas no que sobreviveu da Poética. Na terceira parte, por fim, 
faço um exame poético da elocução dos fragmentos sobreviventes, com enfoque no emprego 
desviante e humorístico que o Margites dá à formularidade da épica.

O Margites na Poética de Aristóteles

No princípio da Poética, Aristóteles, expõe uma genealogia da poesia (1448b-1449a).5 Isto é, 
elabora, de forma esquemática, uma história da origem da técnica e do desenvolvimento dos 
seus gêneros. Segundo ele, a poesia teria nascido de uma propensão humana à mimese. Num 

1  Sobre a transmissão textual do Margites, ver Gostoli (2007, p. 25 ss.).
2  Como indica Harpócrates na entrada Μαργίτης do Léxico p. 198. 11-15 Dind.
3  Não me ocupo da questão da autoria, pouco importante para o presente artigo, focado em aspectos intratex-
tuais. Sobre o tema, com revisão bibliográfica a respeito, ver Gostoli (2007, p. 16 ss). Note-se, ademais, que a 
Antiguidade atribuiu a Homero outros poemas de natureza cômica e paródica: o Epicíclides e a Batracomiomaquia 
(Buzelli, 2019, p. lii s.).
4  Para revisões bibliográficas do tema, consultar Edwards (1986, 1988) e Malta (2015).
5  As citações de obras antigas seguem as normas dos estudos greco-latinos, nos quais, em vez da paginação 
da edição moderna, as obras são citadas de acordo com a numeração (de cantos, livros, versos, parágrafos ou 
linhas) usada na edição do texto no idioma original.



Aletria, Belo Horizonte, v. 35, n. 3, p. 26-41, 2025 28

estado inicial, a partir de improvisos, a poesia teria se dividido em dois tipos principais de 
mimese: de um lado, surgiram elogios (ἐγκώμια) e hinos (ὕμνοι), dedicados às ações belas 
(καλάς); de outro, maledicências (ψόγοι), voltadas a ações de pessoas baixas (φαύλων; 1448b). 
Com o tempo, elogios e hinos deram lugar à epopeia e, enfim, à tragédia; as maledicências, 
por sua vez, ao iambo e à comédia (1449a). O iambo, assim, ocupa um lugar fundamental na 
história aristotélica da poesia. No entanto, Aristóteles se distingue dos demais comentários 
antigos por suas omissões e seus enfoques atípicos em seu tratamento do iambo.

Tratemos primeiro das omissões. Quando, no restante da Antiguidade, fala-se do iambo 
como gênero, destacam-se sempre os nomes de três poetas arcaicos: Arquíloco de Paros (séc. 
VII a.C.), Hipônax de Éfeso (séc. VI a.C.) e (menos frequentemente) Semônides de Amorgos (séc. 
VII a.C.).6 Seus poemas só sobreviveram até a modernidade na forma de fragmentos (citações 
por outros autores ou achados papiráceos) ou testemunhos a seu respeito. Por mais que dife-
rissem em persona e temas (contraste-se, por exemplo, o aristocrático eu de Arquíloco, com o de 
Hipônax, que assume o papel de um mendicante), os três autores tinham algo comum entre 
si: a maledicência.7 Eram conhecidos por poemas baixos invectivos, voltados contra alvos par-
ticulares e gerais. Célebres no período clássico, mencionaram Arquíloco e Hipônax, por exem-
plo, Píndaro (Olímpicas, 9.1; Píticas, 2.55), Aristófanes (Rãs, 661) e Heráclito (fr. 42, Diels-Kranz). 
Aristóteles, por sua vez, cita na Retórica (1398b; 1418b) e na Política (1328a) ao menos aquele 
que, aos olhos da maior parte dos antigos, era o poeta iâmbico por excelência: Arquíloco. A 
Poética, todavia, não menciona sequer uma vez Arquíloco, Semônides ou Hipônax. Se é correta 
a leitura majoritária do fim de um manuscrito sobrevivente do tratado (o codex Riccardianus 
46; Else, 1970, p. 116; Whalley, 1997, p. 138), assim como falou extensamente da tragédia e da 
epopeia, Aristóteles teria dedicado outra parte aos iambos e à comédia (1462b). Nessa parte 
perdida, talvez tenha falado de Arquíloco e seus pares, mas não há nenhum indício.

Se Aristóteles se destaca por omitir autores que conhecia e eram amplamente reconhe-
cidos como autoridades do gênero iâmbico, ainda mais curioso é o enfoque que escolhe. Como 
exemplo de iambo, cita o Margites, poema de fortuna muito mais modesta na Antiguidade do 
que os três iambógrafos canônicos. Desde o período clássico, temos pouquíssimas menções a 
ele.8 E por que, afinal, Aristóteles o cita? Em sua história dos gêneros poéticos, diz:

Assim como Homero é um poeta especial quanto aos temas sérios (não somente 
porque compunha bem as mimeses, mas também porque as fazia dramáticas), 
ele também foi o primeiro a sugerir a forma da comédia, não dramatizando a 
maledicência, mas o ridículo – o Margites está em relação [à comédia] como a 
Ilíada e a Odisseia em relação à tragédia (Poética, 1448b; tradução própria).9

Embora a interpretação do trecho seja incerta, é possível distinguir os principais con-
tornos do argumento. Trata-se de um paralelo entre duas contribuições de Homero para poe-

6  Por exemplo em Horácio, Epodos 6.11-14, com o comentário de Pseudo-Acrão ao trecho (1.404 Keller); Ovídio, 
Íbis, 521-24. Sobre a formação do cânone iâmbico, ver Rotstein (2010).
7  Sobre a diversidade e pontos comuns do iambo arcaico, ver Carey (2010).
8  Sobre a recepção do Margites na Antiguidade, ver Gostoli (2007, pp. 16 ss.) e Abrantes (2018).
9  Ὧσπερ δὲ καὶ τὰ σπουδαῖα μάλιστα ποιητὴς Ὅμηρος ἦν（μόνος γὰρ οὐχ ὅτι εὖ ἀλλὰ καὶ μιμήσεις δραματικὰς 
ἐποίησεν, οὕτως καὶ τὸ τῆς κωμῳδίας σχῆμα πρῶτος ὑπέδειξεν, οὐ ψόγον ἀλλὰ τὸ γελοῖον δραματοποιήσας: ὁ 
γὰρ Μαργίτης ἀνάλογον ἔχει, ὥσπερ Ἰλιὰς καὶ ἡ Ὀδύσσεια πρὸς τὰς τραγῳδίας. 



Aletria, Belo Horizonte, v. 35, n. 3, p. 26-41, 2025 29

sia: assim como teve um papel ao dar à poesia séria a excelência e seu caráter dramático (isto 
é, ao inserir discursos diretos, emprestando sua voz às personagens), o poeta foi inovador 
nos gêneros baixos, dramatizando, em vez da maledicência, o ridículo. Nos gêneros poéticos 
sérios, a contribuição é dupla: a qualidade técnica e a dramatização. Nos gêneros baixos, con-
tudo, o fraseado não deixa entrever se a inovação homérica é dupla (ou seja, se o poeta teria 
tornado os gêneros baixos mais dramáticos e, ademais, mudado o foco da maledicência ao 
ridículo) ou única (isto é, os iambógrafos anteriores já dramatizavam, mas não imitavam o 
ridículo). De qualquer forma, aos olhos de Aristóteles, o Margites é inovador, caracterizando-
se como obra-ponte entre o iambo arcaico e a comédia.10

Infelizmente, Aristóteles não nos dá mais detalhes sobre o poema e sua relação com os 
demais gêneros poéticos. Contudo, se delonga sobre dois tópicos essenciais na sua breve con-
sideração do Margites: o ridículo e a maledicência.11 Ao caracterizar a comédia, Aristóteles diz:

Como dissemos, a comédia é a mimese de [ações] mais baixas [φαυλοτέρων], con-
tudo não relativamente a toda forma de vileza [κακίαν], mas somente à parte do 
feio [αἰσχροῦ] que é o ridículo [γελοῖον]. Pois o ridículo é um erro [ἁμάρτημα] e uma 
feiura [αἶσχος] indolor e inócua, como [se evidencia] imediatamente na máscara 
ridícula, que é feia e distorcida, mas sem dor (Poética, 1449a; tradução própria).12

Ou seja, assim como a tragédia, a comédia se caracteriza por um erro (ἁμαρτία, 
ἁμάρτημα). No entanto, esse erro deve estar relacionado a um tipo específico de αἶσχος (termo 
pejorativo que pode ter sentido físico ou moral: feiura, vergonha). Deve-se tratar de um ato ver-
gonhoso, mas que não implica dor, dano ou sofrimento. Por um lado, essa característica dife-
rencia a comédia da tragédia, cujo enredo tem entre suas partes o πάθος (“sofrimento”, 1452b), 
caracterizado como ação nociva (φθαρτική) e dolorosa (ὀδυνερά).13 Por outro lado, sugere a 
diferença entre a comédia e o iambo – e o papel inovador do Margites. Antes deste poema, fica 
pressuposto, o iambo compunha maledicências dedicadas a todo tipo de vício, incluindo os 
destrutivos. Isso condiz com os fragmentos e os testemunhos de Arquíloco e Hipônax. Ambos 
compuseram poemas sobre violência e morte e teriam levado o alvo de seus escárnios ao sui-
cídio (ainda que não saibamos o quanto essas anedotas derivam dos próprios poemas). Como 
veremos, nada disso havia no Margites, que trata da ignorância e inocência de seu protagonista.

No que diz respeito à maledicência, Aristóteles também identifica outras mudan-
ças fundamentais no desenvolvimento da comédia. Para ele, Crates foi essencial no desdo-
bramento da comédia ática (1449b): “Dentre os [poetas] atenienses, Crates foi o primeiro a, 
começando a abandonar o feitio iâmbico [ἰαμβικῆς ἰδέας], compor discursos [λόγους] e enre-

10  A esse respeito, ver Gazoni (2006, p. 46, n. 102) e Destrée (2010).
11  Ver as leituras de Oliva Neto (2003), Gazoni (2006, p. 46, n. 102) e Destrée (2010) que pressupõem dois tipos 
de riso: danoso e inofensivo. A aproximação se deve ao contraste entre duas maneiras de rir contrapostas na 
Ética a Nicômaco (1128b-1128b). Aristóteles, contudo, não confronta dois tipos de riso, mas identifica o ridículo 
como espécie do vitupério. Com efeito, é possível falar mal de alguém sem que o resultado seja o riso, sobretudo 
quando se trata de matéria grave. Whalley (1997, p. 62) também não vê dois tipos de riso, opõe o ridículo aos 
outros sentimentos negativos contidos no iambo.
12  Ἡ δὲ κωμῳδία ἐστὶν ὥσπερ εἴπομεν μίμησις φαυλοτέρων μέν, οὐ μέντοι κατὰ πᾶσαν κακίαν, ἀλλὰ τοῦ 
αἰσχροῦ ἐστι τὸ γελοῖον μόριον. τὸ γὰρ γελοῖόν ἐστιν ἁμάρτημά τι καὶ αἶσχος ἀνώδυνον καὶ οὐ φθαρτικόν, οἷον 
εὐθὺς τὸ γελοῖον πρόσωπον αἰσχρόν τι καὶ διεστραμμένον ἄνευ ὀδύνης.
13  Também Gazoni (2006, p. 46, n. 102) vê aqui a oposição fundamental entre tragédia e comédia.



Aletria, Belo Horizonte, v. 35, n. 3, p. 26-41, 2025 30

dos [μύθους] universais [καθόλου]”.14 A formulação não nos permite saber se se atribuem 
uma ou mais inovações a Crates, isto é, se abandonar o caráter iâmbico se reduz à adoção de 
tramas universais ou se implica outras mudanças. Contudo, que essa mudança era essencial 
na distinção entre iambo e comédia, sugere-o outro trecho. Ao diferenciar poesia de histó-
ria, Aristóteles diz que esta narra o que de fato aconteceu (τὰ γενόμενα), o particular (καθ’ 
ἕκαστον), enquanto aquela apresenta o que poderia acontecer (οἷα ἂν γένοιτο), o universal 
(καθόλου). Para aclarar a diferença, Aristóteles aduz o contraste entre iambo e comédia:

Isto está claro na comédia, pois [os poetas cômicos], ao compor o enredo [μῦθον] 
por meio do que é provável [διὰ τῶν εἰκώτων], dão [às personagens] nomes quais-
quer e não fazem como os poetas iâmbicos, que compõem a respeito de uma pes-
soa em particular [τὸν καθ’ ἕκαστον] (Poética, 1451b; tradução própria).15

Assim, outra distinção entre comédia e iambo é que este fala de pessoas particulares 
com nomes próprios (hoje diríamos, “personagens históricas”) enquanto aquela trata de per-
sonagens com nomes inventados (“personagens ficcionais”). Atesta-se a diferença nos resquí-
cios dos iambógrafos e do Margites. Arquíloco e Hipônax (e, segundo testemunhos, também 
Semônides) falam sobre e dirigem-se a contemporâneos, enquanto o Margites trata de uma 
personagem inventada, com nome abertamente ficcional, como veremos abaixo.

Assim, no que diz respeito ao papel do Margites na genealogia aristotélica da poesia, 
a obra se destaca por dois elementos encontrados na comédia e ausentes no iambo sobrevi-
vente: mimetiza o ridículo de forma dramática e compõe enredos universais. Vejamos agora 
os demais testemunhos do poema e verifiquemos em que medida complementam o quadro 
apresentado pela Poética.

Caráter e enredo

De acordo com os testemunhos, Margites seria o herói do poema epônimo, caracterizado por 
suas singulares estupidez e pusilanimidade. Sua estupidez se manifesta na sua total inépcia, 
ora fraseada como um desconhecimento total de técnicas (frs. 3 e 4, Gostoli), ora como um 
conhecimento deficitário em todas as áreas (fr. 2, Gostoli). No entanto, as fontes enfatizam 
dois pontos da sua tolice, ambos relativos ao casamento, ao sexo e à procriação. Diz-se que 
não sabia se o pai ou a mãe o tinham parido. Afirma um escólio ao discurso Contra Ctesifonte 
de Ésquines (160): “Dizem que Margites foi um homem que, já tendo muitos anos, não sabia 
quem o havia parido, o pai ou a mãe, e não tinha intercurso com sua esposa. Dizia temer que 
ela o acusasse perante a sogra”.16 Quanto à incapacidade sexual da personagem, um comentá-
rio de Eustácio de Tessalônica à Odisseia detalha:

14  Tῶν δὲ Ἀθήνησιν Κράτης πρῶτος ἦρξεν ἀφέμενος τῆς ἰαμβικῆς ἰδέας καθόλου ποιεῖν λόγους καὶ μύθους.
15  Ἐπὶ μὲν οὖν τῆς κωμῳδίας ἤδη τοῦτο δῆλον γέγονεν· συστήσαντες γὰρ τὸν μῦθον διὰ τῶν εἰκότων οὕτω τὰ 
τυχόντα ὀνόματα ὑποτιθέασιν, καὶ οὐχ ὥσπερ οἱ ἰαμβοποιοὶ περὶ τὸν καθ› ἕκαστον ποιοῦσιν.
16  Μαργίτην φησὶν ἄνθρωπον γεγονέναι, ὃς ἐτῶν πολλῶν γενόμενος οὐκ ᾔδη, ὅστις αὐτὸν ἔτεκεν, πότερον ὁ 
πατὴρ ἢ ἡ μήτηρ, τῇ δὲ γαμετῇ οὐκ ἐχρῆτο· δεδιέναι γὰρ ἔλεγε μὴ διαβάλλοι αὐτὸν πρὸς τὴν μητέρα.



Aletria, Belo Horizonte, v. 35, n. 3, p. 26-41, 2025 31

Também conhecemos o tolo Margites, [cujo nome vem de] μαργαίνειν, isto é, “ser 
tolo”. O autor que compôs o Margites atribuído a Homero narra que a personagem 
nasceu de pais extraordinariamente abastados e que, depois de casar-se, não teve 
com a noiva antes que ela o convencesse de que estava ferida nas partes baixas. 
Ela diz-lhe que remédio algum a curaria, a não ser que a genitália masculina se 
encaixasse ali. Assim, ele se aproxima dela por causa de um tratamento médico 
(Comentários à Odisseia, p. 1669, 48-50, tradução própria).17

Do pouco que sabemos do enredo, confirma-se o juízo de Aristóteles. O Margites não 
narra os feitos de grandes heróis (de “homens melhores do que nós”, Poética, 1448a), mas de 
alguém profundamente tolo, ao ponto de ignorar algo que quase todos os adultos sabem. 
Além disso, o erro do protagonista adequa-se à definição aristotélica de ridículo: é um vício 
inócuo, que não resulta em dor ou sofrimento. Além disso, como indica a Poética, o poema 
parece incluir, além da voz do narrador, discursos diretos, isto é, trata-se de uma narração 
com elementos dramáticos, tal como a Ilíada e a Odisseia. Por fim, a obra não trata dos feitos 
de pessoa existente, de alguém em particular, mas de feitos possíveis de uma personagem 
inventada, cujo nome, criado, é a tradução de seu caráter.

Todavia, não precisamos nos limitar a verificar o que Aristóteles explicitamente diz a 
respeito do poema. Pode-se também, a partir das informações disponíveis, observar como 
o Margites dialoga com as reflexões da Poética acerca do enredo (μῦθος), que o filósofo con-
sidera parte principal da tragédia (1450a) e, pela importância que dá à imitação das ações 
em todos os gêneros, da poesia como um todo. A análise mais minuciosa do enredo, de suas 
variantes e técnicas, se restringe à tragédia. Contudo, muito do que Aristóteles diz a respeito 
desse gênero se aplica aos demais, como ele próprio demonstra ao comentar brevemente a 
estrutura da epopeia (1459a-1460b). Vê-se que suas categorias se aplicam bem ao Margites.

Segundo a Poética, o enredo trágico consiste na passagem da infelicidade à felicidade 
ou no contrário (1451a). Preferencialmente, a ação deve ser una, conectada por uma sequência 
de probabilidade e necessidade que torne desnecessário mencionar qualquer evento anterior 
ou posterior (1450b-1451a). A mudança de fortunas se dá por recursos típicos (1452a-b): o sofri-
mento (πάθος), o reconhecimento (ἀναγνώρισις) e a reviravolta (περιπέτεια). A finalidade 
da tragédia (1449b, 1453b) é causar seu prazer próprio, que advém de gerar medo (φόβος) e 
piedade (ἔλεος) no espectador, de maneira a depurar essas emoções (gerar sua κάθαρσις). 
Idealmente, para que isso ocorra, a trama se deve dar entre personagens elevadas, das estirpes 
conhecidas e com laços familiares entre si (1453b). O herói trágico deve ser virtuoso, embora 
não em excesso, e deve cometer um erro (ἁμαρτία) que leva ao desfecho (1452b-1453a).

Bom, o pouco que sabemos do Margites deixa claro que seu enredo se adequa bem 
aos critérios aristotélicos. Aparentemente, temos um enredo que apresenta uma ação una 
e completa, em que uma personagem passa da infelicidade à felicidade (da incapacidade à 
capacidade de consumar o casamento mediante o sexo). Essa mudança de fortunas se dá por 
uma reviravolta, causada por um reconhecimento: Margites aprende que deve se unir a sua 

17  Οὕτως ἔγνωμεν καὶ τὸν ἄφρονα Μαργίτην τὸν ἀπὸ τοῦ μαργαίνειν ὅ ἐστι μωραίνειν. ὃν ὁ ποιήσας τὸν 
ἐπιγραφόμενον Ὁμήρου Μαργίτην ὑπο- τίθεται εὐπόρων μὲν εἰς ὑπερβολὴν γονέων φῦναι, γήμαντα δὲ 
μὴ συμπεσεῖν τῇ νύμφῃ ἕως ἀναπισθεῖσα ἐκείνη τετραυματίσθαι τὰ κάτω ἐσκήψατο. φάρμακόν τε μηδὲν 
ὠφελήσειν ἔφη, πλὴν εἰ τὸ ἀνδρεῖον αἰδοῖον ἐκεῖ ἐφαρμοσθείη. καὶ οὕτω θεραπείας χάριν ἐκεῖνος ἐπλησίασεν. 
Hesíquio (M 269, Schmidt = 267, Latte) acrescenta que, para convencer Margites, a esposa afirma que foi ferida 
na vagina por um escorpião.



Aletria, Belo Horizonte, v. 35, n. 3, p. 26-41, 2025 32

esposa. Por fim, essa mudança parece se dar por meios totalmente verossímeis e esperados 
(estamos longe das soluções absurdas da comédia aristofânica). Apesar dessas semelhanças, 
há importantes diferenças em relação à tragédia.

Primeiramente, embora, segundo testemunhos, se origine de uma família abastada, 
o herói é uma figura viciosa, que se destaca por sua ignorância, que o leva a um erro indo-
lor: a incapacidade de fazer sexo com a esposa. No entanto, não parece conter outro vício 
além deste. Margites tem um senso de pudor perante a sogra (o que o impede de se apro-
ximar sexualmente da esposa) e só é convencido a deixá-lo de lado em nome do altruísmo 
(quando a mulher o convence de que o sexo é a única maneira de curar seu suposto feri-
mento). Assim, como o herói trágico, é virtuoso, mas não inteiramente, ao ponto de cometer 
um erro. Margites é virtuoso, porém apresenta um erro fundamental e anódino: a ignorância. 
Consequentemente, a trama não apresenta um πάθος trágico (que é doloroso e destrutivo), 
mas o ridículo (γελοῖον, que é indolor e inofensivo). Em segundo lugar, o reconhecimento é 
enganoso: o aprendizado de Margites é um engodo de sua esposa; o que o conduz à boa for-
tuna, portanto, não é o conhecimento, mas o engano. Enquanto o efeito trágico advém de 
aproximar o que é conhecido por personagens e audiência (no final de Édipo Rei, por exem-
plo, o herói sabe tanto sobre si quanto nós já sabíamos no princípio), o ridículo do Margites 
está na permanência dessa cisão entre os dois: embora tenha um final feliz, o herói nunca fica 
sabendo realmente por que sua fortuna mudou.

Isso nos leva a questionar sobre as emoções suscitadas pela trama. Enquanto a tra-
gédia gera medo (a perspectiva de que algo terrível possa nos ocorrer) e piedade (o sofri-
mento perante o sofrimento de alguém que não o merece), quais poderiam ser as emoções 
suscitadas como a trama que reconstruímos do Margites? Para continuar em termos aristo-
télicos, podemos lançar mão do mais extenso tratamento que o filósofo dá às emoções: o 
livro II da Retórica (1377b ss.). Ali, discutem-se não somente as paixões suscitadas pelo sofri-
mento, o medo e a piedade, mas de seus opostos, ligados ao que acontece de bom a nós ou 
aos outros: a confiança (θαρρεῖν) e a indignação (νεμεσᾶν). Uma vez que o final de Margites 
é feliz, pode se tratar dessas paixões.

Sobre a confiança, Aristóteles diz:

Uma vez que já está de algum modo claro o que são o medo e as coisas temíveis 
e em que disposição cada um teme, a partir disto é evidente o que é confiar e a 
respeito de que as pessoas são confiantes e sob qual disposição são confiantes. 
A confiança é, pois, o oposto <do medo, e o confiante é o contrário do> temeroso, 
de forma que ela é a esperança, acompanhada de imaginação, da proximidade 
do que é salutar e da inexistência ou do afastamento do que é temível (Retórica, 
1383a; tradução própria).18

De fato, o enredo de Margites parece inspirar este sentimento. Apesar da profunda 
ignorância do herói, tudo corre bem. Há um sentimento de segurança: a felicidade do casa-
mento, ainda que ameaçada pela estupidez da personagem, está assegurada.

No entanto, a trama não parece suscitar o contrário que a Retórica designa para a pie-
dade a indignação (1386b): “O oposto de apiedar-se é sobretudo o que chamam indignar-se. 

18  Ἐπεὶ δὲ περὶ φόβου φανερὸν τί ἐστιν, καὶ τῶν φοβερῶν, καὶ ὡς ἕκαστοι ἔχοντες δεδίασι, φανερὸν ἐκ τούτων 
καὶ τὸ θαρρεῖν τί ἐστι, καὶ περὶ ποῖα θαρραλέοι εἰσὶ καὶ πῶς διακείμενοι θαρραλέοι εἰσίν· τό τε γὰρ θάρσος 



Aletria, Belo Horizonte, v. 35, n. 3, p. 26-41, 2025 33

De certo modo e, de forma apropriada ao mesmo caráter, opõe-se ao sofrer pelas infelicida-
des imerecidas o sofrer pelas felicidades imerecidas”.19 Como vimos, apesar de sua falha ridí-
cula, o herói tem caráter virtuoso. Sua felicidade não é, assim, imerecida. Dessa maneira, o 
enredo do Margites não parece gerar nem piedade (por seu teor anódino), nem indignação 
(pela felicidade merecida do protagonista). Contudo, Aristóteles indica um outro oposto da 
piedade, que talvez se adeque ao presente caso:

Quem sofre pelos que padecem indignamente, sentirá prazer ou não sofrerá pelos 
malsucedidos em situação contrária. Dessa forma, quando se punem parricidas 
e assassinos, nenhum homem bom sofre. É preciso que se alegre por tais acon-
tecimentos e, do mesmo modo, por aqueles que são bem-sucedidos por mérito. 
Ambas as coisas são justas e alegram quem é virtuoso, pois é necessário que 
espere que o que ocorreu ao seu semelhante também lhe ocorra (Retórica, 1368b; 
tradução própria).20

Para que a história de Margites pudesse suscitar alegria pelo sucesso alheio, o especta-
dor teria que considerá-lo um igual, o que não é o caso: embora virtuoso, o herói está abaixo 
do que se considerava mediano. Resta o contrário: de alguma forma, Margites gera a alegria 
por um sofrimento merecido. Embora o final da narrativa seja feliz, seu transcurso é a situ-
ação incômoda e ridícula, inofensiva que seja, que Margites sofre por sua estupidez. Dessa 
maneira, podemos compará-lo com as tragédias em que, apesar do sofrimento do percurso, as 
personagens encontram um final feliz, como, por exemplo, a Helena de Eurípides. No entanto, 
enquanto, em Helena, o medo e a piedade iniciais se transformam em confiança e alegria pelo 
êxito merecido; em Margites o público nunca parece de fato ameaçado: há um sentimento 
constante de confiança. A mudança se deve ao que sente pelo herói: de uma alegria que vem 
do mal merecido por sua estupidez, sobrevém a alegria do bem merecido por sua virtude.21

Elocução: métrica e formularidade

Analisado o enredo e seu herói em termos gerais, passemos a apreciar a elocução dos frag-
mentos restantes. Depois de breve comentário sobre o vocabulário e a sintaxe dos textos, 
comentarei seus dois aspectos mais peculiares: a métrica e o uso de expressões tradicionais, 
as chamadas fórmulas. Comentarei apenas os fragmentos preservados em fontes indiretas 
(preservados em citações de outros autores antigos), que nos apresentam versos completos. 

τὸ ἐναντίον τῷ <φόβῳ, καὶ τὸ θαρραλέον τῷ> φοβερῷ, ὥστε μετὰ φαντασίας ἡ ἐλπὶς τῶν σωτηρίων ὡς ἐγγὺς 
ὄντων, τῶν δὲ φοβερῶν <ὡς> ἢ μὴ ὄντων ἢ πόρρω ὄντων.
19  Ἀντίκειται δὲ τῷ ἐλεεῖν μάλιστα μὲν ὃ καλοῦσι νεμεσᾶν· τῷ γὰρ λυπεῖσθαι ἐπὶ ταῖς ἀναξίαις κακοπραγίαις 
ἀντικείμενόν ἐστι τρόπον τινὰ καὶ ἀπὸ τοῦ αὐτοῦ ἤθους τὸ λυπεῖσθαι ἐπὶ ταῖς ἀναξίαις εὐπραγίαις.
20  Ὁ μὲν γὰρ λυπούμενος ἐπὶ τοῖς ἀναξίως κακοπραγοῦσιν ἡσθήσεται ἢ ἄλυπος ἔσται ἐπὶ τοῖς ἐναντίως 
κακοπραγοῦσιν, οἷον τοὺς πατραλοίας καὶ μιαιφόνους, ὅταν τύχωσι τιμωρίας, οὐδεὶς ἂν λυπηθείη χρηστός· δεῖ 
γὰρ χαίρειν ἐπὶ τοῖς τοιούτοις, ὡς δ’ αὔτως καὶ ἐπὶ τοῖς εὖ πράττουσι κατ› ἀξίαν· ἄμφω γὰρ δίκαια, καὶ ποιεῖ 
χαίρειν τὸν ἐπιεικῆ· ἀνάγκη γὰρ ἐλπίζειν ὑπάρξαι ἂν ἅπερ τῷ ὁμοίῳ, καὶ αὑτῷ.
21  Para uma discussão análoga, referente aos efeitos da comédia de acordo com os critérios de Aristóteles, ver 
Golden (1987, p. 170) e Duarte (2003).



Aletria, Belo Horizonte, v. 35, n. 3, p. 26-41, 2025 34

Os três fragmentos papiráceos atribuídos pelos estudiosos ao Margites (frs. 9-11, Gostoli) estão 
bastante danificados, tornando-se difícil reconstruir o estilo e a narrativa.

Os fragmentos abaixo são acompanhados de tradução, para facilitar a leitura do 
comentário seguinte. Por motivos de espaço, só atentarei ao contexto da citação quando rele-
vante para as formas textuais. A numeração e o texto seguem a edição de Gostoli. A tradução, 
enfim, é em prosa, respeitando a divisão em versos para facilitar a conferência e representar 
visualmente, em português, a divisão rítmica do original.

Fr. 1

Os versos parecem apresentar o aedo que canta o poema, configurando uma narrativa enqua-
drada. Pode tratar-se do começo do poema ou de um encerramento no formato sphragís 
(“selo”, um trecho em que o poeta real ou presumido “assina” o poema).22 Se não se refere ao 
cantor do próprio poema, os versos podem referir-se a uma personagem, tal como Demódoco 
e Fêmio na Odisseia (Gostoli, 2007, p. 72).

ἦλθέ τις ἐς Κολοφῶνα γέρων καὶ θεῖος ἀοιδός,
Μουσάων θεράπων καὶ ἑκηβόλου Ἀπόλλωνος,
φίληις ἔχων ἐν χερσὶν εὔφθογγον λύρην.

Veio a Colofão um velho e divino cantor,
serviçal das Musas e de Apolo atinge-ao-longe,
tendo nas mãos queridas a lira belo-som.
(Margites, fr. 1 Gostoli; tradução própria).

Frs. 2, 3 e 5

Todos esses fragmentos parecem caracterizar Margites, apontando sua estupidez. O fr. 4 é 
o mais curioso, uma vez que, além de diferir pelo metro (é um trímetro iâmbico) também é 
atribuído a Arquíloco (fr. 117, West).

Fr. 2
πόλλ› ἠπίστατο ἔργα, κακῶς δ› ἠπίστατο πάντα.
Conhecia muitos afazeres, mas conhecia todos mal.

Fr. 3
τὸν δ’ οὔτ’ ἂρ σκαπτῆρα θεοὶ θέσαν οὔτ’ ἀροτῆρα
οὔτ› ἄλλως τι σοφόν· πάσης δ› ἡμάρτανε τέχνης.

Dele nem escavador fizeram os deuses, nem arador,
nem sábio em qualquer outra coisa. Carecia de toda técnica.

22  Como no Hino Homérico a Apolo 172-173 em que a canção é atribuída ao aedo cego de Quios (i.e. Homero); ver 
Gostoli 2007, p. 72.



Aletria, Belo Horizonte, v. 35, n. 3, p. 26-41, 2025 35

Fr. 5
πόλλ’ οἶδ’ ἀλώπηξ, ἀλλ’ ἐχῖνος ἓν μέγα.

Muitas coisas sabe a raposa, mas o ouriço uma só, grandiosa.
(Margites, frs. 2, 3 e 5 Gostoli; tradução própria).

Nesses fragmentos, explicitamente atribuídos ao Margites, vê-se uma elocução con-
sistente. O dialeto é jônico, correspondendo, nos hexâmetros, à Kunstsprache homérica e 
hesiódica, com seus arcaísmos morfológicos (tais como ausência de aumento em verbos 
no passado e o genitivo feminino plural em –άων) e léxicos (em palavras como ἀροτῆρα, 
“lavrador”, não atestada em prosa e o verbo ἁμαρτάνω com o sentido de “carecer”). Nos tríme-
tros iâmbicos, a morfologia e o léxico parecem menos arcaizantes, seguindo o dialeto poético 
que encontramos nos iambógrafos Semônides e Arquíloco (com cujo fr. 117, como vimos, o 
Margites compartilha o verso do fr. 5).

Como na Ilíada e na Odisseia (no iambo arcaico), a sintaxe é predominantemente 
paratática. Subordinações, contudo, aparecem no fr. 1, em duas formas comuns na poesia do 
período: orações participiais e apostos. Como em Homero, esse acúmulo parece enfatizar a 
caracterização da personagem e sua importância narrativa antes de uma ação (Il. 1.101-104):23 
τοῖσι δ’ ἀνέστη ἥρως Ἀτρεΐδης εὐρὺ κρείων Ἀγαμέμνων | ἀχνύμενος (“entre eles levantou-se| 
o herói Atrida, Agamêmnon de amplo poder, | doendo-se”).

Consideremos agora o metro. Segundo Hefestião (Isagogé 4; 12.b; Sobre os poemas 3, 4) e 
Mário Victorino (Grammatici Latini VI, pp. 67, 31-68, 16; p. 79, 8-13; p. 133, 30-33, Keil), o poema mis-
turava hexâmetros dactílicos e trímetros iâmbicos em proporção irregular. O único fragmento 
a preservar a mistura é o 1, em que dois hexâmetros dactílicos são seguidos de um trímetro 
iâmbico. Dos demais fragmentos, a maioria é hexamétrica, sendo apenas o fr. 4 iâmbico.

Os hexâmetros seguem todas as normas arcaicas típicas. Além das cesuras, respeitam-
se as normas prosódicas do verso épico, tais como a manutenção de hiato antes de palavras que 
um dia contiveram a consoante digama (frs. 1.2; 2) e a correpção épica (a abreviação de vogal 
longa ou ditongo antes de outra vogal, fr. 1.2). Os iambos também seguem as cesuras tradicio-
nais e, como é tendência no período arcaico, não resolvem as sílabas longas em duas breves.24

Fenômeno intimamente ligado à métrica é o uso de fórmulas. Trata-se de frases tra-
dicionais da epopeia hexamétrica, que recorrem em dados contextos métricos para designar 
determinados significados. A natureza deste fraseado tradicional foi amplamente estudada 
ao longo do séc. XX e XXI pelos estudiosos da perspectiva oralista, com múltiplos pontos de 
vista formulados. A posição original de Parry, o primeiro a estudar minuciosamente essas 
estruturas, é que a fórmula é “um grupo de palavras empregado regularmente sob as mes-
mas condições métricas para expressar determinada ideia essencial” (1971, p. 272, tradução 
própria).25 Isto é, para Parry, só eram propriamente fórmulas as repetições das mesmas pala-
vras em mesmo contexto métrico. De fato, expressões desse tipo (em especial as fórmulas 
compostas de nomes e epítetos) são extremamente frequentes em Homero e nos demais 

23  Como são numerosas as referências à Ilíada e à Odisseia, para facilitar a leitura, daqui em diante, mencionare-
mos seus títulos em abreviação: respectivamente Il. e Od.
24  Sobre o hexâmetro dactílico e o trímetro iâmbico arcaicos, ver West, 1982, p. 35 ss.
25  a group of words which is regularly employed under the same metrical conditions to express a 
given essential idea.



Aletria, Belo Horizonte, v. 35, n. 3, p. 26-41, 2025 36

poetas hexamétricos. No entanto, os investigadores subsequentes notaram que havia outras 
formas de reiterações: assim, havia também fórmulas com estrutura semântica diversa, mas 
mesma estrutura sintática e métrica (como estudado sobretudo por Hoekstra (1965)) e, em 
sentido oposto, reiterações léxicas em contextos métricos diversos (Hainsworth, 1968). Por 
outro lado, enquanto Parry via nas fórmulas uma função meramente métrico-composicional; 
outros estudiosos passaram a identificá-las como portadoras de significados tradicionais, 
participando na tessitura narrativa e poética (Sacks, 1989; Foley, 1999; Kelly, 2007). Na análise 
abaixo, considerarei todo o espectro da formularidade na poesia arcaica.

Todos os versos supracitados do Margites contam com ao menos uma expressão for-
mular. Assim, o fr. 1 conta com a conjunção substantivo e epíteto θεῖος ἀοιδός (“divino aedo”), 
que encerra versos na Odisseia para se referir ao poeta Demódoco (4.17; 8.87, 539; 13.27). No 
verso seguinte, Μουσάων θεράπων (“servo das Musas”) é uma fórmula presente em Hesíodo 
(Teogonia, 99 s.) e num hino homérico (32.19), em ambos os casos em princípio de verso e 
precedidos, no fim do hexâmetro anterior, por alguma forma da palavra ἀοιδός (“aedo”). Já 
ἑκηβόλου Ἀπόλλωνος (“Apolo atinge-ao-longe”) é formula frequente para se referir ao deus 
e aparece em fim de verso em Il 1.14, 373 e no Hino Homérico a Hermes,18. Embora não repita 
exatamente a forma, o verso 2 encontra um eco próximo num verso que aparece de forma 
ligeiramente distinta na Teogonia e no Hino Homérico às Musas e a Apolo):

ἐκ γὰρ τοι Μουσέων καὶ ἑκηβόλου Ἀπόλλωνος
ἄνδρες ἀοιδοὶ ἔασιν ἐπὶ χθονὶ καὶ κιθαρισταί

pois das Musas e de Apolo atinge-ao-longe
vêm os homens aedos à terra, e os citaristas.
(Teogonia 94-95; tradução própria).

No fr. 2, é formular a frase πόλλ’ ἠπίστατο ἔργα (“conhecia muitos afazeres”), 
aparecendo, em forma levemente distinta na Ilíada (23.705; πολλὰ δ’ ἐπίστατο ἔργα), para 
designar as habilidades de uma mulher escravizada, posta como prêmio de uma competição 
de luta. Por sua vez, κακῶς δ[έ] (“mas mal…”) é expressão que aparece mais de uma vez no iní-
cio do segundo hemistíquio do verso para introduzir um contraponto (Ιl. 9.324; Od. 18.168; 
23.56). Enfim, ἠπίστατο πάντα (“sabia todos”) encontra um similar na Ilíada:

Μηριόνης δὲ Φέρεκλον ἐνήρατο, τέκτονος υἱὸν
Ἁρμονίδεω, ὃς χερσὶν ἐπίστατο δαίδαλα πάντα
τεύχειν· ἔξοχα γάρ μιν ἐφίλατο Παλλὰς Ἀθήνη·

E Meríones matou Féreclo, filho do carpinteiro
Harmônides, que com as mãos sabia todos os artifícios
fabricar, pois extraordinariamente o amava Palas Atena.
(Il. 5.60; tradução própria).

O fr. 3, apresenta as fórmulas δ’ οὔτ’ ἂρ (“também não”), que Homero emprega 
para negativas enfáticas (Il. 5.89, 532; 6.352; Od. 13.207) e θεοὶ θέσαν (“os deuses puseram/
tornaram”), frequente na épica para designar intervenções divinas (Il. 9.637; Od. 11.274, 555; 



Aletria, Belo Horizonte, v. 35, n. 3, p. 26-41, 2025 37

23.11). Formas similares, embora não idênticas, encontram οὔτ’ ἄλλως τι σοφόν (“nem outra 
coisa sábia”) na Ilíada:

οὔτ’ ἔμεγ’ Ἀτρεΐδην Ἀγαμέμνονα πεισέμεν οἴω
οὔτ› ἄλλους Δαναούς, ἐπεὶ οὐκ ἄρα τις χάρις ἦεν
μάρνασθαι δηΐοισιν ἐπ› ἀνδράσι νωλεμὲς αἰεί.

Nem considero que o Atrida Agamêmnon me convencerá,
nem os outros Dânaos, já que não houve gratidão
por eu lutar sem cessar contra homens inimigos.
(Il. 9.315-317; tradução própria).

E πάσης δ’ ἡμάρτανε τέχνης (“carecia de toda técnica”) na Ilíada:

φίλτατος ἔσκε θεοῖσι βροτῶν οἳ ἐν Ἰλίῳ εἰσίν·
ὣς γὰρ ἔμοιγ’, ἐπεὶ οὔ τι φίλων ἡμάρτανε δώρων.

Era o mais querido pelos deuses dentre os mortais que estão em Ílion.
Também por mim, já que não negligenciava os queridos presentes.
(Il. 24.68; tradução própria).

É interessante notar que também os trímetros iâmbicos são tomados por frases 
formulares. Algumas são atestadas na poesia dactílica, como ἔχων ἐν χερσὶν (“tendo em 
mãos”) em Il. 1.14, 374 e εὔφθογγον λύρην (“lira belo-som”) num pentâmetro dactílico de 
Teógnis (534): χαίρω δ’ εὔφθογγον χερσὶ λύρην ὀχέων (“e alegro-me tendo em mãos a lira 
belo-som”). O sintagma é intercalado por outra palavra; em compensação, a semelhança 
vocabular com o verso do Margites é enorme. Outra correspondência inexata é a fórmula 
φίληις … χερσὶν (“queridas mãos”) que Homero emprega em formas variadas, como φίληισι 
… χερσὶν (Il. 18.27), χερσὶ φίληισιν (Od. 5.462, 482) e χείρεσσι φίληισιν (Il. 17.620). Vale, enfim, 
notar, com Gostoli (2007, p.74) que εὔφθογγον λύρην parece o correspondente iâmbico da 
fórmula dactílica φόρμιγγα λίγειαν (“claríssona forminge”), comum em final de verso (Od. 
8.67, 105, 254, 261, 537; 22.332, 23.133). Especialmente semelhante ao verso é Od. 2.332: ἔστη 
δ’ ἐν χείρεσσιν ἔχων φόρμιγγα λίγειαν (“ficou de pé, tendo em mãos a claríssona forminge”).

Quanto ao fr. 5, é provável que seja proverbial e formular, uma vez que ocorria ipsis lit-
teris em um epodo de Arquíloco (fr. 117). Contudo, uma vez que a cronologia relativa das duas 
obras, bem como suas condições de circulação são desconhecidas, também pode tratar-se de 
citação de qualquer um dos lados.26

Portanto, de que, ao menos nos fragmentos sobreviventes, a linguagem formular 
hexamétrica é prevalente não há dúvidas. Resta questionar o seu papel narrativo e semântico 
no poema. Se partimos da postura de Foley (1999, p. 22 ss.), as fórmulas integram um idioma 
tradicional, em que eram fluentes aedos e plateia. Confiante nessa mútua fluência, o poeta 
jogava com os sentidos tradicionais acumulados, brincando com as expectativas da audi-
ência. Trata-se do que chama “referencialidade tradicional” (traditional referentiality). Dessa 
maneira, a dicção tradicional (bem como as cenas típicas e os padrões de enredo) seriam 

26  Sobre este fragmento e sua relação com Arquíloco, ver, além de Gostoli (2007, p. 77), Corrêa (2010, p. 163-179).



Aletria, Belo Horizonte, v. 35, n. 3, p. 26-41, 2025 38

maneiras tradicionalmente estabelecidas de anunciar temas, sugerir desenlaces, caracterizar 
personagens e cenários etc.

Já que se trata de uma cultura pretérita, não podemos mais acessá-la de maneira mais 
direta (mediante entrevistas com seus integrantes e etnografias, por exemplo). Assim, para 
aferir o sentido de uma unidade tradicional, restaria ao estudioso a comparação dos seus usos 
em diversos contextos dos poemas. Somente mediante essa comparação ele poderia verifi-
car se há algum elemento narrativo pressuposto constantemente associado a determinada 
fórmula, cena ou tipo de canção. Dessa maneira, Foley (1999, p. 216) pode observar que todas 
as ocorrências, da frase τοὺς δὲ χλωρὸν δέος ἥιρει (“tomou-os o medo verde”) não somente 
indicam um medo, mas sinalizam cenas em que algo divino ameaça as personagens.

Que dizer da semântica das fórmulas no Margites? Num grupo delas, o poema parece 
completamente de acordo com a tradição épica. No fr. 1, por exemplo, as múltiplas fórmulas 
utilizadas para caracterizar o aedo, seu instrumento e os deuses que serve têm exatamente o 
papel de dar destaque ao poeta que encontra na Odisseia e nos Hinos Homéricos. No entanto, 
como previsto por Foley em relação à epopeia, o poema parece também jogar com as expectati-
vas tradicionais do público. Depois de dois versos hexâmetros que usam amplamente a lingua-
gem da epopeia de uma forma esperada, o poeta muda o ritmo: insere um trímetro iâmbico. A 
alteração, no entanto, não impede que ele realoque e transforme fórmulas, o que pode indicar 
tanto o teor híbrido do poema (heroico e cômico) como o virtuosismo do seu compositor.

No fr. 2, subversão da dicção é ainda mais intensa. Duas fórmulas que, em Homero, 
enfatizam o saber de artesãos, são aqui usadas justamente para sublinhar a ignorância do 
protagonista. Ademais essa reversão se dá justamente pela interpolação de outra fórmula, 
κακῶς δ[έ] (“e mal…”), que introduz contrapontos negativos.

No fr. 3 chama a atenção θεοὶ θέσαν (“os deuses puseram/fizeram”). Como se disse 
acima, em Homero a fórmula está atrelada a infelicidades de origem divina. No trecho do 
Margites, no entanto, eles designam habilidades e propensões concedidas pelos deuses. No 
entanto, pela via reversa, o poeta ainda usa o sentido tradicional da fórmula: afinal, a inép-
cia do herói é uma infelicidade advinda de algo que a divindade não lhe concedeu. É difí-
cil, enfim, aferir o sentido tradicional do uso de ἡμάρτανε (“carecia”, “negligenciou”), já que 
a ocorrência semelhante em Homero é única. No entanto, o trecho ilíadico designa uma boa 
relação entre Heitor e os deuses, enquanto o fragmento do Margites trata do exato oposto.

Em suma, do ponto de vista da elocução, o Margites parece jogar com a inadequação e 
a reversão de expectativas. Ao usar uma linguagem épica e arcaizante para representar uma 
narrativa baixa, o poema como um todo já é dotado de uma incongruência cômica. Acentua 
a inadequação a interpolação irregular de trímetros iâmbicos (característicos, como diz o 
nome, do iambo, que comporta – embora não se resuma a – narrativas baixas) entre os versos 
heroicos. Contudo, o jogo mais notável que fazem os fragmentos restantes Margites é com a 
dicção épica tradicional. O poema ora a emprega em seu sentido tradicional, ora a manipula 
para adaptá-la a outro esquema métrico (o trímetro iâmbico), ora subverte a implicação 
original, revertendo-a.



Aletria, Belo Horizonte, v. 35, n. 3, p. 26-41, 2025 39

Considerações finais

Na discussão acima, apreciou-se a poética do pouco que restou do Margites, considerado 
por Aristóteles um dos mais antigos poemas baixos e, em especial, antecessor da comédia. 
Observamos o poema de dois pontos de vista.

Primeiramente, vimos como ele se relaciona com a teoria do enredo exposta na Poética 
aristotélica, em sua estrutura e nas possíveis paixões que ela estimula. Ao mesmo tempo que 
parece, pelo pouco que sabemos, respeitar as recomendações aristotélicas sobre unidade e 
necessidade, o poema de fato mostrou-se como o contrário da tragédia, ao mimetizar um 
erro ridículo (γελοῖον) em lugar de um erro destrutivo, de um sofrimento (πάθος). Além disso, 
verificando a discussão sobre as paixões na Retórica, vimos que a trama do Margites apresenta 
traços que estimulam paixões bem diferentes da tragédia: confiança e alegria tanto pelo mal 
merecido (via estupidez) como pelo bem merecido (via disposição virtuosa do herói).

Em seguida, comentou-se a elocução do poema, enfocando a métrica e a manipulação 
da dicção tradicional (aspecto negligenciado pela poética antiga). Viu-se como retira efeitos 
cômicos desses recursos de diversos modos: inadequação de tema e dicção, mistura de ver-
sos, realocação de fórmulas em esquemas métricos distintos e emprego oscilante da dicção 
tradicional: ora se aproximando do seu sentido estabelecido, ora subvertendo-a de modo irô-
nico, jogando com as expetativas do público.

Referências

ABRANTES, Miguel Carvalho. Porque desapareceu o Margites?. Boletim de Estudos Clássicos, n. 63,  
p. 19-28, 2018.

ACRÃO, PORFIRIÃO. Acronis et Porphyrionis commentarii in Q. Horatium Flaccum. Edição de Ferdinandus 
Hauthal, v. 1, v. 2. Berlin: Springer, 1864.

ARISTÓFANES. Rãs. Tradução, introdução e notas de Tadeu da Costa Andrade. Araçoiaba da Serra: 
Mnema, 2023;

ARISTÓTELES. Aristotelis politica. Edição de Ross, W.D. Oxford: Clarendon Press, 1957.

ARISTÓTELES. Aristotelis ars rhetorica. Edição de Ross, W.D. Oxford: Clarendon Press, 1959.

ARISTÓTELES. Aristotelis de arte poetica liber. Edição de Kassel, R. Oxford: Clarendon Press, 1965.

BUZELLI, José Leonardo Sousa. Fragmentos de poesia épica e cômica da Grécia Antiga & Vidas de Homero. 
Edição e tradução de José Leonardo Sousa Buzelli. Inclui a Batracomiomaquia. São Paulo: Odysseus 
Editora, 2019.

CAREY, Chris. “Iambos” em Budelmann, F. Cambridge Companion to Greek Lyric. Cambridge: Cambridge 
University Press, 2010, pp. 149-167.

CORRÊA, Paula da Cunha. Bestiário arcaico: Fábulas e imagens de animais na poesia de Arquíloco. 
Campinas: Editora Unicamp, 2010.



Aletria, Belo Horizonte, v. 35, n. 3, p. 26-41, 2025 40

DESTRÉE, Pierre. A comédia na Poética de Aristóteles. Tradução de José Baracat Jr. Organon, Porto 
Alegre, v. 24, n. 49, p. 69-94, 2010.

DIELS, Hermann; KRANZ, Walther (org.). Die Fragmente der Vorsokratiker, v. 1. Berlin: Weidmann, 
1966. [1951].

DUARTE, Adriane da Silva. A catarse na comédia. Letras clássicas, n. 7, p. 11-23, 2003.

EDWARDS, Mark. Homer and Oral Tradition: The Formula, Part I. Oral Tradition, 1/2, p. 171-230, 1986.

EDWARDS, Mark. Homer and Oral Tradition: The Formula, Part II. Oral Tradition, 3/1-2, pp. 11-60, 1988.

ELSE, Gerald. Aristotle Poetics. Tradução e comentário de Gerald Else. Ann Arbor: The University of 
Michigan Press, 1970.

EUSTÁCIO. Eustathii archiepiscopi Thessalonicensis commentarii ad Homeri Odysseam. Edição de 
Stallbaum, G. Leipzig: Weigel, 1:1825; 2:1826, Repr. 1970.

FOLEY, John Miles. Homer’s Traditional Art. University Park, PA: The Pennsylvania State University 
Press, 1999.

GAZONI, Fernando Maciel. A Poética de Aristóteles: tradução e comentários. Orientador: Marco Antônio 
de Ávila Zingano. 2006. 132 f. Dissertação (Mestrado em Filosofia) – Faculdade de Filosofia, Letras e 
Ciências Humanas da Universidade de São Paulo, São Paulo, 2006. Disponível em: https://teses.usp.br/
teses/disponiveis/8/8133/tde-08012008-101252/pt-br.php. Acesso em: 25 de janeiro de 2025.

GOLDEN, Leon. “Comic Pleasure”, Hermes, 115 (Heft 2), p. 165-174, 1987.

GOSTOLI, Antonietta. Margite: Omero. Tradução, edição e xomentário de Antonietta Gostolli. Pisa, 
Roma: Fabrizio Serra, 2007.

HAINSWORTH, Bryan. The Flexibility of the Homeric Formula. Oxford: Clarendon Press, 1968.

HARPÓCRATES. Harpocrationis lexicon in decem oratores Atticos. v. 1. Edição de Dindorf, W. Oxford: 
Oxford University Press, 1969. [1853].

HEFESTIÃO. Hephaestionis enchiridion cum commentariis veteribus. Edição de Consbruch, M. Leipzig: 
Teubner, 1971. [1906].

HESÍODO. Theogony. Edição de West, M.L. Oxford: Clarendon Press, 1966.

HOEKSTRA, Arie. Homeric Modifications of Formulaic Prototypes: Studies in the development of Greek 
epic diction. Amsterdam: N. V. Noord-Hollandsche Uitgevers Maatschappij, 1965.

HOMERO. Homeri Ilias. Edição de Allen, T.W. Oxford: Clarendon Press, 1931. v. 2, v. 3

HOMERO. Homeri Odyssea. Edição de von der Mühll, P. Basel: Helbing & Lichte nhahn, 1962.

HOMERO. The Homeric Hymns. Edição de Allen, T.W., Halliday, W.R., Sikes, E.E. Oxford: Clarendon 
Press, 1936.

HORÁCIO. Q. Horati Flacci: Opera. Edição de H. W. Garrod. Oxford: Oxford University Press, 1901.

KEIL, Heinrich. Grammatici Latini VI. Edição de Heinrich Keil. Leipzig: Teubner, 1857.

KELLY, Adrian. A Referential Commentary and Lexicon to Homer, Iliad VIII. Oxford: Oxford University 
Press, 2007.

https://teses.usp.br/teses/disponiveis/8/8133/tde-08012008-101252/pt-br.php
https://teses.usp.br/teses/disponiveis/8/8133/tde-08012008-101252/pt-br.php


Aletria, Belo Horizonte, v. 35, n. 3, p. 26-41, 2025 41

MALTA, André. A musa difusa: Visões da oralidade nos poemas homéricos. São Paulo: Annablume, 
2015.

OLIVA NETO, João Angelo. Riso invectivo vs. riso anódino e as espécies de iambo, comédia e sátira. 
Letras Clássicas, n.7, p. 77-98, 2003.

PARRY, Milman. The Making of Homeric Verse: The Collected Papers of Milman Parry. Edição de A, 
Parry. Oxford: Clarendon Press, 1971.

PÍNDARO. Pindari carmina cum fragmentis, pt. 1. Edição de Maehler, H. (post B. Snell) Leipzig: Teubner, 
1971.

ROTSTEIN, Andrea. The Idea of Iambos. Oxford: Oxford University Press, 2010.

SACKS, Richard. The Traditional Phrase in Homer: Two Studies in Form, Meaning and Interpretation. 
Leiden: Brill, 1989.

WEST, Martin. Lambi et elegi Graeci. Edição de Martin West. Oxford: Clarendon Press, 1971. v. 1.

WEST, Martin. Greek Metre. Oxford: Oxford University Press, 1982.

WHALLEY, George. Aristotle’s Poetics. Tradução e comentário de George Whalley. Montreal & 
Kingston: McGill-Queen’s University Press, 1997.


