V.35, n. 4, p.15—31, 2025
ISSN: 2317-2096 - DOI: 10.35699/2317-2096.2025.57874
Submetido em: 04/03/2025 - Aprovado em: 11/09/2025

ALETRIA

revista de estudos de literatura

As vulnerabilidades do impensado: questoes
de “forma” do pos-colonialismo portugués e os
legados do pensamento de Eduardo Lourenco

The Vulnerabilities of the Unthought: Questions of “Form”
in Portuguese Postcolonialism and the Legacy of Eduardo
Lourengo’s Thought

Nicola Biasio

Universidade de Bolonha (UNIBO)
Bolonha|BO | IT
nicolabiasiog6@gmail.com
https://orcid.org/0000-0002-7329-2804

Resumo: Este ensaio examina o conceito de impen-
sado, formulado por Eduardo Lourenco, no contexto
do passado colonial africano e suas repercussoes con-
temporaneas. A andlise centra-se na auséncia de uma
conscientizacao formal —e até mesmo gramatical —desse
legado traumatico na sociedade portuguesa, destacando
como esse impensado perpetua a impossibilidade de
umareflexdocriticasobreaviolénciacolonial. Discute-se,
ainda, a relacao entre esse impensado e a formulagdo do
racismo como inconsciente, tanto em Portugal quanto
na Europa, evidenciando o impasse na articulacao da
violéncia racial, tanto institucional como do cotidiano,
e a permanéncia de linguagens, cédigos, imaginarios
e estéticas excludentes. A persisténcia de uma retérica
neo-lusotropicalista reforca essa exclusao. Por fim, ana-
lisam-se as respostas de pensadores e artistas das novas
geragOes africanas e afrodescendentes em Portugal, que
mobilizam gramaticas decoloniais para nomear o indizi-
vel e tornar consciente o reprimido, reivindicando, assim,
a interioridade historicamente negada as populacoes
negras durante a longa opressao colonial.

Palavras-chave: impensado; racismo; linguagem;
pensamento decolonial; ontologia; hauntology.

Abstract: This essay examines Eduardo Lourenco’s con-
cept of the unthought in relation to the African colonial
pastand its contemporary repercussions. It explores the
absence of formal — and even grammatical — awareness
of this traumatic legacy in Portuguese society, showing

This work is licensed under the Creative Commons Attribution 4.0 International License. To view a copy of this license,
visit http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/ or send a letter to Creative Commons, PO Box 1866, Mountain View, CA 94042, USA.


mailto:nicolabiasio96@gmail.com
https://orcid.org/0000-0002-7329-2804

how the unthought sustains the inability to critically
reflect on colonial violence. The essay also discusses
the link between this unthought and the unconscious
nature of racism in Portugal and Europe, highlight-
ing the difficulty of articulating racial violence — both
institutional and everyday — and the persistence of
exclusionary languages, codes, imaginaries, and aes-
thetics. The enduring presence of neo-Lusotropicalist
rhetoric further reinforces these exclusions. Finally,
the essay analyses how new generations of African and
Afrodescendant thinkers and artists in Portugal mobi-
lize decolonial grammars to name the unspeakable and
bring the repressed into consciousness, reclaiming the
inwardness historically denied to Black populations
under colonial oppression.

Keywords: unthought; racism; language; decolonial
thought; ontology; hauntology.

Amputagoes e proteses: uma introdugao

No final da década de 1990, um evento crucial conectou, tanto material quanto simbolica-
mente, o passado e o presente de Portugal: a Exposicao Internacional de Lisboa de 1998. Como
ressalta Margarida Calafate Ribeiro (2020, p. 78), em sua analise sobre a centralidade dessa
Expo para a histéria contemporanea do pais, o evento teve como objetivo celebrar os quinhen-
tos anos dos Descobrimentos portugueses, sob o lema “Os oceanos —uma heranca para o futuro”.
A Expo desempenhou um papel significativo na revitalizacao e requalificacao urbana da zona
oriental dacidade, marcando oinicio de uma nova era socioeconémica e politica para Portugal.
As décadas de 1980 e 1990 representaram um periodo delicado de reconfiguracao para o pais,
que se tornou membro da Unido Europeia em 1986. Nesse processo de transicao, houve um
esforco sistematico para minimizar, seno ocultar, os espectros do passado colonial em Africa.

Pela singularidade do seu pensamento e pelo posicionamento llcido, critico e anti-
convencional, Eduardo Lourenco tornou-se uma figura relativamente isolada em Portugal,
tanto durante como logo ap6s a decolonizacao. Desde as suas reflexoes, ainda nos anos 1960,
sobre a eclosdo da Guerra da Argélia (tomada como paradigma para compreender o projeto
colonial europeu em sua totalidade), até as producdes da década de 1970 (mais centradas na
Guerra Colonial em Africa e nos processos de decolonizacio), em diversos aspectos, Lourenco
aproximava-se do pensamento de intelectuais anticoloniais da Africa lusé6fona—como Amilcar
Cabral, Agostinho Neto e Mario Pinto de Andrade —, assim como de outros contextos interna-
cionais, todos eles comprometidos com a dentncia contundente do colonialismo portugués.
No ensaio “A tltima festa da Europa”, publicado originalmente na revista Visdo em 14 de maio
de 1998, o fildésofo portugués evidenciou a natureza contraditéria da Expo. Destacou, em par-

Aletria, Belo Horizonte, v. 35, n. 4, p. 15-31, 2025 16



ticular, uma politica caracteristica do periodo pés-regime salazarista e colonial: a monumen-
talizacao irrefletida de uma histéria colonial marcada pelo derramamento de sangue.

Todaaaguado Tejo ndo chegara para branquear as torrentes de sangue que deram
ao nosso século o seu rosto shakespeariano. Mas este século recusa-se a terminar
sob o signo de Macbeth. E-nos necessaria uma festa 3 medida do que temos de
esconder para abordar, como seres humanos, as margens de um outro milénio.
Por que milagre Lisboa se tornou o lugar de uma festa europeia destinada, simbo-
licamente, a apagar os nossos pesadelos, propondo-se concelebrar, a beira-Tejo,
utopias salvadoras sob o signo do Mar? (Lourencgo, 2014, p. 324).

Ao evocar os pesadelos reprimidos na consciéncia nacional, Eduardo Lourenco reflete
sobre a longa trajetéria do império colonial portugués, desde sua origem até seu desfecho.
Em particular, questiona de que maneira é possivel pensar o passado recente das relagoes
entre Portugal e Africa—uma dinamica que, como observam lolanda Evora e Inocéncia Mata
(2022, p. 1), se manifesta na imagem das “veias abertas do pds-colonial”. Essa formulacao,
que parafraseia o célebre titulo da obra de Eduardo Galeano no contexto da América Latina,
remete aos conflitos politicos, sociais e culturais decorrentes da persisténcia das estruturas e
mentalidades coloniais em Portugal. Seguindo essa metafora corporal, a histéria do colonia-
lismo portugués é, entre suas multiplas ficcoes, também uma histéria de amputacoes e prote-
ses, tanto para o pais quanto para aqueles que vivenciaram o fim do colonialismo e a transicao
para a democracia entre dois Portugais aparentemente distintos. O que vincula a amputacao
a prétese é o fantasma do 6rgao perdido e suas consequéncias. O fantasma, como lembra o
escritor Salman Rushdie (1998, p. 111), é “uma coisa inacabada”, algo que ndo encontrou um
timulo onde repousar em paz, que ndo recebeu nome ou forma para finalmente sossegar.
Diante disso, como refletir sobre “quatrocentos anos de Colonialismo Inocente” (Lourenco,
2024, p. 55), evocando a expressao do filésofo, se faltam as palavras para nomear aquilo que
0 pais insiste em esquecer?

A partir dessas premissas, o presente ensaio tem como objetivo analisar o conceito
de impensado, formulado por Eduardo Lourenco, no que diz respeito ao passado colonial na
Africa e seu desfecho recente. A andlise enfoca, especialmente, a auséncia de conscientiza-
cao formal — e até mesmo gramatical — desse passado traumatico na sociedade portuguesa.
No pensamento de Lourenco, o conceito de forma é entendido como uma combinacao critica
entre limiar e limite, que busca engendrar uma estrutura (ou melhor, uma representacao)
capaz de conferir uma tentativa de ordem a acumulacao de impensados (nomeadamente, o
colonialismo e o salazarismo), os quais, por nao terem sido plenamente elaborados em toda
a complexidade de suas consequéncias, continuam a afetar a consciéncia nacional e a atingir
de maneira particularmente violenta aqueles mais expostos as herancas dessas experiéncias.
No especifico, o impensado da experiéncia colonial se perpetua através de discursos afasi-
cos, loops coloniais e retéricas neo-lusotropicalistas. Esse impensado e essas repeticoes de
discursos hegemonicos resultam na impossibilidade de elaborar uma reflexao critica sobre
as consequéncias da violéncia colonial, criando vulnerabilidades especificas para os grupos
sociais mais atingidos por essa violéncia, entre os quais, a populagao portuguesa da diaspora
africana. A minha argumentacao articula a representacao do colonialismo, conforme abor-
dada por Lourenco, como uma realidade impensada na sociedade portuguesa com a analise
proposta pelos movimentos e posicionamentos antirracistas e, em particular, pela artista

Aletria, Belo Horizonte, v. 35, n. 4, p. 15-31, 2025 17



afrodescendente Grada Kilomba, que veem o racismo como uma atitude estruturalmente
inconsciente na sociedade portuguesa —e, de maneira mais ampla, europeia —, enraizada em
uma politica colonial estruturalmente violenta e excludente. Essa intersecao evidencia o
atual impasse na capacidade de Portugal de articular sua histéria colonial, devido a persistén-
cia de uma retdrica neo-lusotropicalista e racista que glorifica esse passado e que perpetua a
negacao do que foi historicamente roubado as populagoes negras e racializadas pela longa
opressao colonial: a prépria interioridade.

Por meio de seu extenso trabalho, Eduardo Lourenco reescreveu a histéria de Portugal
como a de um corpo apenas aparentemente sélido em sua imaginagao, mas, em esséncia,
fragil e vulneravel. Um corpo que, ao perder progressivamente seus territérios e colonias —a
derrota de Alcacer-Quibir, a perda do Brasil, de Goa, de Damao e de Diu, e a independén-
cia das ex-coldnias africanas —, se configura, no préprio imaginario nacional e conforme a
visao do filésofo, como um corpo amputado. A amputacdo como metafora da perda da pré-
pria inteireza devida ao progressivo ruir do império. Ao mesmo tempo, trata-se de um corpo
que, ao longo de quatro séculos de dominio portugués, também amputou iniimeros outros,
impondo a violéncia colonial sobre aqueles que foram subjugados. Pensador da saudade
como labirinto, da psicanalise mitica de um império “que nunca existiu” (Lourenco, 2014, p.
187) e dos impensados que constituem Portugal, Lourenco é também uma referéncia funda-
mental para compreender a histéria recente de amputacoes provocadas pelo fim do colonia-
lismo nas cinco ex-colOnias africanas. Além disso, sua obra permite refletir sobre as préteses
postumas que a democracia portuguesa tentou revitalizar, seja por meio da decolonizacao,
do fim do salazarismo ou da forma como a sociedade portuguesa lida com o legado persis-
tente do pensamento e da atitude colonial.

Recorrendoa metaforacorporal daamputacao, Lourenco (2014, p. 268) escreve, noensaio
“Da ficcdo do império ao império da ficcao”, sobre a virada democratica de 1974, afirmando:

A Revolucio de Abril no foi apenas a amputagdo do nosso espaco imperial, e com
ela, a pura perda da imagem grandiosa e ficticia que nele se apoiava. Essa ampu-
tacao existe, deve ser encarada de frente, positivamente assumida, sem ma-cons-
ciéncia, nem nostalgias vas.

Para o filésofo, encarar essa tltima histéria de amputacao significa forcar Portugal a se olhar
para dentro, ap6s séculos nos quais o pais se percebia como um corpo cuja identidade existia
apenas externamente, sustentada pela exploracao de outros corpos e territérios.

O luto por esse passado — tema amplamente debatido hoje em Portugal, especial-
mente através dos meios artisticos —, ainda estd em um processo lento de elaboracdo a nivel
institucional e coletivo, sendo, em muitos casos, abordado de forma parcial. Basta refletir
sobre os legados simbdlicos e materiais da escravatura, os vestigios traumaticos da Guerra
Colonial, o fenémeno do retorno, as guerras civis em Angola, Mocambique e Guiné-Bissau, as
consequéncias do processo assimilacionista, as migracoes e a diaspora africana para Portugal,
o posicionamento periférico do pais na Unido Europeia, o racismo estrutural e as discrimi-
nacoes sistémicas como herancas do passado. O esforco critico no pensamento de Eduardo
Lourenco ndo se concentrou apenas nas varias rupturas da histéria de Portugal, mas, sobre-
tudo, nas “continuidades que restaram do fim do império — que, no entanto, nao foi o fim da
sua imaginacao também fantasmatica—e se projetam sobre um presente que nao é sé singu-

Aletria, Belo Horizonte, v. 35, n. 4, p. 15-31, 2025 18



lar, mas compartilhado, de forma incomoda, por toda a Europa” (Lourenco, 2014, p. 10), con-
forme explicita o fil6sofo na nota prévia ao volume Do colonialismo como nosso impensado. Sao
essas continuidades, manifestas nos discursos politicos, no espaco publico e nas producoes
culturais do periodo pés-colonial portugués, que constituem o foco da reflexao de Eduardo
Lourenco. Neste trabalho, busco analisa-las em relacdo ao carater inconsciente do racismo
portugués e aos problemas de forma que ainda se apresentam na consciéncia tranquila da nacao.

A forma dos sonhos inocentes de Portugal

No ensaio “Entre Préspero e Caliban” (2006, p. 211), Boaventura de Sousa Santos destaca a fra-
gilidade histérica com que, desde o século XVII, Portugal lida em sua posicao semiperiférica
no sistema capitalista e global —a qual continua a moldar sua modernidade social e politica,
assim como sua subsequente integracao a Unido Europeia. Enfrentando historicamente um
déficit de poder econémico capitalista, Portugal procurou compensar com um excesso de colo-
nialismo, utilizando-o como uma medida paliativa para suas vulnerabilidades econémicas,
estruturais e histdricas.

Com o passar dos séculos, setores da intelectualidade portuguesa passaram a perce-
ber a vulnerabilidade do pais nao mais como uma condigao tempordaria, mas como um traco
ontolégico. Em especifico, no século XIX, essa leitura foi particularmente acentuada por auto-
res como Almeida Garrett, Alexandre Herculano e pela chamada Geracao de 70, que temiam
que, sem as coldnias, Portugal pudesse desaparecer do mapa. Em resposta, os mitélogos do
periodo romantico passaram a representar Portugal como uma nacao de raizes resilientes e
com um destino colonial Gnico, ocultando sua fragilidade estrutural, especialmente apds a
perda do Brasil em 1822. Essa narrativa promoveu o conceito de imunidade como central para
compreender o suposto destino de Portugal, apresentando-o como quase divinamente pro-
tegido de qualquer ameaca a sua identidade nacional através do destino imperial.

Se, como mostra Sousa Santos a partir de documentos histéricos dos séculos XV a XVII,
0 povo portugués era representado no Norte da Europa (sobretudo por ingleses, holandeses
e franceses) com desprezo, como um povo miscigenado com populagdes africanas, torna-se
particularmente interessante notar como essa mesma miscigenacao foi mais tarde reinter-
pretada de modo estratégico pelas teorias lusotropicalistas do soci6élogo brasileiro Gilberto
Freyre. Cunhado durante a conferénciaem Goa em1951, o lusotropicalismo descrevia as carac-
terfsticas tnicas compartilhadas pelo império portugués na Africa, Asia e América, propondo
aideiade uma comunidade lusotropical e destacando tracos como cordialidade, adaptabilidade
aos ambientes tropicais e seus povos, a identidade hibrida da nacao e cultura portuguesa, e a
alegada auséncia de racismo e exploragao. Durante o Estado Novo, esses principios tornaram-
se centrais nas ideologias que sustentavam a legislacao e a administracao discriminatérias
nas colonias africanas. De fato, o lusotropicalismo foi integrado ao discurso oficial portugués
como um discurso cientifico que comprovava a legitimidade do império na Africa, reforcando
o falso compromisso do regime com a constru¢ao de uma democracia racial por meio do
império. Assim, o lusotropicalismo tornou-se um ideal humanista que apresentava o sistema

Aletria, Belo Horizonte, v. 35, n. 4, p. 15-31, 2025 19



colonial portugués como excepcional e distintivo, contribuindo para a narrativa persistente
de Portugal como o pais dos brandos costumes.’

O avanco dos movimentos de decolonizacio na Africa durante a década de 1960,
aliado as crescentes pressoes internacionais e internas pelo fim do colonialismo, forcou o
regime salazarista a adotar estratégias para dissimular sua politica colonial. Para manter o
controle sobre os territérios ultramarinos, Salazarimplementou o que José Gil (1995) descreve
como uma “retérica da invisibilidade”, evitando o uso do termo “colonialismo” no discurso
internacional e reforcando as teorias lusotropicalistas como meio de reformular a imagem
do império portugués. Nesse processo, foram elaboradas estratégias linguisticas especificas
para obscurecer a realidade colonial.

Como observa Claudia Castelo (1998, p. 138), a Constituicao de 1933 foi alterada ja na
década de 1950, substituindo o termo “colénia” por “provincia ultramarina”. O Ato Colonial tam-
bém passou por revisoes, introduzindo o status de cidadania dos assimilados para populacoes
nativas e reestruturandoa hierarquiaentreindigenase naoindigenas. Paralelamente, o discurso
oficial passou a representar Portugal como uma comunidade multirracial, formada por territ6-
rios geograficamente distantes, habitados por populacoes etnicamente diversas, mas supostamente
unidas por uma cultura comum. Essa reformulacao foi sintetizada no lema “do Minho a Timor”,
que buscava simbolizar a diversidade dentro de um Portugal alegadamente multicultural.

Até mesmo as Guerras de Independéncia (1961-1974) foram alvo dessa estratégia
discursiva. Como destaca Roberto Vecchi (2010, p. 140), os documentos oficiais do regime
salazarista omitiam qualquer referéncia explicita a um conflito armado, descrevendo-o, em
vez disso, como uma série de ataques terroristas contra a unidade de Portugal. Dessa forma,
a retorica salazarista e lusotropicalista possibilitou ao regime falar sobre o colonialismo ao
mesmo tempo que o ocultava completamente.

O lusotropicalismo, portanto, operou um processo sutil e progressivo de ocultamento
da violéncia colonial em diversas esferas — nao apenas politicas, sociais e culturais, mas tam-
bém linguisticas. A dimensao retdrica, verbal e estética desempenhou um papel central na
subsuncao lusotropicalista, contribuindo para a construcao de imaginarios especificos, repre-
sentacoes e formas de interpretar a histéria colonial que persistem até os dias de hoje.

Se osiléncio inerente a expressao verbal delineia a natureza fantasmagoérica da rea-
lidade colonial, uma reticéncia semelhante parece persistir na linguagem da decoloniza-
¢do-relampago que se seguiu ao 25 de Abril. E nesse momento crucial que Eduardo Lourenco
identifica as profundas contradicGes nos discursos pds-salazaristas e pds-coloniais. Enquanto
os portugueses se viam como colonizadores porexceléncia devido a suposta cordialidade luso-
tropicalista, também projetavam, paradoxalmente, uma imagem de superioridade ao rei-

' A partir de uma perspectiva analitica transnacional sobre a nomeagado de diferentes realidades coloniais, é
notavel como diversas nagoes europeias empregaram estratégias retdricas variadas para se retratarem como
excepcionais e distintas, especialmente em relagdo ao modelo colonial britanico dominante. A Franga, por exem-
plo, promoveu o conceito de mission civilisatrice; a Italia, a nogao de italiani brava gente; e Portugal, o lusotropica-
lismo como uma forma de colonialismo com uma suposta fachada humanista. Nesse contexto, uma aborda-
gem comparativa, como a defendida por programas de pesquisa como Memoirs—filhos de império e pés-memarias
europeias, pode ajudar a desconstruir essas reivindicagoes de excepcionalidade, revelando uma politica compar-
tilhada de ocupacio, exploracio e subordinacio dentro do sistema colonial ocidental. Essa analise evidencia
a convergéncia na gestao violenta dos territérios ocupados e na desapropriacdo das populacdes, desafiando,
assim, a nogao de excepcionalismo nas praticas coloniais ocidentais.

Aletria, Belo Horizonte, v. 35, n. 4, p. 15-31, 2025 20



vindicarem uma decolonizacao rapida e exemplar, caracterizando-a como um processo “sem
problemas” (Lourenco, 2014, p. 190). Em outras palavras, os portugueses consideravam-se
simultaneamente os colonizadores e os decolonizadores perfeitos. A descricao da era pos-
colonial e democratica em Portugal como uma realidade sem problemas revela uma auséncia
histérica de consciéncia critica sobre o passado que moldou o presente. Essa falta analitica
perpetua a retérica colonialista da negligéncia e da invisibilidade dentro do préprio contexto
democratico. Eduardo Lourenco denomina esse fendomeno de “impensado colonial” — um
paradoxo verbal como elemento estruturante da identidade portuguesa que historicamente
carece de instrumentos linguisticos e psicolégicos para reconhecer, definir e refletir critica-
mente sobre o trauma colonial. Esse impensado é caracterizado por um excesso de contetdo
e uma quase total auséncia de forma:

Depois do 25 de Abril, o contelido da nossa relagdo tipica Metrépole-Colénias
alterou-se, e felizmente, no Gnico sentido justo em que podia ser alterado. Mas
a forma,? o estilo do nosso comportamento enquanto colonizador metropolitano,
continua a depender de uma estrutura mental analoga (Lourenco, 2014, p. 191).

Dessa maneira, o impensado colonial torna-se um mecanismo de repressao de um fantasma
que continua a assombrar os sonhos inocentes da nacao.

O que se depreende da reflexao de Eduardo Lourengo é que a consciéncia nacional por-
tuguesa esta profundamente enraizada na dificuldade de pensar o colonialismo. Como con-
sequéncia, a auséncia de um escrutinio critico da narrativa histdrica estende-se a negligéncia
em problematizar as linguagens, os c6digos, as estéticas e as representacoes que continuam a
articular esse continuum histérico. No poema “Devaneios da democracia hipotecada,” a poeta
afro-portuguesa Raquel Lima faz uma critica incisiva a supostamente perfeita transiciao do
passado colonial para o presente democratico, representando a “casa salazarista e colonia-
lista” como um edificio que, em vez de ser abatido e reconstruido, foi apenas superficialmente
transformado por camadas de tinta, convertendo-se na nova morada democratica de Portugal:

[.]

Porque a casa da repressdo era ao pé da casa do fascismo

E ambas serviam a grande mansao ja montada do capitalismo
Hipotecar a democracia foi s6 pintar com quatro de mao,
Mudar portas, fechaduras e encafuar gavetas no séto.

A empreitada da fachada foi a mais dificil de pintar

Até vieram republicanos e democraticos para ajudar!

Mas como as belas fatiotas davam sempre nas vistas

Foram entre esquerda e direita para entreter-nos com listas.
Enquanto isso as casas cresciam t3o democraticamente

Que poucos sentiram o cheiro a podre no ambiente

Cheirava a genocidio judaico, indigena, negro e cigano

Mas |4 na casa dangavam com fado, flamenco e tango (Lima, 2020).

Os versos de Raquel Lima ressoam com a reflexdao de Lourenco. A insisténcia em repre-
sentara histéria colonial portuguesa exclusivamente como umadimensdo impensada reforca

2 Aqui, como em outras ocorréncias nas cita¢des de Lourenco, o grifo é do préprio autor.

Aletria, Belo Horizonte, v. 35, n. 4, p. 15-31, 2025 21



anegacao de um exame critico do eu nacional coletivo. Essa omissao contribui para a constru-
cao de uma narrativa que desconsidera a responsabilidade histérica e dificulta a elaboracao
de uma memoéria coletiva verdadeiramente critica e consciente. A obra de Lourenco interroga
o colonialismo como um fenémeno histérico constitutivo do inconsciente nacional, cujo jul-
gamento —isto é, cuja possibilidade de ser plenamente pensado —ainda nao se realizou. Essa
lacuna evidencia a urgéncia de um dialogo com o sistema colonial como forma mentis, e nao
apenas com a experiéncia histérica de Portugal sob a dominagao do seu império.

A partir dos anos 2000, diversos autores e autoras buscaram enfrentar o paradoxo do
impensavel colonial portugués, procurando dar forma a consciéncia da histéria nacional. Ann
Laura Stoler (2016), ao desenvolver o conceito de afasia no contexto pés-colonial europeu,
toma Portugal —e, em particular, sua relacdo com a Guerra Colonial —como exemplo. Em ter-
mos médicos e psicolégicos, a afasia refere-se a perda parcial ou total da capacidade de se
comunicar verbalmente ou por escrito. Individuos com afasia frequentemente apresentam
um comportamento agramatical, com dificuldades nas relagoes estruturais, o que indica uma
desorganizacao cognitiva e epistémica mais ampla — uma desconexao entre materialidade,
memoria e experiéncia do mundo. Stoler argumenta que afasia é um termo mais preciso do
que esquecimento ou amnésia para descrever a aparente desaparicao do passado colonial oci-
dental da memoéria coletiva. Essas histérias nao foram apagadas; pelo contrario, foram deslo-
cadas ou tornadas inapropriadas, pois “pode ser dificil recupera-las em uma linguagem que
exprima a violéncia desigual que elas engendraram” (Stoler, 2016, p. 128, traducao minha).?
Dessa forma, a afasia colonial funciona como um bloqueio do conhecimento, dificultando a
articulacdo do pensamento e a formulacao de uma linguagem capaz de vincular com preci-
sao palavras e conceitos. No contexto portugués, Miguel Cardina (2023, p. 58) observa que,
embora, no plano pablico, a meméria da violéncia colonial seja moldada pela tentativa de
estruturar o esquecimento, esse esforco acaba por produzir a afasia colonial descrita por
Stoler, convertendo as memérias coloniais em arenas de disputa contemporaneas.

Com base no inestimavel legado da reflexao de Lourenco e considerando os desafios
criticos suscitados pela afasia colonial, bem como os legados histéricos do discurso lusotro-
picalista, diversos estudiosos portugueses tém destacado a reconfiguracao contemporanea
da retérica neo-lusotropicalista no contexto da globalizacao em Portugal. Eles enfatizam
que termos como diversidade, multiculturalismo e inclusdo sao empregados para apresentar
Portugal como pioneiro na transformacao global, aproveitando seu papel histérico em faci-
litar conexoes globais. Por exemplo, Miguel Vale de Almeida (2000) introduziu o conceito de
“lusotropicalismo genérico” para descrever essa narrativa reimaginada, que retrata uma ima-
gem mestica e tolerante como central para um Portugal democratico, pés-colonial e global. Da
mesma forma, Marcos Cardao (2013) desenvolveu o termo “lusotropicalismo banal” para se
referir as praticas sutis do cotidiano e aos construtos ideolégicos que perpetuam o mito acri-
tico do colonialismo benevolente portugués. Essa influéncia permeia varias esferas, incluindo
os dominios politico e cultural, espacos plblicos e privados, e é evidente em expressoes dura-
douras como Descobrimentos portugueses (uma frase que apaga completamente a ocupacao,
expropriacao e exploracao das terras e dos povos), na organizacao de espacos ptblicos e topo-
grafias (museus, parques tematicos, monumentos e ruas que glorificam o colonialismo e seus
herdis), em campanhas politicas (como a campanha Portugal é mar de 2014, que forneceu as

3 “it may be difficult to retrieve in a language that speaks to the disparate violence it engendered”.

Aletria, Belo Horizonte, v. 35, n. 4, p. 15-31, 2025 22



escolas portuguesas mapas retratando Portugal como uma grande nagdo maritima), e até
em produtos de entretenimento como jogos de tabuleiro, campanhas turisticas e comerciais.
Em esséncia, as reconfiguracoes contemporaneas de uma retérica lusotropical perpetuam,
em todos os niveis, uma glorificacdo acritica do passado colonial enquanto apaga seus aspec-
tos mais violentos da memoria e da consciéncia coletiva. Preso em um “loop pés-colonial”
(Maeso, 2016) de celebracoes inocentes e apagamentos violentos, Portugal encontra-se, assim,
preso, parafraseando Cardina (2023, p. 52), em padrdes repetitivos de significado, que reafir-
mam a ideia do papel (violento) da Europa e de Portugal na realizacao da modernidade.

Colonialismo impensavel, racismo inconsciente

Quando o luto nao ocorre, a nomeacao das violéncias do passado também se torna inviavel.
Como afirma a filésofa afro-brasileira Djamila Ribeiro (2019, p. 22), nomear é reconhecer: “Se
nao se nomeia umarealidade, nem sequer serao pensadas melhorias para umarealidade que
segue invisivel”. E nesse sentido que Eduardo Lourenco observa a persisténcia, no presente de
Portugal, das retéricas da invisibilidade e do siléncio herdadas do antigo regime.

No ensaio “«Requiem» por um império que nunca existiu”, escrito originalmente em
setembro de 1974 e publicado apenas em 1976 no livro O fascismo nunca existiu, Lourenco res-
salta a questao do informe como expressao do impensado que foi o colonialismo portugués e
suas consequéncias no Portugal democratico.

Aformaétantooumaisimportante que o conteiido na criagao efectivada Democracia.
Que a descolonizagao se passe e continue a passar de maneira informe, nos termos
da mais tradicional diplomacia burguesa do mistério, do segredo e da informacao
p6stuma e sucinta, ndo é somente pouco compativel com o estilo de uma politica
de verdade, segundo a expressao do actual primeiro-ministro, mas inquietante em
relagdo ao ideal de transparéncia e de controlo popular legislado que devera ser a
respiragao mesma da futura Democracia portuguesa. A descolonizacio é irreversi-
vel. Ela impode o dever de descolonizar sem arriéres-pensées, quer dizer, em funcao
dos interesses efectivos e inegaveis dos antigos colonizados e da complexa situacao
que lhes foi criada pelos agentes da colonizagdo. O que o Ultramar era ou é consti-
tui razdo suficiente para o descolonizar, agora e antes (Lourenco, 2014, p. 205).

Para Lourenco, a fraseologia que forma o discurso sobre o colonialismo e a decoloni-
zacdo ainda estd baseada em mitos deliberadamente cultivados para tornar a esséncia do
fato colonial em pura narracao de ocultacao. Permitir que a histéria colonial portuguesa con-
tinue a ser enxergada unicamente como impensado significa, de fato, alimentar uma histéria
de negacao de si proprios e de todos aqueles outros que foram violentamente atingidos pelo
passado de exploracio. Ao mesmo modo, permitir que uma narracao falsificada sobre uma
decolonizacao pacifica e sem problemas se perpetue significa, nas palavras do autor, minimi-
zar a importancia dos processos de libertacao dos paises africanos e ocultar todos os eventos
doloridos e traumaticos que vieram dessa parte da histéria.

A acumulacao de impensados ao longo da histéria colonial e autoritaria gerou uma
série de vulnerabilidades estruturais que marcaram profundamente grupos sociais inteiros.
Com o tempo, essas vulnerabilidades foram transformadas em herancas dolorosas, transmi-

Aletria, Belo Horizonte, v. 35, n. 4, p. 15-31, 2025 23



tidas as geracoes seguintes e condicionando suas experiéncias e perspectivas. Diante de um
presente ainda assombrado pelas marcas do passado, a projecao do futuro torna-se incerta,
enquanto as filhas e filhos desse legado vivem em um pais onde as estruturas e mentalidades
moldadas pela colonialidade permanecem operantes. Entre as muitas vulnerabilidades her-
dadas, destaca-se aquela em que o impensado se entrelaca ao inconsciente coletivo: o racismo.
Sua permanéncia evidencia a continuidade das desigualdades e exclusdes enraizadas na
|6gica do poder da colonialidade. Eventos recentes de violéncia expoem de forma tragica a
persisténcia sistémica da discriminacao racial, da marginalizacao e da producdo de danos,
muitas vezes letais, na sociedade portuguesa. Agressdes como o ataque racista a Claudia
Simoes (Lanca, 2023) e o assassinato de Odair Moniz (Alemao, 2024), na Cova da Moura,* sao
expressoes mais recentes e flagrantes de um racismo sistémico profundamente enraizado,
que persiste apesar de qualquer discurso de benevoléncia. Paulo de Medeiros (2021) destaca
o racismo como uma forma de discriminacao explicitamente violenta, mas que, no nivel for-
mal, é sistematicamente suprimida e relegada as camadas profundas do inconsciente, ndo
apenas portugués, mas amplamente europeu. De fato, o debate sobre o racismo na Europa
é frequentemente relegado a esse inconsciente coletivo, de onde ressurge em momentos de
crise ou diante de eventos traumaticos e de episédios de violéncia racial explicita —como os
casos ocorridos em Portugal mencionados anteriormente —, gerando convulsdes sociais. No
entanto, o racismo latente, presente no cotidiano, nas relagoes sociais e afetivas, na educacao
e nas instituicoes, tende, na maior parte das vezes, a permanecer inquestionado.

Como observa a artista Grada Kilomba, definir o racismo na Europa equivale a dizer
o indizivel. No prefacio da edicao brasileira de Memodrias da plantagao: episodios de racismo coti-
diano, Kilomba (2019, p. 11) descreve a sensacao de alivio ao deixar Lisboa rumo a Berlim: “nao
havia nada de mais urgente para mim do que sair, para poder aprender uma nova linguagem”.
Na Alemanha, ela identifica a sequéncia “negacao—culpa—vergonha—reconhecimento-repa-
racao”, postulada por Paul Gilroy, como um processo publico e coletivo fundamental para
ampliara conscientizacao e assumir a responsabilidade pela histéria colonial e suas repercus-
sOes racistas e raciais. No entanto, na avaliacao da artista, a sociedade portuguesa continua
sendo “uma sociedade que vive na negagdo, ou até mesmo na glorificacdo® da histéria colonial”,
uma sociedade que “nao permite que novas linguagens sejam criadas. Nem permite que seja
a responsabilizacdo, e nao a moral, a criar novas configuracdes de poder e conhecimento”
(Kilomba, 2019, p. 12-13). A auséncia de vergonha em rela¢do ao passado colonial se eviden-
cia, entre outros exemplos possiveis, na declaracao do historiador portugués Joao Pedro
Marques, que, em um debate sobre a reevocacao da meméria colonial no espaco publico,®

4 Cova da Moura é uma area de aproximadamente vinte hectares localizada em uma colina ingreme na peri-
feria norte de Lisboa. Apds a independéncia de Cabo Verde em relagdo a Portugal, imigrantes cabo-verdianos
passaram a se estabelecer na regiao, em meio a instabilidade econémica e as recorrentes secas que atingiam o
arquipélago africano. Processos de marginalizagao, discriminacao e racializagao contribuiram para que o nome
de Cova da Moura fosse progressivamente associado a violéncia e a precariedade social, tornando a comunidade
alvo recorrente da violéncia policial. Nao obstante, a resiliéncia de seus habitantes transformou Cova da Moura
em mais do que um bairro periférico: em uma comunidade, cuja organizacgao coletiva constitui uma forma de
resisténcia as multiplas violéncias urbanas.

5 Aqui, como em outras ocorréncias nas citacoes de Kilomba, o grifo é da prdpria autora.

¢ Essacitacdo deve ser situada no contexto do debate mais amplo iniciado em 2017, quando o entio prefeito de
Lisboa, Fernando Medina, prop0s a criacio do Museu das Descobertas na cidade. A iniciativa gerou resisténcia
imediata por parte de movimentos antirracistas, africanos e afrodescendentes, que denunciaram a proposta

Aletria, Belo Horizonte, v. 35, n. 4, p. 15-31, 2025 24



condena quem olha para o passado portugués “com vergonha e vocagao penitente” (Marques,
2018, online). Em contraposicao, Kilomba argumenta que aprender uma nova linguagem pos-
sibilita a articulacdo de uma realidade europeia frequentemente silenciada, mas que, como
sociedade, devemos reconhecer e assumir: a escravidao, o colonialismo e o racismo.

Kilomba associa a repressao da escravidao, do colonialismo e do racismo no incons-
ciente ocidental ao conceito de Unterdriickung, de Freud. Para Freud (1923, p. 17), a repressao
consiste em afastar e manter a margem da consciéncia determinados contetidos para evitar
o medo, a culpa ou a vergonha intensos que acompanham verdades desagradaveis. Embora
ocultas no inconsciente como segredos perturbadores, essas verdades permanecem latentes
e podem ressurgir a qualquer momento. Nesse sentido, a repressao opera como uma tentativa
de “fazer (e manter) o conhecido desconhecido” (Kilomba, 2019, p. 42), funcionando como um
mecanismo de defesa, por meio do qual o ego censura o que é considerado desagradavel ou
insuportavel. O trabalho de Kilomba sobre o racismo inconsciente, enraizado na subjetividade
branca e ocidental, busca darvoz a dor psicol6gica do que ela chama de “racismo cotidiano”, que
constantemente evoca “memadrias vivas enterradas em nossa psique, prontas para serem conta-
das. Hoje quero reconta-las. Quero falar sobre a mdscara do silenciamento” (Kilomba, 2019, p. 33).

O trabalho de Kilomba baseia-se em uma atenta leitura psicanalitica de pensadores
de referéncia sobre as questoes identitarias e raciais produzidas pela ferida colonial, entre os
quais Paul Gilroy, Stuart Hall, bell hooks, Amina Mama, Gayatri Spivak, Audre Lorde, Homi
Bhabha e, em especifico, Frantz Fanon. Em sua analise do uso da linguagem dos escritos de
Fanon, Kilomba enfatiza a interconexdo entre a imagem da ferida e o conceito de trauma.
De fato, o termo trauma deriva do grego e significa ferida, e é nesse sentido que tanto Fanon
quanto Kilomba o empregam: a ferida como trauma. Assim, o racismo manifesta-se como

odoloroso impacto corporal e a perda caracteristica de um colapso traumatico, pois
no racismo o individuo é cirurgicamente removido, retirado e violentamente sepa-
rado de qualquer identidade que ele/ela possa realmente ter. Tal separacgao é defi-
nida como trauma classico, uma vez que priva o individuo de sua prdpria conexao
com a sociedade inconscientemente pensada como branca (Kilomba, 2019, p. 39).

Desse modo, a experiéncia traumatica gerada pelo racismo nao esta apenas inscrita
em eventos e memodrias individuais ou familiares, mas emerge também da irracionalidade
estrutural do racismo, que “nos coloca sempre como a/o Outra/o, como diferente, como
incompativel, como conflitante, como estranha/o e incomum” (Kilomba, 2019, p. 40). A partir
dessa perspectiva, torna-se evidente como o impensado e o inconsciente convergem na natu-
reza traumatica tanto do colonialismo quanto do racismo em Portugal.

Nas suas analises sobre a relacdo entre o inconsciente e o impensado, Eduardo
Lourenco identifica o cerne mais dramatico da histéria colonial em Africa: a despossesso
absoluta da interioridade dos povos colonizados e as implicagoes dessa violéncia no pre-
sente. No ensaio “Ressentimento e colonizacdo ou o complexo de Caliban”, Lourenco (2014,
p. 211) escreve: “Nem os mais convictos anticolonialistas se deram conta do que foi, do que ¢,

com o refrao contundente: “Nao a um museu contra nés!” (Amado et al., 2018). A defesa do museu por Jodo
Pedro Marques, que parece mobilizar dindmicas neo-lusotropicalistas, nacionalistas e explicitamente racistas,
alinha-se com as posi¢oes adotadas por diversos jornalistas, entre eles Vitor Rainho, Miguel Sousa Tavares e
Jodo Miguel Tavares.

Aletria, Belo Horizonte, v. 35, n. 4, p. 15-31, 2025 25



para os nossos antigos colonizados, a incicatrizavel ferida da negacdo absoluta de que foram objecto
pelo mesmo facto da nossa colonizagdo”. O racismo, estruturado como uma construcao negativa
da alteridade, opera por meio de hierarquias, preconceitos e assimetrias de poder, assegu-
rando que a supremacia branca negue aos sujeitos racializados o direito de existir como
iguais. A profundidade histérica do racismo revela, portanto, uma longa trajetéria de expro-
priacOes que vao além do ambito material, cultural ou territorial, atingindo um nivel ainda
mais profundo: a interioridade e a subjetividade dos individuos colonizados. Em um texto
até entdo inédito — publicado pela primeira vez no Jornal de letras em 20 de marco de 2024,
por ocasido de uma entrevista com os organizadores Margarida Calafate Ribeiro e Roberto
Vecchi sobre a segunda edicao, revista e ampliada, de O colonialismo como nosso impensado —,
Eduardo Lourenco aprofunda, de maneira concisa, mas profundamente incisiva, a questao da
violéncia racial. Intitulado “O supremo pecado do racismo”, o breve ensaio demonstra como
a convergéncia entre o impensado e o inconsciente racial gera uma das formas mais brutais
de alienacao para as pessoas negras: a alienacao de si mesmas, da prépria interioridade e da
esperanca por futuras transformacoes.

O supremo pecado do racismo, como de toda a alienacao, é convencer o alienado
de que ele é sujeito de culpabilidade. Ser negro n3o é somente um pecado aos
olhos do branco que o despreza, mas aos seus mesmos. Ter criado numa extensa
parte da humanidade a vergonha de ser quem é, esta é a vitoria absurda, horrivel,
mas hiao menos real, do homem branco sobre o homem de cor [...]. Mais radical
que essa extrema alienacao, na qual ha o 6dio da sua condicao, é aquela que se
pode descrever sob a forma da alienacdo da esperanga (Lourenco, 2024, p. 29).

A partir da uma leitura em conjunto das reflexdes de Eduardo Lourenco e Grada
Kilomba, torna-se evidente como a relagao entre amputacao e prétese, entre trauma e ferida,
reaparece na negacao da interioridade dos sujeitos que vivenciam a violéncia racial no coti-
diano do tempo pds-colonial portugués. A questao que emerge, entdo, é a seguinte: como
recuperar uma interioridade perdida quando a prétese — aparentemente democratica e
decolonizada — continua a tentar se ajustar a um espaco ainda moldado pelas estruturas do
passado colonial? Se aamputacao do sujeito racializado simboliza a negacao de sua humani-
dade plena, a prétese que se oferece como substituicao —na forma de discursos das politicas
de reconhecimento — parece manter as limitacoes impostas pela violéncia colonial original,
perpetuando uma ilusdo de reparagao sem transformar as bases estruturais do racismo.

O dilema colocado por Lourenco é justamente o de reconhecer que o corpo ampu-
tado nunca podera recuperar integralmente o érgao perdido. Em outras palavras, a repara-
cdo total é impossivel, mas a tentativa de uma restituicao simbélica — o enfrentamento da
culpa histérica e a assuncao da responsabilidade — pode permitir, ao menos, um confronto
honesto com os legados coloniais que continuam a assombrar o presente. Lourenco sugere,
assim, que a restituicao nao deve ser vista como um simples gesto compensatério, mas como
um processo de enfrentamento do passado, capaz de abrir fissuras na hegemonia afasicas do
esquecimento. Ao reconhecer o fantasma que habita a prétese, ele propoe um exercicio ético
de responsabilizacao, que nao busca apenas apaziguar consciéncias, mas enfrentar a culpa e
a responsabilidade pela ferida colonial, compreendida como uma divida histérica ainda nao
resolvida. Sao culpa e responsabilidade que devem ser assumidas para lidar com “uma ferida

Aletria, Belo Horizonte, v. 35, n. 4, p. 15-31, 2025 26



de longa supuracao, para a qual e por longo tempo, s6 nés, em particular, ndo temos balsamo, pois
¢ de nos que estdo feridos” (Lourenco, 2014, p. 213).

Rumo a conclusio: colonial hauntology

Embora Lourenco destaque a deformacao e a falta de problematiza¢ao do processo de decolo-
nizacao no ambito da consciéncia politica, social, piblica e cultural portuguesa, é interessante
observar, também do ponto de vista formal, que, como bem sublinha Roberto Vecchi (2016, p.
43, grifos do autor), “o nome descolonizacdo diz o impensavel, mas ao mesmo tempo é uma pala-
vra da ordem do pensado”. Em outras palavras, apesar da auséncia de uma consciéncia critica
nacional, a decolonizacao — especialmente para os paises que recentemente se libertaram da
opressao colonial e para as novas geracoes que, direta ou indiretamente, enfrentam suas mualti-
plas herancas— constitui um “ato de nomeacao que subtrai o agir histérico do espaco do irrepre-
sentavel para encontrarasua surpreendente, ainda que esperada, inscricao” (Vecchi, 2016, p. 43).

Se é verdade que, como argumentado anteriormente, as memorias coletivas, plblicas
e individuais do passado colonial portugués sao marcadas por formas de afasia, também é
certo que as geragdes contemporaneas mais novas — especialmente aquelas que nao viven-
ciaram diretamente o trauma colonial, mas que, de alguma forma, herdaram suas consequén-
cias de diversas maneiras — estdo ativamente empenhadas em enfrentar o impasse formal,
psiquico e cognitivo do impensado colonial e do inconsciente racial. Esse esforco envolve a
criacao de novas formas, de novas representacdes, de novas linguagens — de novas gramaticas
— capazes de desafiar as relagoes assimétricas de poder enraizadas no legado da opressao
colonial, além de articular narrativas alternativas sobre o passado e o presente.

Tal processo é particularmente visivel nas expressoes artisticas das geracoes africanas
eafrodescendentes em Portugal, que enfrentam o racismo institucional e cultural, a invisibili-
zagao nos canones artisticos e literarios, e a busca por novas representacoes e linguagens que
nao reproduzam a violéncia, as estéticas e os regimes raciais de representacao do (ainda pre-
sente) arquivo colonial. Artistas como Zia Soares, Ménica de Miranda, Délio Jasse e Kiluanyji
Kia Henda; académicas como Inocéncia Mata, lolanda Evora e Cristina Roldo; além de escri-
tores e escritoras como Djaimilia Pereira de Almeida, Yara Nakahanda Monteiro, Telma Tvon,
Raquel Lima, Kalaf Epalanga, Joaquim Arena e Gisela Casimiro, estdo, de diferentes manei-
ras, reimaginando as linguagens, os codigos e as gramaticas da realidade portuguesa para
que o violento regime de representacao racial ndo continue a se perpetuar. Esse esforco se
estende tanto as artes quanto ao espaco publico e a vida privada, desafiando os impensa-
dos e os inconscientes histéricos acumulados ao longo do passado colonial. Ao promover essa
reconfiguracdo, buscam nao apenas tornar esse passado nomeavel e enfrentavel, mas tam-
bém impedir que suas violéncias persistam, tanto na esfera piblica quanto na vida interior
—um espaco que, por séculos, foi negado a muitos.

Djaimilia Pereira de Almeida — uma voz proeminente na literatura afrodescendente
contemporanea em Portugal —abordou a questao da restituicao da interioridade das pessoas
negras por meio das artes e da ficcdo (e mais em geral das humanidades) em uma palestra
intitulada “A restituicdo da interioridade”, proferida recentemente em uma conferéncia na
Universidade de Nova lorque e posteriormente publicada na coletdnea de ensaios O que é ser
uma escritora negra hoje, de acordo comigo (2023). Almeida conceitualiza a restituicao da interio-

Aletria, Belo Horizonte, v. 35, n. 4, p. 15-31, 2025 27



ridade negra como a recuperagao de um patriménio intangivel que escapa a umasimples res-
tituicdo por meio de acoes legais contra estados, instituicoes ou nacoes. Essa interioridade foi
sistematicamente apagada por um processo histérico que construiu a negritude como uma
alteridade absoluta, reforcada pelo racismo, pelas hierarquias, preconceitos, estereétipos e
assimetrias de poder impostas por um sistema de supremacia branca. Esse apagamento é
ainda perpetuado por mecanismos de representacao que despojam as comunidades racia-
lizadas de sua beleza interior, confinando as pessoas negras aos paradigmas modernos vio-
lentos de representacdo, nos quais sua existéncia é limitada as aberracoes estereotipadas. O
roubo da interioridade negra significa

que eles foram privados de uma representagdo da sua vida interior, a qual lhes
faria sentir, diante de formas especificas de beleza, alegria e complexidade, como
se estivessem em casa. Fizeram-nos ver a si mesmos em parddias rasas: simplifi-
cagoes superficiais e com frequéncias cruéis (Almeida, 2023, p. 62).

Diante de uma longa histéria de representacoes artisticas, literarias, etnograficas, cientificas
e politicas, que sistematicamente retrataram individuos racializados como objetos explora-
veis ou esteredtipos vazios, sujeitos ao ridiculo, ao medo ou as cenas de subjugacao, Almeida
identifica o que pode ser definido como uma nova gramatica estética no trabalho contem-
poraneo de artistas negros da didspora luso-afro-brasileira. Esses artistas nao estao mera-
mente tentando conceder retroativamente as suas comunidades um passado histérico, mas
sim dedicando-se a restituicao daquilo que a histéria colonial persistentemente |hes negou:
“Estamos, sim, dando uma mente a nés mesmos, ou estamos dando a nés mesmo uma mente
que sempre esteve aqui” (Almeida, 2023, p. 67).

Partindo das reflexdes de Eduardo Lourenco, chegamos aos posicionamentos mais
recentes de pensadoras, filésofas e artistas afrodescendentes para destacar a necessidade
de enfrentar o impensado colonial e tornar consciente o inconsciente racial. Essa necessidade
revela a urgéncia de elaborar novas linguagens e de ativar um processo de responsabilizacao
de Portugal pelo seu passado e pelas suas herancas mais dramaticas. Pensar o impensado
significa nomear o que ainda nao foi nomeado, dar forma ao informe, tornar visivel o invisivel
—isto é, lidar com um legado esptirio como o recente colonialismo portugués em Africa. Para
que a democratiza¢do nao se reduza a um rétulo que mascara os vestigios de antigas estru-
turas de poder, essas perspectivas convocam uma postura ltcida e critica, que implique tanto
a decolonizagao de uma mentalidade ainda branca e colonial quanto a releitura urgente de
uma histéria marcada por amputagoes, proteses e fantasmas, que continuam a assombrar os
corpos que habitam Portugal.

Essas reflexoes, lidas em conjunto, evidenciam a necessidade urgente de ativar um
processo que o artista belga Vincent Meessen (Gregos, Meessen, 2015, p. 10) denominou
“colonial hauntology”. O conceito retoma o neologismo de Derrida em Espectros de Marx
(1993), que descreve a persisténcia do passado no presente, perturbando a temporalidade
linear e desafiando a distincao metafisica entre presenca e auséncia. Ao qualificar a hauntol-
ogy como “colonial”, Meessen sublinha a urgéncia de revelar aquilo que foi reprimido, negado
ou incompreendido do passado colonial europeu, reinscrevendo-o no presente, ao qual con-
tinua a pertencer de forma espectral. Esse processo deve ocorrer tanto no espaco publico
quanto no intimo e privado: dos museus as ruas e suas denominacoes, dos arquivos familiares

Aletria, Belo Horizonte, v. 35, n. 4, p. 15-31, 2025 28



ao consumo cultural, das fantasias e imaginarios culturais as formas pelas quais eles se mani-
festam, até a intimidade dos gestos cotidianos, das palavras, dos jogos e dos afetos. A nocao
de colonial hauntology implica reconhecer que os legados coloniais nao sao meros fragmentos
do passado, mas estruturas persistentes que moldam subjetividades, relacdes sociais e pai-
sagens urbanas de maneira muitas vezes imperceptivel. Compreender o colonialismo como
um impensado e o racismo como um inconsciente estrutural permite, portanto, dar corpo a
esses espectros coloniais que retornam nao apenas como memorias silenciadas, mas tam-
bém como reivindicagOes politicas, narrativas contestatérias e afetos que desafiam as versoes
hegemonicas da histéria. Esse reconhecimento nao se limita a esfera intelectual, mas exige
um enfrentamento ético e emocional dos modos pelos quais o passado colonial continua a
assombrar as formas de sociabilidade, identidade e pertencimento no presente.

Como um dos principais intérpretes do presente de Portugal e das herancas vivas do
seu passado, a obra de Eduardo Lourenco torna-se fundamental para compreender tanto o
impensado e o inconsciente colonial e racial que estruturam a ontologia de Portugal quanto o
processo de colonial hauntology que sobrevive na contemporaneidade. A partir dos legados do
pensamento do fil6sofo, esse processo ressoa em diversas reflexdes e posicionamentos cri-
ticos daqueles que atuam na restituicao das multiplas interioridades roubadas, amputadas
e silenciadas pelo regime colonial. Para concluir com as palavras de Lourenco no ensaio “Da
ficcdo do império ao império da ficcao”,

o que tudo esta pedindo é, com urgentissima necessidade, uma nova e radical lei-
tura, precisamente a que se tornou imperativa para que a Revolugdo de Abril nao
seja apenas uma perturbacio acidental do nosso viver sondmbulo, mas a irrupgao
daquele espaco de liberdade mental e moral que nos permite olhar-nos sem com-
placéncia nem panico, espelho da nossa vera realidade (Lourenco, 2014, p. 265).

Referéncias

ALEMAO, Samuel. Um bairro multiétnico as portas de Lisboa chora a morte violenta de “homem bon-
doso”. Piiblico, 22 out. 2024. Disponivel em: https://www.publico.pt/2024/10/22/local/reportagem/
bairro-multietnico-portas-lisboa-chora-morte-violenta-homem-bondoso-2108987. Acesso em: 23
set. 2025.

ALMEIDA, Djaimilia Pereira de. O que é ser uma escritora negra hoje, de acordo comigo. Sao Paulo:
Todavia, 2023.

AMADO, Abel Djassi et al. Nao a um museu contra nds! Piiblico, 22 jun. 2018. Disponivel em: https://
www.publico.pt/2018/06/22/culturaipsilon/noticia/nao-a-um-museu-contra-nos-1835227. Acesso
em: 02 mar. 2025.

CARDAO, Marcos. Ajuventude pode ser alegre sem ser irreverente: o concurso Yé-Yé de 1966-67 e 0
luso-tropicalismo banal. In: DOMINGOS, Nuno; PERALTA, Elsa (org.). Cidade e império: dindmicas colo-
niais e reconfiguracoes pds-coloniais. Lisboa: Edicoes 70, 2013. p. 319-359.

CARDINA, Miguel. Lattrito della memoria: colonialismo, guerra e decolonizzazione nel Portogallo
contemporaneo. Tradugao de Marianna Scaramucci. Milano: Meltemi, 2023.

Aletria, Belo Horizonte, v. 35, n. 4, p. 15-31, 2025 29


https://www.publico.pt/2024/10/22/local/reportagem/bairro-multietnico-portas-lisboa-chora-morte-violenta-homem-bondoso-2108987
https://www.publico.pt/2024/10/22/local/reportagem/bairro-multietnico-portas-lisboa-chora-morte-violenta-homem-bondoso-2108987
https://www.publico.pt/2018/06/22/culturaipsilon/noticia/nao-a-um-museu-contra-nos-1835227
https://www.publico.pt/2018/06/22/culturaipsilon/noticia/nao-a-um-museu-contra-nos-1835227

CASTELO, Claudia. O modo portugués de estar no mundo: o lusotropicalismo e a ideologia colonial por-
tuguesa (1933-1961). Porto: Edicbes Afrontamento, 1998.

EVORA, lolanda; MATA, Inocéncia. Apresentacio: as veias abertas do pés-colonial: afrodescendén-
cias e racismos. Portuguese Literary & Cultural Studies (PLCS), Hanover, v. 34/35, p.1-7, jul. 2022.

FREUD, Sigmund. The Ego and the Id and Other Works (1923-1925) Vol. XIX. Traducio de Joan Riviere.
London: Vintage, 1923.

GIL, José. Salazar: a retérica da invisibilidade. Traducao de Maria de Fatima Aradjo. Lisboa: Relégio
D’Agua, 1995.

GREGOS, Katerina; MEESSEN, Vincent. Personne et les autres. Mousse Publishing: Milano, 2015.

KILOMBA, Grada. Memodrias da plantagdo: episédios de racismo cotidiano. Traducio de Jess Oliveira.
Rio de Janeiro: Cobogb, 2019.

LANCA, Marta. Nao mates a minha mae. Buala, 25 nov. 2023. Disponivel em: https://www.buala.org/
pt/cidade/nao-mates-a-minha-mae. Acesso em: 22 set. 2025.

LIMA, Raquel. Devaneios da democracia hipotecada. Versopolis/Review, 30 abr. 2020. Disponivel em:
https://www.versopolis.com/initiative/festival-of-hope-1/content/947/daydreams-of-a%20mortga-
ged-democracy. Acesso em: 25 fev. 2025.

LOURENCO, Eduardo. Do colonialismo como nosso impensado. Organizagao de Margarida Calafate
Ribeiro e Roberto Vecchi. Lisboa: Gradiva, 2014.

LOURENCO, Eduardo. O supremo pecado do racismo. Jornal de letras, 2024, p. 29-30.

MAESO, Silvia Rodriguez. O turismo e a academia da «idade dos descobrimentos» em Portugal: o
silenciamento/reproducao do racismo no loop pds-colonial. Revista politica & trabalho, v. 44, p. 27-49,
jun. 2016.

MARQUES, Joao Pedro. O passado de Portugal e os advogados do diabo. Piiblico, 26 jun. 2018.
Disponivel em: https://www.publico.pt/2018/06/26/sociedade/opiniao/o-passado-de-portugal-e
os-advogados-do-diabo-1834293. Acesso em: 02 mar. 2025.

MEDEIROS, Paulo de. Afropolitica, (pds-)memoria, pertenca: apontamentos para uma outra Europa.
In: RIBEIRO, Antdnio Sousa (org.). A cena da pés-memoria: o presente do passado na Europa pés colo-
nial. Porto: Edi¢Ges Afrontamento, 2021. p. 133-144.

RIBEIRO, Djamila. Lugar de fala. Sao Paulo: Sueli Carneiro-Pélen, 2019.

RIBEIRO, Margarida Calafate. Uma histéria depois dos regressos: a Europa e os fantasmas pés-colo-
niais. Confluenze, Bologna, v.12, p. 74-95, dez. 2020.

RUSHDIE, Salman. Os versos satdnicos. Traducao de Misael H. Dursan. Sao Paulo: Companhia das
Letras, 1998.

SANTOS, Boaventura de Sousa. Entre Prospero e Caliban: colonialismo, pés-colonialismo e inter-i-
dentidade. In: SANTOS, Boaventura de Sousa (org.). A gramdtica do tempo: para uma nova cultura
politica. Porto: Edicoes Afrontamento, 2006. p. 211-255.

STOLER, Ann Laura. Duress: Imperial Durabilities in Our Times. Durham-London: Duke, 2016.

Aletria, Belo Horizonte, v. 35, n. 4, p.15-31, 2025 30


https://www.buala.org/pt/cidade/nao-mates-a-minha-mae
https://www.buala.org/pt/cidade/nao-mates-a-minha-mae
https://www.versopolis.com/initiative/festival-of-hope-1/content/947/daydreams-of-a%20mortgaged-democracy
https://www.versopolis.com/initiative/festival-of-hope-1/content/947/daydreams-of-a%20mortgaged-democracy
https://www.publico.pt/2018/06/26/sociedade/opiniao/o-passado-de-portugal-e%20os-advogados-do-diabo-1834293
https://www.publico.pt/2018/06/26/sociedade/opiniao/o-passado-de-portugal-e%20os-advogados-do-diabo-1834293

VALE DE ALMEIDA, Miguel. Um mar da cor da terra: raga, cultura e politica da identidade. Oeiras:

Celta, 2000.

VECCHI, Roberto. Excepgido Atlantica: pensar a literatura da Guerra Colonial. Porto: Edicoes
Afrontamento, 2010.

VECCHI, Roberto. Os fins do tempo do fim: descolonizacdo, negacao, pertenca. Altre Modernita,
Milano, v. 16, p. 43-51, nov. 2016.

Aletria, Belo Horizonte, v. 35, n. 4, p. 15-31, 2025

31



	_heading=h.68enhucxzttl

