V.35, N. 4, p.32—46, 2025

ISSN: 2317-2096 - DOI: 10.35699/2317-2096.2025.57877
Submetido em: 04/03/2025 - Aprovado em: 23/10/2025

ALETRIA

revista de estudos de literatura

Eduardo Lourenco e o Brasil dos anos sessenta:
o racismo como impensado

Eduardo Lourengo and Brazil in the 1960’s:

Alessia Di Eugenio

Universidade de Bolonha (UNIBO)
Bolonha | BO|IT
alessia.dieugenioz@unibo.it
https://orcid.org/0000-0002-5648-2438

Racism as Unthinking

Resumo: Para o filésofo portugués Eduardo Lourenco
foi decisiva e singular a experiéncia vivida em terras
brasileiras, na Bahia, entre 1958 e 1959. De fato, a par-
tir da década de 1960, ele dedicou varios textos a inter-
pretacdo de aspetos da cultura, da sociedade brasileira
e das suas relacoes com Portugal. Este artigo propoe
uma reflexao sobre a peculiar caracterizacdo da refle-
xao sobre o racismo no Brasil, baseada no primado da
questao da cor, em alguns dos textos escritos entre 1961
€1963. Aleitura critica do fil6sofo, alimentada porincur-
soes literarias, é colocadaem didlogo com fases e desen-
volvimentos do pensamento brasileiro sobre o racismo.

Palavras-chave: Eduardo Lourenco; racismo; cor; Brasil.

Abstract: For the Portuguese philosopher Eduardo
Lourenco, the experience he had in Brazil, in Bahia,
between 1958 and 1959, was decisive and unique. In fact,
from the 1960s onwards, he dedicated several texts to
interpreting aspects of Brazilian culture, society and its
relations with Portugal. This article aims to reflect on the
peculiar characterization of racism in Brazil, based on the
primacy of the colour issue, in some of these texts written
between 1961 and 1963. The philosopher’s critical read-
ing, fed by literary incursions, is placed in dialogue with
phasesand developments in Brazilian thinking on racism.

Keywords: Eduardo Lourenco, racism, colour, Brazil.

This work is licensed under the Creative Commons Attribution 4.0 International License. To view a copy of this license,
visit http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/ or send a letter to Creative Commons, PO Box 1866, Mountain View, CA 94042, USA.


mailto:alessia.dieugenio2@unibo.it

Introducao

Na Bahia nds temos a impressao de que, de facto, é outro mundo

Eduardo Lourenco, 2009

“Exilio. E a palavra que serve para mim e serve para a humanidade inteira” (Valle, 2021). Essa
é a frase que o fil6sofo portugués Eduardo Lourenco (1923-2020) disse, encontrando pela
altima vez, em margo de 2019, Camila do Valle, primeira doutoranda a trabalhar sobre a obra
de Eduardo Lourenco e pessoa a quem ele dedicou a famosa Carta a Camila, escrita em 2005.

No belo texto que ela escreveu logo depois do falecimento do professor e intitulado
Diante da morte de um corpo— uma tentativa de obitudrio, ela termina citando essa lembranca e
essa palavra que o professor repetiu varias vezes naquele Gltimo encontro: “exilio”. Ex-solum,
fora da prépria terra. Temporariamente desenraizado e habitado por seiva de outro lugar.

E como muitos intelectuais que a histéria relata, foi durante os periodos que passou
longe e fora da prépria terra que muitas ideias, revelacoes e entendimentos surgiram." Por
exemplo, foi decisiva e singular, como ele mesmo afirmou numa entrevista com Rui Moreira
Leite, mas também no seu discurso de doutoramento honoris causa pela Universidade Federal
do Rio de Janeiro, em 1995, a experiéncia do periodo vivido em terras brasileiras como profes-
sor convidado na Universidade Federal da Bahia entre 1958 e 1959.

Foi aqui no Brasil que, paradoxalmente, comecei a interessar-me por este tema
do império, da colonizacio, e no fundo foi aqui que nasceu a ideia de que n3o se
podia ter uma leitura da histéria portuguesa, da cultura portuguesa, sem conhe-
cer esta outra parte do que tinha sido o império portugués. Em dltima andlise,
portanto, todo o arriére plan do Labirinto da saudade tem a ver com a minha estadia
na Bahia[..] (Lourenco, 2009).

E significativo que Lourenco descreva este impacto como “curioso”, tendo em conta a
brevidade da sua estadia no Brasil e a sua ja apurada —ainda que apenas livresca — sensibi-
lidade para a cultura brasileira. Em suma, o que este breve periodo produziu foi inesperado,
imprevisto e relevante.

Quando vim para o Brasil a cultura era apenas livresca, isto é, feita através de leitu-
ras e como toda a minha geragdo—e ja vinha um pouco da geragao anterior—esta-
vamos a par do que naquela altura era novidade: o impacto da cultura brasileira.
Da literatura brasileira, mais que da cultura, explico melhor: pertenco a uma gera-
¢do para a qual Jorge Amado, Graciliano Ramos, José Lins do Rego, Rachel Queiroz
eram presencas muito vivas no contexto cultural portugués [...].

A minha estadia no Brasil foi curta, apenas de um ano. N6s nunca sabemos muito
sobre as experiéncias que vivemos, qual foi o seu real impacto, porque muitas

' Desde os anos sessenta, atuou como professor na Franca, lecionando em Grenoble e depois em Nice, onde
ficou até o final dos anos oitenta.

Aletria, Belo Horizonte, v. 35, n. 4, p. 32-46, 2025 33



vezes s6 mais tarde é que se toma conhecimento disso. De qualquer modo foi um
impacto curioso porque, como experiéncia, nao foi uma que terminasse muito
bem...aquela ideia de ficar no Brasil (Lourenco, 2009).

Luis Bueno, no ensaio Oropa, Franga, Bahia: regionalismo e provincianismo em Eduardo
Lourengo (2024), retoma uma parte da entrevista de Eduardo Lourenco com Rui Moreira Leite
e reflete sobre a sensacao de “estranheza” que o intelectual define explicitamente como tal,
sem qualquer disfarce, ao falar da atitude inicial dele perante a vida brasileira, considerando
a sua formacao cultural e o seu ser “horrorosamente europeu” (Lourenco, 2009):

A minha atitude —nao digo colonialista porque ndo tem esta conotagao —de estra-
nheza mudou desde que assisti, pela primeira vez, a um candomblé. Foi muito
impressionante. Comegou aquela muisica e a certa altura eu tive que sair do recinto,
ndo porque me sentisse mal, mas porque aquele ritmo tinha uma influéncia meca-
nica, fisiolégica sobre mim. Era a mesma batida. N6s percebemos como aquele
ritmo faz parte de uma preparacao para a discussao de si em que a pessoa fica num
transe... (Devo dizer ndo nasci muito para transe!...) Mas tive de sair, ir para fora, com
um certo medo. Tem realmente uma influéncia e um impacto... (Lourengo, 2009).

O incomodo que este episddio relata—assinala Bueno — era sobretudo intelectual. A dimen-
sao da experiéncia fisica e espiritual é interpretada como indissociavel da intelectual. De fato,
esse exemplo mostra o impacto que algumas manifestacdes da vida cultural brasileira—em
particular da complexa e rica cultura afro-brasileira, também fruto da resisténcia a coloniza-
cao—tiveramem relacdo a sua formacao intelectual e sobre essa mesma formacao. O impacto
de um “outro mundo” da Bahia:

E af sim, embora eu naquela altura nao tivesse reflectido muito sobre isso, pro-
vavelmente a minha atitude seria muito diferente se isso se passasse em S3o
Paulo ou mesmo no Rio. Na Bahia nés temos a impressao de que, de facto, é outro
mundo. J4 sdo outros padrdes culturais, outros codigos... E que é esse o Brasil, o
Brasil profundo (Lourenco, 2009).

Essa breve estadia na Bahia lhe rendeu também muitas amizades. Entre elas, a ami-
zade com Glauber Rocha que, além de ter sido seu aluno, teve o mérito de lhe dar de presente
o livro, como relata a professora Camila do Valle, “através do qual dizia ter encontrado o que
ele considerava ser a chave de sua leitura do Brasil, o Grande sertdo: veredas” (Valle, 2021). E
o autor deste livro, tao fundamental, passou a ser a referéncia que ele utilizava em lugar de
Brasil: “o pais de Guimaraes Rosa”. Eduardo Lourenco, ao longo dos anos, conheceu muitos

2 Naentrevista de Rui Moreira Leita é citada também uma carta de 2008 em que a esposa de Eduardo Lourenco,
Anne Salomon Faria, enviou para Jodo Nuno Alcada, confirmando e comentando a “estranheza” que o filésofo
reconhece ter sentido: “Os dias passados na descoberta do Brasil foram momentos felizes —uma vez que eu gos-
tei sempre de descobrir outros mundos, pessoas diferentes — mas o Eduardo sentiu-se completamente perdido
nesta terra do Outro Mundo semiafricano, que ele abordava com uma certa estupefacgao traduzida por uma
espécie de recusa deste mundo colorido onde se juntava o melhor e o pior, modernismo e ‘magia’ primitiva...
euachava que ele n3o se tinha ainda despojado de alguns ‘preconceitos’ de pais colonialista. esse nivel nds nao
tinhamos o mesmo olhar e, desde logo, fiquei cativada por tudo o que pertencia a este mundo, completamente
novo para mim” (Lourenco, 2009).

Aletria, Belo Horizonte, v. 35, n. 4, p. 32-46, 2025 34



outros importantes intelectuais brasileiros (Jorge Amado, Vivaldo Costa Lima, Pierre Verger
etc.) e muito escreveu sobre o Brasil, embora, como relatam todas as pessoas que o conhece-
ram de perto, sempre fizesse questao de relativizar seu conhecimento sobre a realidade, com
aquela “lucidez humilde” (Vecchi; Calafate Ribeiro, 2023, p. 115) que o caraterizava.

Levando em conta as contribuicoes que mapearam as leituras brasileiras de Eduardo
Lourenco (Lima, 2013; Lourenco, 2018) e as recentes analises que consideram a importancia
das interpretacGes sobre o Brasil para entender os remanescentes do império portugués
(Russo, 2023; Vecchi; Calafate Ribeiro, 2023; Vecchi, 2023), este artigo propde uma reflexao
sobre a peculiar caracteriza¢ao do racismo em alguns breves textos escritos por ele entre 1961
e 1963 e dedicados ao Brasil. Inéditos até a edicao do volume IV das obras completas, Tempo
brasileiro: fascinio e miragem, de 2018, esses textos merecem uma grande atencao, porque pro-
poem perspectivas de consideravel relevancia em relacao ao periodo histérico em que foram
elaborados, além do feito de apresentarem um olharanalitico e interpretativo profundo sobre
a realidade social e histérica brasileira. Sao os dois textos Racismo e colonizagdo | e Il, uns dos
poucos em que a palavra “racismo” aparece com toda a centralidade que o titulo pode conferir.

A minha perspetiva de andlise, portanto, ndo serd focada em aspetos mais abordados,
como o impacto que o pensamento sobre o Brasil tem para a elaboracao da imagologia estu-
dada por Lourengo ou no labirinto do ressentimento luso-brasileiro. Diferentemente, pre-
tendo colocar em didlogo as perspectivas do fildésofo, europeu e branco, que, por assim dizer,
observou “de fora” o Brasil, com as genealogias do pensamento brasileiro sobre o racismo.
Além disso, meu objetivo é destacar o ponto de vista critico, nao sociolégico, mas alimentado
por incursoes literarias, que ele adota para falar do tema.

Ainda hoje, o conjunto de obras de Lourenco ndo tem tido a circulagao que mereceria
no Brasil, embora alguns de seus livros tenham sido publicados, entre os anos noventa e dois
mil, pela editora Companhia das Letras. O volume IV das obras completas, ja mencionado, €,
de fato, uma edicao portuguesa publicada pela fundacao Calouste Gulbenkian.

Em ocasidao do centendrio do autor, em 2023, foi organizado, pelo Centro de Estudos
Ibéricos de Guarda, o simpésio “Eduardo Lourenco: um tempo brasileiro breve mas duradouro”,
dedicado justamente a destacar a importancia da estadia no Brasil para o pensamento do fil6-
sofo e para o contexto brasileiro. “O que Eduardo Lourenco tem a dizer para o Brasil?” é a pergunta
que também faziam Carlota Boto e Maria Manuela Cruzeiro (2021), lembrando o fil6sofo, com
emocao, logo depois do seu falecimento. Este artigo pretende contribuir para a resposta, desta-
cando alguns aspectos das suas reflexdes sobre o Brasil que ganham nova luz, considerando o
tempo e o espaco desde o qual foram elaboradas, bem como o atraso com que foram divulgados.

“Esquecer” o racismo: sobre Gilberto Freyre

No ensaio Eduardo Lourenco, o Brasil e a construgdo do tempo portugués contido no recente livro
Eduardo Lourenco: um tempo brasileiro breve, mas duradouro, Roberto Vecchi afirma que a esta-
dia de Lourenco na Bahia “cria o pensador que sera, nao s6 do ponto de vista de um amadu-
recimento académico, mas, fora de um plano biografico, sobretudo no ajustamento de um
modo de olhar o mundo e de afinar uma voz critica ainda em construcao” (Vecchi, 2024, p.
25) e chama a atencao para o fato de a sua produgao também ter evoluido exponencialmente
ap0s a sua estadia no Brasil: antes de 1958, ele tinha escrito apenas dois livros, mas depois

Aletria, Belo Horizonte, v. 35, n. 4, p. 32-46, 2025 35



deste ano na Bahia surgiu uma constelacdo de mais de 50 textos marcados por uma grande
heterogeneidade de perspectivas e temas que fizeram dele um filésofo extremamente eclé-
tico. No entanto, Vecchi afirma também que “ndo é imediato entender, fora dos biografismos
idealisticos, o carater seminal da estadia brasileira, complexa, intensa, formativa” (Vecchi,
2024, p.30). Uma evolucdo sobretudo intelectual e de pensamento que se define também do
ponto de vista hermenéutico:

Sinteticamente e de modo um pouco apoditico, diria que o Brasil forja para Eduardo
Lourengo uma outra semantica do tempo histérico, a ser prefigurado como “tempo
portugués”. Talvez n3o seja fora de lugar aqui recuperar a definicdo de Reinhart
Koselleck onde esta semantica decorre de experiéncias histdricas do tempo que
poe em relacdo uma certa forma de passado com uma certa forma de futuro.

O que se percebe é que o Brasil de Lourengo é um anacronismo de Portugal num
duplo sentido: materializa um passado de Portugal que ja esvaiu (o império) e um
futuro que ainda (pela questao africana ainda antes da “revolta” ou guerra colonial)
nao se definiu. Uma ruina portanto mas também um horizonte (e, alias, Lourenco
capta precocemente os efeitos perniciosos de ter uma nagao problematicamente
“pbs-colonial” como horizonte, o Brasil, quando critica o luso-tropicalismo de
Freyre, ‘caucdo do colonialismo portugués’ justamente pelo entrelagamento de
tempos histéricos ideoldgica e oportunisticamente articulados, o Brasil como
futuro do passado) (Vecchi, 2024, p. 31).

Portanto, essa nova semantica do tempo histérico deve muito, segundo Vecchi, a ela-
boracdo de uma nova percecao dos significados e dos efeitos da dindmica colonial-pés-colo-
nial que se articula também através da critica feroz a idealizacao proposta por Gilberto Freyre.
De fato, ja durante o periodo passado no Brasil, Lourenco cultiva essa bem conhecida “inimi-
zade honorifica”—como foi definida por Valle (2021) —com o autor de Casa grande & senzala. E
ele sempre a declarou, por toda a vida.

O prefacio de Fernando Henrique Cardoso (2003, p. 25) da 48%edicao deste importante
livro, intitulado “Um livro perene”, afirma que nao é preciso referir

os aspectos vulneraveis ja salientados por muitos comentadores de Freyre: suas
confusdes entre raca e cultura, seu ecletismo metodolégico, o quase embuste do
mito da democracia racial, a auséncia de conflito entre as classes, ou mesmo a
‘ideologia da cultura brasileira’ baseada na plasticidade e no hibridismo inato que
teriamos herdados dos ibéricos.

Além disso, coloca um outro desafio em relacdo a obra de Freyre: “é preciso indagar mais o
porqué de tanta resisténcia para aceitar e louvar o que de positivo existe nela” (Cardoso, 2003,
p. 25). Esse prefacio é de 2003, 16 anos depois da morte de Freyre, 70 anos depois da publicacao
de Casa grande & senzala e da difusao de uma ampla critica a repercussao da sua interpretacao
do Brasil, passando através dos anos de Gettlio Vargas, da ditadura civil-militar e do periodo
pos-ditadura. A questao, para Henrique Cardoso, era salvar a obra de Freyre e reafirmar seu
valor “perene”, além de todas as demolicGes que recebeu.

Pelo contrario, Eduardo Lourenco escreveu sobre Freyre nos anos em que, como lem-
bra numa entrevista de 1999 (publicada apenas em 2018 na revista lberografias), ele era um

“intelectual prestigiado”, “uma personalidade”, uma “autoridade” e é exatamente por isso que
a critica do professor assume uma forma tao radical e feroz. De fato, Lourenco afirma:

Aletria, Belo Horizonte, v. 35, n. 4, p. 32-46, 2025 36



O senhor era muito vaidoso. N3o era vaidoso: era uma montanha de vaidade. [...]
Averdade é o seguinte: talvez isso ndo se saiba, mas tenho de explicar que aquilo
é um artigo de raiva. Polémico, naturalmente. [..] O Gilberto Freyre era um inte-
lectual prestigiado. E por isso que Salazar citava-o no discurso para levar a cabo
aquela cruzada da guerra e do colonialismo em Africa. [..] Também foi convidado
aira Angola. Nio foi |4 passear para escrever um livro (Valle, 2018, p. 187-188).

De fato, conforme Lourenco escreveu, a critica a Freyre “ndo teria importancia alguma se a
nao-verdade fosse inocente, mas jamais o €” (Lourenco, 2018a, p. 354). A radicalidade, a iro-
nia e a ferocidade de sua critica sao especialmente notaveis pelo fato de serem tao preco-
ces em comparacao com a critica e a desconstrucao do trabalho interpretativo de Freyre no
Brasil. Seu texto A propésito de Freyre (Gilberto) data de 1961, escrito, como os dois aqui consi-
derados, apenas alguns anos apds a primeira e verdadeira critica do dispositivo ideolégico
do Lusotropicalismo, em 1955, a do angolano Mario Pinto de Andrade (sob pseudénimo de
Buanga Fele) na revista Presence Africaine.

Comecando o texto Racismo e colonizacdo | sobre a “nulidade cientifica e o maleficio
incomensuravel da sociologia gilbertiana”, Lourenco cita o precedente artigo de 1961 e afirma
que “Nem o renome, nem a propaganda, nem uma geral mistificacao cultural com centro
nesta obra nos obrigam a alterar uma sé virgula do que escrevemos” (Lourenco, 2018b, p. 355).
Reconfirmando a mesma posicao critica, o professor aponta para o aspecto subjacente as
interpretacoes freyrianas: a ideia da confortavel adaptacao dos portugueses a terra tropical
por serem eles mesmos racicamente compdsitos, “proximos de algum modo do africano”
numa pré-harmonia racial. Nao houve um problema racista no Brasil por ndo ter havido um
problema racial em Portugal. Denunciando esse notério discurso que chama de “horrivel con-
tra-senso”, Lourenco afirma que no Brasil existe uma “palavra-tabu” que “ilumina de uma luz
pouco apreciada o fenémeno da colonizacao portuguesa do Brasil” (Lourenco, 2018b, p. 357).
A palavra “racismo”. E alerta para a impossibilidade, para o pais, de “assumir com plena cons-
ciéncia o seu estatuto de origem histdrico-esclavagista” (Lourenco, 2018b, p. 356). Sao essas
constatacoes que levam a colocar a questao da falta de reflexao sobre o racismo em boa parte
da histéria do pensamento brasileiro até aquele momento. Nesse sentido, é emblematica
uma passagem do texto em que, para explicar o recalcamento histérico e a distor¢ao ideolé-
gica da leitura do antropélogo, ele se refere ironicamente ao “esquecimento”:

Mas o racismo de que falamos é um produto histérico “europeu” bem anterior aos
Descobrimentos ao qual os portugueses nao podiam escapar. Gilberto Freyre tem
razao ao dizer que estavamos habituados ao convivio do negro — mas esquece-se
[grifo nosso] de dizer “escravo’ (Lourengo, 2018b, p. 357).

A ironia dessa passagem deixa vislumbrar a tentativa da remocao do trauma da escravidao
visivel, adotando o plano da “psicanalise” histdrica do contexto brasileiro. Lourenco, como diria
Saramago referindo-se a Portugal, tem o mérito de abrir os olhos de toupeiras habituadas a escu-
ridao. De fato, sem rodeios e ambiguidades, ele define como racista a teoria da miscigenacao
freyriana, ou seja, baseada na exaltacao do “primado branco”: “Toda a apologia miscigenante de
Gilberto e seus adeptos banha nesta forma subtil —tao pouco afinal... —de exaltacao do primado
branco, querdizer, de racismo” (Lourenco, 2018e, p. 369). Além da critica a teoria da mesticagem,
nos dois textos mencionados Lourenco ataca o antropélogo, colocando a pergunta radical que

Aletria, Belo Horizonte, v. 35, n. 4, p. 32-46, 2025 37



remete para uma compreensao especifica do dispositivo racial europeu: “por que o negro?”. Por
que a nascente civilizacao brasileira implica o escravo negro? (Lourenco, 2018b, p. 357).

“Por que o negro?”: o impensado do racismo e a questao da cor

Num artigo de 1995, o soci6logo Antonio Sérgio Alfredo Guimaraes, quatro anos antes da
publicacdo do seu importante livro Racismo e antiracismo no Brasil, escreve:

Qualquer estudo sobre o racismo no Brasil deve comegar por notar que o racismo
no Brasil € um tabu [...]. Essa pretensiao a um anti-racismo institucional tem rai-
zes profundas tanto na nossa histéria, quanto na nossa literatura. [..] Em termos
literarios, desde os estudos pioneiros de Gilberto Freyre no inicio dos anos 30,
seguidos por Donald Pierson nos anos 40, até pelo menos os anos 70, a pesquisa
especializada de antropdlogos e sociélogos, de um modo geral, reafirmou (e tran-
quilizou) tanto aos brasileiros quanto ao resto do mundo o carater relativamente
harmonico de nosso padrio de relagdes raciais (Guimaraes, 1995, p. 26).

Roger Bastide — o primeiro a utilizar o termo “democracia racial”, comentando a obra de
Freyre—em 1955 se referia ao “preconceito de nao ter preconceitos” (Bastide; Fernandes, 1955)
dos brasileiros para mostrar o quao arraigada era a conviccao de um antirracismo intrinseco a
sociedade brasileira. De fato, embora os resultados do projeto UNESCO de 1951-1952 tenham
também mostrado que existia um certo preconceito racial, eraa classe e nao a “raca” a ser con-
siderada a origem do principio da organizacao das relacoes sociais. A pesquisa de Florestan
Fernandes sobre Sao Paulo, no fundo, confirmava essa perspetiva. De fato, gracas ao projeto
UNESCO, a sociedade brasileira aparecia mais desigual do que era retratada, mesmo e princi-
palmente no exterior, mas as analises ainda estavam longe de abordar o racismo como causa
estruturante dessa desigualdade. Num outro e posterior artigo, Preconceito de cor e racismo no
Brasil (2004), Guimaraes mostra que discutir preconceito, entre os anos cinquenta e sessenta,
nao significava tratar de racismo:

[..] a geracdo dos anos 1950 e os seus discipulos nos anos 1960 estudaram e dis-
cutiram o preconceito de cor e o preconceito racial, mas nao trataram de racismo.
Isso porque o racismo era entendido apenas como doutrina ou ideologia politica.
A expectativa geral era de que o preconceito existente seria superado paulatina-
mente pelos avancos e pelas transformacoes da sociedade de classes e pelo pro-
cesso de modernizacao (Guimaraes, 2004, p. 24).

A partir da década de 1970 a definicao do que seria o racismo comeca a mudar.
Guimaraes lembra que em 1971 foi publicado o primeiro texto de um cientista social, negro
e africano, a falar de racismo no Brasil: The Position of Blacks in Brazilian Society de Anani
Dzidziyeno. Este autor mostra que entre a esquerda brasileira existia uma critica do mito da
democracia racial e do preconceito racial, mas que, entre os marxistas brasileiros, ainda pre-
valecia a ideia de uma solucao a ser buscada unicamente na organizacao da classe trabalha-
dora. Além disso, é preciso lembrar que na década de 1970, em plena ditadura civil-militar,

Aletria, Belo Horizonte, v. 35, n. 4, p. 32-46, 2025 38



falar sobre racismo era um tabu devido ao fato de a democracia racial ter sido efetivamente
assumida como uma ideologia nacional (Corossacz, 2005, p. 79).

Nesse quadro, as reflexdes de Eduardo Lourenco nos textos de 1961-1963 adquirem um
valorainda mais consideravel. O racismo, apresentado como tabu, por um lado é enquadrado
como um fenémeno histérico com uma matriz europeia e nao especificamente portugués,
por outro lado é apresentado como intimamente ligado a questao da cor. Aspecto de grande
relevancia, levando em conta a longa invisibilizacdo da questdo do racismo, mesmo admi-
tindo a existéncia de um preconceito de cor. Indo além de todas as especificidades das ana-
lises socioldgicas que serao desenvolvidas no contexto brasileiro e que chegarao a colocar a
questao do “colorismo” e do efeito do racismo dentro de grupos racializados — uma das mais
recentes contribuicoes sobre o tema é de 2021, de Alessandra Devulsky —, Lourenco pensa
radicalmente o racismo no Brasil como inextricavelmente ligado a no¢ao moderna de raca,
ouseja, a ideia de uma diversidade entre os ser humanos, imutavel no tempo, de acordo com
Cuillaumin, Tabet e com outras pesquisadoras do tema (Corossacz, 2005, p. 75). Eo racismo se
configura como impensado na medida em que a resposta a pergunta: “por que o negro?”, na
histéria do Brasil, nao foi pensada levando em conta as implicacoes da existéncia desse dispo-
sitivo moderno e europeu do racismo que “remete logicamente ao aparecimento da ciéncia
da biologia e da filosofia politica liberal” (Guimaraes, 2004, p. 11).

Antes dos anos setenta e ja a partir dos estudos da UNESCO, o preconceito de cor era
reconhecido, mas tratado apenas como “sobrevivéncia deslocada e nao funcional”, um sin-
toma da incompletude da revolugao burguesa, persisténcia do passado e metamorfose da
figura do escravo (Guimaraes, 2004, p. 20). De fato, é sobretudo nos anos oitenta que come-
caram a ser desenvolvidos, com uma perspectiva diferente, estudos sobre a questdo da cor,
da definicao da cor e da classificacao racial no Brasil, embora se torne evidente a dificuldade
de definir a cor sem subordina-la a outros fatores (chegando a utilizar o termo de continuum
racial, proposto em 1989 por Patricia Birman).

Essa dificuldade permanece até hoje nos debates recentes sobre o acesso as cotas e
sobre aautodeclaracao racial: uma parte do movimento negro afirma a necessidade de distin-
guir o uso da categoria “pardo” do uso da categoria “negro”, justamente para garantir o acesso
ao sistema de cotas para aquelas pessoas que sao socialmente percebidas como negras e que,
por essa razao, sofrem mais com a discriminagao racial.? O racismo brasileiro foi baseado na
valorizacao de peles mais claras e outras carateristicas fenotipicas associadas aos europeus e
este aspecto criou tensoes e disputas no contexto das comunidades negras. De fato, no seu
livro, Devulsky reafirma o aspecto apenas aparentemente recente desse debate e a longa
construcao de uma “competicao entre negros claros e negros de pele escura™:

3 Veja-se adiscussao e a reflexdo relacionadas a postagem intitulada “o que é autodeclaracao racial e como fazé
-la?”, do dia 20 de maio de 2024, no perfil pessoal da filosofa afro-brasileira Carla Akotirene: @carlaakotirene. O
texto convida a refletir sobre o significado atribuido ao termo “pardo” pelo IBGE e sobre a diferenga que existe
entre pessoas pardas lidas ou racializadas como brancas e pessoas pardas lidas ou racializadas como negras.
Neste sentido, Akotirene aponta para as falhas da categorizagao racial e para o impacto dessas falhas no sistema
de agoes afirmativas representadas pelas cotas piblicas raciais. Por fim, salienta também que o termo “pardo”
carregou muitas contradicGes e, por essa razdo, muitas pessoas pardas preferem se autodeclarar como negras.
E, explicitando a complexidade e a sensibilidade do tema, afirma: “Essa discussdo socioldgica, histdrica e afetiva
ndo alcangou a discussao do IBGE, por uma razao muito simples: ela ndo é palpavel” (Akotirene, c2024).

Aletria, Belo Horizonte, v. 35, n. 4, p. 32-46, 2025 39



Uma espécie de competicao entre negros claros e negros de pele escura foi estimu-
lada pelos proprietarios de escravos e, posteriormente, mesmo ap0s a abolicao, com
a persisténcia de certas vantagens vivenciadas por negros oriundos da mesticagem,
ela perseverou. Adentrando no seio das familias, a introje¢do do colorismo no modo
como negros se relacionam trouxe efeitos deletérios no campo politico e afetivo
de sujeitos racializados. Repercutindo na estereotipizacao de negras e negros de
maneira distinta, a sexualidade e o trabalho se estabeleceram como espagos tinicos
existenciais que aprisionam os corpos negros em uma espécie de camisa de forca
identitaria da qual é dificil escapar. Esses arquétipos racializados surgiram, assim,
para identificar negras claras e escuras de acordo com o que tradicionalmente se
espera de sua existéncia, mesmo que pouco se identifiquem, ou que nio se identifi-
quem de modo algum com esses estereétipos (Devulsky, 2021, edicao kindle).

Lourenco, de forma semelhante, define a caracterizacao da cor como “estigma” con-
siderado “defeito” e sobretudo como “facto racial por exceléncia” (Lourenco, 2018b, p. 357),
dando a ela uma relevancia absoluta na definicao de racismo. Propondo uma andlise que
poderia estar mais préxima do movimento da Negritude francéfona na década de 1930, dis-
tingue os diferentes e possiveis tipos de discriminacao do dispositivo racial que acompanhou
a escravidao das pessoas negras. E neste sentido fornece alguns exemplos explicativos:

Nada mais elucidativo que a diferenga profunda entre a relagao branco-indio e branco-
negro. As razdes pelas quais o indio nao foi reduzido a condicio de escravo com a
mesma boa consciéncia com que o negro o foi sdo complexas. Mas a mais profunda
é ainda racial. O homem branco sente-se préximo do indio. Nao é por acaso que o
bom selvagem é o amerindio e ndo o negro. Rousseau e o abade Raynal s3o os herdei-
ros de toda uma literatura que a partir de Colombo atribui ao indio uma plenitude
humana que ela ndo concede ao negro. O mais prodigioso argumento em matéria
de argumento é o fornecido por Bartolomeu de Las Casas, «ap6stolo» de indios, mas
s6 tarde acordado para a inumanidade da condicdo escrava aplicada aos africanos.
O mesmo poderiamos dizer em relagdo a Antdnio Vieira. Tudo se passa como se o
negro fosse escravo por definigido e nenhum argumento biolégico, sociolégico, histé-
rico, religioso se pode aduzir sendo um sé: a cor (Lourengo, 2018b, p. 358).

A posicao de Lourenco é interessante justamente por ndo se apresentar como uma elaborada
analise sociolégica—e nao deve ser considerada neste sentido—, mas como robusta reflexao cri-
ticabaseada (também) nasincursoes literarias e no uso da literatura como arquivo fundamental
para umainterpretacao do pais. Nao é poracaso que Lourenco cita as posi¢oes de Antonio Vieira
em que, por multiplas razoes, existe um mecanismo de justificativa da escravizacao da popula-
cao negra (veja-se o Sermao Décimo Quarto, do Rosario), diferente do discurso e das retéricas
de defesa dos indigenas (veja-se o Sermao de Santo Antdnio aos peixes). Nem é um acaso que,
no ambito do discurso sobre a cor, escolhe A carta do achamento de Pero Vaz de Caminha para
mostrar que, com a chegada dos colonizadores portugueses, transfere-se para o Brasil um para-
digma racial que ja explica o status especifico que sera reservado ao escravo negro:

Quem n3o se lembra da famosa passagem d’A carta de Péro Vaz de Caminha rela-
tiva ao cabelo dos indios? O retrato do indio é tudo quanto ha de encomiastico. O

Aletria, Belo Horizonte, v. 35, n. 4, p. 32-46, 2025 40



portugués faz fraca figura ao lado dele se tomarmos a letra Caminha, e pouco cus-
tara, que as longas viagens nao eram passeios de repouso. A referéncia a cabelo
corredio tem na Carta uma funcao precisa — dizer que os indios ndo sdo negros. E esta
qualidade vai manifestamente em par com o entusiasmo e a fraternizagdo tao
tocantemente evocados na célebre Carta (Lourenco, 2018b, p. 358).

De fato, se a literatura indianista do século XIX foi baseada na centralidade da imagem do
indigena — embora estereotipada, fetichizada e instrumentalizada —, a figura do homem
ou da mulher negra na historia da literatura brasileira esteve por muito tempo ausente,
escondida, invisibilizada, bem como relegada a um mero corpo escravizado. Nesse sentido,
o indianismo romantico ndo encontraria as suas raizes apenas nas configuracdes marcadas
pelas exigéncias ideoldgicas pés-independéncia, mas também nessa visao idealizada permi-
tida pela (ndo) marcacao da cor (negra). Afirmacao perturbadora que certamente dialogaria
bastante com os estudos que focaram na configuracao geral do negro (Duarte 2004; Proenca
Filho, 2006) ou na “cor de auséncia” no contexto da literatura brasileira contemporanea
(Dalcastagne 2005, 2008, 2010). Estes estudos mostram a permanéncia da questao da cor
nas representacoes literarias ao longo dos anos e até o seculo XXI.

A personagem do romance brasileiro contemporidneo é branca. Os brancos
somam quase quatro quintos das personagens, com uma freqiiéncia mais de
dez vezes maior do que a categoria seguinte (negros). Em 56,6% dos romances,
n3o ha nenhuma personagem nio-branca importante. Em apenas 1,6%, ndo ha
nenhuma personagem branca. E dois livros, sozinhos, respondem por mais de
20% das personagens negras (Dalcastagneé, 2005, p. 44).

A énfase colocada na questao da cor, do preconceito contra o nao branco conectados
ao significado moderno do racismo, com base no sistema esclavagista no Brasil, tem também
0 mérito de permitir um vislumbre da questao do encobrimento do privilégio (branco) que se
tornara um foco central dos estudos sobre a “branquitude”, desenvolvidos no Brasil sobretudo
a partir dos anos oitenta. Cida Bento, um dos importantes nomes neste campo, no seu Gltimo
livro O pacto da branquitude, fala de “lembrancas encobridoras comuns” (Bento, 2022, p. 25) e
de um necessario trabalho de inversao de perspetivas sobre a heranca da escravidao no Brasil:
“Fala-se muito na heranca da escravidao e nos seus impactos negativos para as populacoes
negras, mas quase nunca se fala na heranca escravocrata e nos seus impactos positivos para as
pessoas brancas” (Bento, 2022, p. 23). A autora confirma o papel que a cor, através da coloniza-
¢ao, teve na constituicao de uma dualidade excludente como base da autoidentificacio branca:

Assim, foi no bojo do processo de colonizagio que se constituiu a branquitude. Os
europeus, brancos, foram criando uma identidade comum que usou os africanos,
negros, como principal contraste. A natureza desigual dessa relagdo permitiu que
os brancos estipulassem e disseminassem o significado de si préprio e do outro
através de projecoes, exclusdes, negacoes e atos de repressao (Bento, 2022, p. 29).

Eduardo Lourenco, além de escrever de maneira clara e enfatica: “O Brasil é filho da
escravidao’, inclui e nomeia o privilégio da cor em relacdo ao sistema da colonizacdo: “Esta
colonizacao, tal como se processou, sé foi possivel porque, em principio, um abismo separava o
homem portugués, o homem branco, do homem africano, o homem negro” (Lourenco, 2018b,

Aletria, Belo Horizonte, v. 35, n. 4, p. 32-46, 2025 41



p.356). Neste sentido, o filésofo convida a pensar com profundidade a abrangéncia da ideolo-
gia moderna da raca em conexao com a persisténcia de um preconceito de cor que alimentou
(e alimenta) o racismo no Brasil, ancorado nas dinamicas complexas criadas pela miscigena-
cao, pela pratica colonial do estupro das mulheres negras (Gonzalez, 1983; Nascimento, 2006;
Carneiro, 2011) e também pelas politicas racistas pds-abolicao, como a do branqueamento.

De fato, Lourenco conecta a critica do paradigma miscigenado de Freyre a ideia subja-
cente (branca) ao horizonte de compreensao (branco) que ele esconde:

Acima de tudo — e ca encontramos as famosas e arbitrarias teorias de Gilberto —
o Brasil é o paraiso da miscigenacdo. Subentende isto que a miscigenacio seja
um ideal negro, uma forma indiscutivel de «compreens3o» do negro enquanto
negro. E evidente que, como historicamente se processou, nio é a miscigenacio
um ideal negro, mas a prova suprema da alienagao histérica e humana de uma
raga, mesmo se admitirmos que malgrado essa origem negativa, a «astdcia da
razao» ou simplesmente o bom senso dos homens, resultou um «bem» —o que é
alias racismo mascarado pois significa que um mestico é pensado no horizonte
branco. Toda a apologia miscigenante de Gilberto e seus adeptos banha nesta
forma subtil — tao pouco afinal.. — de exaltacdo do primado branco, quer dizer,
de racismo (Lourenco, 2018e, p. 369).

As reflexdes de Lourenco dos anos sessenta encontram uma confirmacao no caminho
a seguir das organizacOes negras brasileiras. Para mostrar a permanéncia e continuidade de
um “paradigma racista da miscigenacao compulséria” no Brasil, Abdias Nascimento, no livro
O quilombismo, afirma que as praticas discriminatérias de controle da cor continuaram apoia-
das numa hierarquia fundamentada nas tonalidades da cor da pele, o que se define por pig-
mentocracia (Nascimento, 2019, p. 339), retomando o termo cunhado por Alejandro Lipschiitz,
em 1944, para dar conta de um sistema racial baseado no fenétipo, especialmente a cor da
pele, e estabelecido na América Latina durante a colonizacao (Lipschutz,1944). Citando Anani
Dzidzienyo, Nascimento afirma que a pigmentocracia no Brasil pode ser definida como um
dispositivo de dominagao, aparentemente menos rigido e separatista que porém, “atinge sem
tensao os mesmos resultados que as sociedades abertamente racistas” (Dzidzienyo, 1971, p.
14). Desse modo, o autor enfatiza sobretudo a extrema eficacidade desse sistema de opressao:
“Ou seja, quanto menos conflito racial, mais eficiente o racismo” (Nascimento, 2019, p. 340).

Ja nos anos sessenta, Eduardo Lourenco intuiu essa “eficacia” e a abrangéncia do tema
do racismo, colocando a centralidade da questao da cor, que alimentou as reflexdes do movi-
mento Negro, de intelectuais negros como Abdias Nascimentos, de feministas negras como
Lélia Gonzalez e Beatriz Nascimento. Essa questao foi também fundamental para a mudanca
do sistema de classificacao racial no Brasil a partir de 1991, para os debates contemporaneos
sobre as cotas e para a percepcao dos significados da autodeclaracao racial na sociedade
brasileira atual. Além disso, ao criticar Freyre ja na década de 1960, Lourenco vislumbrou a influéncia
problematica de andlises que, sob o pretexto de apresentar interpretagbes do processo de formagao
do Brasil, mais tarde se transformariam no que o soci6logo Jessé Souza chama de “culturalismo racista
das elites brasileiras” (Souza, 2015).

Aletria, Belo Horizonte, v. 35, n. 4, p. 32-46, 2025 42



Pensar o racismo como impensado

A categoria-imagem lourenciana de “impensado” poderia ser empregada para descrever o
pensamento critico sobre o racismo no Brasil. A emergéncia do conceito de impensado da-se
a partir da década de 1970, no quadro do pds-25 de Abril e da reflexao profunda de Eduardo
Lourenco sobre a figura e o mito de Salazar. O impensado se torna referéncia direta no texto
“O fascismo nunca existiu” (1976) e, mais tarde, em “Do Salazarismo como nosso impensado.
Divagacao anacrénica ou ainda nao” (1988), que vé até mesmo no titulo sua evocacao. Esse
conceito tem, como outros conceitos empregados por Lourenco, profundas raizes filoséficas
e psicanaliticas. O impensado exige, paradoxalmente, um pensamento profundo conjunto a
um exercicio de autognose e interpretacao capazes de dar visibilidade a um objeto ou pro-
blema, tornado invisivel, e ao mecanismo de negacgao interpretativa que o torna invisivel. O
impensado nao é, portanto, aquilo que se opde ao pensamento, mas aquilo que o permite e
alimenta na sua forma mais aguda e visceral. Logo, a forca dessa categoria, “decorre, por um
paradoxo sé verbal, da possibilidade de o critico intuir e, portanto, poder pensar o impen-
sado” (Vecchi; Calafate Ribeiro, 2023, p. 116). Nesse sentido, é possivel afirmar que Lourenco,
pensador branco e europeu—aspecto nao irrelevante ou secundario—, intuiu e desvelou, pre-
cocemente, um pensamento outro ou recalcado no contexto inapreensivel de um Brasil que,
porum lado, estava ancorado ao mito da integracao social e harmonia racial, por outro, estava
preso na armadilha da visao marxista sobre o preconceito racial.

Nesta direcdo, é bastante relevante o exercicio de desafio e de forca presente na forma
linguistica que Lourenco escolhe. Como apontam Vecchi e Calafate Ribeiro, a “enfase termino-
|6gica corresponde a uma acentuacao da forca assertiva do discurso” (Vecchi; Calafate Ribeiro,
2023, p. 119). De fato, tanto as palavras afiadas contra Freyre e a provocacio da linguagem
quanto as perguntas incomodas na construcao da argumentacao—“A questao, porém, continua
de pé: porqué o negro?” (Lourenco, 2018b, p. 357) — contribuiram para denunciar a operacao de
mistificacdo e de encobrimento do pensamento sobre o racismo. O exercicio nao é puramente
retdrico, mas responde a uma exigéncia critica. Em geral, a irreveréncia, a incisividade e a iro-
nia pontuam as reflexdes de Lourengo — lembro, por exemplo, a afirmacao significativa contida
em Carta para Camila acerca do conceito de “hiperidentidade” “Hiperidentidade, sob a minha
pluma, é puraironia, tao pura que, efectivamente, muitos leitores a tomaram a letra” (Lourenco,
2018, p. 317). O resultado é, ao mesmo tempo, vivaz, profundo e transformativo: a desmonta-
gem e critica do presente é motivada pelo objetivo de reorientar destinos e percursos coletivos.

Todavia, além da postura e da escrita de Lourenco, para ele, a experiéncia e a pre-
senca se tornaram fundamentais para o trabalho de interpretacao. Falando do Brasil, daquele
periodo vivido no Brasil, na “contemplacao das ruinas brasileiras do império portugués”
(Vecchi; Calafate Ribeiro, 2023, p. 32), Lourenco escreve, em um texto de 1961, que para conhe-
cer o Brasil é preciso ter estado 14, té-lo visto ao vivo. Ainda hoje, olhando para o caminho
do pensamento brasileiro e para as analises de Lourenco sobre o Brasil dos anos sessenta, é
imensa e surpreendente a profundidade do seu entendimento dessa realidade, em apenas
poucos meses deste Brasil “visto ao vivo”.

Por tal razao, as contribuicoes de Lourenco, que sintetizam o esforco de compreender
o Brasil, podem e devem ser melhor investigadas e colocadas em didlogo com outros pensa-
mentos radicais que assumem a permanéncia dos legados colonizadores no presente.

Aletria, Belo Horizonte, v. 35, n. 4, p. 32-46, 2025 43



Referéncias

AKOTIRENE, Carla. O que é autodeclaracao racial e como fazé-la? [s.l.] 20 maio 2024.
Instagram: @carlaakotirene. Disponivel em: https://www.instagram.com/p/Carps6_
LmoA/?igsh=M3g5b2EzNGRwenRI. Acesso em: 15 mar. 2025.

BASTIDE, Roger; FERNANDES, Florestan. Relagdes raciais entre negros e brancos em Sdo Paulo: ensaio
sociolégico sobre as origens, as manifestacoes e os efeitos do preconceito de cor no municipio de Sao
Paulo. Sao Paulo: Editéra Anhembi, 1955.

BENTO, Cida. O pacto da branquitude. Sao Paulo: Companhia das Letras, 2022.

BIRMAN, Patricia. Construgio da negritude: notas preliminares, em cativeiro e liberdade. Rio de
Janeiro: UER], 1989.

BOTO, Carlota; CRUZEIRO, Maria Manuela. O desafio de Eduardo Lourenco a cultura brasileira. Jornal
da USP, Sao Paulo, v. 3, 2021. Disponivel em: https://jornal.usp.br/artigos/o-desafio-de-eduardo-lou-
renco-a-cultura-brasileira/. Acesso em: 02 fev. 2024.

BUENO, Luis. Oropa, Franga, Bahia: regionalismo e provincianismo em Eduardo Lourenco. In:
SILVESTRE, Osvaldo Manuel (org.). Eduardo Lourengo: um tempo brasileiro breve, mas duradouro.
Guarda: Ancora Editora, 2024, p. 45-56.

CARDOSO, Fernando Henrique. Um livro perene. In: FREYRE, Gilberto. Casa grande & senzala: forma-
¢ao da familia brasileira sobre o regime da economia patriarcal. Sao Paulo: Global, 2003. p.19-28.

CARNEIRO, Sueli. Racismo, sexismo e desigualdade no Brasil. Sio Paulo: Selo Negro, 2011.

COROSSACZ, Valeria Ribeiro. Razzismo, meticciato, democrazia razziale: le politiche della razza in
Brasile. Soveria Mannelli: Rubettino, 2005.

DALCASTAGNE, Regina. A personagem do romance brasileiro contemporaneo: 1990-2004. Estudos de
literatura brasileira contemporinea, [s. 1.], n. 26, p.13-71, 2011. Disponivel em: https://periodicos.unb.br/
index.php/estudos/article/view/9077. Acesso em: 15 fev. 2025.

DALCASTAGNE, Regina. Entre siléncios e estereétipos: relacdes raciais na literatura brasileira con-
temporanea. Estudos de literatura brasileiva contempordnea, [s. |.], n. 31, p. 87-110, 2011. Disponivel em:
https://periodicos.unb.br/index.php/estudos/article/view/9434. Acesso em: 15 fev. 2025.

DALCASTAGNE, Regina. A cor de uma auséncia: representacdes do negro no romance brasileiro
contemporaneo. Afro-Hispanic Review, v. 29, n. 2, p. 97-108, 2010. Disponivel em: https://www.jstor.org/
stable/41349343. Acesso em: 10jan. 2025.

DEVULSKY, Alessandra. Colorismo. Sao Paulo: Editora Jandaira, 2021.
DUARTE, Eduardo de Assis. O negro na literatura brasileira. Navegagaes, v. 6, n. 2, p. 146-153, 2004.
DZIDZIYENO, Anani. The Position of Blacks in Brazilian Society. London: Minority Rights Group, 1971.

FILHO, Domicio Proenca. A trajetdria do negro na literatura brasileira. Estudos avangados, v.18, n. 50, p.161-
193,2004.

GONZALEZ, Lélia. Racismo e sexismo na cultura brasileira. Revista Ciéncias Sociais Hoje— ANPOCS,
Brasilia, v. 2, p. 223-245,1983.

Aletria, Belo Horizonte, v. 35, n. 4, p. 32-46, 2025 44


https://www.instagram.com/p/Carps6_Lm0A/?igsh=M3g5b2EzNGRwenRl
https://www.instagram.com/p/Carps6_Lm0A/?igsh=M3g5b2EzNGRwenRl
https://periodicos.unb.br/index.php/estudos/article/view/9077
https://periodicos.unb.br/index.php/estudos/article/view/9077

GUIMARAES, Antonio Sérgio Alfredo. Racismo e antirracismo no Brasil. Novos Estudos, n. 43, p. 26-44,
1995.

GUIMARAES, Antonio Sérgio Alfredo. Preconceito de cor e racismo no Brasil, Revista de Antropologia,
Sao Paulo, v. 47, n.1, p. 9-43, 2004.

LOURENCO, Eduardo. A miragem brasileira. Entrevistador: Rui Moreira Leite. Revista Mineira de Letras,
Belo Horizonte, n.171, p. 296, maio/ ago. 2009. Disponivel em: https://www.eduardolourenco.com/
biografia/1958-Brasil.nhtml. Acesso em: 26 jan. 2025.

LOURENCO, Eduardo. Carta para Camila. In: LOURENCO, Eduardo. Tempo brasileiro: fascinio e mira-
gem. Obras Completas IV. Coordenacio, introducao e noticias biobibliograficas de Maria de Lourdes
Soares. Lisboa: Fundacao Gulbenkian, 2018a. p. 313-317.

LOURENCO, Eduardo. A propésito de Freyre (Gilberto). In: LOURENCO, Eduardo. Tempo brasileiro: fas-
cinio e miragem. Obras Completas IV. Coordenacao, introducao e noticias biobibliograficas de Maria
de Lourdes Soares. Lisboa: Funda¢ao Gulbenkian, 2018b. p. 349-354.

LOURENCO, Eduardo. Racismo e colonizacio I. In: LOURENCO, Eduardo. Tempo brasileiro: fascinio e
miragem. Obras Completas IV. Coordenacio, introducao e noticias biobibliograficas de Maria de
Lourdes Soares. Lisboa: Fundacdo Gulbenkian, 2018c. p. 355-359.

LOURENCO, Eduardo. Racismo e colonizacio II. In: LOURENCO, Eduardo. Tempo brasileiro: fascinio
e miragem. Obras Completas IV. Coordenacio, introducdo e noticias biobibliograficas de Maria de
Lourdes Soares. Lisboa: Fundacdo Gulbenkian, 2018d. p. 359.

LOURENCO, Eduardo. O Brasil e a Africa ou a ilusdo materna dos portugueses. n: LOURENCO,
Eduardo. Tempo brasileiro: fascinio e miragem. Obras Completas IV. Coordenacao, introducio e noti-
cias biobibliograficas de Maria de Lourdes Soares. Lisboa: Fundacao Gulbenkian, 2018e. p. 366-369.

LOURENCO, Eduardo. Do colonialismo como nosso impensado. Lisboa: Gradiva, 2024.
LIMA, Joo Thiago. Falar sempre de outra coisa. Ensaios sobre Eduardo Lourenco. Guarda: Ancora, 2013.

LIPSCHUTZ, Alejandro. El indoamericanismo y el problema racial en las Américas. Santiago: Nascimento,
1944.

NASCIMENTO, Beatriz. Por uma histéria do homem negro. In: RATTS, Alex. Eu sou atldntica: sobre a
trajetéria de vida de Beatriz Nascimento. S3o Paulo: Instituto Kuanza, 2006. p. 93-97.

NASCIMENTO, Abdias. O quilombismo: documentos de uma militdncia pan-africanista. Sao Paulo:
Perspectiva, 2019.

RIBEIRO, Margarida Calafate; VECCHI, Roberto. Eduardo Lourengo: uma geopolitica do pensamento.
Porto: Edi¢des Afrontamento, 2023.

SOUZA, Jessé. A tolice da inteligéncia brasileira: ou como o pais se deixa manipular pela elite. Sao Paulo:
Leya, 2015.

RUSSO, Vincenzo. Eduardo Lourenco e le mitologie culturali luso-brasiliane in contrappunto. Rivista
di Studi Portoghesi e Brasiliani, v. XXV, p. 9-23, 2023. DOI: https://dx.doi.org/10.19272/202302701001.
Acesso em: 15 fev. 2025.

VALLE, Camila do. Duas entrevistas inéditas de Eduardo Lourenco. Iberografias, n. 14, p. 183-188, 2018.

Aletria, Belo Horizonte, v. 35, n. 4, p. 32-46, 2025 45


https://dx.doi.org/10.19272/202302701001

VALLE, Camila do. Diante da morte de um corpo—uma tentativa de obitudrio. Disponivel em: http://nova-
cartografiasocial.com.br/diante-da-morte-de-um-corpo-uma-tentativa-de-obituario/. Acesso em:
5 fev. 2023.

VECCHI, Roberto. Eduardo Lourenco, o Brasil e a construcdo do tempo portugués. In: SILVESTRE,
Osvaldo Manuel (org.). Eduardo Lourengo: um tempo brasileiro breve, mas duradouro. Guarda: Ancora
Editora, 2024. p. 25-32.

VECCHI, Roberto. Eduardo Lourenco, a casa perdida e o Brasil: uma outra semantica do tempo histé-
rico. Iberografias, v.19, p. 245-252, 2023.

VIEIRA, Padre Antonio. Sermaes. Rio de Janeiro: Fundacao Darcy Ribeiro, 2013.

Aletria, Belo Horizonte, v. 35, n. 4, p. 32-46, 2025 46


http://novacartografiasocial.com.br/diante-da-morte-de-um-corpo-uma-tentativa-de-obituario/
http://novacartografiasocial.com.br/diante-da-morte-de-um-corpo-uma-tentativa-de-obituario/

