v.35, n. 3, p. 816, 2025 ﬁ A
ISSN:23‘I7—2096<DOI:‘I0.35699/23‘17—2096.2025.61094 L E T R I

revista de estudos de literatura

Comédia: modos de ser e de estar

O atual nimero da Aletria: revista de estudos de literatura, periddico ligado ao Programa de
Pés-Graduacao em Letras: Estudos Literarios (PésLit) da UFMG, dedica seu “dossié€” a comé-
dia, género literario e teatral que, a despeito de sua forca e de suas particularidades estéticas
e éticas, tem sido muito pouco abordado nas publicacoes académicas e, em particular, nos
“dossiés” de periddicos especializados do pais.

Diferentemente de outros géneros dramaticos, falar sobre a comédia parece quase
sempre exigir algum tipo de justificativa. Seja na forma da farsa, da comédia pastelao, do bes-
teirol, da comédia romantica, da revista ou das sitcoms televisivas, a popularidade do género
parece inversamente proporcional ao seu prestigio na pesquisa académica ou junto a intelec-
tualidade. Mesmo fora dessas esferas, é possivel dizer que ha mesmo um senso comum de que
seu ambito seria apenas o do entretenimento passageiro—aquele cujo alcance seria tao redu-
zido que nao mereceria sequer uma conversa alongada a seu respeito na saida do teatro, muito
menos uma atencao que dure mais que um gesto de deslizamento do dedo na tela do celular.

Parece também estar ligada a essa dimensao, aparentemente despreocupada do
género, uma desconfianca histérica. O poder estabelecido com frequéncia mirou artistas
comicos e diferentes formas de comicidade temendo o que neles tomavam como irresponsa-
vel, potencialmente corrosivo e mesmo anarquico. Para ficar em um verbo que exala comici-
dade, podemos dizer que exemplos disso “abundam”: no inicio da Era Comum, na medida em
que algreja Catélica se estabeleceu comoinstituicao referencial na Europa, a arte centenariae
popular dos mimos foi frontalmente censurada, pois as pequenas cenas comicas de feira que
ridicularizavam os cristaos da época e os seus diferentes simbolos logo se mostraram poten-
cialmente perigosas. Na alta Idade Média, padres eram advertidos sobre a anarquia causada
por moralidades cujos diabinhos e diabruras fascinavam fiéis no espaco das igrejas. Centenas
de anos depois, na respeitosa corte francesa do século XVII, mesmo um subgénero que ja dia-
logava com a igualmente respeitosa tradicao da verossimilhanca aristotélica, a alta comédia
de Moliére nao deixou de ser vista com desconfianca pelas instituicoes da época; o comedié-

This work is licensed under the Creative Commons Attribution 4.0 International License. To view a copy of this license,
visit http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/ or send a letter to Creative Commons, PO Box 1866, Mountain View, CA 94042, USA.



grafo gozava da simpatia do rei, mas nobres, clérigos e juristas temiam a mordacidade critica
de suas pecas e amilde censuravam seus textos. Luiz Felipe Baéta Neves (1974) chegaria a
cunharde “ideologia da seriedade” essa atitude frontalmente negativa face a comicidade—de
algum modo estruturante do pensamento Ocidental.

Curiosamente, nesta primeira metade do século XXI, é possivel dizer que emergiram
nuances inesperadas dentro desta tendéncia. Agora a desconfianca em relacdo ao género se
encontra mesmo entre dramaturgos e artistas fora do aparato institucional, que veem nele
uma espécie de terreno movedico em que se podem relativizar e mesmo ridicularizar pautas
de grupos historicamente oprimidos. Como se sabe, umavertente importante dacomédia—em
especial aquela derivada comédia nova romana, da farsa atelana e das mascaras da commedia
dell'arte—se baseia na producao de tipos e mascaras comicas, cujas caracteristicas estereotipa-
das, fixas e ridicularizantes nao pouparam velhos sovinas, soldados fanfarroes, clérigos safa-
dos, mas também mulheres, pobres, homossexuais e escravizados. A prépria tradicao do black
face no teatro e na TV, cujo principio se baseava na estereotipacao do fenétipo da pessoa negra
e naridicularizacdo de aspectos oriundos de culturas afrodescendentes, predominou nos tea-
tros e nos meios de comunicacao dos Estados Unidos e do Brasil durante décadas.

A esse recurso da tipificacdo, frequente no desenho de personagens comicas, se soma
a proépria desconfianca em relacao a um dos afetos recorrentes na catarse comica. Henri
Bergson, em seu famoso ensaio sobre o riso e o cOmico cotidiano, apresenta a classica for-
mulacdo de que a catarse na comédia dependeria de certa anestesia momentanea do cora-
cao, ou seja, o riso sé nasce quando ha distancia em relacdo ao objeto de que se ri (Bergson,
2018). Ora, para muitos estaria nessa perspectiva nao empatica ou nao solidaria com o alvo
do ridiculo uma das matrizes da crueldade e do sadismo cOmicos —tao frequentes em pecas,
esquetes e piadas que humilham e diminuem grupos que, fora da representacao, ja sao cons-
tantemente oprimidos. Nao a toa, com uma rapida passada de olhos pela producao drama-
targica brasileira contemporanea pode chegar a uma invariavel constatacao: seja por medo,
receio ou desdém pela forma, a comédia ndo esta entre os géneros mais visitados.

No entanto, parece-nos fundamental revisitar a comédia a contrapelo de tais enqua-
dramentos restritivos e algo amedrontados. Em primeiro lugar, porque boa parte deles é
tributario de uma leitura muito parcial da Poética aristotélica, texto fundamental para o
pensamento sobre o drama no Ocidente, que com frequéncia relegou a comédia a um lugar
secundario dentro da poética dos géneros. Do fil6sofo grego nos chegaram poucas palavras
sobre ela, mas suas poucas consideracoes a respeito alimentaram uma série de reducoes: por
tratar de sujeitos inferiores (seja pelo carater, seja pelo tipo de agao na qual se envolvem) a
comédia estaria ligada ao moralmente baixo, ou seja, a tudo aquilo que na vida social seria
passivel de reprovacao ou que, no minimo, nao mereceria lugar no pedestal dos grandes valo-
res. Some-se a isso 0 modo como desde Aristéfanes, a comédia lida de modo rebelde com os
pressupostos da verossimilhanca classica, afrouxando os principios de unidade, coeréncia e
causalidade que depois os neoclassicos tomaram como leis universais para a boa obra drama-
tica. Hoje, problematizada a suposta superioridade ou universalidade desse modo de repre-
sentacao, é possivel revisitar os diferentes géneros comicos reconhecendo que o que neles
escapa ao aristotelismo é também muito poderoso, na medida em que estabelece outros
modos de ver o mundo e as relacoes.

Da mesma maneira, nao seria equivocado apontar que certo preconceito de classe
nunca esteve de fora dos julgamentos sobre a comédia — género que nas suas mais variadas

Aletria, Belo Horizonte, v. 35, n. 3, p. 8-16, 2025 9



formas sempre frutificou vigoroso entre as classes populares. Aquilo que na comédia é da
ordem do “baixo”—com frequéncia lido a partir de uma perspectiva moral e, portanto, valora-
tiva—, pode agora ser repensado segundo o que Cleise Mendes (2022) concebeu como dimen-
sao topogrifica do género. A pesquisadora aponta como nas diferentes formas de comicidade
opera um movimento de deflacdo, uma forca capaz de puxar os elementos composicionais
(tema, enredo, personagens...) para baixo. Invertem-se hierarquias e prioridades: prefere-se
o cotidiano ao que é sublime ou exaltado, aquilo que é de ordem material ao transcendental,
as platitudes reveladoras as supostas profundidades metafisicas. Dai a afinidade do comico
com ojogo de mascaras, a materialidade do corpo, o sexo, o alimento, as fantasias excremen-
ticias... Ou seja, uma certa verdade da forma estaria nesse tipo de redimensionamento de
perspectiva, que também ilumina aspectos inescapavelmente fundamentais da existéncia.

Ou seja, na comédia, o heroismo, a virtude e o intelecto exacerbados cedem lugar a
humanidade comum, esfera em que se partilham necessidades e fraquezas. Ora, no Ocidente,
justamente essa nossa condicao animal com frequéncia foi tomada como limitante, inferior
ou secundaria. No entanto, para a perspectiva cOmica, essa portentosa significincia que
funda a ideia mesma de uma superioridade racional do homem revela sua dimensao de pan-
tomima, de teatro quase ridiculo. As pecas de Samuel Beckett sao exemplares nesse sentido.

Em segundo lugar, muitos desses enquadramentos restritivos ao género também
parecem fechar os olhos para a centralidade que a comédia e as diferentes formas de comici-
dade tiveram na histéria do teatro brasileiro. O critico e historiador Sabato Magaldi, sempre
afeito ao estabelecimento de marcos e linhagens, nao hesita em reconhecer em seu classico
Panorama do teatro brasileiro (1997) que a comédia de costumes seria o género responsavel pelas
obras felizes que realmente contam na literatura dramatica brasileira. Para ele, Ojuiz de paz na
roga (1838), de Martins Pena, marca o inicio de uma trajetéria do que haveria de mais autén-
tico em nosso teatro. Nascida sob o signo do entremez e da farsa, ela povoaria o palco nao s6
de uma linguagem mais préxima do cotidiano, mas também de uma série de tipos sociais
identificaveis na vida publica brasileira. A opiniao de que a comédia de costumes é o género
que consolida a tradicao teatral brasileira—“nossa Gnica tradicao teatral: a da comédia de cos-
tumes” —é também compartilhada por Décio de Almeida Prado (1999, p.117). E, nas palavras
de um critico decisivo do século XIX, Silvio Romero, estaria nesse género a verdadeira recons-
trucao de uma fisionomia moral dos primeiros cinquenta anos do século XIX, expondo nos
palcos a politica do favor como mola social, a dimensao de contravencado do trafego negreiro,
a exploracao estrangeira, a corrupcao generalizada e, como aponta Vilma Aréas, o préprio
processo de assimilacao problematica da cultura europeia no Brasil e a permanente sensacao
de desajuste cultural —tema este de algum modo presente nas acidas parddias de 6pera que
escreve o comedidgrafo, como na peca O diletante (1844) (Aréas in Faria, 2012).

O desenvolvimento orgdnico do género, que parecia absorver na formaalgo dadimen-
sao movedica de nossa sociedade, continuaria vivo mais tarde com Franca Jdnior e Artur
Azevedo, autores em didlogo direto com outras formas cémicas populares, como as revistas,
burletas e vaudevilles. Flora Sussekind, em seu famoso As revistas de ano e a invengdo do Rio de
Janeiro, mostra como a revista de ano, bebendo da opereta francesa e do desenvolvimento da
comédia de costumes, gozou de éxito estrondoso nos palcos cariocas do final do século XIX
e do inicio do XX. Contribuiram para que o publico carioca construisse uma imagem de siem
um periodo de mudancas contundentes no espaco publico e nas formas de sociabilidade. Foi
com a revista — com sua linguagem a um sé tempo elogiosa e debochada — que o especta-

Aletria, Belo Horizonte, v. 35, n. 3, p. 8-16, 2025 10



dor tinha entao condic¢bes de se ver dentro das contradicoes daquele espaco que emergia ora
como corte do passado, ora como moderna capital federal —, encenando uma ambivaléncia
daquela cidade calcada nas formas do passado que nao passa e nos influxos de uma “cosmo-
politizacao” violenta (Stissekind, 1986).

N3o a toa, uma das primeiras companhias de teatro negro do Brasil foi justamente a
Companhia de Teatro Negro de Revista, capitaneada pelo baiano De Chocolat, fundada em
1926 e formada por atores e atrizes negros. Era em meio a esse género largamente atraves-
sado pelos recursos da comédia popular farsesca que se instalaria uma disputa pela producao
de outras formas de representacao, para além daquelas feitas de apagamento e tipificacao
violenta do negro. Vé-se ai a relevancia do género para o periodo, sua penetrabilidade em
meio as classes populares e seu poder de condensar — sempre em chave contraditéria — a
dimensao de fratura da sociedade brasileira.

Mesmo entre os modernistas paulistas também nao faltou quem buscasse justa-
mente na tradicdo cOmica as alternativas para o impasse de representacao literaria nacional,
sempre as voltas com o fantasma das formas importadas em dissondncia com a experiéncia
local. Mario de Andrade encontraria entao na mitificacao da figura comica do palhaco Piolin
algo de uma plenitude inocente, ndo tocada pela vulgaridade burguesa e, por isso, aberta a
espontaneidade criadora. Na mesma esteira, o critico Anténio de Alcantara Machado veria
na arte do palhaco e nas dramaturgias da farsa e da comédia de costumes a incompletude
da forma e a falta de compromisso com a verossimilhanca classica. Para ele, estes seriam ele-
mentos basilares de um programa denominado “teatro da bagunca”’, que explicaria a forca
de uma tradicao local ndo como um estagio anterior de formas mais modernas e avancadas,
mas como uma “salvacao pelo comico popular”, dando-nos acesso a uma representacao mais
profunda da realidade brasileira.

Na outra ponta desse movimento, agora ja distantes da agenda nacional que motivou
boa parte dessa producao critica, com um salto temporal de quase um século e com os olhos
postos inclusive na producao nao teatral, ainda é possivel perceber a centralidade dos dife-
rentes géneros cOmicos e das diferentes formas de comicidade na cultura de massa brasileira
contemporanea. Géneros difusos e volateis ocupam inclusive o espaco da internet e das redes
sociais, de modo que talvez possamos dizer que muito do imaginario que se produz sobre o
ser brasileiro hoje — nacional e internacionalmente — passa pelos modos como nos relacio-
namos com as diferentes formas de comicidade. Afinal, como pensar as redes sociais mun-
diais sem as ironias, parddias e desbundes dos “memes” brasileiros, que inauguram inclusive
padroes formais que logo se deslocam do contexto local e se adequam a outros mundo afora?
Nessa disposicao recorrente para o0 jogo, a quebra de uma pretensa elevacao dos assuntos e a
inversao de hierarquias se forja muito do que poderiamos mapear, inclusive, nos modos de se
pensar e fazer politica no Brasil.

E é justamente neste ponto que impera uma questao intrigante. Se, de um lado, a
comédia foi um género largamente frutifero no teatro brasileiro, em particular no século XIX,
e, por outro, existe uma “indole” nacional voltada a comicidade, como na producao teatral
mais recente o género esteja colocado a margem? Se, como dito, as investigacoes das varia-
coes do género sao restritas em certo meio intelectual — e que se tornam ainda mais raras a
medida que se rebaixa o riso—, isso talvez também seja sintoma da escassez no plano artistico.
A ambivaléncia de que foi falada, prépria do género, registra outro fato nao menos impor-
tante, mas que se alinha a reflexao que almejamos colocar: de dificil apreensao, escorregadia

Aletria, Belo Horizonte, v. 35, n. 3, p. 8-16, 2025 11



por si s6, oscilante, a comédia trapaceia nas tentativas de fixidez e de leituras. Ou seja, é um
género que exige atencao, porque “puxa o tapete” nao sé do objeto tomado como objeto de
riso, mas também do espectador ou daquele que |é. E, em tempos tao suscetiveis e sensiveis,
tao esmagadoramente inflexiveis, a comédia, subversiva que €, causa confusdes. Em tempos
de pulverizacoes e crise do ato de narrar, a comédia, exigente com o seu espectador e leitor,
tem encontrado certa resisténcia. Sintoma disso é a quase auséncia, neste “dossié”, de um
texto que trate de comédias no teatro contemporaneo—muito embora, destacamos, seus ele-
mentos estejam sendo apropriados largamente, como se vera, em dramaturgias ditas hibridas.

A essa altura, chegamos a uma constatacao ébvia, mas importante: a despeito da
marginalizacao sofrida pelos géneros comicos (nao custa lembrar que, mesmo com sua popu-
laridade, no século XIX a comédia ndo era considerada género respeitado e seu lugar na pro-
gramacao era de ato complementar nas noites teatrais cujo centro era o drama romantico); e
a despeito da marginalizacao pela qual os estudos sobre a comédia e sobre o comico passa-
ram (também nao custa lembrar que sao poucos os esforcos de histérias e teorias elaborados
a partir da perspectiva da comédia), é por meio dessa tradicdo comica que, no Brasil, realizamos
muito de nossas principais trocas simbalicas.

Estas consideracdes de algum modo buscam justificar a necessidade de tomarmos
a comédia “a sério”. Na histéria do pensamento ocidental, ha exce¢oes pontuais de estudos
que tomaram o riso e a comicidade como tépico importante. Pensadores que trataram com
seriedade do tema quase sempre parecem recomecar a reflexao ignorando o que disseram
seus predecessores, trazendo definicoes que muitas vezes ja constavam nos textos de outros
tedricos (Alberti, 1999, p. 8). Tal cenario de fragmentacao comeca a mudar a partir de meados
do século XIX, abrindo espaco para a emergéncia de estudos que tentaram compreender a
comicidade, o riso ou o humor sob diferentes aspectos —ora focando as intencoes e o contexto
do enunciador, ora o objeto de que se ri, ora os préprios efeitos gerados. Aquela que seria a
expressao dramatica da comicidade, acomédia, também sé recentemente ganhou importan-
cia nos estudos dramaticos e literarios brasileiros.’

O que esse adensamento do debate permite perceber é que, a despeito de muitas teo-
rias que tentaram compreender a comédia a partir de modos e efeitos fixos, as formas do
género sao dindmicas e os sentidos adquiridos pelos procedimentos que utiliza sao elabo-
rados historicamente e socialmente. Se nao ha estratégias que definam a comédia em uma
possivel “esséncia”, também os efeitos a que ela aspira nao se reduzem ao riso, por exemplo.
Sobretudo a partir do século XVIII, o que ficou evidente é que o género operou muito além
das fronteiras classicas, assumindo formas deslizantes que, por vezes, desorientam a pré-
pria ideia do que seja comico. Convencoes classicas do género passam por reformulagoes e
sdo reapropriadas ao gosto dos autores. Nao é a toa que um dramaturgo que esteve a frente

' Daiaimportancia de estudos como os de Vilma Aréas, que faz uma importante introdugdo ao género em seu
Iniciagdo a comédia (1990); de Cleise Furtado Mendes, que promoveu verdadeira inovagao no campo ao repen-
sar toda a tradicdo de estudos sobre a catarse e investigar as especificidades de uma catarse cOmica em seu A
gargalhada de Ulisses: a catarse na comédia (2022); ou de Beti Rabetti, que retomou parte importante da “drama-
turgia menor” cdmica e realizou estudos importantes sobre comedidgrafos brasileiros em seu Teatro e comicida-
des: estudos sobre Ariano Sudssuna e outros ensaios (2005) e no seu Teatro e comicidades 2: modos de producdo do tea-
tro ligeiro carioca (2007). A lista poderia se estender para outros estudos importantes igualmente importantes,
ainda que ndo sejam muitas a histérias do teatro brasileiro ou os estudos ensaisticos que coloquem a comédia
em primeiro plano.

Aletria, Belo Horizonte, v. 35, n. 3, p. 8-16, 2025 12



do processo vigoroso de renovacgao das formas dramaticas no final do século XIX, Tchékhov,
tenha travado discussoes acalentadas justamente sobre isso. Konstantin Stanislavski, diretor
de suas pecas, via O jardim das cerejeiras como uma dolorosa tragédia, enquanto o dramaturgo
insista em chama-la “comédia”.

Do ponto de vista da personagem, por exemplo, com frequéncia se acreditou que a
tipificacao seria exclusiva da comédia e que tal recurso seria, numa escala de valores, infe-
rior ao desenho da personagem moderna, dotada de uma psicologia ou de “camadas”. No
entanto, ainda que a presenca de tipos faca parte de uma espécie de meméria do género, isso
nao lhe é exclusivo, pois géneros como melodrama e mesmo a tragédia—com sua miriade de
personagens secundarios — vao recorrer a diferentes estratégias de tipificacao. Ocorre que a
comédia muitas vezes parece ndo temer assumir que toda personagem guarda algum grau
de convencao, de predictabilidade, de mecanismo. Matthew Bevis diria inclusive que parte do
flerte da comédia com os tipos tem a ver com a ideia de que se pode revelar a verdade sobre
as pessoas e sobre relacdes sociais esticando-as, ampliando-as, exagerando-as — dai o papel
iluminador da caricatura, que assume a arte como algo mais verdadeiro que a prépria reali-
dade (Bevis, 2013, p. 56). Bergson veria ai o ponto de partida para a afirmacdo de que uma das
funcoes do riso seria “corrigir” essa dimensao inconsciente, exagerada e mecanica da perso-
nagem. No entanto, ao afirma-lo, o filésofo deixa de lado uma galeria de personagens que, na
tradicdo, sdo interrogativas ou semi-conhecedoras de si, que nao coincidem consigo préprias,
mas que vao muitas vezes fingir deliciosamente ser qualquer coisa, inclusive elas préprias.

Do mesmo modo, se enredos cOmicos com frequéncia foram subvalorizados como
simplificados, carentes de dimensao metafisica ou muito dependentes da exuberancia cor-
porea da cena, hoje ja é possivel perceber o quanto esses julgamentos derivavam de hiper-
valorizacao dos modos de representacao tragicos, opostos e contrastivamente vistos como
superiores. Na tragédia, o destino opera para estabelecer um fim doloroso quando crencas
sao desmanchadas. Na comédia, por outro lado, as forcas do destino parecem dar lugar ao
acaso, o que implica também reconhecer que o risco é antes de tudo celebrado, pois dele
advém alguma forma de descoberta. Ele se torna inclusive uma fonte de prazer: celebra-
cao da perspicacia, da possibilidade de corrigir o préprio erro e seguir adiante. E como se na
comédia as confusoes, as trocas de identidade, as trapacas e quiprocds amitde nos colocas-
sem em contato com uma forma menos estreita de racionalidade, que zomba das mentes
“preparadas”, da légica estrita e dos planos bem elaborados. Mais uma vez, a filosofia ber-
gsoniana, que vé no quiprocé o resultado da agdo mecénica da personagem que insiste em
nao se adequar a plasticidade da vida, nao da conta daquilo que nos enredos cémicos tem
a ver menos com um desejo de correcao e mais com um gosto pelo erro, pela sorte e pelo
acidente. Nisso tudo, para ficar mais uma vez com Matthew Bevis, haveria uma celebracao
contraintuitiva de nossas falsas crencas.

Por fim, a ideia mesma de que os procedimentos comicos estariam a favor exclusi-
vamente do riso pode agora ser ao menos relativizada. Cleise Mendes destaca que a comé-
dia lida com uma miriade de afetos muito mais ampla do que o riso distanciado, de que fala
Henri Bergson. Segundo ela, a catarse conjuga necessariamente a experiéncia emocional e
a aprendizagem logico-racional; e na comédia, especificamente, ela pode mobilizar nao sé
o0 riso, mas também a simpatia pelas personagens facilitadoras; a antipatia pelas persona-
gens obstrutoras; o jubilo diante da personagem que, com sua astdcia, realiza fantasias que

Aletria, Belo Horizonte, v. 35, n. 3, p. 8-16, 2025 13



desbastam cenarios angustiantes; o prazer solidario com a personagem que, diante de nos,
tiraa mascara e inicia uma comica solidariedade de fraquezas...

Com toda essa ampla discussao, ja é possivel perceber que o receio diante da comédia
parte no minimo de uma visao muito parcial do género. Se ela ameaca, pode igualmente for-
jar comunidades; se reforca esteredtipos, pode igualmente desorientar enquadramentos; se
rido tolo, pode também transforma-lo em pivé do enfrentamento de hierarquias; se ridicula-
riza de maneira dolorosa, pode do mesmo modo lidar ludicamente com a dor... Essa ambiva-
|éncia algo perene, tal como exposto, é o que talvez torna a comédia tao desafiadora quanto
fascinante, tao censurada quanto insistentemente presente. E é em cada momento histérico
e em cada cultura que os pactos do que é comico na comédia sao refeitos: convencoes sao rea-
firmadas, ressignificadas ou mesmo banidas, desenhando a comédia como essa forma dina-
mica. Em algumas épocas ela parece acanhada, temida, subestimada; no entanto, como lhe é
préprio, sempre da rasteira em ultimados e reafirma a contrapelo aquilo que carrega desde os
cortejos falicos na Grécia antiga: uma permanente pulsao de afirmacdo da vida.

Alguns desses assuntos sao debatidos, abrindo o presente “dossi€”, com a entrevista
concedida por Cleise Furtado Mendes aos organizadores: além de abordar alguns dos pontos
cruciais de sua trajetéria como pesquisadora e autora de comédias, a entrevista, concedida
por e-mail, versou sobre o interesse de Cleise por comédias, os aspectos do género na con-
temporaneidade e sobre seu livro, ja mencionado, A gargalhada de Ulisses, bibliografia funda-
mental dos estudos do género no Brasil.

Além da entrevista, contamos com uma gama bastante ampla e variada de textos
sobre a comédia e 0 cOmico, seus tipos, caracteristicas, desafios editoriais e a chegada no con-
temporaneo. Assim, ao longo dos dez artigos que compdem este “dossié”, podemos estabe-
lecer um percurso que parte da presenca da comédia e do cémico na Antiguidade Classica,
a comecar por Homero, até os recursos presentes na contemporaneidade, passando pelos
séculos XVI, XVIII e XIX. Optamos, por isso, por uma organizacao histérica do género, o que
—almejamos — possa demonstrar a trajetéria e a propria amplitude da comédia ao longo da
histéria do teatro ocidental.

Sdo trés os textos que se debrucam sobre a literatura classica e como a comédia, o
cOmico e suas variantes estao presentes em diferentes tipologias textuais. Tadeu Bruno da
Costa Andrade, no artigo “Homero, o comico: o estilo poético do Margites”, se propde a uma
analise do poema humoristico Margites, obra parcialmente perdida e atribuida a Homero,
tomada como referéncia por Aristételes como precursora da comédia. Assim, o autor se
debruca sobre as referéncias a obra na Poética, de Aristételes, além de relaciona-la as pers-
pectivas de enredo e carater aristotélicas, para enfim se dedicar ao exame da elocucao, com
foco no emprego humoristico da formularidade da épica. Na sequéncia, ainda versando
sobre a Antiguidade Classica e igualmente sobre Homero, o artigo de Tereza Virginia Ribeiro
Barbosa, “Tersites, o mero mortal sem nog¢ao”, propoe um estudo da personagem Tersites, na
lliada, como figura comica universal, um protétipo, tido por muitos estudiosos como umduplo
comico de Aquiles. Assim, Barbosa propde uma tradugao metaplasmatica, que privilegia o
|éxico dialetal presente nos poemas, a fim de retratar a personalidade comica da persona-
gem. Por fim, em “O riso musical de Aristéfanes: a cancao de Agatao e a critica a nova musica
em Tesmoforiantes”, Luciano Heidrich Bisol e Vanessa Almeida encaram a musicalidade como

Aletria, Belo Horizonte, v. 35, n. 3, p. 8-16, 2025 14



um elemento do comico e, para exemplificar tal hipdtese, os autores se detém sobre uma das
cancoes de Tesmoforiantes, de Aristdfanes.

Com um pulo temporal, agora chegamos a um dos periodos mais cruciais para a fixa-
cao de certo modelo de comédia enquanto género teatral e literario, mas nao menos ambi-
valente: o Renascimento e o teatro elisabetano. Em “Essa matéria serissima de que é feita
a comédia shakespeariana”, Fernanda Teixeira de Medeiros analisa, em trés comédias de
William Shakespeare — Sonho de uma noite de verdo, Noite de reis e As alegres comadres de Windsor
—, eixos tematicos da construcao das pecas que representem questoes estruturais do corpo
social, salientando com isso o quanto a matéria das comédias shakespearianas, menos pres-
tigiadas que as tragédias, é elemento ndo menos sério.

Ja no século XVIII e na Peninsula Ibérica, onde a tradicao da comédia é bastante rele-
vante, Luiz Carlos de Barros e Alfredo Cordiviola oferecem, com “Edicao anotada do entremez
El encanto y desencanto en la zanfoiia y la diferencia y burla de las lenguas, peca portuguesa inédita
do século XVIII, uma edicao anotada do entremez — género comico breve presente em certo
formato de apresentacoes teatrais — com um breve estudo introdutério. Dando continuidade
aos estudos da comédia e seus desafios editoriais, em “Tradurrindo o sainete 'Ours (1894) de
Georges Courteline”, de Dennys Silva-Reis, é possivel compreender os desafios da traducdo de
uma peca cOmica, ainda mais tratando-se de uma dramaturgia de cunho popular como o sai-
nete, assim como o vaudeville, cujas caracteristicas imediatas com o contexto da cena sao tao
importantes. Para encerrar ainda este conjunto de artigos articulados a edicao de comédias,
chegando ao Brasil do inicio do século XX, Henrique Brener Vertchenko, em “Editar comédias no
Brasil das décadas de 1920-1940: entre o cinema e o radio’, analisa edicoes de comédias ligeiras e
suas formas tematicas e materiais, relacionando os casos escolhidos a disseminacao do cinema
e do radio, midias que alteravam significativamente os modos de entretenimento da época.

Finalmente chegamos ao teatro contemporaneo. Nesse Gltimo conjunto, temos tam-
bém trés artigos que vao investigar a diversidade da comédia e do comico em trés paises
distintos, apontando assim para a permanéncia, ainda que difusa, do género na producao
teatral atual. Em “Nés queremos que vocé ria”, Isa Etel Kopelman e Fernanda Paula Capraro
de Toledo vao pensar as peculiaridades da comédia desenvolvida por autoras mulheres. E,
para amparar as analises com a comicidade e o riso, as autoras tomam como referéncias as
dramaturgias Phaedra’s Love, de Sarah Kane, e We Want You to Watch, escrita por Alice Birch
em parceria com o coletivo RashDash. Ja Michel Silva Guimaraes e Adilson Santos de Souza
tratam, em “Um satiro nos Andes: tradicao e modernidade no riso de Sileno”, das questoes da
comicidade e do riso na peca O Ciclope (2002), inédita, do argentino César Brie, pautando-se
em aspectos do drama satirico e sobre as estratégias de elaboracao do cémico. Por fim, para
encerrar o “dossi€”, Jodo Alberto Lima Sanches, em “Estratégias de uma comédia lirica”, pro-
poe uma reflexdo sobre as estratégias dramatuirgicas da comédia Maria ao vivo! (ou Mamde ta
aqui), solo autobiografico da atriz Maria Menezes, estreado em 2023 em Salvador.

Com este percurso resumido dos artigos veiculados neste “dossi€”, queremos apenas
ressaltar aquilo que pontuamos acima, no breve ensaio sobre o género e suas (im)perma-
néncias: malgrado toda (pouca) atencao que tem recebido, a comédia é um género exigente,
escorregadio — podemos afirmar —, e que, embora portadora de elementos condicionantes
para sua formacao, as convencoes do género se alteram e se moldam a medida que a prépria
configuracao do cOmico precisa se definir. O percurso histérico montado a partir dos artigos
recebidos s6 aponta para essa ambivaléncia que buscamos salientar: de um lado a perma-

Aletria, Belo Horizonte, v. 35, n. 3, p. 8-16, 2025 15



néncia, de outro a modulacgao social e histérica de suas caracteristicas. Mas, cremos que é
preciso, sobretudo, deixar-se envolver pelas artimanhas, traquinagens e abundancia de seus
recursos para... a diversao. Divirtam-se!

Os organizadores

Elen de Medeiros

Rodrigo Alves do Nascimento

Referéncias

ALBERTI, Verena. Oriso e o ¥isivel na histéria do pensamento. Rio de Janeiro: Fundacao Getulio Vargas,
1999.

AREAS, Vilma. A comédia de costumes. In: FARIA, Joio Roberto de (dir.). Histéria do teatro brasileiro
| —das origens ao teatro profissional da primeira metade do século XX. Sdo Paulo: Perspectiva, 2012,
p.119-137.

AREAS, Vilma. Iniciagdo a comédia. Rio de Janeiro: Zahar, 1990.

BERGSON, Henri. Oriso: ensaio sobre o significado do comico. Tradugdo de Maria Adriana Camargo
Cappello. Sao Paulo: Edipro, 2018.

BEVIS, Matthew. Comedy—a Very Short Introduction. Oxford: Oxford University Press, 2013.
MAGALDI, Sabato. Panorama do teatro brasileiro. Sao Paulo: Global, 1997.
MENDES, Cleise. A gargalhada de Ulisses: a catarse na comédia. Sao Paulo: Perspectiva, 2022.

NEVES, Luis Felipe Baéta. A ideologia da seriedade. In: Revista de cultura vozes. Rio de Janeiro, ano 68,
jan./fev.1974.

PRADO, Décio de Almeida. Historia concisa do teatro brasileiro. Sao Paulo, Edusp, 1999.

RABETTI, Beti (org.). Teatro e comicidades: estudos sobre Ariano Suassuna e outros ensaios. Rio de
Janeiro: 7Letras, 2005.

RABETTI, Beti. Teatro e comicidades 2: modos de producdo do teatro ligeiro carioca. Rio de Janeiro:
7Letras, 2007.

SUSSEKIND, Flora. As revistas de ano e a invencéo do Rio de Janeiro. Rio de Janeiro: Nova Fronteira/
Fundacao Casa de Rui Barbosa, 1986.

Aletria, Belo Horizonte, v. 35, n. 3, p. 8-16, 2025 16



