
v. 35, n. 3, p. 8–16, 2025
issn: 2317-2096 ∙ doi: 10.35699/2317-2096.2025.61094 

 This work is licensed under the Creative Commons Attribution 4.0 International License. To view a copy of this license, 
visit http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/ or send a letter to Creative Commons, PO Box 1866, Mountain View, CA 94042, USA.

Comédia: modos de ser e de estar

O atual número da Aletria: revista de estudos de literatura, periódico ligado ao Programa de 
Pós-Graduação em Letras: Estudos Literários (PósLit) da UFMG, dedica seu “dossiê” à comé-
dia, gênero literário e teatral que, a despeito de sua força e de suas particularidades estéticas 
e éticas, tem sido muito pouco abordado nas publicações acadêmicas e, em particular, nos 
“dossiês” de periódicos especializados do país.

Diferentemente de outros gêneros dramáticos, falar sobre a comédia parece quase 
sempre exigir algum tipo de justificativa. Seja na forma da farsa, da comédia pastelão, do bes-
teirol, da comédia romântica, da revista ou das sitcoms televisivas, a popularidade do gênero 
parece inversamente proporcional ao seu prestígio na pesquisa acadêmica ou junto à intelec-
tualidade. Mesmo fora dessas esferas, é possível dizer que há mesmo um senso comum de que 
seu âmbito seria apenas o do entretenimento passageiro – aquele cujo alcance seria tão redu-
zido que não mereceria sequer uma conversa alongada a seu respeito na saída do teatro, muito 
menos uma atenção que dure mais que um gesto de deslizamento do dedo na tela do celular.

Parece também estar ligada a essa dimensão, aparentemente despreocupada do 
gênero, uma desconfiança histórica. O poder estabelecido com frequência mirou artistas 
cômicos e diferentes formas de comicidade temendo o que neles tomavam como irresponsá-
vel, potencialmente corrosivo e mesmo anárquico. Para ficar em um verbo que exala comici-
dade, podemos dizer que exemplos disso “abundam”: no início da Era Comum, na medida em 
que a Igreja Católica se estabeleceu como instituição referencial na Europa, a arte centenária e 
popular dos mimos foi frontalmente censurada, pois as pequenas cenas cômicas de feira que 
ridicularizavam os cristãos da época e os seus diferentes símbolos logo se mostraram poten-
cialmente perigosas. Na alta Idade Média, padres eram advertidos sobre a anarquia causada 
por moralidades cujos diabinhos e diabruras fascinavam fiéis no espaço das igrejas. Centenas 
de anos depois, na respeitosa corte francesa do século XVII, mesmo um subgênero que já dia-
logava com a igualmente respeitosa tradição da verossimilhança aristotélica, a alta comédia 
de Molière não deixou de ser vista com desconfiança pelas instituições da época; o comedió-



Aletria, Belo Horizonte, v. 35, n. 3, p. 8-16, 2025 9

grafo gozava da simpatia do rei, mas nobres, clérigos e juristas temiam a mordacidade crítica 
de suas peças e amiúde censuravam seus textos. Luiz Felipe Baêta Neves (1974) chegaria a 
cunhar de “ideologia da seriedade” essa atitude frontalmente negativa face à comicidade – de 
algum modo estruturante do pensamento Ocidental.

Curiosamente, nesta primeira metade do século XXI, é possível dizer que emergiram 
nuances inesperadas dentro desta tendência. Agora a desconfiança em relação ao gênero se 
encontra mesmo entre dramaturgos e artistas fora do aparato institucional, que veem nele 
uma espécie de terreno movediço em que se podem relativizar e mesmo ridicularizar pautas 
de grupos historicamente oprimidos. Como se sabe, uma vertente importante da comédia – em 
especial aquela derivada comédia nova romana, da farsa atelana e das máscaras da commedia 
dell’arte – se baseia na produção de tipos e máscaras cômicas, cujas características estereotipa-
das, fixas e ridicularizantes não pouparam velhos sovinas, soldados fanfarrões, clérigos safa-
dos, mas também mulheres, pobres, homossexuais e escravizados. A própria tradição do black 
face no teatro e na TV, cujo princípio se baseava na estereotipação do fenótipo da pessoa negra 
e na ridicularização de aspectos oriundos de culturas afrodescendentes, predominou nos tea-
tros e nos meios de comunicação dos Estados Unidos e do Brasil durante décadas.

A esse recurso da tipificação, frequente no desenho de personagens cômicas, se soma 
a própria desconfiança em relação a um dos afetos recorrentes na catarse cômica. Henri 
Bergson, em seu famoso ensaio sobre o riso e o cômico cotidiano, apresenta a clássica for-
mulação de que a catarse na comédia dependeria de certa anestesia momentânea do cora-
ção, ou seja, o riso só nasce quando há distância em relação ao objeto de que se ri (Bergson, 
2018). Ora, para muitos estaria nessa perspectiva não empática ou não solidária com o alvo 
do ridículo uma das matrizes da crueldade e do sadismo cômicos – tão frequentes em peças, 
esquetes e piadas que humilham e diminuem grupos que, fora da representação, já são cons-
tantemente oprimidos. Não à toa, com uma rápida passada de olhos pela produção drama-
túrgica brasileira contemporânea pode chegar a uma invariável constatação: seja por medo, 
receio ou desdém pela forma, a comédia não está entre os gêneros mais visitados.

No entanto, parece-nos fundamental revisitar a comédia a contrapelo de tais enqua-
dramentos restritivos e algo amedrontados. Em primeiro lugar, porque boa parte deles é 
tributário de uma leitura muito parcial da Poética aristotélica, texto fundamental para o 
pensamento sobre o drama no Ocidente, que com frequência relegou a comédia a um lugar 
secundário dentro da poética dos gêneros. Do filósofo grego nos chegaram poucas palavras 
sobre ela, mas suas poucas considerações a respeito alimentaram uma série de reduções: por 
tratar de sujeitos inferiores (seja pelo caráter, seja pelo tipo de ação na qual se envolvem) a 
comédia estaria ligada ao moralmente baixo, ou seja, a tudo aquilo que na vida social seria 
passível de reprovação ou que, no mínimo, não mereceria lugar no pedestal dos grandes valo-
res. Some-se a isso o modo como desde Aristófanes, a comédia lida de modo rebelde com os 
pressupostos da verossimilhança clássica, afrouxando os princípios de unidade, coerência e 
causalidade que depois os neoclássicos tomaram como leis universais para a boa obra dramá-
tica. Hoje, problematizada a suposta superioridade ou universalidade desse modo de repre-
sentação, é possível revisitar os diferentes gêneros cômicos reconhecendo que o que neles 
escapa ao aristotelismo é também muito poderoso, na medida em que estabelece outros 
modos de ver o mundo e as relações. 

Da mesma maneira, não seria equivocado apontar que certo preconceito de classe 
nunca esteve de fora dos julgamentos sobre a comédia – gênero que nas suas mais variadas 



Aletria, Belo Horizonte, v. 35, n. 3, p. 8-16, 2025 10

formas sempre frutificou vigoroso entre as classes populares. Aquilo que na comédia é da 
ordem do “baixo” – com frequência lido a partir de uma perspectiva moral e, portanto, valora-
tiva –, pode agora ser repensado segundo o que Cleise Mendes (2022) concebeu como dimen-
são topográfica do gênero. A pesquisadora aponta como nas diferentes formas de comicidade 
opera um movimento de deflação, uma força capaz de puxar os elementos composicionais 
(tema, enredo, personagens…) para baixo. Invertem-se hierarquias e prioridades: prefere-se 
o cotidiano ao que é sublime ou exaltado, aquilo que é de ordem material ao transcendental, 
as platitudes reveladoras às supostas profundidades metafísicas. Daí a afinidade do cômico 
com o jogo de máscaras, a materialidade do corpo, o sexo, o alimento, as fantasias excremen-
tícias… Ou seja, uma certa verdade da forma estaria nesse tipo de redimensionamento de 
perspectiva, que também ilumina aspectos inescapavelmente fundamentais da existência.

Ou seja, na comédia, o heroísmo, a virtude e o intelecto exacerbados cedem lugar à 
humanidade comum, esfera em que se partilham necessidades e fraquezas. Ora, no Ocidente, 
justamente essa nossa condição animal com frequência foi tomada como limitante, inferior 
ou secundária. No entanto, para a perspectiva cômica, essa portentosa significância que 
funda a ideia mesma de uma superioridade racional do homem revela sua dimensão de pan-
tomima, de teatro quase ridículo. As peças de Samuel Beckett são exemplares nesse sentido. 

Em segundo lugar, muitos desses enquadramentos restritivos ao gênero também 
parecem fechar os olhos para a centralidade que a comédia e as diferentes formas de comici-
dade tiveram na história do teatro brasileiro. O crítico e historiador Sábato Magaldi, sempre 
afeito ao estabelecimento de marcos e linhagens, não hesita em reconhecer em seu clássico 
Panorama do teatro brasileiro (1997) que a comédia de costumes seria o gênero responsável pelas 
obras felizes que realmente contam na literatura dramática brasileira. Para ele, O juiz de paz na 
roça (1838), de Martins Pena, marca o início de uma trajetória do que haveria de mais autên-
tico em nosso teatro. Nascida sob o signo do entremez e da farsa, ela povoaria o palco não só 
de uma linguagem mais próxima do cotidiano, mas também de uma série de tipos sociais 
identificáveis na vida pública brasileira. A opinião de que a comédia de costumes é o gênero 
que consolida a tradição teatral brasileira – “nossa única tradição teatral: a da comédia de cos-
tumes” – é também compartilhada por Décio de Almeida Prado (1999, p. 117). E, nas palavras 
de um crítico decisivo do século XIX, Sílvio Romero, estaria nesse gênero a verdadeira recons-
trução de uma fisionomia moral dos primeiros cinquenta anos do século XIX, expondo nos 
palcos a política do favor como mola social, a dimensão de contravenção do tráfego negreiro, 
a exploração estrangeira, a corrupção generalizada e, como aponta Vilma Arêas, o próprio 
processo de assimilação problemática da cultura europeia no Brasil e a permanente sensação 
de desajuste cultural – tema este de algum modo presente nas ácidas paródias de ópera que 
escreve o comediógrafo, como na peça O diletante (1844) (Arêas in Faria, 2012).

O desenvolvimento orgânico do gênero, que parecia absorver na forma algo da dimen-
são movediça de nossa sociedade, continuaria vivo mais tarde com França Júnior e Artur 
Azevedo, autores em diálogo direto com outras formas cômicas populares, como as revistas, 
burletas e vaudevilles. Flora Sussekind, em seu famoso As revistas de ano e a invenção do Rio de 
Janeiro, mostra como a revista de ano, bebendo da opereta francesa e do desenvolvimento da 
comédia de costumes, gozou de êxito estrondoso nos palcos cariocas do final do século XIX 
e do início do XX. Contribuíram para que o público carioca construísse uma imagem de si em 
um período de mudanças contundentes no espaço público e nas formas de sociabilidade. Foi 
com a revista – com sua linguagem a um só tempo elogiosa e debochada – que o especta-



Aletria, Belo Horizonte, v. 35, n. 3, p. 8-16, 2025 11

dor tinha então condições de se ver dentro das contradições daquele espaço que emergia ora 
como corte do passado, ora como moderna capital federal –, encenando uma ambivalência 
daquela cidade calcada nas formas do passado que não passa e nos influxos de uma “cosmo-
politização” violenta (Süssekind, 1986).

Não à toa, uma das primeiras companhias de teatro negro do Brasil foi justamente a 
Companhia de Teatro Negro de Revista, capitaneada pelo baiano De Chocolat, fundada em 
1926 e formada por atores e atrizes negros. Era em meio a esse gênero largamente atraves-
sado pelos recursos da comédia popular farsesca que se instalaria uma disputa pela produção 
de outras formas de representação, para além daquelas feitas de apagamento e tipificação 
violenta do negro. Vê-se aí a relevância do gênero para o período, sua penetrabilidade em 
meio às classes populares e seu poder de condensar – sempre em chave contraditória – a 
dimensão de fratura da sociedade brasileira.

Mesmo entre os modernistas paulistas também não faltou quem buscasse justa-
mente na tradição cômica as alternativas para o impasse de representação literária nacional, 
sempre às voltas com o fantasma das formas importadas em dissonância com a experiência 
local. Mario de Andrade encontraria então na mitificação da figura cômica do palhaço Piolin 
algo de uma plenitude inocente, não tocada pela vulgaridade burguesa e, por isso, aberta à 
espontaneidade criadora. Na mesma esteira, o crítico António de Alcântara Machado veria 
na arte do palhaço e nas dramaturgias da farsa e da comédia de costumes a incompletude 
da forma e a falta de compromisso com a verossimilhança clássica. Para ele, estes seriam ele-
mentos basilares de um programa denominado “teatro da bagunça”, que explicaria a força 
de uma tradição local não como um estágio anterior de formas mais modernas e avançadas, 
mas como uma “salvação pelo cômico popular”, dando-nos acesso a uma representação mais 
profunda da realidade brasileira.

Na outra ponta desse movimento, agora já distantes da agenda nacional que motivou 
boa parte dessa produção crítica, com um salto temporal de quase um século e com os olhos 
postos inclusive na produção não teatral, ainda é possível perceber a centralidade dos dife-
rentes gêneros cômicos e das diferentes formas de comicidade na cultura de massa brasileira 
contemporânea. Gêneros difusos e voláteis ocupam inclusive o espaço da internet e das redes 
sociais, de modo que talvez possamos dizer que muito do imaginário que se produz sobre o 
ser brasileiro hoje – nacional e internacionalmente – passa pelos modos como nos relacio-
namos com as diferentes formas de comicidade. Afinal, como pensar as redes sociais mun-
diais sem as ironias, paródias e desbundes dos “memes” brasileiros, que inauguram inclusive 
padrões formais que logo se deslocam do contexto local e se adequam a outros mundo afora? 
Nessa disposição recorrente para o jogo, a quebra de uma pretensa elevação dos assuntos e a 
inversão de hierarquias se forja muito do que poderíamos mapear, inclusive, nos modos de se 
pensar e fazer política no Brasil.

E é justamente neste ponto que impera uma questão intrigante. Se, de um lado, a 
comédia foi um gênero largamente frutífero no teatro brasileiro, em particular no século XIX, 
e, por outro, existe uma “índole” nacional voltada à comicidade, como na produção teatral 
mais recente o gênero esteja colocado à margem? Se, como dito, as investigações das varia-
ções do gênero são restritas em certo meio intelectual – e que se tornam ainda mais raras à 
medida que se rebaixa o riso –, isso talvez também seja sintoma da escassez no plano artístico. 
A ambivalência de que foi falada, própria do gênero, registra outro fato não menos impor-
tante, mas que se alinha à reflexão que almejamos colocar: de difícil apreensão, escorregadia 



Aletria, Belo Horizonte, v. 35, n. 3, p. 8-16, 2025 12

por si só, oscilante, a comédia trapaceia nas tentativas de fixidez e de leituras. Ou seja, é um 
gênero que exige atenção, porque “puxa o tapete” não só do objeto tomado como objeto de 
riso, mas também do espectador ou daquele que lê. E, em tempos tão suscetíveis e sensíveis, 
tão esmagadoramente inflexíveis, a comédia, subversiva que é, causa confusões. Em tempos 
de pulverizações e crise do ato de narrar, a comédia, exigente com o seu espectador e leitor, 
tem encontrado certa resistência. Sintoma disso é a quase ausência, neste “dossiê”, de um 
texto que trate de comédias no teatro contemporâneo – muito embora, destacamos, seus ele-
mentos estejam sendo apropriados largamente, como se verá, em dramaturgias ditas híbridas.

A essa altura, chegamos a uma constatação óbvia, mas importante: a despeito da 
marginalização sofrida pelos gêneros cômicos (não custa lembrar que, mesmo com sua popu-
laridade, no século XIX a comédia não era considerada gênero respeitado e seu lugar na pro-
gramação era de ato complementar nas noites teatrais cujo centro era o drama romântico); e 
a despeito da marginalização pela qual os estudos sobre a comédia e sobre o cômico passa-
ram (também não custa lembrar que são poucos os esforços de histórias e teorias elaborados 
a partir da perspectiva da comédia), é por meio dessa tradição cômica que, no Brasil, realizamos 
muito de nossas principais trocas simbólicas.

Estas considerações de algum modo buscam justificar a necessidade de tomarmos 
a comédia “a sério”. Na história do pensamento ocidental, há exceções pontuais de estudos 
que tomaram o riso e a comicidade como tópico importante. Pensadores que trataram com 
seriedade do tema quase sempre parecem recomeçar a reflexão ignorando o que disseram 
seus predecessores, trazendo definições que muitas vezes já constavam nos textos de outros 
teóricos (Alberti, 1999, p. 8). Tal cenário de fragmentação começa a mudar a partir de meados 
do século XIX, abrindo espaço para a emergência de estudos que tentaram compreender a 
comicidade, o riso ou o humor sob diferentes aspectos – ora focando as intenções e o contexto 
do enunciador, ora o objeto de que se ri, ora os próprios efeitos gerados. Aquela que seria a 
expressão dramática da comicidade, a comédia, também só recentemente ganhou importân-
cia nos estudos dramáticos e literários brasileiros.1

O que esse adensamento do debate permite perceber é que, a despeito de muitas teo-
rias que tentaram compreender a comédia a partir de modos e efeitos fixos, as formas do 
gênero são dinâmicas e os sentidos adquiridos pelos procedimentos que utiliza são elabo-
rados historicamente e socialmente. Se não há estratégias que definam a comédia em uma 
possível “essência”, também os efeitos a que ela aspira não se reduzem ao riso, por exemplo. 
Sobretudo a partir do século XVIII, o que ficou evidente é que o gênero operou muito além 
das fronteiras clássicas, assumindo formas deslizantes que, por vezes, desorientam a pró-
pria ideia do que seja cômico. Convenções clássicas do gênero passam por reformulações e 
são reapropriadas ao gosto dos autores. Não é à toa que um dramaturgo que esteve à frente 

1  Daí a importância de estudos como os de Vilma Arêas, que faz uma importante introdução ao gênero em seu 
Iniciação à comédia (1990); de Cleise Furtado Mendes, que promoveu verdadeira inovação no campo ao repen-
sar toda a tradição de estudos sobre a catarse e investigar as especificidades de uma catarse cômica em seu A 
gargalhada de Ulisses: a catarse na comédia (2022); ou de Beti Rabetti, que retomou parte importante da “drama-
turgia menor” cômica e realizou estudos importantes sobre comediógrafos brasileiros em seu Teatro e comicida-
des: estudos sobre Ariano Suassuna e outros ensaios (2005) e no seu Teatro e comicidades 2: modos de produção do tea-
tro ligeiro carioca (2007). A lista poderia se estender para outros estudos importantes igualmente importantes, 
ainda que não sejam muitas a histórias do teatro brasileiro ou os estudos ensaísticos que coloquem a comédia 
em primeiro plano.



Aletria, Belo Horizonte, v. 35, n. 3, p. 8-16, 2025 13

do processo vigoroso de renovação das formas dramáticas no final do século XIX, Tchékhov, 
tenha travado discussões acalentadas justamente sobre isso. Konstantin Stanislávski, diretor 
de suas peças, via O jardim das cerejeiras como uma dolorosa tragédia, enquanto o dramaturgo 
insista em chamá-la “comédia”.

Do ponto de vista da personagem, por exemplo, com frequência se acreditou que a 
tipificação seria exclusiva da comédia e que tal recurso seria, numa escala de valores, infe-
rior ao desenho da personagem moderna, dotada de uma psicologia ou de “camadas”. No 
entanto, ainda que a presença de tipos faça parte de uma espécie de memória do gênero, isso 
não lhe é exclusivo, pois gêneros como melodrama e mesmo a tragédia – com sua miríade de 
personagens secundários – vão recorrer a diferentes estratégias de tipificação. Ocorre que a 
comédia muitas vezes parece não temer assumir que toda personagem guarda algum grau 
de convenção, de predictabilidade, de mecanismo. Matthew Bevis diria inclusive que parte do 
flerte da comédia com os tipos tem a ver com a ideia de que se pode revelar a verdade sobre 
as pessoas e sobre relações sociais esticando-as, ampliando-as, exagerando-as – daí o papel 
iluminador da caricatura, que assume a arte como algo mais verdadeiro que a própria reali-
dade (Bevis, 2013, p. 56). Bergson veria aí o ponto de partida para a afirmação de que uma das 
funções do riso seria “corrigir” essa dimensão inconsciente, exagerada e mecânica da perso-
nagem. No entanto, ao afirmá-lo, o filósofo deixa de lado uma galeria de personagens que, na 
tradição, são interrogativas ou semi-conhecedoras de si, que não coincidem consigo próprias, 
mas que vão muitas vezes fingir deliciosamente ser qualquer coisa, inclusive elas próprias.

Do mesmo modo, se enredos cômicos com frequência foram subvalorizados como 
simplificados, carentes de dimensão metafísica ou muito dependentes da exuberância cor-
pórea da cena, hoje já é possível perceber o quanto esses julgamentos derivavam de hiper-
valorização dos modos de representação trágicos, opostos e contrastivamente vistos como 
superiores. Na tragédia, o destino opera para estabelecer um fim doloroso quando crenças 
são desmanchadas. Na comédia, por outro lado, as forças do destino parecem dar lugar ao 
acaso, o que implica também reconhecer que o risco é antes de tudo celebrado, pois dele 
advém alguma forma de descoberta. Ele se torna inclusive uma fonte de prazer: celebra-
ção da perspicácia, da possibilidade de corrigir o próprio erro e seguir adiante. É como se na 
comédia as confusões, as trocas de identidade, as trapaças e quiprocós amiúde nos colocas-
sem em contato com uma forma menos estreita de racionalidade, que zomba das mentes 
“preparadas”, da lógica estrita e dos planos bem elaborados. Mais uma vez, a filosofia ber-
gsoniana, que vê no quiprocó o resultado da ação mecânica da personagem que insiste em 
não se adequar à plasticidade da vida, não dá conta daquilo que nos enredos cômicos tem 
a ver menos com um desejo de correção e mais com um gosto pelo erro, pela sorte e pelo 
acidente. Nisso tudo, para ficar mais uma vez com Matthew Bevis, haveria uma celebração 
contraintuitiva de nossas falsas crenças.

Por fim, a ideia mesma de que os procedimentos cômicos estariam a favor exclusi-
vamente do riso pode agora ser ao menos relativizada. Cleise Mendes destaca que a comé-
dia lida com uma miríade de afetos muito mais ampla do que o riso distanciado, de que fala 
Henri Bergson. Segundo ela, a catarse conjuga necessariamente a experiência emocional e 
a aprendizagem lógico-racional; e na comédia, especificamente, ela pode mobilizar não só 
o riso, mas também a simpatia pelas personagens facilitadoras; a antipatia pelas persona-
gens obstrutoras; o júbilo diante da personagem que, com sua astúcia, realiza fantasias que 



Aletria, Belo Horizonte, v. 35, n. 3, p. 8-16, 2025 14

desbastam cenários angustiantes; o prazer solidário com a personagem que, diante de nós, 
tira a máscara e inicia uma cômica solidariedade de fraquezas…

Com toda essa ampla discussão, já é possível perceber que o receio diante da comédia 
parte no mínimo de uma visão muito parcial do gênero. Se ela ameaça, pode igualmente for-
jar comunidades; se reforça estereótipos, pode igualmente desorientar enquadramentos; se 
ri do tolo, pode também transformá-lo em pivô do enfrentamento de hierarquias; se ridicula-
riza de maneira dolorosa, pode do mesmo modo lidar ludicamente com a dor… Essa ambiva-
lência algo perene, tal como exposto, é o que talvez torna a comédia tão desafiadora quanto 
fascinante, tão censurada quanto insistentemente presente. E é em cada momento histórico 
e em cada cultura que os pactos do que é cômico na comédia são refeitos: convenções são rea-
firmadas, ressignificadas ou mesmo banidas, desenhando a comédia como essa forma dinâ-
mica. Em algumas épocas ela parece acanhada, temida, subestimada; no entanto, como lhe é 
próprio, sempre dá rasteira em ultimados e reafirma a contrapelo aquilo que carrega desde os 
cortejos fálicos na Grécia antiga: uma permanente pulsão de afirmação da vida.

Alguns desses assuntos são debatidos, abrindo o presente “dossiê”, com a entrevista 
concedida por Cleise Furtado Mendes aos organizadores: além de abordar alguns dos pontos 
cruciais de sua trajetória como pesquisadora e autora de comédias, a entrevista, concedida 
por e-mail, versou sobre o interesse de Cleise por comédias, os aspectos do gênero na con-
temporaneidade e sobre seu livro, já mencionado, A gargalhada de Ulisses, bibliografia funda-
mental dos estudos do gênero no Brasil. 

Além da entrevista, contamos com uma gama bastante ampla e variada de textos 
sobre a comédia e o cômico, seus tipos, características, desafios editoriais e a chegada no con-
temporâneo. Assim, ao longo dos dez artigos que compõem este “dossiê”, podemos estabe-
lecer um percurso que parte da presença da comédia e do cômico na Antiguidade Clássica, 
a começar por Homero, até os recursos presentes na contemporaneidade, passando pelos 
séculos XVI, XVIII e XIX. Optamos, por isso, por uma organização histórica do gênero, o que 
– almejamos – possa demonstrar a trajetória e a própria amplitude da comédia ao longo da 
história do teatro ocidental. 

São três os textos que se debruçam sobre a literatura clássica e como a comédia, o 
cômico e suas variantes estão presentes em diferentes tipologias textuais. Tadeu Bruno da 
Costa Andrade, no artigo “Homero, o cômico: o estilo poético do Margites”, se propõe a uma 
análise do poema humorístico Margites, obra parcialmente perdida e atribuída a Homero, 
tomada como referência por Aristóteles como precursora da comédia. Assim, o autor se 
debruça sobre as referências à obra na Poética, de Aristóteles, além de relacioná-la às pers-
pectivas de enredo e caráter aristotélicas, para enfim se dedicar ao exame da elocução, com 
foco no emprego humorístico da formularidade da épica. Na sequência, ainda versando 
sobre a Antiguidade Clássica e igualmente sobre Homero, o artigo de Tereza Virginia Ribeiro 
Barbosa, “Tersites, o mero mortal sem noção”, propõe um estudo da personagem Tersites, na 
Ilíada, como figura cômica universal, um protótipo, tido por muitos estudiosos como um duplo 
cômico de Aquiles. Assim, Barbosa propõe uma tradução metaplasmática, que privilegia o 
léxico dialetal presente nos poemas, a fim de retratar a personalidade cômica da persona-
gem. Por fim, em “O riso musical de Aristófanes: a canção de Agatão e a crítica à nova música 
em Tesmoforiantes”, Luciano Heidrich Bisol e Vanessa Almeida encaram a musicalidade como 



Aletria, Belo Horizonte, v. 35, n. 3, p. 8-16, 2025 15

um elemento do cômico e, para exemplificar tal hipótese, os autores se detêm sobre uma das 
canções de Tesmoforiantes, de Aristófanes. 

Com um pulo temporal, agora chegamos a um dos períodos mais cruciais para a fixa-
ção de certo modelo de comédia enquanto gênero teatral e literário, mas não menos ambi-
valente: o Renascimento e o teatro elisabetano. Em “Essa matéria seríssima de que é feita 
a comédia shakespeariana”, Fernanda Teixeira de Medeiros analisa, em três comédias de 
William Shakespeare – Sonho de uma noite de verão, Noite de reis e As alegres comadres de Windsor 
–, eixos temáticos da construção das peças que representem questões estruturais do corpo 
social, salientando com isso o quanto a matéria das comédias shakespearianas, menos pres-
tigiadas que as tragédias, é elemento não menos sério. 

Já no século XVIII e na Península Ibérica, onde a tradição da comédia é bastante rele-
vante, Luiz Carlos de Barros e Alfredo Cordiviola oferecem, com “Edição anotada do entremez 
El encanto y desencanto en la zanfoña y la diferencia y burla de las lenguas, peça portuguesa inédita 
do século XVIII, uma edição anotada do entremez – gênero cômico breve presente em certo 
formato de apresentações teatrais – com um breve estudo introdutório. Dando continuidade 
aos estudos da comédia e seus desafios editoriais, em “Tradurrindo o sainete L’Ours (1894) de 
Georges Courteline”, de Dennys Silva-Reis, é possível compreender os desafios da tradução de 
uma peça cômica, ainda mais tratando-se de uma dramaturgia de cunho popular como o sai-
nete, assim como o vaudeville, cujas características imediatas com o contexto da cena são tão 
importantes. Para encerrar ainda este conjunto de artigos articulados à edição de comédias, 
chegando ao Brasil do início do século XX, Henrique Brener Vertchenko, em “Editar comédias no 
Brasil das décadas de 1920-1940: entre o cinema e o rádio”, analisa edições de comédias ligeiras e 
suas formas temáticas e materiais, relacionando os casos escolhidos à disseminação do cinema 
e do rádio, mídias que alteravam significativamente os modos de entretenimento da época.

Finalmente chegamos ao teatro contemporâneo. Nesse último conjunto, temos tam-
bém três artigos que vão investigar a diversidade da comédia e do cômico em três países 
distintos, apontando assim para a permanência, ainda que difusa, do gênero na produção 
teatral atual. Em “Nós queremos que você ria”, Isa Etel Kopelman e Fernanda Paula Capraro 
de Toledo vão pensar as peculiaridades da comédia desenvolvida por autoras mulheres. E, 
para amparar as análises com a comicidade e o riso, as autoras tomam como referências as 
dramaturgias Phaedra’s Love, de Sarah Kane, e We Want You to Watch, escrita por Alice Birch 
em parceria com o coletivo RashDash. Já Michel Silva Guimarães e Adilson Santos de Souza 
tratam, em “Um sátiro nos Andes: tradição e modernidade no riso de Sileno”, das questões da 
comicidade e do riso na peça O Ciclope (2002), inédita, do argentino César Brie, pautando-se 
em aspectos do drama satírico e sobre as estratégias de elaboração do cômico. Por fim, para 
encerrar o “dossiê”, João Alberto Lima Sanches, em “Estratégias de uma comédia lírica”, pro-
põe uma reflexão sobre as estratégias dramatúrgicas da comédia Maria ao vivo! (ou Mamãe tá 
aqui), solo autobiográfico da atriz Maria Menezes, estreado em 2023 em Salvador. 

Com este percurso resumido dos artigos veiculados neste “dossiê”, queremos apenas 
ressaltar aquilo que pontuamos acima, no breve ensaio sobre o gênero e suas (im)perma-
nências: malgrado toda (pouca) atenção que tem recebido, a comédia é um gênero exigente, 
escorregadio – podemos afirmar –, e que, embora portadora de elementos condicionantes 
para sua formação, as convenções do gênero se alteram e se moldam à medida que a própria 
configuração do cômico precisa se definir. O percurso histórico montado a partir dos artigos 
recebidos só aponta para essa ambivalência que buscamos salientar: de um lado a perma-



Aletria, Belo Horizonte, v. 35, n. 3, p. 8-16, 2025 16

nência, de outro a modulação social e histórica de suas características. Mas, cremos que é 
preciso, sobretudo, deixar-se envolver pelas artimanhas, traquinagens e abundância de seus 
recursos para… a diversão. Divirtam-se! 

Os organizadores

Elen de Medeiros
Rodrigo Alves do Nascimento

Referências

ALBERTI, Verena. O riso e o risível na história do pensamento. Rio de Janeiro: Fundação Getúlio Vargas, 
1999.

ARÊAS, Vilma. A comédia de costumes. In: FARIA, João Roberto de (dir.). História do teatro brasileiro 
I – das origens ao teatro profissional da primeira metade do século XX. São Paulo: Perspectiva, 2012, 
p. 119-137.

ARÊAS, Vilma. Iniciação à comédia. Rio de Janeiro: Zahar, 1990. 

BERGSON, Henri. O riso: ensaio sobre o significado do cômico. Tradução de Maria Adriana Camargo 
Cappello. São Paulo: Edipro, 2018.

BEVIS, Matthew. Comedy – a Very Short Introduction. Oxford: Oxford University Press, 2013. 

MAGALDI, Sábato. Panorama do teatro brasileiro. São Paulo: Global, 1997.

MENDES, Cleise. A gargalhada de Ulisses: a catarse na comédia. São Paulo: Perspectiva, 2022. 

NEVES, Luis Felipe Baêta. A ideologia da seriedade. In: Revista de cultura vozes. Rio de Janeiro, ano 68, 
jan./fev. 1974.

PRADO, Décio de Almeida. História concisa do teatro brasileiro. São Paulo, Edusp, 1999. 

RABETTI, Beti (org.). Teatro e comicidades: estudos sobre Ariano Suassuna e outros ensaios. Rio de 
Janeiro: 7Letras, 2005. 

RABETTI, Beti. Teatro e comicidades 2: modos de produção do teatro ligeiro carioca. Rio de Janeiro: 
7Letras, 2007.

SÜSSEKIND, Flora. As revistas de ano e a invenção do Rio de Janeiro. Rio de Janeiro: Nova Fronteira/
Fundação Casa de Rui Barbosa, 1986.


