
v. 35, n. 4, p. 8–11, 2025
issn: 2317-2096 ∙ doi: 10.35699/2317-2096.2025.62682 

 This work is licensed under the Creative Commons Attribution 4.0 International License. To view a copy of this license, 
visit http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/ or send a letter to Creative Commons, PO Box 1866, Mountain View, CA 94042, USA.

Apresentação

As heranças são um posicionamento. Este pensamento hipercitado de Jacques Derrida não 
poderia encontrar evidência maior no “Dossiê” temático que aqui se apresenta. A ideia de 
pensar com (mais do que no) Eduardo Lourenço surgiu inicialmente ligada a uma efeméride 
(o centenário do nascimento do crítico em 2023). No entanto, a espessura crítica do objeto – 
um pensamento – tem vindo a coincidir, em paralelo, com uma emersão notável do eixo entre 
o impensado (uma das grandes diretrizes do pensamento do filósofo português) e o Brasil. 
Mais do que uma nova construção crítica, foi a força desse pensamento que permitiu recom-
por uma constelação teórica não só impensada, mas também, de algum modo, inesperada. O 
que superficialmente poderia parecer apenas uma página biográfica de Lourenço – seu ano 
como professor na UFBA em Salvador, no final da década de 1950 – revela-se, na verdade, uma 
força matricial. Essa força reconstrói uma perspectiva crítica que, embora focada em Portugal 
(o que é óbvio), desvenda – ao ser virada pelo avesso das leituras multiplicadas (ecoando nos 
ensaios aqui reunidos) – a centralidade do Brasil na construção da própria ideia de impensado.

Tema filosófico por excelência, o impensado, junto com a abordagem ao colonialismo 
tardio de Portugal em África ou ao salazarismo pluridecenal em Portugal, constitui em sua 
declinação crítica um poderoso instrumento de interpretação, tanto de Portugal quanto da 
contemporaneidade. O contato com o Brasil possibilitou ao jovem pensador em construção 
uma extraordinária revisão crítica das ferramentas e das técnicas críticas que lhe permitiram 
– um pouco como aconteceu com Lévi-Strauss, na década de 1930, em São Paulo – reestru-
turar o pensamento sobre Portugal e África, sobre a Europa e o colonialismo, sobre local e 
global. Ele o fez a partir de uma complexa dialética, por assim dizer, “pós-colonial”, mas ope-
rada nas dobras de um colonialismo vivo, que desvenda o funcionamento de dispositivos 
complexos e fugidios, como os do exercício da dominação colonial. A estadia no Brasil foi, 
assim, o momento em que Eduardo Lourenço experienciou a vivência num país que alimen-
tava no seu dia a dia, com mais ou menos consciência, a herança colonial, transfigurando-a 
em elemento próprio. Nessa medida, o contato com a literatura e a intelectualidade brasileira 



Aletria, Belo Horizonte, v. 35, n. 4, p. 8-11, 2025 9

e sul-americana que à data, e bem antes das teorias pós-coloniais de feição mais europeia ou 
norte-americana, fez com que interpretasse o continente e começasse a conceitualizar heran-
ças, transformações e apropriações do que tinha sido o colonialismo. Terá sido o laboratório 
ideal para o jovem pensador e decisivo para desenvolver uma das suas ideias basilares – que 
o complexo Portugal só poderia ser pensável, inteligível e legível a partir da questão colonial 
e das suas transfigurações de que o Brasil era simultaneamente modelo e fronteira. A partir 
desta estadia no Brasil, registamos na obra de Eduardo Lourenço a presença, por vezes visível 
outras vezes invisível, desse Sul pensante, ator político e cultural, essencial para interpretar 
Portugal e o seu continente referência, a Europa.

No artigo de abertura, “As vulnerabilidades do impensado: questões de ‘forma’ do 
pós-colonialismo português e os legados do pensamento de Eduardo Lourenço”, Nicola Biasio 
atualiza o pensamento de Eduardo Lourenço, e em particular o instrumental do “impensado”, 
para realizar uma significativa incursão no Portugal contemporâneo. Fá-lo a partir dos legados 
da experiência colonial moderna em África (portuguesa, mas por extensão poder-se-ia dizer 
europeia, pense-se em particular no caso da França e na Argélia), que se concentram na ideia 
lacaniana de um inconsciente racista. A sua agência atual estaria disseminada em inúmeros 
aspectos da sociabilidade metropolitana, alimentada também pelo dispositivo do neoluso-
tropicalismo, que surge da aliança perversa de um pensamento supostamente pós-colonial 
(Freyre) como álibi de uma experiência ainda totalmente colonialista de Portugal. A partir da 
leitura de autores afrodescendentes, como Djaimilia Pereira de Almeida, Biasio reconhece na 
vulnerabilidade um aspeto peculiar do impensado que é característico de Lourenço: a debili-
dade que se torna força crítica na construção do seu discurso, elegante e radical.

Numa linha simétrica, originária da experiência brasileira, Alessia di Eugenio estuda 
também, no que se refere ao contexto do Brasil, o interesse de Eduardo Lourenço pelo tema do 
racismo brasileiro. É o modo como ele entra profundamente nas relações sociais locais, des-
construindo as mitologias da democracia racial que tornaram o racismo um efetivo impen-
sado brasileiro. A desmontagem em todas as suas partes do pensamento de Gilberto Freyre e a 
revelação (no sentido de duplo ocultamento) da efetiva natureza da sociedade interseccional 
e vertical brasileira são as consequências de uma revisão crítica inexorável por parte do profes-
sor português na belle époque baiana do final da década de 1950. O impensado situado no Brasil 
permite apreciar a produtividade de uma deslocação do conceito: da sua originária matriz 
colonial relacionada com Portugal, abre-se um campo de reflexão inovador quando entra em 
jogo a colonialidade brasileira, as permanências de uma história arqueológica colonial cujas 
raízes (daninhas) continuam vivas e produtivas no agora, aparentemente, pós-colonial.

Sobre o impensado colonial, Rebecca Bentes Saldanha Pereira aprofunda, no ensaio 
“Um apelo à razão. Eduardo Lourenço, a aporia do retornado e a questão da culpa colonial”, 
uma figura central na análise sobre o colonialismo de Portugal em África: a do “retornado”. 
Refere-se a um texto precoce e denso do filósofo, publicado em primeira instância em jornal, 
depois no volume O fascismo nunca existiu, antes de entrar no livro de 2014 de escritos sobre 
o colonialismo. Trata-se de uma leitura agudíssima da situação crítica no rescaldo das ace-
leradas descolonizações de 1975. Curiosamente, é um texto seminal para muitos conceitos 
do pensamento de Lourenço em construção, contemplando as ruínas coloniais e um Portugal 
que desiste de uma perspectiva atlântica. Bentes Saldanha Pereira desenvolve uma análise 
original sobre o que rodeia o sentido da culpa, que, por um lado, remete para a reflexão do 



Aletria, Belo Horizonte, v. 35, n. 4, p. 8-11, 2025 10

trágico e, por outro, relaciona-se com a ideia de uma inocência reveladora da estrutura pro-
funda de um inconsciente colonial.

O quarto ensaio, de autoria de Gabriel Victor Rocha Pinezi, efetua um interessante 
recorte na elaboração do trágico na obra de Eduardo Lourenço. Ele problematiza-o para, 
então, propor semelhanças com o conceito de Real lacaniano. O fechamento da sua argumen-
tação é um retorno a Aristóteles e um convite a um desvio: recuperar a noção de tragédia na 
Poética para defender, então, que “se a literatura brasileira pode ser entendida como ‘rasura 
do trágico’, é apenas no sentido de que nossos modos de representar a catástrofe resistem ao 
registro sublime e a uma estética que valoriza o silêncio traumático”.

Importa recuperar que, para Eduardo Lourenço, a “rasura do trágico” na literatura brasi-
leira não é somente uma escolha estética, mas sim uma estratégia inconsciente que tenta dri-
blar, ou contornar, uma visão trágica da existência, investindo numa pulsão positiva, expressa, 
por exemplo, através do mito do “País do Futuro” e do ufanismo modernista. Aqui, a violência 
e a desigualdade não levam ao pessimismo trágico, mas são superadas na literatura por meio 
de um otimismo ou de uma redenção mística (como em Guimarães Rosa e Clarice Lispector).

Curioso observar que, em Portugal, o mecanismo se manifesta de forma diversa: na 
projeção de mitos de salvação e de grandeza (o Sebastianismo, o espírito épico camoniano, o 
mito do V Império), que acabam encobrindo a derrocada histórica. A saudade (a melancolia 
feliz, como define Lourenço), a nostalgia, tornam-se o labirinto dessa autoimagem irreal.

Assim, a diferença entre Brasil e Portugal seria da ordem da forma, e não da estrutura: 
o Brasil utiliza a euforia e a esperança de redenção para rasurar o trágico, enquanto Portugal 
utiliza a nostalgia e o messianismo utópico. Em ambos os casos, o resultado guarda similari-
dades: versões mitificadoras e consoladoras da identidade nacional, que lhes permitem sem-
pre a inibição de responsabilidades históricas.

Já o último ensaio deste “Dossiê”, intitulado “O estrangeiro absoluto”, Raúl Antelo parte 
do conhecido verso de Fernando Pessoa “sê plural como o universo” – que ele interpreta como a 
consciência infeliz da Modernidade – para, então, explorar a busca pela sutura dessa falha atra-
vés da mitificação do eu como ficção e da infância imortal. Essa perspectiva, assentada na leitura 
de Eduardo Lourenço, que entende o eu como cultura, dialoga com o pensamento latino-ame-
ricano, como o de Macedonio Fernández e Virasoro. Estes propõem o “eu” como um contínuo 
hacerse (fazer-se) em relação e negação do ser substancial, culminando no conceito de pathos.

Em busca de um paradigma transculturador, Lourenço utiliza pensadores como Alfred 
Métraux, que via na violência ameríndia uma transposição do ritual de sacrifício, e se distan-
cia da disjuntiva civilização/barbárie de Sarmiento. A analogia do eu cindido e plural é o que 
unifica Pessoa e Lourenço, vendo na realidade uma constelação construída, e não um dado. 
Dessa forma, para Antelo, o pensador português almeja um antídoto para construções for-
mais nas margens, como o complexo Brasil, que, apesar do seu desequilíbrio glorioso, é a 
esfera de expansão da língua portuguesa.

Entrevista

A força de inovação desta mescla inusitada emerge de modo evidente com as “Cartografias do 
impensado”. O que impressiona na interseção de visões que decorrem de contextos tão dife-
renciados (África, Europa, Brasil) é a consciência de uma densidade crítica fundamental – em 



Aletria, Belo Horizonte, v. 35, n. 4, p. 8-11, 2025 11

variados campos: literatura, teoria crítica, filosofia, pensamento contemporâneo etc.– que 
vem da leitura hoje das obras de Eduardo Lourenço e, na definição da ideia de “heterodoxia”, 
elaborada na década de 1940 do século passado em um contexto de Portugal e da Europa 
bastante perturbado e sobrevivente das turbulências e ruínas do segundo conflito mundial, 
a possibilidade de pensar fora dos limites das dicotomias, fora das tensões dialéticas, mas ao 
mesmo tempo sem reducionismos ou relativismos fracos.

Concluímos esta proposta de estudos com três olhares geopoliticamente diversos, por 
meio de uma “entrevista” que, para a crítica argentina Leonor Arfuch, constitui uma moda-
lidade singular da escrita de si: um meio ancorado na palavra dita, atestada pela voz, que 
oferece a possibilidade de construir um “retrato”. Os entrevistados são três leitores distintos 
– Francisco Noa (moçambicano, professor e crítico literário renomado); Guilherme de Oliveira 
Martins (português, autor de uma obra extensa e titular de importantes cargos públicos); e 
Eduardo Sterzi (brasileiro, poeta, ensaísta, crítico literário e professor) – que abordam a rele-
vância do pensamento de Eduardo Lourenço a partir de um ponto de vista particular.

Como disse Noé Jitrik, a entrevista ocupa o lugar das memórias na sociedade contem-
porânea, que teme o desaparecimento e o esquecimento e, por isso, seleciona alguns nomes 
com o desejo de lhes dar sobrevivência. Foi o que buscamos com este número específico da 
Aletria: aproximar-nos mais um pouco, instigados pela força e potência do pensamento de 
Eduardo Lourenço. E convidar a população acadêmica, numa chamada aberta e irrestrita, a 
refletir sobre os impensados.

Os organizadores

Sabrina Sedlmayer (UFMG)
Roberto Vecchi (UNIBO)

Margarida Calafate Ribeiro (CES)

Outono, 2025


