
 

 
 

O HUMANO QUE NARRA: NARRATIVAS EM 
CONTEXTOS DIGITAIS E A DISPUTA POR 
SUBJETIVIDADES 

 

Andréia Santos Martins1 

 

Editora Responsável: Ana Clara Dias de Freitas 
Revisão: Ana Clara Dias de Freitas 

 
RESUMO 
Este artigo analisa as transformações do conceito de humano a partir da crise da narrativa 
na contemporaneidade digital. Enraizado na psicanálise e nos estudos pós-humanistas, 
especialmente na obra de Francesca Ferrando, discute como o ser humano deixou de ser 
visto como essência fixa para tornar-se uma interface em mutação. A pesquisa articula essa 
perspectiva com críticas ao colonialismo de dados trazidas por Sérgio Amadeu, Deivison 
Faustino e Walter Lippold, revelando contradições entre o ideal pós-humano de inclusão e 
as práticas digitais que reproduzem assimetrias epistêmicas e econômicas. Com 
abordagem interdisciplinar, aponta como plataformas algorítmicas moldam subjetividades, 
condicionando a escuta e o direito de narrar a interesses globais. A análise dialoga com 
autores decoloniais, como Krenak e Gonzalez, que reafirmam a oralidade como resistência 
frente à colonialidade do saber. O artigo conclui que narrar tornou-se um gesto político de 
cuidado coletivo, essencial para reimaginar o humano em meio a disputas de poder e 
invisibilizações digitais. Assim, propõe que a reconfiguração das narrativas seja parte de um 
projeto ético e político, no qual escutar é tão importante quanto falar e o humano que narra 
emerge como sujeito situado, múltiplo e em constante negociação. 
Palavras-chave: pós-humanismo; narrativas digitais; colonialismo de dados; oralidade; 
subjetividade 
 

 
 

1 Mestranda do Programa de Pós-Graduação em Estudos da Condição Humana na 
Contemporaneidade pela Universidade Federal de São Carlos, com foco em pesquisa sobre a crise 
da narração. Psicóloga e Comunicóloga, graduada pela Universidade de Sorocaba. ORCID: 
https://orcid.org/0009-0000-9046-0198. E-mail: andreiast@hotmail.com 

 
 



O humano que narra: narrativas em contextos digitais e a disputa por subjetividades 
Andréia Santos Martins 

 
 

 
THE HUMAN WHO NARRATES: NARRATIVES IN 
DIGITAL CONTEXTS AND THE DISPUTE FOR 
SUBJECTIVITIES 

 
ABSTRACT 

This article analyzes the transformations of the concept of humankind stemming from the 
crisis of narrative in contemporary digital times. Rooted in psychoanalysis and posthumanist 
studies, especially the work of Francesca Ferrando, it discusses how the human has ceased 
to be seen as a fixed essence and has become a changing interface. The research 
articulates this perspective with critiques of data colonialism brought forward by Sérgio 
Amadeu, Deivison Faustino, and Walter Lippold, revealing contradictions between the 
posthuman ideal of inclusion and digital practices that reproduce epistemic and economic 
asymmetries. Using an interdisciplinary approach, it highlights how algorithmic platforms 
shape subjectivities, conditioning listening and the right to narrate to global interests. An 
analysis engages with decolonial authors such as Krenak and Gonzalez, who reaffirm orality 
as resistance to the coloniality of knowledge. The article concludes that storytelling has 
become a political gesture of collective care, essential for reimagining the human amid 
power struggles and digital invisibility. Thus, it proposes that the reconfiguration of 
narratives be part of an ethical and political project, where listening is as important as 
speaking, and where the human narrator emerges as a situated, multiple, and constantly 
negotiating subject. 

Keywords: posthumanism; digital narratives; data colonialism; orality; subjectivity 
 
 
 

INTRODUÇÃO: A TRANSFORMAÇÃO DO CONCEITO DE HUMANO 

A definição do que se entende por “humano” não é uma constante universal, mas 

sim uma construção histórica, dinâmica e multifacetada, moldada por diferentes tradições 

filosóficas, científicas, religiosas e culturais ao longo dos séculos. Essa noção tem sido 

continuamente reformulada em resposta às transformações sociais, às mudanças 

epistemológicas e às revoluções tecnológicas que atravessam a humanidade. Desde os 

primeiros mitos e reflexões filosóficas da Grécia Antiga até os debates contemporâneos 

sobre pós-humanismo, inteligência artificial e colonialismo digital, o conceito de humano 

 
 
 

Revista Algoritmos & Sociedade, Belo Horizonte, Vol. 1 (1) 
​ ​  

2 
 



O humano que narra: narrativas em contextos digitais e a disputa por subjetividades 
Andréia Santos Martins 

 
 

tem se mostrado profundamente instável, sujeito a reinterpretações que refletem os valores 

e as tensões de cada época. 

Na atualidade, marcada pela presença massiva das tecnologias digitais e pela 

mediação algorítmica das interações humanas, essa discussão adquire contornos ainda 

mais complexos. As narrativas que definem o humano, suas experiências, subjetividades e 

direitos, são cada vez mais condicionadas por plataformas digitais que não apenas 

organizam o que é dito, mas também determinam quem pode falar, quem será escutado e 

quais vozes serão amplificadas ou silenciadas. O ambiente digital, portanto, não é somente 

um espaço de comunicação, mas um território de disputa simbólica e política, onde o 

direito à narrativa está diretamente vinculado a estruturas de poder e visibilidade. 

Este estudo, inserido no contexto de uma pesquisa acadêmica desenvolvida para 

uma dissertação de mestrado, tem como objetivo aprofundar a reflexão sobre o conceito de 

humano, especialmente no que diz respeito às formas como as narrativas são construídas, 

disputadas e condicionadas em ambientes digitais. Para isso, articula-se o pensamento 

pós-humanista de Francesca Ferrando (2019), que propõe uma revisão radical da ontologia 

humana, com as críticas ao colonialismo de dados formuladas por Sérgio Amadeu da 

Silveira (2024) e pelos autores Deivison Faustino e Walter Lippold (2021), que denunciam as 

assimetrias geopolíticas e epistêmicas presentes nas infraestruturas tecnológicas 

contemporâneas. 

A análise parte do reconhecimento de que, embora o pós-humanismo 

crítico-filosófico ofereça uma visão inclusiva, fluida e descentralizada da subjetividade, 

rompendo com os paradigmas antropocêntricos e essencialistas do humanismo clássico, 

as estruturas tecnológicas que sustentam o mundo digital atual continuam a reproduzir 

desigualdades profundas. Essas desigualdades se manifestam especialmente em 

sociedades periféricas, onde o acesso à tecnologia, à informação e à produção de 

conhecimento é mediado por interesses corporativos e lógicas coloniais que limitam a 

pluralidade das vozes e das experiências humanas. 

Para compreender a complexidade dessa construção, é necessário revisitar os 

principais marcos históricos que definiram o humano em diferentes períodos e contextos. 

Na Grécia Antiga, por exemplo, o filósofo Protágoras afirmava que “o homem é a medida de 

 
 
 

Revista Algoritmos & Sociedade, Belo Horizonte, Vol. 1 (1) 
​ ​  

3 
 



O humano que narra: narrativas em contextos digitais e a disputa por subjetividades 
Andréia Santos Martins 

 
 

todas as coisas”, estabelecendo uma visão relativista e antropocêntrica que colocava o ser 

humano como referência central para a compreensão do mundo. Já Aristóteles, em sua 

obra Política, concebia o humano como um “animal racional” (zoon logikon) e “animal 

político” (zoon politikon), destacando a razão e a sociabilidade como traços fundamentais 

da natureza humana. 

Durante a Idade Média, sob forte influência da teologia cristã, Tomás de Aquino 

reinterpretou o humano como imago Dei, ou seja, uma criatura racional criada à imagem e 

semelhança de Deus. Essa concepção espiritualizada atribuía ao ser humano uma 

dignidade ontológica derivada de sua relação com o divino, reforçando uma visão 

hierárquica da existência. Na Modernidade, René Descartes promoveu uma ruptura ao 

reduzir a essência humana à capacidade de pensar, sintetizada em sua célebre máxima 

“Penso, logo existo” (Cogito, ergo sum), que inaugurou uma concepção racionalista e 

introspectiva do sujeito. 

O século XIX trouxe uma inflexão significativa com a teoria da evolução de Charles 

Darwin, que situou o humano como parte de um continuum biológico, sujeito aos mesmos 

processos de seleção natural que regem todas as espécies. Essa abordagem naturalista 

desestabilizou a ideia de excepcionalidade humana, inserindo o ser humano em uma lógica 

de interdependência ecológica e genética. Já no século XX, Michel Foucault, em sua obra 

As Palavras e as Coisas, questionou a própria noção de “homem”, argumentando que se 

trata de uma invenção moderna, construída por discursos específicos e potencialmente 

obsoleta diante das transformações epistemológicas contemporâneas. 

No século XXI, o pós-humanismo filosófico, representado por Francesca Ferrando 

(2019), propõe uma nova virada conceitual. Para Ferrando, a concepção de humano não 

deve ser entendida como uma essência imutável, mas sim como uma interface do humano, 

enquanto sujeito e conceito, capaz de incorporar múltiplas subjetividades e de se articular 

com inteligências não-humanas, ecossistemas e tecnologias emergentes. Essa perspectiva 

abre espaço para a inclusão de vozes historicamente marginalizadas, como as de mulheres, 

pessoas negras, indígenas, pessoas com deficiência e outras identidades subalternizadas, 

ao mesmo tempo em que levanta questões cruciais sobre os mecanismos de controle e 

mediação das narrativas no ambiente digital. 

 
 
 

Revista Algoritmos & Sociedade, Belo Horizonte, Vol. 1 (1) 
​ ​  

4 
 



O humano que narra: narrativas em contextos digitais e a disputa por subjetividades 
Andréia Santos Martins 

 
 

A partir dessa trajetória histórica, é possível organizar as principais definições do 

humano segundo os períodos e pensadores que marcaram essa construção conceitual. 

Essa sistematização permite visualizar como a ideia de humanidade foi sendo moldada, 

contestada e reformulada ao longo do tempo, revelando que o humano é, acima de tudo, 

uma categoria em disputa – uma narrativa em constante negociação entre saberes, poderes 

e tecnologias: 

 
Período Pensador/Obra Definição do Humano Referência 

Grécia Antiga (séc. 
V a.C.) 

Protágoras (apud 
Platão, Teeteto) 

“O homem é a medida de 
todas as coisas” – visão 

relativista e antropocêntrica 

PLATÃO. Teeteto, 152a. 
Análise em TORDESILLAS 

(2019), Dissertatio 

Grécia Antiga (séc. 
IV a.C.) 

Aristóteles, Política “Animal racional” (zoon 
logikon) e “animal político” 

(zoon politikon) 

ARISTÓTELES. Política, 
Livro I, 1253a. 

Idade Média (séc. 
XIII) 

Tomás de Aquino, 
Suma Teológica 

Humano como imago Dei: 
ser racional criado à 

imagem de Deus 

AQUINO, T. de. Suma 
Teológica, Parte I, Questão 

93 

Modernidade (séc. 
XVII) 

Descartes, Discurso do 
Método 

“Penso, logo existo” 
(Cogito, ergo sum) – 

essência na racionalidade e 
consciência 

DESCARTES, R. Discurso 
do Método, 1637 

Evolucionismo (séc. 
XIX) 

Darwin, A Origem do 
Homem 

Ser biológico, parte da 
continuidade animal; 
definido pela seleção 

natural 

DARWIN, C. The Descent of 
Man, 1871  

Pós-estruturalismo 
(séc. XX) 

Foucault, As Palavras e 
as Coisas 

O “homem” como invenção 
moderna e possivelmente 

obsoleta 

FOUCAULT, M. As Palavras 
e as Coisas, 1966 

Pós-humanismo 
(séc. XXI) 

  

Ferrando, Philosophical 
Posthumanism 

 O humano é uma interface 
em constante mutação, não 

uma essência fixa 

FERRANDO, F. 
Philosophical 

Posthumanism, 2019  
Fonte: autoria própria 

 

O conceito de pós-humanismo, conforme desenvolvido por Francesca Ferrando 

(2019), desponta como um paradigma teórico e filosófico profundamente crítico, que se 

propõe a revisar e desconstruir os pilares fundantes do humanismo ocidental tradicional. 

Em oposição à visão antropocêntrica que historicamente posicionou o ser humano como 

sujeito autônomo, racional e superior às demais formas de vida e às tecnologias, o 

pós-humanismo propõe uma reconfiguração ontológica radical, que desloca o humano do 

 
 
 

Revista Algoritmos & Sociedade, Belo Horizonte, Vol. 1 (1) 
​ ​  

5 
 



O humano que narra: narrativas em contextos digitais e a disputa por subjetividades 
Andréia Santos Martins 

 
 

centro da existência e o reinsere como parte de um sistema relacional, marcado por 

múltiplas interações e interdependências. 

Essa abordagem pós-humanista desafia os dualismos profundamente enraizados 

na cultura ocidental – como natureza versus cultura, humano versus não-humano, orgânico 

versus tecnológico – e propõe, em seu lugar, uma compreensão mais fluida, dinâmica e 

integrada da existência. O humano, nessa nova perspectiva, deixa de ser concebido como 

uma entidade isolada e essencializada, sendo entendido como uma interface em constante 

mutação, inserida em redes complexas que englobam animais, ecossistemas, inteligências 

artificiais, objetos materiais e entidades não-humanas. Essa visão rompe com hierarquias 

predeterminadas e abre espaço para uma ontologia relacional, onde nenhum elemento 

ocupa posição privilegiada ou central. 

Importa sublinhar que o pós-humanismo de Ferrando não se configura como uma 

negação do humano, mas sim como uma crítica à hegemonia humana. Assim, é 

fundamental distinguir entre o sujeito humano, a concepção filosófica de humano, o 

humanismo como corrente histórica e a concepção humanista de humano, que 

frequentemente se baseia em ideias de autonomia, racionalidade e centralidade do sujeito 

que, ao longo da história, legitimou práticas de dominação, exclusão e exploração – tanto 

ecológica quanto epistêmica. Como a autora afirma, trata-se de um “pós-exclusivismo”, ou 

seja, uma filosofia empírica de mediação que busca reconciliar as múltiplas formas de 

existência em suas expressões mais amplas e diversas (Ferrando, 2019). Essa posição se 

distingue claramente do transumanismo, uma vez que o transumanismo é considerado por 

alguns autores como uma vertente do pós-humanismo, embora mantenha vínculos com o 

ideal humanista de progresso linear e aprimoramento tecnológico. O pós-humanismo 

crítico-filosófico, conforme delineado por Ferrando (2019), propõe, ao contrário do 

transumanismo, uma coevolução entre espécies e tecnologias. Essa perspectiva reconhece 

a interdependência como princípio ético e político e desestabiliza as fronteiras 

convencionais entre sujeito e objeto, natureza e máquina, corpo e código. 

Essa perspectiva oferece ferramentas críticas para repensar a ética, a política e as 

narrativas na contemporaneidade, especialmente em um mundo marcado por crises 

ecológicas, transformações tecnológicas aceleradas e disputas por reconhecimento e 

 
 
 

Revista Algoritmos & Sociedade, Belo Horizonte, Vol. 1 (1) 
​ ​  

6 
 



O humano que narra: narrativas em contextos digitais e a disputa por subjetividades 
Andréia Santos Martins 

 
 

visibilidade. No entanto, as promessas utópicas do pós-humanismo encontram obstáculos 

concretos quando confrontadas com as dinâmicas de poder que estruturam o ambiente 

digital atual. As análises de Sérgio Amadeu da Silveira (2024) e de Deivison Faustino e 

Walter Lippold (2021) revelam como essas promessas de inclusão e democratização 

tecnológica podem, na prática, ocultar novas formas de colonialismo e aprofundar 

desigualdades já existentes. 

Amadeu, ao abordar o fenômeno do colonialismo de dados, identifica um paradoxo 

fundamental: enquanto o pós-humanismo celebra a dissolução das fronteiras entre 

humanos e tecnologias, a realidade da extração e do processamento de dados por 

corporações transnacionais reproduz assimetrias geopolíticas e econômicas. Dados 

comportamentais, culturais e biométricos coletados em países periféricos são utilizados 

como insumos para sistemas algorítmicos, muitas vezes por meio de plataformas digitais ou 

políticas públicas terceirizadas, são processados por algoritmos que operam sobre esses 

dados, gerando modelos que beneficiam majoritariamente corporações do Norte Global. 

Como o autor enfatiza, “os dados coletados em países tecnologicamente pobres raramente 

resultam em benefícios locais, reforçando ciclos de exploração” (Amadeu, 2024, p. 15). 

Essa dinâmica não apenas perpetua a dependência tecnológica, mas também se apropria 

de saberes locais, como padrões de consumo, práticas culturais e tradições comunitárias, 

para alimentar sistemas de inteligência artificial que ignoram as especificidades desses 

contextos. 

Faustino e Lippold (2021) expandem essa crítica ao examinar a infraestrutura física 

da internet, desde os cabos submarinos que conectam continentes até os data centers que 

armazenam e processam dados e informações. Eles demonstram como essa arquitetura 

digital, longe de ser neutra ou descentralizada, é controlada por oligopólios tecnológicos 

que impõem uma governança algorítmica excludente. Essa governança, baseada em 

interesses corporativos e geopolíticos, marginaliza narrativas dissidentes e epistemologias 

não hegemônicas. Um exemplo emblemático dessa centralização é o fato de que 92% dos 

dados gerados na América Latina são armazenados em servidores localizados nos Estados 

Unidos (Faustino; Lippold, 2021, p. 72), o que evidencia uma despossessão digital que 

compromete a soberania informacional da região. 

 
 
 

Revista Algoritmos & Sociedade, Belo Horizonte, Vol. 1 (1) 
​ ​  

7 
 



O humano que narra: narrativas em contextos digitais e a disputa por subjetividades 
Andréia Santos Martins 

 
 

Nesse cenário, mesmo as tentativas de construir narrativas pós-humanistas locais 

acabam sendo submetidas a plataformas cujos termos de uso, políticas de moderação e 

algoritmos de visibilidade são definidos externamente, muitas vezes sem considerar os 

contextos culturais, linguísticos e políticos dos usuários. Surge, então, um conflito 

epistemológico profundo: como pensar a interconexão pós-humana proposta por Ferrando 

quando os meios que a viabilizam estão sob controle de lógicas coloniais e interesses 

corporativos? 

Essa questão é amplamente discutida também por Rosi Braidotti (2019a), que 

propõe uma abordagem crítica e situada do pós-humanismo, integrando dimensões 

geopolíticas e epistemológicas às reflexões ontológicas. Amadeu e Faustino revelam que a 

materialidade da tecnologia, isto é, quem projeta os dispositivos, quem regula os fluxos de 

dados, quem define os protocolos de interação, contradiz o discurso abstrato da 

horizontalidade pós-humana. Para comunidades indígenas, afrodescendentes ou 

periféricas, a inclusão digital frequentemente significa aderir a padrões externos, em que até 

mesmo a coleta de voz por assistentes virtuais como Alexa ou Siri segue normas 

linguísticas hegemônicas, invisibilizando sotaques, dialetos e expressões culturais locais. 

Embora Ferrando e Braidotti (2013) atribuam agência a entidades não humanas, é 

necessário considerar que essa agência é mediada por infraestruturas tecnológicas que, 

como apontam Amadeu e Faustino, são controladas por interesses corporativos e coloniais. 

Essas críticas não rejeitam o pós-humanismo como projeto teórico, mas exigem 

que ele seja expandido para incorporar uma dimensão geopolítica e decolonial. A inclusão 

digital, nesse sentido, opera como um movimento de mão dupla: ao mesmo tempo que 

permite a preservação de saberes locais, também os transforma em capital cognitivo para 

corporações globais, como ocorre no treinamento de modelos de IA com línguas indígenas. 

É necessário reconhecer que a “rede” não é um espaço neutro ou universal, mas 

sim um território disputado, com endereço, proprietários e estruturas de poder 

sedimentadas. Somente ao integrar essas questões à reflexão pós-humanista será possível 

construir narrativas verdadeiramente plurais, inclusivas e transformadoras, capazes de 

enfrentar os desafios éticos e políticos da era digital. 

 

 
 
 

Revista Algoritmos & Sociedade, Belo Horizonte, Vol. 1 (1) 
​ ​  

8 
 



O humano que narra: narrativas em contextos digitais e a disputa por subjetividades 
Andréia Santos Martins 

 
 

 

1. DISPUTAS NARRATIVAS NO CENÁRIO DIGITAL 

O ambiente digital contemporâneo configura-se como um espaço de intensa 

disputa simbólica, onde diferentes visões de mundo, interesses econômicos e estruturas de 

poder se entrelaçam e se confrontam de maneira contínua. A narrativa, nesse contexto, 

deixa de ser somente uma forma de expressão individual ou coletiva e passa a ocupar um 

papel estratégico na construção de subjetividades, na legitimação de saberes e na 

definição de quem tem o direito de ser ouvido. Trata-se de um campo de batalha discursivo 

em que o ato de narrar está diretamente vinculado à capacidade de existir politicamente. 

Francesca Ferrando (2019), ao propor uma reimaginação do humano sob a ótica do 

pós-humanismo, defende que essa nova concepção deve ser plural, inclusiva e aberta à 

multiplicidade de experiências e identidades. Para a autora, o humano não é uma essência 

fixa, mas uma interface em constante mutação, capaz de incorporar vozes historicamente 

marginalizadas e de se articular com inteligências não-humanas e ecossistemas diversos. 

No entanto, essa proposta teórica encontra limitações concretas quando confrontada com 

as assimetrias materiais que estruturam o espaço digital. 

Sérgio Amadeu da Silveira (2024), bem como Deivison Faustino e Walter Lippold 

(2021), demonstram que a pluralidade prometida pelo pós-humanismo é frequentemente 

restringida por mecanismos tecnológicos e econômicos que reproduzem desigualdades 

históricas. Um exemplo claro dessa restrição está na lógica algorítmica das redes sociais, 

que privilegia conteúdos com alto potencial de engajamento, geralmente aqueles que 

reforçam padrões hegemônicos de consumo, comportamento e linguagem em detrimento 

de narrativas críticas, dissidentes ou oriundas de grupos subalternizados. Essa priorização 

algorítmica não é neutra: ela molda o que é visível, o que é amplificado e, sobretudo, o que 

é silenciado. 

Um caso emblemático dessa dinâmica é o epistemicídio descrito por Boaventura 

de Sousa Santos (1995), que se refere ao apagamento sistemático dos saberes não 

ocidentais pelas estruturas dominantes de conhecimento. No contexto digital, esse 

processo assume novas configurações, ainda mais sofisticadas e abrangentes. Plataformas 

globais, majoritariamente controladas por corporações sediadas no Norte Global, impõem 

 
 
 

Revista Algoritmos & Sociedade, Belo Horizonte, Vol. 1 (1) 
​ ​  

9 
 



O humano que narra: narrativas em contextos digitais e a disputa por subjetividades 
Andréia Santos Martins 

 
 

padrões monolíticos de comunicação que invisibilizam linguagens minoritárias, apagam 

contextos culturais específicos e desconsideram epistemologias locais. A padronização 

algorítmica de condutas, a hegemonia do inglês como língua tecnológica e a marginalização 

de códigos culturais não ocidentais nas interfaces digitais reproduzem, em escala ampliada, 

os mesmos mecanismos de silenciamento que Santos identificou nas estruturas coloniais 

do saber. 

Essa violência epistêmica se manifesta de diversas formas, muitas vezes sutis, mas 

profundamente impactantes. Por exemplo, sistemas de reconhecimento de voz 

frequentemente falham ao lidar com sotaques regionais, revelando uma calibragem 

tecnológica que privilegia padrões linguísticos dominantes. Políticas de moderação de 

conteúdo, por sua vez, tendem a censurar expressões culturais que não se enquadram nos 

parâmetros normativos definidos por essas plataformas, o que resulta na exclusão de 

manifestações artísticas, religiosas e políticas de comunidades periféricas. Além disso, a 

curadoria algorítmica de conteúdos, que determina o que aparece nos feeds, nas buscas e 

nas recomendações, favorece visões de mundo ocidentais, reforçando uma monocultura 

digital que deslegitima outras formas de existência e conhecimento. 

Esse colonialismo digital, portanto, opera em duas frentes simultâneas: por um 

lado, na extração de dados que transforma saberes locais em insumos para sistemas de 

inteligência artificial controlados por grandes corporações; por outro, na negação ativa de 

outras formas de saber, as quais são silenciadas, distorcidas ou simplesmente ignoradas 

pelas infraestruturas tecnológicas dominantes. A disputa narrativa no cenário digital é, 

assim, uma disputa por reconhecimento, por espaço e por legitimidade, sendo que o direito 

de narrar torna-se um gesto político fundamental para resistir às lógicas de exclusão que 

permeiam o mundo conectado. 

 

2. ORALIDADE E RESISTÊNCIA DECOLONIAL 

No contexto contemporâneo, marcado pela crescente digitalização das formas de 

comunicação e pela emergência de paradigmas filosóficos como o pós-humanismo, 

observa-se uma ampliação significativa das possibilidades narrativas. As tecnologias 

digitais e as novas concepções sobre o humano abrem caminhos para múltiplas vozes e 

 
 
 

Revista Algoritmos & Sociedade, Belo Horizonte, Vol. 1 (1) 
​ ​  

10 
 



O humano que narra: narrativas em contextos digitais e a disputa por subjetividades 
Andréia Santos Martins 

 
 

experiências, desafiando os modelos tradicionais de produção de sentido. No entanto, 

apesar dessas aberturas teóricas e técnicas, as vozes historicamente marginalizadas, como 

as indígenas, negras e periféricas, continuam enfrentando obstáculos profundos para 

alcançar reconhecimento pleno e legítimo. A luta por visibilidade e escuta permanece como 

um dos principais desafios no campo das narrativas contemporâneas, especialmente 

quando se trata de resistir à colonialidade do saber. 

Nesse cenário, autores como Ailton Krenak (2020) e Lélia Gonzalez (1988) oferecem 

contribuições fundamentais ao destacar a oralidade como uma poderosa forma de 

resistência epistêmica e política. Ambos reconhecem que, diante da hegemonia da escrita e 

da institucionalização dos saberes ocidentais, a oralidade se mantém como um território de 

insurgência, onde memórias, cosmovisões e modos de existência são preservados, 

transmitidos e recriados. A oralidade, longe de ser uma forma inferior ou arcaica de 

comunicação, revela-se como um instrumento sofisticado de construção de mundos, capaz 

de desafiar as lógicas coloniais que tentam silenciar e apagar saberes não hegemônicos. 

Para Krenak, as narrativas indígenas não apenas comunicam histórias, mas 

carregam cosmovisões inteiras que confrontam diretamente a linearidade temporal e 

racional imposta pela modernidade ocidental. Em sua obra “O amanhã não está à venda”, o 

pensador indígena propõe uma ressignificação profunda da oralidade, concebendo-a como 

um rio de saberes que flui livremente, em oposição à mercantilização do tempo e da vida 

promovida pelo capitalismo. Ele afirma que “nossas histórias não estão nos livros, mas no 

ritmo dos rios e no canto dos pássaros” (Krenak, 2020, p. 78), revelando que o 

conhecimento indígena não se organiza em estruturas rígidas, mas em ciclos vivos que 

entrelaçam passado, presente e futuro. 

Essa concepção rompe com a lógica cronológica e contratual da modernidade, 

que aprisiona o tempo em agendas, prazos e contratos. A oralidade guarani-krenak, ao 

contrário, mantém viva a chama da memória coletiva, funcionando como um elo entre 

gerações e como uma forma de resistência contra a colonização do imaginário. Para 

Krenak, a terra não é um recurso a ser explorado, mas um sujeito de direitos, cuja história é 

contada ao redor do fogo, em rituais que reafirmam a comunhão entre humanos e 

mais-que-humanos. Escutar essas vozes ancestrais, portanto, não é um exercício de 

 
 
 

Revista Algoritmos & Sociedade, Belo Horizonte, Vol. 1 (1) 
​ ​  

11 
 



O humano que narra: narrativas em contextos digitais e a disputa por subjetividades 
Andréia Santos Martins 

 
 

curiosidade folclórica, mas um gesto ético e político de reconhecimento de epistemologias 

que foram sistematicamente marginalizadas. Cada palavra pronunciada nesse contexto é 

uma semente de futuro, não um futuro comprado ou planejado, mas cultivado em 

comunhão com a vida em todas as suas formas. 

Lélia Gonzalez, por sua vez, oferece uma perspectiva igualmente potente ao 

abordar a oralidade negra como espaço de preservação e resistência. Em sua análise, 

Gonzalez afirma que “o que a escrita silenciou, o corpo negro guarda e transmite” 

(Gonzalez, 1988, p. 34), evidenciando que a oralidade não é somente um meio de 

comunicação, mas um corpo vivo de memória e insurgência. A categoria político-cultural de 

amefricanidade, proposta por Gonzalez, ressurge como uma ferramenta teórica e prática 

que articula as experiências afrodiaspóricas e indígenas em uma identidade coletiva que 

desafia os paradigmas coloniais da história oficial. 

A oralidade, nesse contexto, torna-se um instrumento de descolonização, capaz de 

recuperar saberes apagados, reconstruir narrativas silenciadas e afirmar modos de 

existência que resistem à lógica escrita do colonizador. Gonzalez mostra que a fala dos 

povos subalternizados carrega em seu ritmo, em seus gestos e em suas tradições orais 

uma cosmovisão própria, que não se submete à linearidade racional da escrita ocidental. 

Ainda que a oralidade desafie a lógica racional da escrita ocidental, é preciso reconhecer 

que a própria escrita está em crise, sendo cada vez mais submetida à matematização e à 

indexação algorítmica, o que limita seus sentidos e reforça padrões comportamentais. 

A amefricanidade se constrói na tessitura dessas vozes silenciadas, nas rodas de 

samba, nos terreiros de candomblé, nas celebrações comunitárias, transformando a 

oralidade em uma arma política e em um espaço de reexistência. Nesse espaço, o passado 

não é um arquivo morto, mas uma fonte viva que se recria continuamente no presente, por 

meio da narrativa como ato de cura, enfrentamento e afirmação identitária. 

Essas perspectivas, tanto de Krenak quanto de Gonzalez, revelam que a crise da 

narração na contemporaneidade não se limita a uma questão técnica ou estética. Trata-se, 

sobretudo, de uma disputa profunda e complexa sobre quem tem o direito de narrar, de ser 

escutado e de ter sua existência reconhecida como legítima. A oralidade, nesse sentido, 

emerge como um campo de resistência decolonial, onde os saberes ancestrais e os corpos 

 
 
 

Revista Algoritmos & Sociedade, Belo Horizonte, Vol. 1 (1) 
​ ​  

12 
 



O humano que narra: narrativas em contextos digitais e a disputa por subjetividades 
Andréia Santos Martins 

 
 

historicamente marginalizados reivindicam seu lugar na construção de futuros plurais, 

inclusivos e verdadeiramente democráticoms. 

Apesar de seu potencial insurgente, a oralidade enfrenta limites quando transposta 

para meios digitais, onde os sentidos locais são frequentemente abstraídos e 

reconfigurados por algoritmos que operam segundo lógicas globais de padronização e 

extração. 

 

 

CONSIDERAÇÕES FINAIS: REIMAGINAR O HUMANO 

No contexto sociotecnológico do século XXI, o "humano que narra" emerge como 

uma figura profundamente situada em um ecossistema digital marcado por complexas 

interações entre tecnologia, subjetividade e estruturas de poder. Longe de ser um agente 

autônomo e isolado, esse sujeito narrador é atravessado por dinâmicas algorítmicas que 

condicionam não apenas o conteúdo das narrativas, mas também os próprios critérios de 

escuta, legitimidade e visibilidade. A capacidade de narrar, nesse cenário, torna-se um 

privilégio disputado, mediado por plataformas digitais que operam segundo lógicas 

econômicas e epistêmicas globais. 

A perspectiva pós-humanista proposta por Francesca Ferrando (2019) oferece um 

horizonte teórico que desafia as concepções tradicionais do humanismo ocidental. Ao 

conceber o humano como uma "interface em constante mutação", Ferrando rompe com a 

ideia de uma essência fixa e universal, abrindo espaço para subjetividades múltiplas e 

interdependentes. Essa abordagem relacional e inclusiva propõe uma ontologia que 

reconhece a coevolução entre humanos, tecnologias, ecossistemas e inteligências 

não-humanas, desestabilizando hierarquias e dualismos arraigados como humano versus 

máquina ou natureza versus cultura. 

Contudo, essa utopia pós-humanista precisa ser confrontada com as realidades 

materiais e geopolíticas que moldam o ambiente digital contemporâneo. Sérgio Amadeu da 

Silveira (2024), ao discutir o colonialismo de dados, revela como a coleta massiva de 

informações em países periféricos é convertida em capital informacional que beneficia 

majoritariamente corporações do Norte Global. A extração de dados comportamentais, 

 
 
 

Revista Algoritmos & Sociedade, Belo Horizonte, Vol. 1 (1) 
​ ​  

13 
 



O humano que narra: narrativas em contextos digitais e a disputa por subjetividades 
Andréia Santos Martins 

 
 

culturais e biométricos, muitas vezes realizada por meio de plataformas digitais ou políticas 

públicas terceirizadas, perpetua ciclos de exploração e dependência tecnológica. Como 

Amadeu aponta, os dados raramente geram benefícios locais, reforçando assimetrias 

estruturais que contradizem os ideais de inclusão e horizontalidade do pós-humanismo. 

Deivison Faustino e Walter Lippold (2021) aprofundam essa crítica ao evidenciar 

como a infraestrutura física da internet, como cabos submarinos, data centers e servidores, 

materializa desigualdades econômicas e políticas. A governança algorítmica, controlada por 

oligopólios tecnológicos, impõe padrões de moderação e curadoria que marginalizam 

narrativas dissidentes e epistemologias não ocidentais. A hegemonia do inglês como língua 

tecnológica, a padronização de condutas e a invisibilização de linguagens minoritárias 

configuram um cenário de epistemicídio digital, conforme denunciado por Boaventura de 

Sousa Santos (1995), em que saberes locais são apagados ou deslegitimados por 

paradigmas dominantes. 

Nesse contexto, a reimaginação do humano não pode ser reduzida a um exercício 

filosófico abstrato. O pós-humanismo crítico, para além da vertente filosófica de Ferrando, 

apresenta dimensões concretas que propõem integrar os saberes das humanidades às 

questões locais, valorizando as vozes daqueles que Braidotti (2019b) denomina “missing 

peoples”. Trata-se, antes, de um projeto político que exige ações concretas para 

democratizar o direito à narrativa. A pergunta que se impõe – afinal, quem é o ser humano 

que narra? – não encontra resposta única ou definitiva. O humano que narra é múltiplo, 

situado, em constante negociação com os dispositivos que o cercam. Se, por um lado, a 

digitalização e o pós-humanismo descentralizam a autoria e ampliam as possibilidades de 

expressão, por outro, os movimentos decoloniais reafirmam a importância de narrativas 

tradicionalmente excluídas, como as vozes indígenas e negras que resistem à colonialidade 

do saber. 

Ailton Krenak (2020) e Lélia Gonzalez (1988) oferecem contribuições fundamentais 

nesse sentido. Krenak ressignifica a oralidade como uma epistemologia viva, onde o tempo 

não é linear, mas cíclico, e as histórias fluem como os rios, em comunhão com os 

mais-que-humanos. Gonzalez, por sua vez, articula a amefricanidade como um corpo 

 
 
 

Revista Algoritmos & Sociedade, Belo Horizonte, Vol. 1 (1) 
​ ​  

14 
 



O humano que narra: narrativas em contextos digitais e a disputa por subjetividades 
Andréia Santos Martins 

 
 

narrativo insurgente, em que a oralidade negra preserva memórias silenciadas pela história 

oficial e transforma a fala em ato político de reexistência. 

Assim, a narrativa no século XXI não desaparece, mas se reinventa em meio a 

hibridismos e deslocamentos. Humanos e máquinas coproduzem histórias; vozes 

não-humanas ganham espaço; e formas de resistência como a oralidade desafiam as 

hegemonias algorítmicas. Não se trata de uma crise terminal da narração, mas de uma 

transformação radical cujas consequências ainda estão em processo de maturação. O 

humano que narra, portanto, é aquele que escuta, que negocia, que resiste e que, ao contar 

sua história, reivindica o direito de existir em um mundo cada vez mais mediado por 

tecnologias e disputas de poder. 

 

 

 

REFERÊNCIAS 

AQUINO, Tomás de. Suma Teológica. Tradução de Alexandre Corrêa. São Paulo: Loyola, 2001. Parte 
I, Questão 93. 
  
ARISTÓTELES. Política. Tradução de Mário da Gama Kury. Brasília: Editora da UnB, 1985. Livro I, 
1253a. 
  
BRAIDOTTI, R. A Theoretical Framework for the Critical Posthumanities. Theory, Culture & Society, 
v. 36, n. 6, p. 31-61, 2019a. Disponível em: https://doi.org/10.1177/0263276418771486. Acesso em: 
16 dez. 2025. 
  
BRAIDOTTI, R. Posthuman knowledge. Medford, MA: Polity, 2019b. 
  
BRAIDOTTI, R. The posthuman. Cambridge, UK; Malden, MA, USA: Polity Press, 2013. 
  
CANDIOTTO, Cesar. Notas sobre a arqueologia de Foucault em As palavras e as coisas. Revista de 
Filosofia Aurora, v. 21, n. 28, p. 13-28, 2009. 
  
DARWIN, Charles. A origem do homem e a seleção em relação ao sexo. Tradução de Ana Lúcia 
Tinoco Cabral. São Paulo: UFSCAR Editora, 2009. (Obra original publicada em 1871). 
  
DA SILVEIRA, Sérgio Amadeu. Neocolonialismo ou imperialismo de dados? As novas veias abertas 
da América Latina?. In: Conocimiento, poder y transformación digital en América Latina. 
Iberoamericana: Vervuert, 2024. p. 61-73. Disponível em 
https://doi.org/10.31819/9783968694344_003. Acesso em: 04 jun. 2025. 
  
DESCARTES, René. Discurso do método. Tradução de Elias Abdalla Hallage. São Paulo: Martins 
Fontes, 2004. (Obra original publicada em 1637). 

 
 
 

Revista Algoritmos & Sociedade, Belo Horizonte, Vol. 1 (1) 
​ ​  

15 
 

https://doi.org/10.1177/0263276418771486
https://doi.org/10.31819/9783968694344_003
https://doi.org/10.31819/9783968694344_003


O humano que narra: narrativas em contextos digitais e a disputa por subjetividades 
Andréia Santos Martins 

 
 

  
DUARTE, Mayara Benevenuto. COLONIALISMO DIGITAL: POR UMA CRÍTICA HACKER-FANONIANA. 
Revista Linguagens & Letramentos, v. 9, n. 2, p. 166-170, 2024. 
  
FAUSTINO, Deivison; LIPPOLD, Walter. Colonialismo digital: por uma crítica hacker-fanoniana. 
São Paulo: Boitempo Editorial, 2023. 
  
FOUCAULT, Michel. As palavras e as coisas: uma arqueologia das ciências humanas. 9. ed. São 
Paulo: Martins Fontes, 2002. 
  
GONZALEZ, Lélia. A categoria político-cultural de amefricanidade. Tempo Brasileiro, (92-93), 69-82. 
1988. 
  
KARASINSKI, Murilo. Pós-humanismo, transumanismo, anti-humanismo, meta-humanismo e novos 
materialismos. Revista de Filosofia Aurora, v. 31, n. 54, 2019. Disponível em: 
https://periodicos.pucpr.br/aurora/article/view/24707. Acesso em: 03 jun. 2025. 
  
KRENAK, Ailton. O amanhã não está à venda. São Paulo: Companhia das Letras, 2020. 
  
MOREIRA, Karoline Martins. A categoria político cultural de amefricanidade: uma análise do 
pensamento de Lélia Gonzalez. 2023. Dissertação de Mestrado. Disponível em: 
https://www.unirio.br/cchs/ppgh/producao-academica/dissertacoes-de-mestrado-e-egressos-pasta/
arquivos/DISSERTACAO_KAROLIEN_MARTINS_MOREIRA_PPGH_UNIRIO.pdf. Acesso em: 16 jun. 
2025. 
  
PLATÃO. Teeteto. Tradução de Carlos Alberto Nunes. Belém: Editora da UFPA, 2010. Diálogo 152a. 
  
TORDESILLAS, Alonso. Platão, Protágoras e o homem-medida. Revista Dissertatio de Filosofia, 
Pelotas, v. 29, p. 11-42, jul. 2009. Disponível em: https://doi.org/10.15210/dissertatio.v29i0. Acesso 
em: 16 dez. 2025. 

 

 
 

 
 
 

Revista Algoritmos & Sociedade, Belo Horizonte, Vol. 1 (1) 
​ ​  

16 
 

https://periodicos.pucpr.br/aurora/article/view/24707
https://periodicos.pucpr.br/aurora/article/view/24707
https://www.unirio.br/cchs/ppgh/producao-academica/dissertacoes-de-mestrado-e-egressos-pasta/arquivos/DISSERTACAO_KAROLIEN_MARTINS_MOREIRA_PPGH_UNIRIO.pdf
https://www.unirio.br/cchs/ppgh/producao-academica/dissertacoes-de-mestrado-e-egressos-pasta/arquivos/DISSERTACAO_KAROLIEN_MARTINS_MOREIRA_PPGH_UNIRIO.pdf
https://www.unirio.br/cchs/ppgh/producao-academica/dissertacoes-de-mestrado-e-egressos-pasta/arquivos/DISSERTACAO_KAROLIEN_MARTINS_MOREIRA_PPGH_UNIRIO.pdf
https://doi.org/10.15210/dissertatio.v29i0

	 
	1. DISPUTAS NARRATIVAS NO CENÁRIO DIGITAL 

