




 

 

O HUMANO QUE NARRA: NARRATIVAS EM 

CONTEXTOS DIGITAIS E A DISPUTA POR 

SUBJETIVIDADES 



Andréia Santos Martins1 



Editora Responsável: Ana Clara Dias de Freitas Revisão: Ana Clara Dias de Freitas 



RESUMO 

Este artigo analisa as transformações do conceito de humano a partir da crise da narrativa na  contemporaneidade  digital.  Enraizado  na  psicanálise  e  nos  estudos  pós-humanistas, especialmente  na  obra  de  Francesca  Ferrando, discute como o ser humano deixou de ser visto como essência fixa para tornar-se uma interface em mutação. A pesquisa articula essa perspectiva  com  críticas  ao  colonialismo  de  dados  trazidas  por  Sérgio  Amadeu,  Deivison Faustino  e  Walter Lippold, revelando contradições entre o ideal pós-humano de inclusão e as  práticas  digitais  que  reproduzem  assimetrias  epistêmicas  e  econômicas.  Com abordagem  interdisciplinar,  aponta  como  plataformas algorítmicas moldam subjetividades, condicionando  a  escuta  e  o  direito  de  narrar  a  interesses  globais.  A  análise  dialoga  com autores decoloniais, como Krenak e Gonzalez, que reafirmam a oralidade como resistência frente  à colonialidade do saber. O artigo conclui que narrar tornou-se um gesto político de cuidado  coletivo,  essencial  para  reimaginar  o  humano  em  meio  a  disputas  de  poder  e invisibilizações digitais. Assim, propõe que a reconfiguração das narrativas seja parte de um projeto ético e político, no qual escutar é tão importante quanto falar e o humano que narra emerge como sujeito situado, múltiplo e em constante negociação. 

Palavras-chave:  pós-humanismo;  narrativas  digitais;  colonialismo  de  dados;  oralidade; subjetividade 

 

  

1  Mestranda  do  Programa  de  Pós-Graduação  em  Estudos  da  Condição  Humana  na Contemporaneidade pela Universidade Federal de São Carlos, com foco em pesquisa sobre a crise da  narração.  Psicóloga  e  Comunicóloga,  graduada  pela  Universidade  de  Sorocaba.  ORCID: https://orcid.org/0009-0000-9046-0198. E-mail: andreiast@hotmail.com 





O humano que narra: narrativas em contextos digitais e a disputa por subjetividades Andréia Santos Martins 

   

 THE HUMAN WHO NARRATES: NARRATIVES IN 

DIGITAL  CONTEXTS  AND  THE  DISPUTE  FOR 

SUBJECTIVITIES 



ABSTRACT 

This  article  analyzes  the  transformations  of  the  concept  of  humankind  stemming from the crisis of narrative in contemporary digital times. Rooted in psychoanalysis and posthumanist studies, especial y the work of Francesca Ferrando, it discusses how the human has ceased to  be  seen  as  a  fixed  essence  and  has  become  a  changing  interface.  The  research articulates  this  perspective  with  critiques  of  data  colonialism  brought  forward  by  Sérgio Amadeu,  Deivison  Faustino,  and  Walter  Lippold,  revealing  contradictions  between  the posthuman  ideal  of  inclusion  and  digital practices that reproduce epistemic and economic asymmetries.  Using  an  interdisciplinary  approach,  it  highlights  how  algorithmic  platforms shape  subjectivities,  conditioning  listening  and  the  right  to  narrate  to  global  interests.  An analysis engages with decolonial authors such as Krenak and Gonzalez, who reaffirm orality as  resistance  to  the  coloniality  of  knowledge.  The  article  concludes  that  storytel ing  has become  a  political  gesture  of  col ective  care,  essential  for  reimagining  the  human  amid power  struggles  and  digital  invisibility.  Thus,  it  proposes  that  the  reconfiguration  of narratives  be  part  of  an  ethical  and  political  project,  where  listening  is  as  important  as speaking,  and  where  the  human  narrator  emerges  as  a  situated,  multiple,  and  constantly negotiating subject. 

Keywords: posthumanism; digital narratives; data colonialism; orality; subjectivity 

 

 



INTRODUÇÃO: A TRANSFORMAÇÃO DO CONCEITO DE HUMANO 

A definição do que se entende por “humano” não é uma constante universal, mas sim  uma  construção  histórica,  dinâmica e multifacetada, moldada por diferentes tradições filosóficas,  científicas,  religiosas  e  culturais  ao  longo  dos  séculos.  Essa  noção  tem  sido continuamente  reformulada  em  resposta  às  transformações  sociais,  às  mudanças epistemológicas  e  às  revoluções  tecnológicas  que  atravessam  a  humanidade.  Desde  os primeiros  mitos  e  reflexões  filosóficas  da  Grécia  Antiga  até  os  debates  contemporâneos sobre  pós-humanismo,  inteligência  artificial  e  colonialismo  digital,  o  conceito  de  humano Revista Algoritmos & Sociedade, Belo Horizonte, Vol. 1 (1) 2 



O humano que narra: narrativas em contextos digitais e a disputa por subjetividades Andréia Santos Martins 

  



tem se mostrado profundamente instável, sujeito a reinterpretações que refletem os valores e as tensões de cada época. 

Na  atualidade,  marcada  pela  presença  massiva  das  tecnologias  digitais  e  pela mediação  algorítmica  das  interações  humanas,  essa  discussão  adquire  contornos  ainda mais complexos. As narrativas que definem o humano, suas experiências, subjetividades e direitos,  são  cada  vez  mais  condicionadas  por  plataformas  digitais  que  não  apenas organizam o que é dito, mas também determinam quem pode falar, quem será escutado e quais vozes serão amplificadas ou silenciadas. O ambiente digital, portanto, não é somente um  espaço  de  comunicação,  mas  um  território  de  disputa  simbólica  e  política,  onde  o direito à narrativa está diretamente vinculado a estruturas de poder e visibilidade. 

Este  estudo,  inserido no contexto de uma pesquisa acadêmica desenvolvida para uma dissertação de mestrado, tem como objetivo aprofundar a reflexão sobre o conceito de humano, especialmente no que diz respeito às formas como as narrativas são construídas, disputadas  e  condicionadas  em  ambientes  digitais.  Para  isso,  articula-se  o  pensamento pós-humanista de Francesca Ferrando (2019), que propõe uma revisão radical da ontologia humana,  com  as  críticas  ao  colonialismo  de  dados  formuladas  por  Sérgio  Amadeu  da Silveira (2024) e pelos autores Deivison Faustino e Walter Lippold (2021), que denunciam as assimetrias  geopolíticas  e  epistêmicas  presentes  nas  infraestruturas  tecnológicas contemporâneas. 

A  análise  parte  do  reconhecimento  de  que,  embora  o  pós-humanismo crítico-filosófico  ofereça  uma  visão  inclusiva,  fluida  e  descentralizada  da  subjetividade, rompendo  com  os  paradigmas  antropocêntricos  e  essencialistas  do  humanismo  clássico, as  estruturas  tecnológicas  que  sustentam  o  mundo  digital  atual  continuam  a  reproduzir desigualdades  profundas.  Essas  desigualdades  se  manifestam  especialmente  em sociedades  periféricas,  onde  o  acesso  à  tecnologia,  à  informação  e  à  produção  de conhecimento  é  mediado  por  interesses  corporativos  e  lógicas  coloniais  que  limitam  a pluralidade das vozes e das experiências humanas. 

Para  compreender  a  complexidade  dessa  construção,  é  necessário  revisitar  os principais  marcos  históricos  que  definiram  o  humano  em  diferentes períodos e contextos. 

Na Grécia Antiga, por exemplo, o filósofo Protágoras afirmava que “o homem é a medida de Revista Algoritmos & Sociedade, Belo Horizonte, Vol. 1 (1) 3 



O humano que narra: narrativas em contextos digitais e a disputa por subjetividades Andréia Santos Martins 

  



todas as coisas”, estabelecendo uma visão relativista e antropocêntrica que colocava o ser humano  como  referência  central  para  a  compreensão  do  mundo.  Já  Aristóteles,  em  sua obra  Política,  concebia  o  humano  como  um  “animal  racional”  ( zoon  logikon)  e  “animal político”  ( zoon  politikon),  destacando  a  razão  e  a sociabilidade como traços fundamentais da natureza humana. 

Durante  a  Idade  Média,  sob  forte  influência  da  teologia  cristã,  Tomás  de  Aquino reinterpretou  o humano como  imago Dei, ou seja, uma criatura racional criada à imagem e semelhança  de  Deus.  Essa  concepção  espiritualizada  atribuía  ao  ser  humano  uma dignidade  ontológica  derivada  de  sua  relação  com  o  divino,  reforçando  uma  visão hierárquica  da  existência.  Na  Modernidade,  René  Descartes  promoveu  uma  ruptura  ao reduzir  a  essência  humana  à  capacidade  de  pensar,  sintetizada  em  sua  célebre  máxima 

“Penso,  logo  existo”  ( Cogito,  ergo  sum),  que  inaugurou  uma  concepção  racionalista  e introspectiva do sujeito. 

O século XIX trouxe uma inflexão significativa com a teoria da evolução de Charles Darwin, que situou o humano como parte de um continuum biológico, sujeito aos mesmos processos  de  seleção  natural  que  regem  todas  as  espécies.  Essa  abordagem  naturalista desestabilizou a ideia de excepcionalidade humana, inserindo o ser humano em uma lógica de  interdependência  ecológica  e  genética. Já no século XX, Michel Foucault, em sua obra As  Palavras  e  as  Coisas,  questionou  a  própria  noção  de  “homem”, argumentando que se trata  de  uma  invenção  moderna,  construída  por  discursos  específicos  e  potencialmente obsoleta diante das transformações epistemológicas contemporâneas. 

No  século  XXI, o pós-humanismo filosófico, representado por Francesca Ferrando (2019),  propõe  uma  nova  virada  conceitual.  Para  Ferrando,  a  concepção  de  humano  não deve ser entendida como uma essência imutável, mas sim como uma interface do humano, enquanto  sujeito  e conceito, capaz de incorporar múltiplas subjetividades e de se articular com inteligências não-humanas, ecossistemas e tecnologias emergentes. Essa perspectiva abre espaço para a inclusão de vozes historicamente marginalizadas, como as de mulheres, pessoas  negras,  indígenas,  pessoas com deficiência e outras identidades subalternizadas, ao  mesmo  tempo  em  que  levanta  questões  cruciais  sobre  os  mecanismos  de  controle  e mediação das narrativas no ambiente digital. 







 Revista Algoritmos & Sociedade, Belo Horizonte, Vol. 1 (1) 4 



O humano que narra: narrativas em contextos digitais e a disputa por subjetividades Andréia Santos Martins 

  



A  partir  dessa  trajetória  histórica,  é  possível  organizar  as principais definições do humano  segundo  os  períodos  e  pensadores  que  marcaram  essa  construção  conceitual. 

Essa  sistematização  permite  visualizar  como  a  ideia  de  humanidade  foi  sendo  moldada, contestada  e  reformulada  ao  longo  do tempo, revelando que o humano é, acima de tudo, uma categoria em disputa – uma narrativa em constante negociação entre saberes, poderes e tecnologias: 



Período 

Pensador/Obra 

Definição do Humano 

Referência 

Grécia Antiga (séc. 

Protágoras ( apud 

“O homem é a medida de 

PLATÃO.  Teeteto, 152a. 

V a.C.) 

Platão,  Teeteto) 

todas as coisas” – visão 

Análise em TORDESILLAS 

relativista e antropocêntrica 

(2019),  Dissertatio 

Grécia Antiga (séc. 

Aristóteles,  Política 

“Animal racional” ( zoon 

ARISTÓTELES.  Política, 

IV a.C.) 

 logikon) e “animal político” 

Livro I, 1253a. 

( zoon politikon) 

Idade Média (séc. 

Tomás de Aquino, 

Humano como  imago Dei: 

AQUINO, T. de.  Suma 

XIII) 

 Suma Teológica 

ser racional criado à 

 Teológica, Parte I, Questão 

imagem de Deus 

93 

Modernidade (séc. 

Descartes,  Discurso do 

“Penso, logo existo” 

DESCARTES, R.  Discurso 

XVII) 

 Método 

( Cogito, ergo sum) – 

 do Método, 1637 

essência na racionalidade e 

consciência 

Evolucionismo (séc. 

Darwin,  A Origem do 

Ser biológico, parte da 

DARWIN, C.  The Descent of 

XIX) 

 Homem 

continuidade animal; 

 Man, 1871  

definido pela seleção 

natural 

Pós-estruturalismo 

Foucault,  As Palavras e   O “homem” como invenção FOUCAULT, M.  As Palavras 

(séc. XX) 

 as Coisas 

moderna e possivelmente 

 e as Coisas, 1966 

obsoleta 

Pós-humanismo 

Ferrando,  Philosophical   O humano é uma interface FERRANDO, F. 

(séc. XXI) 

 Posthumanism 

em constante mutação, não 

 Philosophical 



uma essência fixa 

 Posthumanism, 2019  

Fonte: autoria própria 



O  conceito  de  pós-humanismo,  conforme  desenvolvido  por  Francesca  Ferrando (2019),  desponta  como  um  paradigma  teórico  e  filosófico  profundamente  crítico,  que  se propõe  a  revisar  e  desconstruir  os  pilares  fundantes  do  humanismo  ocidental  tradicional. 

Em  oposição  à  visão  antropocêntrica  que  historicamente  posicionou  o  ser  humano como sujeito  autônomo,  racional  e  superior  às  demais  formas  de  vida  e  às  tecnologias,  o pós-humanismo  propõe  uma  reconfiguração ontológica radical, que desloca o humano do Revista Algoritmos & Sociedade, Belo Horizonte, Vol. 1 (1) 5 



O humano que narra: narrativas em contextos digitais e a disputa por subjetividades Andréia Santos Martins 

   

centro  da  existência  e  o  reinsere  como  parte  de  um  sistema  relacional,  marcado  por múltiplas interações e interdependências. 

Essa  abordagem  pós-humanista  desafia  os  dualismos  profundamente  enraizados na cultura ocidental – como natureza  versus cultura, humano  versus  não-humano, orgânico versus   tecnológico  –  e  propõe,  em  seu  lugar,  uma  compreensão  mais  fluida,  dinâmica  e integrada da existência. O humano, nessa nova perspectiva, deixa de ser concebido como uma entidade isolada e essencializada, sendo entendido como uma interface em constante mutação, inserida em redes complexas que englobam animais, ecossistemas, inteligências artificiais,  objetos  materiais  e  entidades  não-humanas.  Essa  visão  rompe  com hierarquias predeterminadas  e  abre  espaço  para  uma  ontologia  relacional,  onde  nenhum  elemento ocupa posição privilegiada ou central. 

Importa sublinhar que o pós-humanismo de Ferrando não se configura como uma negação  do  humano,  mas  sim  como  uma  crítica  à  hegemonia  humana.  Assim,  é fundamental  distinguir  entre  o  sujeito  humano,  a  concepção  filosófica  de  humano,  o humanismo  como  corrente  histórica  e  a  concepção  humanista  de  humano,  que frequentemente  se  baseia  em ideias de autonomia, racionalidade e centralidade do sujeito que,  ao  longo  da  história, legitimou práticas de dominação, exclusão e exploração – tanto ecológica quanto epistêmica. Como a autora afirma, trata-se de um “pós-exclusivismo”, ou seja,  uma  filosofia  empírica  de  mediação  que  busca  reconciliar  as  múltiplas  formas  de existência  em  suas  expressões  mais  amplas  e  diversas (Ferrando, 2019). Essa posição se distingue claramente do transumanismo, uma vez que o transumanismo é considerado por alguns  autores  como  uma  vertente do pós-humanismo, embora mantenha vínculos com o ideal  humanista  de  progresso  linear  e  aprimoramento  tecnológico.  O  pós-humanismo crítico-filosófico,  conforme  delineado  por  Ferrando  (2019),  propõe,  ao  contrário  do transumanismo, uma coevolução entre espécies e tecnologias. Essa perspectiva reconhece a  interdependência  como  princípio  ético  e  político  e  desestabiliza  as  fronteiras convencionais entre sujeito e objeto, natureza e máquina, corpo e código. 

Essa perspectiva oferece ferramentas críticas para repensar a ética, a política e as narrativas  na  contemporaneidade,  especialmente  em  um  mundo  marcado  por  crises ecológicas,  transformações  tecnológicas  aceleradas  e  disputas  por  reconhecimento  e Revista Algoritmos & Sociedade, Belo Horizonte, Vol. 1 (1) 6 



O humano que narra: narrativas em contextos digitais e a disputa por subjetividades Andréia Santos Martins 

   

visibilidade.  No entanto, as promessas utópicas do pós-humanismo encontram obstáculos concretos  quando  confrontadas  com  as  dinâmicas  de  poder  que  estruturam  o  ambiente digital  atual.  As  análises  de  Sérgio  Amadeu  da  Silveira  (2024)  e  de  Deivison  Faustino  e Walter  Lippold  (2021)  revelam  como  essas  promessas  de  inclusão  e  democratização tecnológica  podem,  na  prática,  ocultar  novas  formas  de  colonialismo  e  aprofundar desigualdades já existentes. 

Amadeu, ao abordar o fenômeno do colonialismo de dados, identifica um paradoxo fundamental:  enquanto  o  pós-humanismo  celebra  a  dissolução  das  fronteiras  entre humanos  e  tecnologias,  a  realidade  da  extração  e  do  processamento  de  dados  por corporações  transnacionais  reproduz  assimetrias  geopolíticas  e  econômicas.  Dados comportamentais,  culturais  e  biométricos  coletados  em  países  periféricos  são  utilizados como insumos para sistemas algorítmicos, muitas vezes por meio de plataformas digitais ou políticas  públicas  terceirizadas,  são  processados  por  algoritmos  que  operam  sobre esses dados,  gerando  modelos  que  beneficiam  majoritariamente  corporações  do  Norte  Global. 

Como o autor enfatiza, “os dados coletados em países tecnologicamente pobres raramente resultam  em  benefícios  locais,  reforçando  ciclos  de  exploração”  (Amadeu,  2024,  p.  15). 

Essa  dinâmica  não  apenas perpetua a dependência tecnológica, mas também se apropria de  saberes  locais, como padrões de consumo, práticas culturais e tradições comunitárias, para  alimentar  sistemas  de  inteligência  artificial  que  ignoram  as  especificidades  desses contextos. 

Faustino e Lippold (2021) expandem essa crítica ao examinar a infraestrutura física da internet, desde os cabos submarinos que conectam continentes até os  data center s que armazenam  e  processam  dados  e  informações.  Eles  demonstram  como  essa  arquitetura digital,  longe  de  ser  neutra  ou  descentralizada,  é  controlada  por  oligopólios  tecnológicos que  impõem  uma  governança  algorítmica  excludente.  Essa  governança,  baseada  em interesses  corporativos  e  geopolíticos,  marginaliza  narrativas dissidentes e epistemologias não hegemônicas. Um exemplo emblemático dessa centralização é o fato de que 92% dos dados gerados na América Latina são armazenados em servidores localizados nos Estados Unidos  (Faustino;  Lippold,  2021,  p.  72),  o  que  evidencia  uma  despossessão  digital  que compromete a soberania informacional da região. 







 Revista Algoritmos & Sociedade, Belo Horizonte, Vol. 1 (1) 7 



O humano que narra: narrativas em contextos digitais e a disputa por subjetividades Andréia Santos Martins 

   

Nesse cenário, mesmo as tentativas de construir narrativas pós-humanistas locais acabam  sendo  submetidas  a  plataformas  cujos  termos  de  uso,  políticas  de moderação e algoritmos  de  visibilidade  são  definidos  externamente,  muitas  vezes  sem  considerar  os contextos  culturais,  linguísticos  e  políticos  dos  usuários.  Surge,  então,  um  conflito epistemológico profundo: como pensar a interconexão pós-humana proposta por Ferrando quando  os  meios  que  a  viabilizam  estão  sob  controle  de  lógicas  coloniais  e  interesses corporativos? 

Essa  questão  é  amplamente  discutida  também  por  Rosi  Braidotti  (2019a),  que propõe  uma  abordagem  crítica  e  situada  do  pós-humanismo,  integrando  dimensões geopolíticas e epistemológicas às reflexões ontológicas. Amadeu e Faustino revelam que a materialidade da tecnologia, isto é, quem projeta os dispositivos, quem regula os fluxos de dados,  quem  define  os  protocolos  de  interação,  contradiz  o  discurso  abstrato  da horizontalidade  pós-humana.  Para  comunidades  indígenas,  afrodescendentes  ou periféricas, a inclusão digital frequentemente significa aderir a padrões externos, em que até mesmo  a  coleta  de  voz  por  assistentes  virtuais  como  Alexa  ou  Siri  segue  normas linguísticas hegemônicas, invisibilizando sotaques, dialetos e expressões culturais locais. 

Embora  Ferrando e Braidotti (2013) atribuam agência a entidades não humanas, é necessário  considerar  que  essa  agência  é  mediada  por  infraestruturas  tecnológicas  que, como apontam Amadeu e Faustino, são controladas por interesses corporativos e coloniais. 

Essas  críticas  não  rejeitam  o  pós-humanismo  como  projeto  teórico,  mas  exigem que  ele seja expandido para incorporar uma dimensão geopolítica e decolonial. A inclusão digital,  nesse  sentido,  opera  como  um  movimento  de  mão  dupla:  ao  mesmo  tempo  que permite  a  preservação de saberes locais, também os transforma em capital cognitivo para corporações globais, como ocorre no treinamento de modelos de IA com línguas indígenas. 

É  necessário  reconhecer  que  a  “rede” não é um espaço neutro ou universal, mas sim  um  território  disputado,  com  endereço,  proprietários  e  estruturas  de  poder sedimentadas. Somente ao integrar essas questões à reflexão pós-humanista será possível construir  narrativas  verdadeiramente  plurais,  inclusivas  e  transformadoras,  capazes  de enfrentar os desafios éticos e políticos da era digital. 









 Revista Algoritmos & Sociedade, Belo Horizonte, Vol. 1 (1) 8  

O humano que narra: narrativas em contextos digitais e a disputa por subjetividades Andréia Santos Martins 

   

 

1. DISPUTAS NARRATIVAS NO CENÁRIO DIGITAL 

O  ambiente  digital  contemporâneo  configura-se  como  um  espaço  de  intensa disputa simbólica, onde diferentes visões de mundo, interesses econômicos e estruturas de poder  se  entrelaçam  e  se  confrontam  de  maneira  contínua.  A  narrativa,  nesse  contexto, deixa de ser somente uma forma de expressão individual ou coletiva e passa a ocupar um papel  estratégico  na  construção  de  subjetividades,  na  legitimação  de  saberes  e  na definição de quem tem o direito de ser ouvido. Trata-se de um campo de batalha discursivo em que o ato de narrar está diretamente vinculado à capacidade de existir politicamente. 

Francesca Ferrando (2019), ao propor uma reimaginação do humano sob a ótica do pós-humanismo,  defende  que  essa  nova  concepção  deve  ser  plural,  inclusiva  e  aberta  à multiplicidade de experiências e identidades. Para a autora, o humano não é uma essência fixa,  mas  uma  interface  em  constante mutação, capaz de incorporar vozes historicamente marginalizadas  e  de  se  articular  com  inteligências  não-humanas e ecossistemas diversos. 

No  entanto, essa proposta teórica encontra limitações concretas quando confrontada com as assimetrias materiais que estruturam o espaço digital. 

Sérgio  Amadeu  da  Silveira  (2024),  bem  como  Deivison  Faustino  e  Walter  Lippold (2021),  demonstram  que  a  pluralidade  prometida  pelo  pós-humanismo  é  frequentemente restringida  por  mecanismos  tecnológicos  e  econômicos  que  reproduzem  desigualdades históricas.  Um  exemplo  claro  dessa  restrição está na lógica algorítmica das redes sociais, que  privilegia  conteúdos  com  alto  potencial  de  engajamento,  geralmente  aqueles  que reforçam  padrões  hegemônicos  de  consumo,  comportamento  e linguagem em detrimento de  narrativas críticas, dissidentes ou oriundas de grupos subalternizados. Essa priorização algorítmica não é neutra: ela molda o que é visível, o que é amplificado e, sobretudo, o que é silenciado. 

Um  caso  emblemático  dessa  dinâmica  é  o epistemicídio descrito por Boaventura de  Sousa  Santos  (1995),  que  se  refere  ao  apagamento  sistemático  dos  saberes  não ocidentais  pelas  estruturas  dominantes  de  conhecimento.  No  contexto  digital,  esse processo assume novas configurações, ainda mais sofisticadas e abrangentes. Plataformas globais,  majoritariamente  controladas  por  corporações  sediadas no Norte Global, impõem Revista Algoritmos & Sociedade, Belo Horizonte, Vol. 1 (1) 9  

O humano que narra: narrativas em contextos digitais e a disputa por subjetividades Andréia Santos Martins 

   

padrões  monolíticos  de  comunicação  que  invisibilizam  linguagens  minoritárias,  apagam contextos  culturais  específicos  e  desconsideram  epistemologias  locais.  A  padronização algorítmica de condutas, a hegemonia do inglês como língua tecnológica e a marginalização de códigos culturais não ocidentais nas interfaces digitais reproduzem, em escala ampliada, os  mesmos  mecanismos  de  silenciamento  que  Santos  identificou nas estruturas coloniais do saber. 

Essa violência epistêmica se manifesta de diversas formas, muitas vezes sutis, mas profundamente  impactantes.  Por  exemplo,  sistemas  de  reconhecimento  de  voz frequentemente  falham  ao  lidar  com  sotaques  regionais,  revelando  uma  calibragem tecnológica  que  privilegia  padrões  linguísticos  dominantes.  Políticas  de  moderação  de conteúdo, por sua vez, tendem a censurar expressões culturais que não se enquadram nos parâmetros  normativos  definidos  por  essas  plataformas,  o  que  resulta  na  exclusão  de manifestações  artísticas,  religiosas  e  políticas  de  comunidades  periféricas.  Além  disso,  a curadoria algorítmica de conteúdos, que determina o que aparece nos  feeds, nas buscas e nas  recomendações,  favorece  visões  de  mundo  ocidentais,  reforçando  uma  monocultura digital que deslegitima outras formas de existência e conhecimento. 

Esse  colonialismo  digital,  portanto,  opera  em  duas  frentes  simultâneas:  por  um lado,  na  extração  de  dados  que  transforma  saberes  locais  em  insumos  para  sistemas de inteligência  artificial  controlados  por  grandes  corporações; por outro, na negação ativa de outras  formas  de  saber,  as  quais  são  silenciadas,  distorcidas  ou  simplesmente  ignoradas pelas  infraestruturas  tecnológicas  dominantes.  A  disputa  narrativa  no  cenário  digital  é, assim, uma disputa por reconhecimento, por espaço e por legitimidade, sendo que o direito de  narrar  torna-se  um  gesto  político  fundamental  para  resistir  às  lógicas de exclusão que permeiam o mundo conectado. 



2. ORALIDADE E RESISTÊNCIA DECOLONIAL 

No  contexto contemporâneo, marcado pela crescente digitalização das formas de comunicação  e  pela  emergência  de  paradigmas  filosóficos  como  o  pós-humanismo, observa-se  uma  ampliação  significativa  das  possibilidades  narrativas.  As  tecnologias digitais  e  as  novas  concepções  sobre  o  humano  abrem  caminhos  para  múltiplas  vozes e Revista Algoritmos & Sociedade, Belo Horizonte, Vol. 1 (1) 10 



O humano que narra: narrativas em contextos digitais e a disputa por subjetividades Andréia Santos Martins 

   

experiências,  desafiando  os  modelos  tradicionais  de  produção  de  sentido.  No  entanto, apesar dessas aberturas teóricas e técnicas, as vozes historicamente marginalizadas, como as  indígenas,  negras  e  periféricas,  continuam  enfrentando  obstáculos  profundos  para alcançar reconhecimento pleno e legítimo. A luta por visibilidade e escuta permanece como um  dos  principais  desafios  no  campo  das  narrativas  contemporâneas,  especialmente quando se trata de resistir à colonialidade do saber. 

Nesse cenário, autores como Ailton Krenak (2020) e Lélia Gonzalez (1988) oferecem contribuições  fundamentais  ao  destacar  a  oralidade  como  uma  poderosa  forma  de resistência epistêmica e política. Ambos reconhecem que, diante da hegemonia da escrita e da institucionalização dos saberes ocidentais, a oralidade se mantém como um território de insurgência,  onde  memórias,  cosmovisões  e  modos  de  existência  são  preservados, transmitidos  e  recriados.  A  oralidade,  longe  de  ser  uma  forma  inferior  ou  arcaica  de comunicação, revela-se como um instrumento sofisticado de construção de mundos, capaz de desafiar as lógicas coloniais que tentam silenciar e apagar saberes não hegemônicos. 

Para  Krenak,  as  narrativas  indígenas  não  apenas  comunicam  histórias,  mas carregam  cosmovisões  inteiras  que  confrontam  diretamente  a  linearidade  temporal  e racional imposta pela modernidade ocidental. Em sua obra “O amanhã não está à venda”, o pensador indígena propõe uma ressignificação profunda da oralidade, concebendo-a como um  rio  de  saberes  que  flui  livremente, em oposição à mercantilização do tempo e da vida promovida  pelo capitalismo. Ele afirma que “nossas histórias não estão nos livros, mas no ritmo  dos  rios  e  no  canto  dos  pássaros”  (Krenak,  2020,  p.  78),  revelando  que  o conhecimento  indígena  não  se  organiza  em  estruturas  rígidas,  mas  em  ciclos  vivos  que entrelaçam passado, presente e futuro. 

Essa  concepção  rompe  com  a  lógica  cronológica  e  contratual  da  modernidade, que  aprisiona  o  tempo  em  agendas,  prazos  e  contratos.  A  oralidade  guarani-krenak,  ao contrário,  mantém  viva  a  chama  da  memória  coletiva,  funcionando  como  um  elo  entre gerações  e  como  uma  forma  de  resistência  contra  a  colonização  do  imaginário.  Para Krenak, a terra não é um recurso a ser explorado, mas um sujeito de direitos, cuja história é contada  ao  redor  do  fogo,  em  rituais  que  reafirmam  a  comunhão  entre  humanos  e mais-que-humanos.  Escutar  essas  vozes  ancestrais,  portanto,  não  é  um  exercício  de Revista Algoritmos & Sociedade, Belo Horizonte, Vol. 1 (1) 11 



O humano que narra: narrativas em contextos digitais e a disputa por subjetividades Andréia Santos Martins 

   

curiosidade folclórica, mas um gesto ético e político de reconhecimento de epistemologias que  foram  sistematicamente  marginalizadas.  Cada  palavra  pronunciada  nesse  contexto  é uma  semente  de  futuro,  não  um  futuro  comprado  ou  planejado,  mas  cultivado  em comunhão com a vida em todas as suas formas. 

Lélia  Gonzalez,  por  sua  vez,  oferece  uma  perspectiva  igualmente  potente  ao abordar  a  oralidade  negra  como  espaço  de  preservação  e  resistência.  Em  sua  análise, Gonzalez  afirma  que  “o  que  a  escrita  silenciou,  o  corpo  negro  guarda  e  transmite” 

(Gonzalez,  1988,  p.  34),  evidenciando  que  a  oralidade  não  é  somente  um  meio  de comunicação, mas um corpo vivo de memória e insurgência. A categoria político-cultural de amefricanidade,  proposta  por  Gonzalez,  ressurge  como  uma  ferramenta  teórica  e  prática que  articula  as  experiências  afrodiaspóricas  e  indígenas  em  uma  identidade  coletiva  que desafia os paradigmas coloniais da história oficial. 

A oralidade, nesse contexto, torna-se um instrumento de descolonização, capaz de recuperar  saberes  apagados,  reconstruir  narrativas  silenciadas  e  afirmar  modos  de existência  que  resistem  à  lógica  escrita  do  colonizador.  Gonzalez  mostra  que  a  fala  dos povos  subalternizados  carrega  em  seu  ritmo,  em  seus  gestos  e  em  suas  tradições  orais uma  cosmovisão  própria,  que  não  se  submete  à  linearidade  racional da escrita ocidental. 

Ainda  que  a  oralidade  desafie  a  lógica  racional  da  escrita ocidental, é preciso reconhecer que  a  própria  escrita  está em crise, sendo cada vez mais submetida à matematização e à indexação algorítmica, o que limita seus sentidos e reforça padrões comportamentais. 

A  amefricanidade  se  constrói  na tessitura dessas vozes silenciadas, nas rodas de samba,  nos  terreiros  de  candomblé,  nas  celebrações  comunitárias,  transformando  a oralidade em uma arma política e em um espaço de reexistência. Nesse espaço, o passado não é um arquivo morto, mas uma fonte viva que se recria continuamente no presente, por meio da narrativa como ato de cura, enfrentamento e afirmação identitária. 

Essas  perspectivas,  tanto  de  Krenak  quanto de Gonzalez, revelam que a crise da narração na contemporaneidade não se limita a uma questão técnica ou estética. Trata-se, sobretudo, de uma disputa profunda e complexa sobre quem tem o direito de narrar, de ser escutado  e  de  ter  sua  existência  reconhecida  como  legítima.  A  oralidade,  nesse  sentido, emerge como um campo de resistência decolonial, onde os saberes ancestrais e os corpos Revista Algoritmos & Sociedade, Belo Horizonte, Vol. 1 (1) 12 



O humano que narra: narrativas em contextos digitais e a disputa por subjetividades Andréia Santos Martins 

   

historicamente  marginalizados  reivindicam  seu  lugar  na  construção  de  futuros  plurais, inclusivos e verdadeiramente democráticoms. 

Apesar de seu potencial insurgente, a oralidade enfrenta limites quando transposta para  meios  digitais,  onde  os  sentidos  locais  são  frequentemente  abstraídos  e reconfigurados  por  algoritmos  que  operam  segundo  lógicas  globais  de  padronização  e extração. 





CONSIDERAÇÕES FINAIS: REIMAGINAR O HUMANO 

No contexto sociotecnológico do século XXI, o "humano que narra" emerge como uma  figura  profundamente  situada  em  um  ecossistema  digital  marcado  por  complexas interações  entre  tecnologia,  subjetividade  e  estruturas  de  poder.  Longe  de ser um agente autônomo  e  isolado,  esse  sujeito  narrador  é  atravessado  por  dinâmicas  algorítmicas  que condicionam  não  apenas  o  conteúdo das narrativas, mas também os próprios critérios de escuta,  legitimidade  e  visibilidade.  A  capacidade  de  narrar,  nesse  cenário,  torna-se  um privilégio  disputado,  mediado  por  plataformas  digitais  que  operam  segundo  lógicas econômicas e epistêmicas globais. 

A  perspectiva  pós-humanista proposta por Francesca Ferrando (2019) oferece um horizonte  teórico  que  desafia  as  concepções  tradicionais  do  humanismo  ocidental.  Ao conceber  o  humano como uma "interface em constante mutação", Ferrando rompe com a ideia  de  uma  essência  fixa  e  universal,  abrindo  espaço  para  subjetividades  múltiplas  e interdependentes.  Essa  abordagem  relacional  e  inclusiva  propõe  uma  ontologia  que reconhece  a  coevolução  entre  humanos,  tecnologias,  ecossistemas  e  inteligências não-humanas,  desestabilizando  hierarquias  e  dualismos  arraigados  como  humano   versus máquina ou natureza  versus  cultura. 

Contudo,  essa  utopia  pós-humanista  precisa  ser  confrontada  com  as  realidades materiais e geopolíticas que moldam o ambiente digital contemporâneo. Sérgio Amadeu da Silveira  (2024),  ao  discutir  o  colonialismo  de  dados,  revela  como  a  coleta  massiva  de informações  em  países  periféricos  é  convertida  em  capital  informacional  que  beneficia majoritariamente  corporações  do  Norte  Global.  A  extração  de  dados  comportamentais, Revista Algoritmos & Sociedade, Belo Horizonte, Vol. 1 (1) 13 



O humano que narra: narrativas em contextos digitais e a disputa por subjetividades Andréia Santos Martins 

   

culturais e biométricos, muitas vezes realizada por meio de plataformas digitais ou políticas públicas  terceirizadas,  perpetua  ciclos  de  exploração  e  dependência  tecnológica.  Como Amadeu  aponta,  os  dados  raramente  geram  benefícios  locais,  reforçando  assimetrias estruturais que contradizem os ideais de inclusão e horizontalidade do pós-humanismo. 

Deivison  Faustino  e  Walter  Lippold  (2021)  aprofundam  essa  crítica  ao  evidenciar como a infraestrutura física da internet, como cabos submarinos,  data centers e servidores, materializa desigualdades econômicas e políticas. A governança algorítmica, controlada por oligopólios  tecnológicos,  impõe  padrões  de  moderação  e  curadoria  que  marginalizam narrativas dissidentes e epistemologias não ocidentais. A hegemonia do inglês como língua tecnológica,  a  padronização  de  condutas  e  a  invisibilização  de  linguagens  minoritárias configuram  um  cenário  de  epistemicídio  digital,  conforme  denunciado  por  Boaventura  de Sousa  Santos  (1995),  em  que  saberes  locais  são  apagados  ou  deslegitimados  por paradigmas dominantes. 

Nesse contexto, a reimaginação do humano não pode ser reduzida a um exercício filosófico  abstrato.  O  pós-humanismo crítico, para além da vertente filosófica de Ferrando, apresenta  dimensões  concretas  que  propõem  integrar  os  saberes  das  humanidades  às questões  locais,  valorizando  as  vozes  daqueles  que  Braidotti  (2019b)  denomina  “missing peoples”.  Trata-se,  antes,  de  um  projeto  político  que  exige  ações  concretas  para democratizar o direito à narrativa. A pergunta que se impõe – afinal, quem é o ser humano que  narra?  –  não  encontra  resposta  única  ou  definitiva.  O  humano  que  narra  é  múltiplo, situado,  em  constante  negociação  com  os  dispositivos  que o cercam. Se, por um lado, a digitalização  e  o  pós-humanismo descentralizam a autoria e ampliam as possibilidades de expressão,  por  outro,  os  movimentos  decoloniais  reafirmam  a  importância  de  narrativas tradicionalmente excluídas, como as vozes indígenas e negras que resistem à colonialidade do saber. 

Ailton  Krenak (2020) e Lélia Gonzalez (1988) oferecem contribuições fundamentais nesse sentido. Krenak ressignifica a oralidade como uma epistemologia viva, onde o tempo não  é  linear,  mas  cíclico,  e  as  histórias  fluem  como  os  rios,  em  comunhão  com  os mais-que-humanos.  Gonzalez,  por  sua  vez,  articula  a  amefricanidade  como  um  corpo Revista Algoritmos & Sociedade, Belo Horizonte, Vol. 1 (1) 14 



O humano que narra: narrativas em contextos digitais e a disputa por subjetividades Andréia Santos Martins 

   

narrativo insurgente, em que a oralidade negra preserva memórias silenciadas pela história oficial e transforma a fala em ato político de reexistência. 

Assim,  a  narrativa  no  século  XXI  não  desaparece,  mas  se  reinventa  em  meio  a hibridismos  e  deslocamentos.  Humanos  e  máquinas  coproduzem  histórias;  vozes não-humanas  ganham  espaço;  e  formas  de  resistência  como  a  oralidade  desafiam  as hegemonias  algorítmicas.  Não  se  trata  de  uma  crise  terminal  da  narração,  mas  de  uma transformação  radical  cujas  consequências  ainda  estão  em  processo  de  maturação.  O 

humano que narra, portanto, é aquele que escuta, que negocia, que resiste e que, ao contar sua  história,  reivindica  o  direito  de  existir  em  um  mundo  cada  vez  mais  mediado  por tecnologias e disputas de poder. 

 

 

 

REFERÊNCIAS 

AQUINO, Tomás de. Suma Teológica. Tradução de Alexandre Corrêa. São Paulo: Loyola, 2001. Parte I, Questão 93. 



ARISTÓTELES. Política.  Tradução  de  Mário  da  Gama  Kury.  Brasília:  Editora da UnB, 1985. Livro I, 1253a. 

BRAIDOTTI, R. A Theoretical Framework for the Critical Posthumanities. Theory, Culture & Society, v. 36, n. 6, p. 31-61, 2019a. Disponível em: https://doi.org/10.1177/0263276418771486.  Acesso em: 16 dez. 2025. 

BRAIDOTTI, R. Posthuman knowledge. Medford, MA: Polity, 2019b. 

BRAIDOTTI, R. The posthuman. Cambridge, UK; Malden, MA, USA: Polity Press, 2013. 



CANDIOTTO, Cesar. Notas sobre a arqueologia de Foucault em As palavras e as coisas. Revista de Filosofia Aurora, v. 21, n. 28, p. 13-28, 2009. 



DARWIN, Charles. A origem do homem e a seleção em relação ao sexo. Tradução de Ana Lúcia Tinoco Cabral. São Paulo: UFSCAR Editora, 2009. (Obra original publicada em 1871). 



DA  SILVEIRA,  Sérgio  Amadeu. Neocolonialismo ou imperialismo de dados? As novas veias abertas da  América  Latina?.  In:  Conocimiento,  poder  y  transformación  digital  en  América  Latina. 

Iberoamericana: 

Vervuert, 

2024. 

p. 

61-73. 

Disponível 

em 

https://doi.org/10.31819/9783968694344_003. Acesso em: 04 jun. 2025. 



DESCARTES,  René. Discurso  do  método.  Tradução  de  Elias  Abdal a  Hal age.  São  Paulo: Martins Fontes, 2004. (Obra original publicada em 1637). 







 Revista Algoritmos & Sociedade, Belo Horizonte, Vol. 1 (1) 15 



O humano que narra: narrativas em contextos digitais e a disputa por subjetividades Andréia Santos Martins 

  



DUARTE, Mayara Benevenuto. COLONIALISMO DIGITAL: POR UMA CRÍTICA HACKER-FANONIANA. 

Revista Linguagens & Letramentos, v. 9, n. 2, p. 166-170, 2024. 



FAUSTINO,  Deivison;  LIPPOLD,  Walter. Colonialismo  digital:  por  uma  crítica  hacker-fanoniana. 

São Paulo: Boitempo Editorial, 2023. 

FOUCAULT, Michel. As palavras e as coisas: uma arqueologia das ciências humanas. 9. ed. São Paulo: Martins Fontes, 2002. 



GONZALEZ, Lélia. A categoria político-cultural de amefricanidade. Tempo Brasileiro, (92-93), 69-82. 

1988. 

KARASINSKI, Murilo. Pós-humanismo, transumanismo, anti-humanismo, meta-humanismo e novos materialismos. Revista  de  Filosofia  Aurora,  v.  31,  n.  54,  2019.  Disponível  em: 

https://periodicos.pucpr.br/aurora/article/view/24707. Acesso em: 03 jun. 2025. 



KRENAK, Ailton. O amanhã não está à venda. São Paulo: Companhia das Letras, 2020. 

MOREIRA, Karoline Martins. A categoria político cultural de amefricanidade: uma análise do pensamento  de  Lélia  Gonzalez.  2023.  Dissertação  de  Mestrado.  Disponível  em: 

https://www.unirio.br/cchs/ppgh/producao-academica/dissertacoes-de-mestrado-e-egressos-pasta/

arquivos/DISSERTACAO_KAROLIEN_MARTINS_MOREIRA_PPGH_UNIRIO.pdf.  Acesso  em:  16  jun. 

2025. 

PLATÃO. Teeteto. Tradução de Carlos Alberto Nunes. Belém: Editora da UFPA, 2010. Diálogo 152a. 



TORDESILLAS,  Alonso.  Platão,  Protágoras  e  o  homem-medida. Revista  Dissertatio  de  Filosofia, Pelotas,  v.  29,  p. 11-42, jul. 2009. Disponível em: https://doi.org/10.15210/dissertatio.v29i0.  Acesso em: 16 dez. 2025. 













 Revista Algoritmos & Sociedade, Belo Horizonte, Vol. 1 (1) 16 







Document Outline


	 

	1. DISPUTAS NARRATIVAS NO CENÁRIO DIGITAL 




index-1_1.png





