REVISTA
@, CAAP

JUSTICA E VIRTUDE EM CONFUCIO: A LEI COMO SINTOMA DE DOENCA
MORAL A PARTIR DA FILOSOFIA CHINESA

Arthur Melillo Ramos '

RESUMO: Montesquieu afirmou: “Quando um povo tem bons costumes, as leis se tornam
simples” (Ryckmans, 2005, p. XXVIII). Essa ideia, que poderia ter sido retirada dos Analectos,
revela o cerne da critica confucionista ao legalismo. Se o direito moderno vé a lei como
instrumento de ordem, Conflicio a vé como sintoma de doenca moral, um instrumento
dispensavel em uma sociedade guiada por autodisciplina ética. A ética confucionista substitui
a obediéncia externa a lei pela exceléncia do homem virtuoso. Para Conflcio, a verdadeira
ordem nao nasce de codigos, mas da virtude e da benevoléncia, internalizadas como ritos e
alinhadas ao Ddo. A filosofia de Confucio desafia a visao juridica ocidental ao deslocar o foco
para uma ¢ética onde a coesdo social vem da educacdo moral e do florescer humano, nao da
imposic¢ao legal. Este artigo busca reconstruir a critica confucionista ao legalismo, na medida
de sua ressonancia contemporanea, demonstrando um modelo de lei alternativo a tradigao
ocidental moderna. Partindo da méaxima de simplicidade das leis em sociedades moralmente
integras, exploramos a tese de que, para o confucionismo, a normatividade juridica ¢ um
sintoma de falha ética. Valemo-nos sobretudo de uma abordagem hermenéutica interna do
pensamento confucionista, a partir da analise dos Analectos, para entender como a justica &,
com tanta originalidade, performada nos aforismos de Conflicio. Com isso, abrem-se caminhos
para uma justica de retiddo, em que a harmonia social genuina emergiria da educagdo moral,

do rito e do cultivo da virtude, tomando lugar da coercao legal como eixo ordenador.

! Graduando em Direito pela Universidade Federal de Minas Gerais (UFMG). Pesquisador de Iniciagio Cientifica
do Grupo Internacional de Pesquisa “Direitos Humanos: Raizes e Asas” e extensionista do Grupo de Estudos em
Historia da Asia (GEHA) da Universidade do Estado de Minas Gerais. Técnico em Administragdo pelo Instituto
Federal de Minas Gerais (IFMG). Servidor publico da Secretaria de Estado de Educagdo de Minas Gerais (SEE-
MG). ORCID: https://orcid.org/0009-0009-8038-465X. E-mail: arthur.melillo@outlook.com.

Revista do Centro Académico Afonso Pena, Belo Horizonte, Vol. 30, N. 2, 2025

ISSN (impresso): 1415-0344 | ISSN (online): 2238-3840

Editor responsavel: Roberta Puccini Gontijo | Revisdo: Gabriela Alkmin

Data de Submissdo: 05/05/2025 | Data de Aceite: 25/07/2025


https://orcid.org/0009-0009-8038-465X
mailto:arthur.melillo@outlook.com

JUSTICA E VIRTUDE EM CONFUCIO: A LEI COMO SINTOMA DE DOENCA MORAL A PARTIR DA
FILOSOFIA CHINESA
Arthur Melillo Ramos

Palavras-chave: Filosofia oriental; Confucionismo; Justica; Etica.

JUSTICE AND VIRTUE IN CONFUCIUS: LAW AS A SYMPTOM OF MORAL
DISORDER FROM THE PERSPECTIVE OF CHINESE PHILOSOPHY

ABSTRACT: Montesquieu said: “When a people have good customs, the laws become simple”
(Ryckmans, 2005, p. XXVIII). This idea, which could have been drawn from the Analects,
reveals the essence of the Confucian critique of legalism. While modern law sees legislation as
an instrument of order, Confucius views it as a symptom of moral sickness, a dispensable tool
in a society guided by ethical self-discipline. Confucian ethics replaces external obedience to
the law with the excellence of the virtuous man. For Confucius, true order does not stem from
legal codes but from virtue and benevolence, internalized as rites and aligned with the Dao.
Confucian philosophy challenges the Western legal perspective by shifting the focus to an
ethics where social cohesion arises from moral education and human flourishing, rather than
legal imposition. This article seeks to reconstruct the Confucian critique of legalism,
considering its contemporary relevance, and presents an alternative legal model to the modern
Western tradition. Starting from the maxim that laws are simple in morally upright societies,
we explore the thesis that, for Confucianism, legal normativity is a symptom of ethical failure.
Employing an internal hermeneutic approach to Confucian thought through an analysis of the
Analects, we examine how justice is, with such originality, performed in Confucius’s
aphorisms. We propose justice as righteousness, where genuine social harmony emerges from
moral education, ritual, and the cultivation of virtue, rendering legal coercion unnecessary as
an organizing principle.

Keywords: Oriental Philosophy; Confucianism; Justice; Ethics.

INTRODUCAO
As filosofias produzidas tanto no mundo oriental quanto no ocidental possuiram
diversos momentos de contato. O pensamento budista muito influenciou o ceticismo pirrdnico;

enquanto Grécia e Pérsia se apropriaram, entre os conflitos bélicos, da cultura e dos alvores da

Revista do Centro Académico Afonso Pena, Belo Horizonte, Vol. 30, N. 2, 2025

2



JUSTICA E VIRTUDE EM CONFUCIO: A LEI COMO SINTOMA DE DOENCA MORAL A PARTIR DA
FILOSOFIA CHINESA
Arthur Melillo Ramos

filosofia nascente nessas regides que sdo bergos da civilizagio (Matos, 2013)?. Desde entdo, 0s
maiores desafios de contato se limitaram a questao linguistica (Bueno, 2005): falar de filosofia
oriental era raro pela dificuldade de tradugdo e interpretacao de linguas como chinés, japonés
ou hindi.

Desde o século XIX, a filosofia rompe com o Oriente, antes visto com entusiasmo
(Bueno, 2005). Influenciada por Hegel, a filosofia oriental passou a ser considerada inferior.
Hegel via o povo chinés como o “mais supersticioso do mundo” (Reyes, 2015a), dizendo que
os orientais ndo sabiam da existéncia da liberdade humana, pois a consciéncia de liberdade era
propria dos gregos (Reyes, 2015b). Para ele, Conficio “nunca se elevou acima da
mediocridade” (Cooper, 2002).

A elaboragdo de uma perspectiva filosofica excludente, autocentrada e ocidental
atendeu as exigéncias da alteridade eurocéntrica (Dawson, 1970, p. 133-153 apud Bueno,
2005), sendo raras as vozes, como Schopenhauer e Nietzsche, que declararam afinidade com o
pensamento oriental. A discussao sobre a existéncia de uma filosofia oriental ndo ¢ o foco deste
texto. Assumiremos, em defesa do pensamento oriental, a philosophia, como concebida pelos
gregos, cujo significado € “amor a sabedoria”, no lugar de, como Hegel, cair em orientalismos.

Antes de prosseguir, ¢ necessario afastar outras leituras reducionistas, neste caso, em
relacdo a Confucio. Apos ter sido considerado ‘““santo patrono” da filosofia politica durante o
[luminismo (Cooper, 2002, p. 72), o confucionismo ¢ atualmente estigmatizado como uma
doutrina essencialmente conservadora; uma visdo que merece ser problematizada. De fato,
como destaca Bueno (2005), Conflicio recorria a autoridade dos reis antigos, em um discurso
conservador, mas isso ndo equivale a um culto cego ao passado, como ficara claro adiante.

A associacao imediata entre o pensamento confucionista e a “tirania feudal” resulta de
uma longa tradi¢do de manipulagdo ideologica. Em especial, o confucionismo imperial
selecionava apenas os ensinamentos do Mestre que legitimavam a obediéncia as autoridades,
enquanto omitiam deliberadamente principios fundamentais como a justica social, o direito a
dissensdo politica e os imperativos éticos da moral (Ryckmans, 2005)>.

A tradigdo juridica confucionista vai além da filosofia do direito, abrangendo todo

2 Sobre os encontros entre a filosofia ocidental e oriental no mundo antigo, recomendo a leitura de “Filosofias
gregas e orientais: a radicalidade das origens e o desafio do didlogo atual”, de Matos (2013).

3 Ryckmans (2005, p. XVI), em seu prefacio aos Analectos, chega a dizer: “Karl Marx certa vez advertiu alguns
seguidores exageradamente entusiasmados de que ele ndo era um marxista. Com mais razdo ainda, deveriamos
dizer que Confucio certamente nao era um confucionista.”

Revista do Centro Académico Afonso Pena, Belo Horizonte, Vol. 30, N. 2, 2025

3



JUSTICA E VIRTUDE EM CONFUCIO: A LEI COMO SINTOMA DE DOENCA MORAL A PARTIR DA
FILOSOFIA CHINESA
Arthur Melillo Ramos

sistema normativo oriental e suas instituigdes e codigos legais moldados por essa filosofia
(Zhang, 2013). O confucionismo se materializou, devido a sua continuidade historica e
adaptacdes modernas, em diversos sistemas juridicos do Leste Asiatico, dos codigos chineses
as reformas japonesas, no direito sul-coreano, vietnamita e de Singapura (Bui, 2024).

Essa tradi¢dao ndo apenas refuta a visdo hegeliana de um “Oriente estatico”, mas
oferece uma alternativa a crise ética do direito ocidental, propondo uma ordem onde a lei
complementa a moralidade e a mediagdo prevalece sobre a litigancia (Zhang, 2013, p. 429-
455). O didlogo intercultural e de pensamento reflexivo ¢ peca-chave para a filosofia.

Este artigo explora a perspectiva confucionista de justica (Yi) e virtude (De),
defendendo que, para Confucio, a ordem social genuina surge do cultivo ético interno e da
pratica ritual (Li)*, tornando dispensavel a coercio legal como fundamento do direito. Partimos
de uma observagdo marginal de Ryckmans (2005, p. 198), em seus comentarios aos Analectos,
onde revela a densidade critica do pensamento confucionista em relagcdo a normatividade legal,
que seria “sintoma de doenga moral”.

Essa concepg¢do se ancora numa filosofia ética que entende a norma legal ndo como
causa, mas como consequéncia de uma decadéncia moral; tese que desloca o papel do direito
na estruturacdo da ordem coletiva. Nesse sentido, o pensamento confucionista desafia modelos
classicos da tradi¢do ocidental, nos quais a justica depende da mediacdo institucional e da
positivagao das leis. Assim, buscamos apresentar os argumentos de Conflicio segundo os quais
em sociedades verdadeiramente éticas, as leis se tornariam mais simples, se ndo desnecessarias.

Adotamos uma abordagem hermenéutica voltada ndo apenas a interpretacao das fontes
em sua historicidade, mas a explicitagdo de suas implicagdes normativas e filosoficas. A analise
se apoia em fontes primarias confucionistas e taoistas, articuladas com literatura secundaria
especializada, e se organiza em trés eixos de investigacao:

a) aldgica do Dao (Caminho, 7&) — como norte da natureza humana;

b) ateleologia do Junzi — como figura ética do “homem nobre”;

¢) aretidao e o rito — como alternativas criticas ao legalismo classico.

Defendemos que a rejeicdo confucionista da lei positiva ndo conduz a anomia, mas a
uma ordem social mais organica de justiga, na qual o Ddo (Caminho, 1) se atualiza por meio

do carater virtuoso e dos ritos internalizados. Tal leitura ndo apenas contesta o paradigma

EEINT3 EEINT3 G

4 Podemos pensar em Li como “harmonia social”, “rituais”, “conveng¢des sociais”, “costumes”,
alguns autores, inclusive como “direito”.

tradicdo” e, para

Revista do Centro Académico Afonso Pena, Belo Horizonte, Vol. 30, N. 2, 2025

4



JUSTICA E VIRTUDE EM CONFUCIO: A LEI COMO SINTOMA DE DOENCA MORAL A PARTIR DA
FILOSOFIA CHINESA
Arthur Melillo Ramos

juridico moderno, centrado em normatividade externa, mas também desconstroi visdes
orientalistas que reduzem o pensamento chinés a uma tradi¢do estitica ou meramente
conservadora.

Tratar da filosofia do direito a partir da logica oriental ¢ sempre “uma incursao
intelectual pouco usual nos circulos juridicos” (Ramos, 2010). Por isso, procuramos tratar da
¢tica confucionista dentro de seu proprio sistema, fazendo comparagdes pontuais com a
filosofia ocidental apenas quando isso for imprescindivel para se explicarem determinados
conceitos’. Fora das fronteiras do confucionismo, valho-me excepcionalmente da tradigio
taoista para discutir o Caminho, considerando que Confiicio debateu pouco sobre esse tema.
Esse enfoque na logica interna do confucionismo dos Analectos procura evitar recair nas
discussdes dos legalistas especificamente ou de outras linhas confucionistas que divergem da
proposta aqui apresentada, de modo que a critica de Confucio ao legalismo torna-se uma

consequéncia logica de sua ideia de justica e de virtude (D¢, ).

1. A RELACAO ENTRE CAMINHO, NATUREZA HUMANA E VIRTUDE

“O Dao de quem se pode falar ndao ¢ o Dao
Absoluto. Os nomes que podem ser dados nao sao
os verdadeiros nomes.”

(Laozi, 2007, p. 1)

Para que se possa explicar a relacdo de Conflicio com a justica ¢ necessario entender
o Caminho (Ddo, 18). O pensamento chinés, sob pena de ser generalista, entende o Ddo
(Caminho, 1) como sua “sua propria raiz e fundamento”, ele existe “desde antes do céu e da
terra, desde a antiguidade” (Zhuangzi, 2006); ¢ um principio sem principio (Cooper, p. 88).

Pode-se dizer que ele transcende a linguagem e a categorizag¢do. Laozi (2007, p. 1) chega a dizer

® Nio se trata, portanto, de um trabalho em matéria de filosofia comparada. Dada a limitacdo de espago do artigo,
€ necessario este recorte restrito ndo apenas dentro da tradigdo confucionista, mas concentrando-se em uma Unica
obra atribuida a Confucio: Os Analectos. Essa escolha se justifica pela riqueza de seu pensamento, que exige
exposic¢ao cuidadosa e detalhada, especialmente considerando a relativa falta de familiaridade do publico ocidental
com a filosofia chinesa. Para uma analise mais aprofundada da concepcdo de justica em Conflicio e de sua
influéncia sobre a formagao do Direito na China, recomendo profundamente a leitura da Tese de Doutorado de
Ramos (2010), intitulada “A invengdo do Direito pelo Ocidente”.

Revista do Centro Académico Afonso Pena, Belo Horizonte, Vol. 30, N. 2, 2025

5



JUSTICA E VIRTUDE EM CONFUCIO: A LEI COMO SINTOMA DE DOENCA MORAL A PARTIR DA
FILOSOFIA CHINESA
Arthur Melillo Ramos

que “os nomes que podem ser dados [ao Dao] ndo sao os verdadeiros nomes [dele]”.

Confucio (2005) ndo discute propriamente o Caminho. Essas discussodes sdo feitas por
pensadores neoconfucionistas ou taoistas, que depositam esfor¢os em discorrer sobre o tema.
Tampouco ha em filosofias ndo-orientais a existéncia de um conceito semelhante ao Dao
(Caminho, 1&). Graham (1989) faz curtas aproximagdes entre o Ddo (Caminho, 18) e o Logos
grego, chamando atencdo para suas diferencas.

Para os taoistas, o Dao (Caminho, j&) é um principio organizador do cosmos, que
reside na Natureza Humana (Xing, 1£) e que pode ser aplicado, de modo ativo e concreto, pela
Virtude (Dé, 7). Laozi impera: “o grande Ddo flui por toda parte como uma corrente,

espalhando-se a torto e a direito” (2007, p. 1). Nesse aspecto, ele também se aproxima da nog¢ao
pré-socratica de physis, enquanto natureza como devir, para quem o Logos era tanto estrutura
quanto fluxo. Destaco: a comparagdo com physis ndo implica equivaléncia. O pensamento
chinés classico ndo separa “natureza” e “cultura” como os gregos (Graham, 1989).

O Dao (Caminho, j&) seria imanente e normativo, enquanto que physis tende a uma
descricdo cosmologica neutra. Além disso, enquanto para os gregos o Logos ¢ um principio
logico e ativo de ordenagdo, que impde racionalidade ao caos através de uma dialética de
contrarios, o Dao opera de modo radicalmente distinto. O Dao atua de forma passiva, pois, para
os chineses, nao ha separagdo rigida entre natural ¢ humano. Como observa Bueno (2005), a
dialética chinesa nao se funda em dualismos excludentes, mas na complementares Yin-Yang,
em que opostos coexistem sem hierarquia.

Graham (1989) adverte, porém, que essa diferenca ndo implica a auséncia de caos
(Hundun) no pensamento chinés, mas sua interpretacdo como estado indiferenciado anterior a
emergéncia das formas. Enquanto o Logos responde ao caos, o Dao o abarca, ndo como
principio de controle, transcendendo qualquer proposta de dicotomia. As particularidades sobre
o Dao justificam que desenvolvamos reflexdes sobre ele a partir dos autores taoistas e
neoconfucionistas, brevemente, para que possamos tratar do proprio Confticio dos Analectos.

O taoismo propde uma indeterminagao radical: o Dao nao € ser nem nao-ser sequer

pelo sentido grego; € o processo imanente que sustenta a tensdo entre os opostos Yin-Ydang

(FBBR), sem se confundir com eles (Laozi, 2007); ou mesmo no sentido de que essa dialética

permite uma transformaco perpétua (Zhuangzi, 2006). No taoismo, o Caminho (Ddo, 1&) nio

se reduz ao funcionamento fisico da natureza, ainda que evidentemente o englobe. A ideia de

Revista do Centro Académico Afonso Pena, Belo Horizonte, Vol. 30, N. 2, 2025

6



JUSTICA E VIRTUDE EM CONFUCIO: A LEI COMO SINTOMA DE DOENCA MORAL A PARTIR DA
FILOSOFIA CHINESA
Arthur Melillo Ramos

harmonia (Hé, #7/), que estaria no cosmos ¢ no homem, ¢é chave para se entender o Dao.

A partir daqui ¢ imprescindivel que demarquemos claramente as diferencas entre o
taoismo, de Laozi (2007) e Zhuangzi (2006), do qual falamos até o momento, e confucionismo
dos Analectos. Munro (2000, p. 59) demonstra que, no periodo pré-confucionista, a moralidade
era vista como reflexo de decretos cosmicos externos. Enquanto o Taoismo concebe o Dao
como principio cosmico inefavel, Confucio reinterpreta o Céu (Tian, X) nao como legislador,
mas como caminho ético a ser realizado através do Cultivo de Si (Xiiishén, &) (Munro,
2000). Afirma Confucio (2005: “o Céu ¢ autor da virtude que existe em mim”.

Essa nocao ¢ essencial para entender a ética confucionista. A inovacao de Confucio
(2005) esta em internalizar o Céu como principio ético e fundamento imanente da Natureza
Humana (Xing, #4). A Virtude (Dé, 1) ndo é imposta, mas cultivada a partir da Natureza (Xing,
), que ja carrega em si o Caminho (Ddo, 18). Justamente por ser algo a ser cultivado, o Céu
nao ¢ um deus que comanda, mas fonte da disposi¢cao moral que o homem deve desenvolver, o
qual Confucio (2005) denomina Xiushen (Cultivo de Si, f&£).

Para a cosmologia chinesa pré-confucionista, a criatura humana ¢ “produto das forgas
do Céu e da Terra, da unido de Yin-Yang” (Bueno, 2005, p. 32). Nos Analectos, porém,
Confucio (2005) ndo recorre a uma metafisica de Yin-Yang, mas a Natureza Humana (Xing,
) como potencial. Quando Confucio diz que “o Céu concedeu ao ser humano sua natureza”
(Bueno, 2005, p. 19), a énfase ndo estd em uma ordem cdsmica, mas na capacidade humana de
realizar o Dao através do Cultivo de Si (Xiiishén, (EH).

A filosofia confucionista, portanto, estrutura-se sobre uma visao de mundo voltada a
ética do aperfeigoamento, ndo em uma harmonia coésmica predefinida. Sua Justiga (Y7, X)) ndo
emerge da conformidade com o cosmos. E 0 Dao, entretanto, o caminho pratico da Virtude (Dé,
%), da Retiddo (Y7, X) e dos Ritos (Li, fL). A partir daqui, come¢amos a nos aproximar do
debate em torno das nocdes de Justica (Y7, X) e de Virtude (Dé, 12).

Diferentemente das concepgdes ocidentais baseadas em leis divinas ou contratos, nem
o Caminho nem o Céu expressam divindades, nem mesmo em uma logica xintoista.
Incompativel, portanto, com uma proposta ocidental de direito natural fundamentada em Deus.
O Céu legitima a Virtude (Dé, /%), mas ndo a dita cosmicamente. A Justica (¥, X) dos

Analectos, sobre a qual tratarei mais adiante, emerge da reciprocidade concreta e do ajuste as

Revista do Centro Académico Afonso Pena, Belo Horizonte, Vol. 30, N. 2, 2025

7



JUSTICA E VIRTUDE EM CONFUCIO: A LEI COMO SINTOMA DE DOENCA MORAL A PARTIR DA
FILOSOFIA CHINESA
Arthur Melillo Ramos

circunstancias.

Como afirma Confiicio (2005, p. 30): “o poder moral do Caminho do Meio (Ddo, &)
¢ supremo, e, contudo, ja ha muito tempo ele nio ¢ encontrado comumente entre o povo”. Essa
observagio revela uma crise pratica de lideranga e Cultivo de Si (Xiishén, f&5). Dessa forma,
como abordaremos a seguir, ha certa raridade dessa virtude auténtica (Dé, &) em meio a
degeneracdo moral. E, ao tratar do povo, Confucio inclui também os governantes.

A Virtude (Dé, %) expressa a exceléncia humana (Rén, 1) cultivada. Ela ndo é
estatica, pois depende da pratica continua: como observa Confuicio, “concentra tua vontade no
caminho (Ddo, j&), apoia-te na Virtude, modela teus atos pela Benevoléncia (Rén, 1) (Bueno,
2005, p. 32). Essa dinamica ¢ relacional.

A filosofia de Conflcio, nessa otica, muito se assemelha a tradicao aristotélica de
poténcia. Aristoteles (1991) via a virtude como a realizagao da poténcia intrinseca de cada ser,
ao tempo em que A Virtude (Dé, 1%) confucionista emerge da atualizagido da Natureza Humana
(Xing, 1'E), o que diferencia Conflcio da doutrina de finalismo hierarquico. Conflcio (2005)
enfatiza o cultivo contextual. O Dado ndo ¢ um pano de fundo metafisico ou um principio
coésmico subjacente, mas o caminho pratico da exceléncia moral.

Lembro que, embora o pensamento chinés siga uma teleologia, ele esta distante da
causalidade linear aristotélica. O pensamento de Confuicio opera por correspondéncias praticas,
nao por mecanismos cosmologicos. Em Confucio (2005), a ordem emerge do exercicio
continuo da virtude, ndo de um processo cosmico impessoal.

A Harmonia (Hé, 1) na vida cotidiana resulta do ajuste as relagdes humanas, ndo de
uma ordem cosmica traduzida em agdo, como para os taoistas. Como observa Cooper (2002, p.
75), a Virtude (Dé, /%) ¢é cultivada pela pratica ritual (L7, £L) e pela retiddo (Y7, ), ndo por
conformidade a principios transcendentais. A Natureza Humana (Xing, %) € sempre contextual:
mesmo universal em potencial, uma vez que todos podem tornar-se Jiznzi (Homem Virtuoso,
# 1), sua realizagdo depende do esfor¢o individual e das circunstincias sociais.

Sua Virtude (Dé, %), por ndo ser estdtica, ndo é uniforme. A variabilidade das
prescri¢des confucionistas decorre da flexibilidade ética (Bueno, 2005). Confucio (2005) rejeita
formulas fixas, de modo que a virtude seja enraizada no carater Unico de cada pessoa. Para

Bueno (2005), todos temos nosso proprio Dao e, justamente por isso, as prescricdes

Revista do Centro Académico Afonso Pena, Belo Horizonte, Vol. 30, N. 2, 2025

8



JUSTICA E VIRTUDE EM CONFUCIO: A LEI COMO SINTOMA DE DOENCA MORAL A PARTIR DA
FILOSOFIA CHINESA
Arthur Melillo Ramos

confucionistas se veem diante de uma variabilidade. O Céu confere a natureza moral (Xing,
£), mas néo dita suas expressdes concretas, pois estas dependem do Cultivo de Si (Xiiishen,
EL).

O confucionismo nao prescreve agdoes padronizadas, mas orienta a cultivar a Virtude
(Dé, 1) de acordo com variantes como a posi¢do social, os relacionamentos € 0 momento
historico (Bueno, 2005). Explica Bueno (2005) que cada um deve encontrar seu proprio
Caminho para expressar a virtude dentro de seu contexto. O Dao sob a logica classica
confucionista ndo ¢ ontoldgico ou cosmoldgico, mas meramente pratico. Ele se manifesta na
maneira como vivemos € nos relacionamos.

A Virtude (Dé, %) sustenta a relacdo entre o individuo e o Ddo (Caminho, J&) através
do exercicio continuo da Benevoléncia (Rén, 1—). Ndo sendo imposta externamente, ela emerge
do cultivo da sensibilidade ética, afinal, “quando o espirito esta perdido, ele olha, mas nao vé”,
adverte Confucio, exigindo “grande dominio intimo” (Bueno, 2005, p. 32).

O Dao nao ¢ descoberto ou revelado, mas realizado pelo cultivo continuo da natureza
humana. Como afirma o préoprio Conflcio: “cultivar o Dao é Educagdao” (Bueno, 2005, p. 19).
Essa formagao nao se limita a transmissao de conhecimentos, o que Bueno (2005, p. 12) chama
“centralidade harmoniosa pelo estudo”.

Munro (2000) destaca um ponto primordial. Outra diferenga marcante em relacdo aos
gregos, em especial aos filosofos da tradi¢cdo platonica, € que os confucionistas ndo postulavam
desigualdades naturais entre os homens. Em poténcia, “todos os homens possuem uma mente
avaliadora; esta ¢ a chave para a compreensdo do conceito confucionista de homem™ (Munro,
2000, p. 49). Contudo, essa potencialidade universal requer desenvolvimento.

O ser humano ndo nasce virtuoso, mas carrega a propensao para a bondade, que deve
ser desenvolvida. O confucionismo reinterpreta a Virtude (Dé, f&) taoista como exceléncia
moral a ser cultivada, como ja explicado anteriormente. Como observa Bueno (2005, p. 12), “o
pensar chinés necessita de eficécia [...] e esta surge na descoberta da propensao”. A bondade
inata ndo garante virtude, mas precisa ser atualizada na pratica.

Como ressalta Cooper (2002, p. 76), € necessario mostrar que “a ‘matéria-prima’ do

homem virtuoso® ndo é o talento privilegiado de seres excepcionais, mas que faz parte da

EEINT

® Cooper (2002) utiliza a tradugdo “homem superior” para Junzi, mas utilizo “homem virtuoso”, “nobre” ou mesmo
“cavalheiro”. Esta escolha justifica-se por trés razdes: a) captar a dimensdo €tica — e ndo hierarquica — do conceito
confucionista, vinculando-se diretamente a virtude; b) evitar conotagdes de superioridade natural que contradizem

Revista do Centro Académico Afonso Pena, Belo Horizonte, Vol. 30, N. 2, 2025

9



JUSTICA E VIRTUDE EM CONFUCIO: A LEI COMO SINTOMA DE DOENCA MORAL A PARTIR DA
FILOSOFIA CHINESA
Arthur Melillo Ramos

propria natureza humana”. Se o homem ¢ por natureza bom, mas precisa cultivar essa bondade,
entdo a Benevoléncia (Rén, 1) ¢é tanto um ponto de partida quanto um destino ético. Na
proxima segdo, exploraremos como a Humanidade (Rén, 1-) define o ideal de homem virtuoso

(Janzi, FF).

2.0 JUNZI E A REALIZACAO DO REN NA ETICA CONFUCIONISTA

“Um cavalheiro busca harmonia, mas nao
conformidade. Um homem vulgar busca
conformidade, mas ndo harmonia.”

(Confucio, 2005, p. 74)

Se o Dao representa o caminho ético a ser seguido, a figura do Jiznzi (Homem Virtuoso,
FF) personifica sua realizagdo concreta. Neste movimento, a Virtude (Dé, &) emerge como
forca dindmica que atualiza esse principio no individuo, enquanto a benevoléncia (Ren) se
manifesta como expressdo concreta dessa harmonia (Hé, F1).

Esta sec¢do explora como a Benevoléncia (Rén, 1) e a Virtude (Dé, {%) se articulam
na formagdo do Jinzi (Homem Virtuoso, # ), ndo como encarnagdo de eventual equilibrio
coésmico, mas como modelo de exceléncia moral cultivada. Exploraremos, assim, a estrutura
interna do homem e sua relagdo com a ética confucionista, destacando o primado da conduta
¢tica sobre consideracdes materiais ou metafisicas tipicas dos neoconfucionistas.

Embora Virtude (Dé, 1) e Benevoléncia (Rén, {—) possam ser aproximadas
superficialmente a conceitos ocidentais de virtude ou de exceléncia moral, no confucionismo
elas possuem significados precisos e inter-relacionados. Virtude representa a forca moral
cultivada através da pratica constante, que permite ao individuo seguir o Dao. Como observa
Confucio (Bueno, 2005, p. 12), “a virtude € o alicerce pratico que sustenta a conformidade entre
o individuo e o Caminho” (Ddo, 18).

Benevoléncia (Rén, {—) manifesta-se como humanidade concreta nas relagdes sociais.

a visdo igualitaria de Conflcio sobre o potencial moral humano (¢f- Munro, 2000, p. 49); e c) alinhar-me as
convengdes recentes da sinologia filosofica, que privilegiam “nobre” em tradugdes para linguas ocidentais.

Revista do Centro Académico Afonso Pena, Belo Horizonte, Vol. 30, N. 2, 2025

10



JUSTICA E VIRTUDE EM CONFUCIO: A LEI COMO SINTOMA DE DOENCA MORAL A PARTIR DA
FILOSOFIA CHINESA
Arthur Melillo Ramos

Enquanto se constitui a base moral cultivada, Benevoléncia ¢ sua expressao pratica na interagao
com os outros. Nesse sentido, ao tempo em que Virtude (Dé, /%) é a poténcia que sustenta a
acdo, Benevoléncia é o contetudo ético dessa agdo. Contudo, nem Virtude nem Benevoléncia se
reduzem a a¢do em si: esta tltima corresponde aos ritos (LZ, L), que materializam a virtude no
comportamento cotidiano. A acilo ética, ao costume, ou ao rito — daremos o nome de Li.

Como destaca Munro (2000, p. 51), o conceito de Benevoléncia (Rén, 1) esta ligado
intimamente ao Li (Ritos, L), mas transcende o mero cumprimento das normas externas: ¢ uma
sensibilidade interior que guia o homem nobre a agir com equidade mesmo em situagdes nao
codificadas. Embora Li seja examinado em detalhe posteriormente, seu sentido pode ser
compreendido provisoriamente como o conjunto de praticas ritualizadas que dao forma
concreta a virtude.

Confucio sintetiza essa relacdo: “concentra tua vontade no Dado, apoia-te na Virtude
(Dé, 1), modela teus atos pela Benevoléncia (Rén, 1) (Bueno, 2005, p. 32). Nas palavras de
Cooper (2002, p. 74), Benevoléncia representa “a substancia basica da humanidade”,
capacitando o individuo a agir com retiddo (Y7, X) por convicgdo intima, nio por obediéncia a
imposicoes externas.

Enquanto Virtude (Dé, f) pode variar, pois “cada ser tem seu proprio Dao”,
Benevoléncia ¢ universal, presente em todos como potencialidade (Bueno, 2005, p. 32).
Humanidade (Rén, 1) é um atributo presente em todos, que precisa ser cultivado. Note que
Virtude ¢ a forca interior ¢ Benevoléncia ¢ a exteriorizagdo dessa forca na pratica moral
cotidiana.

Confucio propde uma teleologia em que todas as agdes devem se voltar a alcangar a
Harmonia (H¢é, Fi1). A Virtude (Dé, 1) é o meio; a Benevoléncia (Rén, 1), sua pratica; ambas
direcionadas ao mesmo fim: /é. Virtude ¢ a expressao concreta do Caminho no ambito humano,
o cultivo pessoal que harmoniza a natureza humana; Benevoléncia ¢ a manifestagdo universal
dessa harmonia na relagdo com o outro.

Porém, se Benevoléncia (Rén, 1) € universal, por que existem crimes e desarmonias?
Bueno (2005) aborda essa questdo, que parcialmente ja respondemos ao longo de nosso texto.
Hobbes via o ser humano como naturalmente egoista e propenso ao conflito. Na tradigdo
chinesa, pensadores legalistas sustentam uma posicdo semelhante, argumentando que a

natureza humana ¢ inclinada ao caos. Conflcio e seus seguidores rejeitam essa visao.

Revista do Centro Académico Afonso Pena, Belo Horizonte, Vol. 30, N. 2, 2025

11



JUSTICA E VIRTUDE EM CONFUCIO: A LEI COMO SINTOMA DE DOENCA MORAL A PARTIR DA
FILOSOFIA CHINESA
Arthur Melillo Ramos

Como pondera Bueno (2005), o ser humano nasce com a semente da bondade, mas
sem cultivo, ndo frutifica. A falha esta na auséncia de educa¢ao moral, ndo na natureza humana.
Isso porque, Confucio reforga, o ser benevolente, ou ser de Benevoléncia (Rén, 1), ndo se acha
comodo sendo quando pratica a Benevoléncia (Bueno, 2005).

Quando Confucio fala de educagao, ele se refere a uma educagdao moral, que nao se
reduz a instrugdo técnica ou intelectual. Isso explica porque ricos instruidos cometem crimes:
sua educacgdo ¢ deformada por “anseios materiais”, como critica Bueno (2005, p. 35). O Xiiishen
(Cultivo de si, f&&) é um processo de autoconhecimento, uma forma de reaproximacdo do
individuo com sua natureza humana intrinsecamente conectada ao Céu e a harmonia coésmica.

A auséncia de educa¢do moral desaproxima o ser humano de sua propria natureza e
faz surgir paixdes desregradas que obscurecem a mente avaliadora (Munro, 2000, p. 49).
Confucio adverte: “quando o espirito esta perdido, ele olha, mas nao vé, ouve, mas nao escuta”,
ou seja, a auséncia de autodominio leva a ruptura com o Caminho (Ddo, 18) (Bueno, 2005, p.
19). Ser plenamente humano ¢ alinhar-se ao Dao através da educacao e da pratica virtuosa.

A elite tem, sim, maior acesso ao estudo utilitario, que gera conhecimento vazio, mas
ndo ao estudo letrado, que verdadeiramente desperta a sensibilidade interior. Xizzshén (Cultivo
de si, f& &) ndo é acimulo de conhecimento, mas autotransformagio. O autodominio permite
que se veja o Ddo (Caminho, 18) dentro de si. Pode-se dizer que a humanidade, no
confucionismo, ndo € um dado bioldgico ou cosmoldgico, mas uma realizagao ética.

A educacdo confucionista ¢ holistica. Ela integra estudo, ritual e autoconhecimento,
transformando normas externas (Li, fL) em expressdes espontdneas da natureza interior.
Quando Confucio fala de educacao, ele poderia facilmente referir-se ao ‘conhece-te a ti mesmo’
ocidental. A pessoa virtuosa ndo acumula saberes, mas os transforma em acdo moral. Para
Confucio, ao assumir controle sobre si, a pessoa tende a cometer menos erros (Bueno, 2005).

Partindo do pressuposto de que a natureza humana (Xing, 1) é essencialmente boa
(Rén, 1) e inclinada a Virtude (Dé, fi), examinemos quem realiza essa potencialidade ética.
Na tradi¢do confucionista, esse sujeito esta na figura do Jiznzi (Homem Virtuoso, £ 1), cuja
exceléncia moral decorre do cultivo continuo de sua Humanidade (Rén, 1—). O Jiinzi (Homem
Virtuoso, # ) encarna o Rén; é sua matéria-prima (Cooper, 2002, p. 74).

Sua nobreza vem do continuo Cultivo de Si (Xiishén, 1&£). Afirma Cooper (2002, p.

Revista do Centro Académico Afonso Pena, Belo Horizonte, Vol. 30, N. 2, 2025

12



JUSTICA E VIRTUDE EM CONFUCIO: A LEI COMO SINTOMA DE DOENCA MORAL A PARTIR DA
FILOSOFIA CHINESA
Arthur Melillo Ramos

73), o Junzi € o “individuo superior” que age com desprendimento, pois domina a si mesmo.
Sua forca reside no autoconhecimento: “quem se conhece a si mesmo ¢ sabio, quem se
conquista a si proprio tem for¢a”, diz Laozi (2007, p. 1). Ele conhece sua natureza, pois o
“cavaleiro estuda suas raizes” (Conftcio, 2005, p. 3).

Nos textos taoistas de Laozi (2007, p. 1): “ao abragares o Absoluto com toda a tua
alma, poderés por acaso abandonar Dao?” Similarmente, para Confucio, o ser moral ndo cessa
de sé-lo, mas apenas se mantém como tal porque nunca abandona o cultivo de si. Jinzi ndo ¢
um titulo estatico, e sim uma condi¢do mantida apenas através da pratica continua.

Confucio (2005) concordaria de forma pontual com os taoistas, pois entende que a
virtude, nessa tradi¢do, ndo ¢ um degrau que se sobe e depois se esquece. Embora exija
vigilancia eterna e constante renova¢ao do desenvolvimento moral, funcionando como um
modo de vida, o Jiinzi ndo se permite abandonar o Cultivo de Si (Xiiishén, & &) (Bueno, 2005).

O Jiinzi nunca se considera completo, pois sabe que quando tem de ensinar outro, da-
se conta do quanto seu conhecimento pode ser insuficiente. Sendo mais poético, poderia dizer
que, assim como o Caminho é uma jornada, ndo um destino, o Jinzi é também um modo de
caminhar. A maestria sobre si mesmo € uma pratica sempre inacabada.

Essa postura quanto ao Jinzi se justifica porque, segundo Confcio (2005, p. 83), “pela
autoinstruc¢do, ele alcanca a dignidade [...] e estende sua paz aos vizinhos”. A exceléncia moral,
nesse contexto, ndo ¢ apenas um ideal estatico, mas um processo continuo de autotransformacao
interior. Essa virtude irradia socialmente: o Jiinzi influencia o meio em que vive pelo exemplo,
promovendo harmonia e estabilidade a partir de sua propria conduta.

Ele ndo ¢ apenas um ideal abstrato, mas uma figura concreta que personifica a
benevoléncia por meio do rigoroso Cultivo de Si (Xiiishén, {&€£). Destaca Confucio (Bueno,
2005, p. 32), “sé teu proprio mestre, e poucos erros cometerds”. Essa maxima ilustra a
autonomia moral do Jiinzi, que ndo depende de coercdo externa, mas de dominio intimo.

De fato, esse status ¢ dificil de ser alcangado. Bueno (2005, p. 35) afirma que: “a
natural propensdo benévola dos seres humanos parece tornar a pratica do caminho uma busca
incessante”. Ele exige um “tornar-se” constante, alicer¢ado no estudo, na reflexdo e na
disciplina interior. Jinzi (Homem Virtuoso, £ ) é o arquiteto desse Cultivo de Si (Xiushen,
{&£), tanto em si mesmo quanto no mundo, o que ndo significa que atingir esse patamar de

moralidade seja impossivel.

Revista do Centro Académico Afonso Pena, Belo Horizonte, Vol. 30, N. 2, 2025

13



JUSTICA E VIRTUDE EM CONFUCIO: A LEI COMO SINTOMA DE DOENCA MORAL A PARTIR DA
FILOSOFIA CHINESA
Arthur Melillo Ramos

Confucio admitia a dificuldade em definir Rén (Benevoléncia, 17): “ndo é facil segui-
lo, como posso falar dele?”” (Bueno, 2005, p. 31). Porém, sugeria que Rén combina “deferéncia,
grandeza de alma, honestidade, diligéncia e generosidade” (Bueno, 2005, p. 31). Para
harmonizar Rén com o Dao, Confucio propde o estudo letrado como método de transformagado
ética, definindo-o como “desenvolver o principio moral que recebemos do Céu para renovar os
seres humanos e encaminhar suas a¢des em direcao da perfeicao” (Bueno, 2005, p. 31).

Cooper (2002, p. 76) destaca que “os vinculos que realmente mantém homens e
mulheres juntos [...] s3o os que vém ‘de dentro’: amor, senso de dever, piedade”. O Jinzi
(Homem Virtuoso, # f-) ndo depende de recompensas externas; sua motiva¢do ou sua ética é
interna, alinhada com o Caminho (Dao, 18), como destacado por Confiicio (Cooper, 2002, p.
88). O Jiinzi €, por conseguinte, despretensioso € sereno.

Enquanto “o homem inferior esta sempre ansioso”, o Jinzi alcanca paz pelo
autodominio. Esse controle ndo ¢ repressivo, mas fruto da harmonia com a natureza. Como
sugere Bueno (2005, p. 31), o Jinzi “faz ver seus defeitos e transforma-los em demanda”,
evitando que “suas palavras excedam a¢des”. Essa integridade entre pensamento, palavra e agdo
distingue-o do hipdcrita ou mero cumpridor de regras.

O Jiinzi vé€ “0 mundo como uma familia” (Bueno, 2005, p. 34), em harmonia consigo
e com a sociedade. O crime ndo resulta de uma natureza ma, mas de uma nao realizada. Para
Confucio, “o ser vulgar se perde no proveito” (Bueno, 2005, p. 31), por ndo cultivar a “mente
avaliadora” (Munro, 2000, p. 49), que o capacitaria a agir com Benevoléncia (Rén, 1—). Quem
age criminosamente ¢ como a “planta rasteira” que se dobra ao vento dos impulsos (Cooper,
2002, p. 74), incapaz de enxergar além do imediato.

Embora o direito moderno trate crimes como violacdes de normas externas, para
Confucio, o delito ¢, antes de tudo, uma ruptura interna. Quanto ao direito, as consequéncias
juridicas desta visdo serdo analisadas em momento oportuno, apds a devida exploragdo da ética
do Jiinzi. Trataremos em breve sobre a justi¢a como retiddo (Y7, X), a noc¢do de Li (Ritos, #L)
e a critica a lei (Fd, {£), especificamente. Porém, ja se percebe que, se o Jinzi (Homem
Virtuoso, £ -) personifica a exceléncia moral (Rén, 1), sua conduta ndo se guia por rigidez
dogmatica; ndo segue regras cegamente, mas ajusta-se.

Na realidade, o Jiinzi se guia pela justa-medida (Zhong, H), isto é, pelo equilibrio

contextual entre extremos, onde a virtude se manifesta. Enquanto o direito (Fd, 7£) opera com

Revista do Centro Académico Afonso Pena, Belo Horizonte, Vol. 30, N. 2, 2025

14



JUSTICA E VIRTUDE EM CONFUCIO: A LEI COMO SINTOMA DE DOENCA MORAL A PARTIR DA
FILOSOFIA CHINESA
Arthur Melillo Ramos

normas fixas e rigidas, o confucionismo propde uma ética fluida, em que o critério altimo ¢ a
harmonia (H¢é, 1) nas relagdes humanas. Como afirmara Laozi (2007, p. 1): “o Séabio evita os
excessos, extravagancias, orgulho”, ndo por ascetismo, mas como sabedoria relacional.

A justa-medida (Zhong, ) ndo é calculo, mas sensibilidade, entendendo que cada
situagdo exige resposta unica. Bueno (2005, p. 31) ilustra: “nos negdcios do mundo, o ser moral
ndo tem atitude rigida de recusa ou aceitagdo. O justo € sua regra”. A ética confucionista rejeita
dicotomias absolutas entre “certo” e “errado”, privilegiando a adequacao ao contexto.

Retomemos o carater teleologico de sua filosofia. Aplicada ao ambito juridico, a justa
medida desafia a no¢ao ocidental de normatividade e legalismo; exemplifico. O direito moderno
trata crimes como violagdes abstratas de normas, o confucionismo enxerga o delito como
rupturas nas relagcdes humanas. Um roubo cometido por necessidade ndo equivale moralmente
a um roubo por ganancia, ainda que ambos demandem reparagao.

Sua justa-medida (Zhong, #') visa a restaurar a harmonia (Hé, 1), ndo a punir. Julga-
se por circunstincias, inten¢des e consequéncias. A justica (Y7, X)) ndo ¢ a aplicagdo mecanica
de leis, mas manifesta-se no olhar atento do Jiinzi, em sua habilidade de navegar contradi¢des
sem cair em extremos ¢ na consciéncia de que a harmonia social comeca com a harmonia
interior. Escreve Bueno (2005, p. 33): ela ¢ “o ponto onde se encontram a pratica do Ren e o
Dao”.

Aproveito para retomar, mais detidamente, a comparacdo com Aristdteles (1991)7. A
no¢io de Caminho do Meio (Ddo, 18) evoca imediatamente a medianidade aristotélica. Ambos
compartilham a rejei¢do de extremos, demonstra Bueno (2005), com sua ética orientada a
exceléncia humana, mas a fundamentagdo dessas concepgdes de virtude € radicalmente distinta.

Para Aristoteles (1991, p. 35-38), a areté como mesdtés é uma regulagio racional das
paixdes. O corajoso, por exemplo, evita a temeridade e a covardia por um calculo deliberativo
em busca de um ponto equidistante entre os dois vicios. Em Confucio (2005), o equilibrio moral
deriva nio de uma razio auténoma, mas do habito ritual (Li, £L) internalizado. Nele, importa
mais a intuicdo decorrente do habito virtuoso e menos uma deliberagdo racional.

Outra diferenca reside no fundamento cosmoldgico. A medianidade aristotélica ¢

antropocéntrica: a virtude serve a eudaimonia, em uma ordem natural fixa e racional. Em

7 Sobre o assunto, recomendo a leitura de “O conceito de justa medida em Confiicio e Aristoteles”, Tese de
Doutorado em Filosofia de Bueno (2005), pela Universidade Gama Filho.

Revista do Centro Académico Afonso Pena, Belo Horizonte, Vol. 30, N. 2, 2025

15



JUSTICA E VIRTUDE EM CONFUCIO: A LEI COMO SINTOMA DE DOENCA MORAL A PARTIR DA
FILOSOFIA CHINESA
Arthur Melillo Ramos

Confucio, porém, a justa-medida (Zhong, H) pauta-se na sensibilidade moral cultivada (Rén,
{7), que permeia a natureza e as relagdes humanas, em um cultivo relacional.

Quanto as fontes da normatividade, Aristoteles (1991) deriva a virtude de uma
natureza fixa, o ergon do homem como animal racional, enquanto Confucio a associa ao
exercicio continuo das relagdes humanas adequadas (Y7, X). Na pratica, a medianidade
aristotélica tende a um critério mais estatico, por ser mais matematica, enquanto o Jiinzi ajusta-
se as circunstancias sem perder o eixo moral.

Em especial, vejo que a concepcao aristotélica de justica como meio termo entre
cometer e sofrer a injusti¢a apresenta um terreno fértil para aproximagdes com o pensamento
confucionista. Aristoteles (1991) introduz uma dimensdo dindmica que, em certa medida,
rompe com a rigidez de outras virtudes. A justi¢a confuciana (Yi, X), porém, seria menos a
aplicacdo mecanica de leis, e mais um equilibrio que demanda avaliagdo contextual.

Evidentemente, para Aristoteles (1991), a justica como medianidade ainda opera
dentro de um quadro racional e legalista, sobretudo porque ela segue ancorada na polis como
espaco de realizacdo ética. J4 em Confucio, o proprio homem seria seu espago de
autorrealizagdo. A margem interpretativa que Aristoteles (1991, p. 118-120) abre na justica, ao
admitir que o equitativo € superior ao justo legal, aproxima-o de Conflcio na valoriza¢do do
particular. Contudo, para o filésofo grego, essa flexibilidade € excecao, nao regra.

Assim iniciado o debate quanto a justica (Y7, X) a partir da justa-medida (Zhong, ) em
Conflcio e do Jiunzi (Homem Virtuoso, 7 f-), cabe agora desenvolver exatamente o que
Confucio enxerga por justica. Resume Conflcio: “corrigir as paixdes consiste em dar retidao a
alma” (Bueno, 2005, p. 32). A secdo seguinte se dedicara a desenvolver esses conceitos,

principalmente somados a nog¢do de rito (Li, fL), de modo a conseguirmos entender,

plenamente, a critica de Confucio ao legalismo (Fd, 1%).

3. JUSTICA COMO RETIDAO, PRATICAS RITUAIS E O GOVERNANTE JUSTO

“Posso julgar processos judiciais tdo bem quanto
qualquer um. Mas eu preferiria tornar os processos

judiciais desnecessarios.”

Revista do Centro Académico Afonso Pena, Belo Horizonte, Vol. 30, N. 2, 2025

16



JUSTICA E VIRTUDE EM CONFUCIO: A LEI COMO SINTOMA DE DOENCA MORAL A PARTIR DA
FILOSOFIA CHINESA
Arthur Melillo Ramos

(Confucio, 2005, p. 65)

J4 vimos que a justica (Y7, X) no confucionismo niio se confunde com sistemas legais
codificados ou com a aplicagao mecanica de regras. Enquanto o direito ocidental moderno e
positivado opera sob a ldgica da coercao externa de leis impostas, a Justica confuciana ¢ retidao
interior, ndo um conjunto de preceitos, emergindo da conformidade entre acdo humana e
principio ético interior. Para Cooper (2002, p. 74), o Jinzi age por dever ético, ndo por temor,
mas “para cumprir seu dever, mesmo sabendo que pode ndo usufruir de nenhum beneficio”.

Yi (X) é a expressio da virtude no mundo social. Esse é novamente um termo ambiguo

»

na linguagem ocidental, que pode ser traduzido como “justi¢a”, “retiddo” ou “equidade”. Justica
(Yi, ) tem natureza processual, sendo o critério dinAmico que harmoniza relagdes sem fixar-
se em regras absolutas como o legalismo (Fd, 7%). Se o ser moral preza pela virtude (Confucio,
2005), Yi (X) ndo se reduz ao cddigo, mas ¢ a sabedoria pratica de quem, cultivando sua
humanidade, reconhece a harmonia em cada contexto.

A solugdo dos confucionistas desse principio ético de retiddo é sua materializagdo
concreta no Li (fL). Li é traduzido por ritos, mas ndo no sentido cerimonialista. Longe de ser
formalismo, engloba costumes e normas de conduta que internalizam a harmonia social. Munro
(2000, p. 58) explica que “os fundamentos de todas as virtudes humanas sio os ritos”®.

Confucio esclarece (Bueno, 2005, p. 34): “o sabio olha 0 mundo como uma familia
[...] porque ndo cria regras arbitrarias; procura [...] conhecer a natureza humana, definir as
propensdes dos seres e chegar a uma nogao clara do que seja bom ou mau para todos”. Por isso,
o direito positivo e a corre¢do legal podem ser criticos. As leis escritas (Fd, {£) sdo sintomas
de falta moral, sendo necessarias apenas onde o Li (Ritos, £L) foi corrompido.

A ordem harmdnica ndo pode emanar de decretos, mas da transformacdo espontanea
do individuo através do ritual (Confucio, 2005). O Li (Ritos, L) molda o carater fazendo, por

intermédio da virtude, o ser se conectar a natureza humana. Ao invés de propor um direito que

8 Ryckmans (2005, p. XXVII) escreve em seu preficio aos Analectos: “A verdadeira coesdo da sociedade é
garantida ndo por regras legais, mas por observancias rituais. A importancia central dos ritos na ordem confuciana
pode, de inicio, parecer desconcertante para alguns leitores ocidentais (evocando em suas mentes imagens
pitorescas de cavalheiros orientais sorridentes, inclinando-se interminavelmente um para o outro), mas a
estranheza ¢ meramente semantica; basta substituir a palavra ‘ritos’ por conceitos tais como ‘moeurs’, ‘habitos

995

civilizados’, ‘convengdes morais’, ou entdo ‘bons costumes’”.

Revista do Centro Académico Afonso Pena, Belo Horizonte, Vol. 30, N. 2, 2025

17



JUSTICA E VIRTUDE EM CONFUCIO: A LEI COMO SINTOMA DE DOENCA MORAL A PARTIR DA
FILOSOFIA CHINESA
Arthur Melillo Ramos

pressupde o conflito e o regula, o Li o previne, tornando uma eventual coer¢ao redundante.

Como sintetiza Conflcio (2005, p. 88), o “cavalheiro [(Jinzi, £ )] adota a justica
como base, aplica-a em conformidade com o ritual, expde-na com modéstia e, pela boa-fé,
promove sua realiza¢ao”. Por realizagao, tratamos da realiza¢ao nao somente dessa retidao, mas
do proprio individuo em si. Com isso, Confucio afasta-se de uma ética legalista.

Confucio tem sua propria versao do “Principe”. A figura do governante seria o modelo
vivo de virtude do Yi e do Li. Como afirma Bueno (2005, p. 53), em sua tradugdo ao Zhong
Yong, texto cléassico chinés atribuido a Zisi, neto de Confucio: “o bom governo floresce quando
homens virtuosos (Jiinzi, &) existem; quando se vio, ele desaparece”. O lider ideal ndo
legisla, mas educa pelo exemplo de sua virtude (Dé, {£).

A tradicdo juridica ocidental tende a desconfiar do poder e da autoridade, por isso os
submetem a sistemas de freios e contrapesos. A lei (Fd, 1£), entretanto, seria um fracasso para
Confucio (2005), pois sinalizaria que o governante nao cultivou sua virtude nem a do povo. A
autoridade deve emanar do Dao, ndo de coer¢ao e daquelas tais regras arbitrarias.

O confucionismo, em sua formulacdo original, ndo oferece um “plano B” para lidar
com governantes corruptos e autoritarios, uma vez que sua teoria parte do pressuposto de que
a educacdo moral, o Cultivo de Si (Xiiishén, #&££), seria suficiente para evitar a corrupgdo. O
Jiinzi deve constantemente “cultivar-se a si mesmo” (Confucio, 2005, p. 3).

Se, como pontua Bueno (2005, p. 32), “o pensar chinés necessita de eficacia”, essa
propensao estende-se a determinagdo original e natural do homem para agir de maneira que a
harmonia social se conduza a essas disposi¢des naturais. E necessario que esse governante
virtuoso tenha capacidade de liderar sem imposicao por ser, antes de tudo, também um Jiznzi
(Homem virtuoso, £ 1), e possuir aquele tdo notavel olhar atento.

A figura desse governante virtuoso (Jinzi, £ ) é fundamental, pois “quando um
principe ama a humanidade e pratica a virtude, torna-se impossivel ao povo ndo amar a justiga”
(Raposo, 2007). Se esse governante ndo cultivar sua virtude, a l6gica do exemplo surte efeito
no sentido contrario. Confucio dizia que “se aqueles que governam os Estados s6 pensam |[...]
[em proveito] pessoal, atrairdo sem duvida a si todos os homens depravados” (Raposo, 2007).
Pode-se pensar, em Confucio, a ideia de que os Estados deveriam se tornar mais morais.

Uma critica atual ao confucionismo vem da utilizagdo dessa doutrina para validar

sistemas autoritarios de poder, ou ainda para justificar preconceitos com base na ideia do Li

Revista do Centro Académico Afonso Pena, Belo Horizonte, Vol. 30, N. 2, 2025

18



JUSTICA E VIRTUDE EM CONFUCIO: A LEI COMO SINTOMA DE DOENCA MORAL A PARTIR DA
FILOSOFIA CHINESA
Arthur Melillo Ramos

(Ritos, #L). O ndo reconhecimento legal do casamento entre pessoas do mesmo género, como
ocorre na China e na Coreia do Sul, deve-se a essa heranca do confucionismo imperial.

A justificativa contra o casamento igualitario nesses paises baseia-se numa leitura
distorcida do Li#, como se ele exigisse a preservacao rigida de estruturas familiares tradicionais.
Assim, tudo aquilo que foge ao padrao seria uma quebra da harmonia social. Essa interpretagao,
porém, confunde ritualizacdo ética com conservadorismo historico, ignorando que o proprio
Conflcio via 0 Li como um meio para a realizagio do Rén (Benevoléncia, {Z).

O Li (Ritos, L) ndo se limita a costumes fixos nem a moralidade rigida. Munro (2000)
e Cooper (2002) apontam nos ritos uma expressao ¢€tica sem prisdes dogmaticas. Se o sabio
busca conhecer a natureza humana e nio segue regras arbitrarias (Bueno, 2005, p. 32), o Li
deve adaptar-se as mudangas sem perder seu nucleo. Isso posto, “restaurar os ritos [...] € o
equivalente ao que [...] entendemos hoje por ‘civilizagdo’” (Ryckmans, 2005, p. 197).

O uso desvirtuado dos ensinamentos de Confucio se constitui, em realidade, em uma
hipocrisia do poder. A ética confucionista orienta ndo somente a ética pessoal, em um sentido
mais privado, mas também a ética administrativa ou institucional. Como alerta Confucio (2005,
p. 62), “aquilo que nao desejas para ti mesmo nao imponhas aos outros", e esse principio deve
nortear também as decisdes do governante.

Os costumes tém valor apenas se vivificados pela humanidade (Rén, 12). A
flexibilidade do Li como principio de organizagdo social fica evidente em suas proprias regras
de aplicagdo. Afinal, a equidade ¢ base de seu pensamento. Como registram os textos classicos,

Confucio propde manter distingdes sociais garantindo reciprocidade:

As regras rituais que se estendem aos principes, nobres, oficiais e gente do povo. Uma
regra para os funerais foi tragada; quando um nobre morria e seu filho era apenas um
oficial, os sacrificios que este lhe rendia eram os de um nobre e o luto, de um oficial;
quando um simples oficial morria e seu filho era um nobre, os sacrificios que este lhe
rendia eram os de um oficial, e o luto, de um nobre. O luto de um ano era destinado
aos nobres, e o de trés anos ao filho do Céu. O luto por Pais e Maes tém a mesma
duragdo [trés anos], sem distingdo entre os nobres e o povo (Bueno, 2005, p. 50).

O Li, pois, ndo ¢ um codigo fossilizado, mas uma pratica viva renovada pelo cultivo
da virtude, algo tratado suficientemente ao longo do artigo. Diz-se que Conflcio era
conservador, mas nao se pode taxa-lo de reacionario (Ryckmans, 2005). Ele ndo defendia o
retorno cego ao passado, mas a recuperacao da virtude perdida pelos governantes de sua época.

Confucio refere-se ndo a uma nostalgia vazia, mas ao exemplo dos reis antigos que
Revista do Centro Académico Afonso Pena, Belo Horizonte, Vol. 30, N. 2, 2025

19



JUSTICA E VIRTUDE EM CONFUCIO: A LEI COMO SINTOMA DE DOENCA MORAL A PARTIR DA
FILOSOFIA CHINESA
Arthur Melillo Ramos

governavam por meio da virtude (Dé, ) e do rito (L, L), e ndo da forga ou de leis opressivas.

Seu conservadorismo era uma critica radical a corrup¢do do poder. Recordo que, para ele, o
governante nao precisa de leis rigidas, porque sua autoridade moral basta. Se os lideres de hoje
usam o Li para justificar discriminagao, estao invertendo a ldgica confucionista.

A verdadeira justica no confucionismo ndo estd na manutengdo de hierarquias,
sobretudo porque a harmonia exige adaptacdo, ndo repressao. Os governantes de seu tempo,
porém, eram vistos por ele como traidores do Dao, que haviam substituido a virtude pela forga.
Sua solucao ndo era voltar a um passado idealizado, mas restaurar um principio €tico atemporal:
que o poder s6 ¢é legitimo quando exercido com Virtude (Dé, i) e Yi.

O Jiinzi ndo oprime em nome da tradi¢do; ele renova o Li através do Rén, garantindo
que a justica seja sempre retidao viva, ndo mera repeticao de costumes. Conflicio vé a lei como
muleta para quem ndo atingiu a exceléncia moral. Numa sociedade ética, leis arbitrarias seriam
desnecessarias, pois a ordem viria da virtude interior, com retidao espontanea, tornando a
coercdo externa tao supérflua quanto leis para um sabio que ja segue o Caminho.

O direito positivado impde normas universais de cima para baixo, ao passo que o Li
opera como uma gramadtica relacional. Li ndo cristaliza hierarquias, mas as equilibra através de
responsabilidades diferenciadas. Conflicio via no Li um mecanismo de justi¢a distributiva
implicita. Urge que tratemos brevemente nao do legalismo moderno, especificamente, mas do
legalismo chinés (Fd, &), corrente filosofica da qual Confucio contrastava.

Enquanto o legalismo chinés usava leis uniformes para controlar o povo, o Li
confucionista educava os poderosos em seus deveres tanto quanto os subordinados em seus
direitos. O governante que segue o Li ndo governa por decreto, mas por deferéncia ritual. Os
ritos permitem uma espécie de reconhecimento ético do lugar de cada um na sociedade.

Confucio (2005, p. 70) ¢ taxativo: “se [0 governante] € reto: as coisas funcionam por
si mesmas, sem que ele tenha de transmitir ordens”. Porém, se ele ndo for “reto: tem de
multiplicar as ordens, que de qualquer modo nao serao seguidas” (Conftcio, 2005, p. 70). Pode-
se dizer que a legitimidade do lider nasce da retidao, ndo de imposi¢ao da autoridade.

Para Confucio, os ritos sdo a base da civiliza¢do, ndo como formalismos vazios, mas
como expressdo de uma moralidade internalizada. Governar, nesse sentido, ¢ “ser reto”
(Ryckmans, 2005, p. 197), pois seu pensamento ndo separa ética e poder. Na lingua chinesa,
“ser reto” € um trocadilho homofono que liga politica e retidao (Ryckmans, 2005, p. 202), nas

palavras Zhéng (Governo ou Politica, ) e Zhéng (Corre¢do Moral, 1F)
Revista do Centro Académico Afonso Pena, Belo Horizonte, Vol. 30, N. 2, 2025

20



JUSTICA E VIRTUDE EM CONFUCIO: A LEI COMO SINTOMA DE DOENCA MORAL A PARTIR DA
FILOSOFIA CHINESA
Arthur Melillo Ramos

O legalismo chinés (Fd, i%) opera sob 16gica diametralmente oposta a de Conflcio: a
de que a ordem social s6 pode ser mantida mediante leis rigidas e puni¢des severas. Para os
legalistas chineses, por a natureza humana ser intrinsecamente egoista e corrupta, exige-se um
sistema de controle estrito, baseado em recompensas e castigos (Munro, 2000, p. 61-63). O
Jiunzi governa pelo exemplo, enquanto o legalista despreza a virtude em nome de leis
coercitivas.

As leis (Fd, %) devem, entdo, se multiplicar para controlar uma suposta natureza
corrupta. Porém, Confucio alerta que “a edicdo compulsiva de leis ¢ um sintoma de doencga
moral" (Ryckmans, 2005, p. 198). Montesquieu defendeu que as nacdes europeias de sua época
eram “governadas pelos costumes sociais” (Ryckmans, 2005, p. 198), o que inadvertidamente
expressou uma perspectiva confucionista’.

A abordagem confucionista evita o autoritarismo € a anomia. Embora ndo busque
tornar as tradi¢des intactas, sua justica sustenta a coesdo social. Usar o Li hoje para negar
direitos a minorias € repetir o erro que Conflcio atribuia aos governantes antigos: confundir
ritual com dominagao, quando seu papel é transformar poder em responsabilidade ética.

Isso retoma a questdo ontoldgica que abriu o texto. O conceito de homem em Confucio,
explica Munro (2000), exige a benevoléncia. O legalismo (Fd, %), baseado no bindmio
recompensa-puni¢do, visa conter uma natureza humana na qual Conflicio ndo acredita. Essas
concepgoes distintas de natureza humana geram modelos politicos diferentes.

Em um de seus aforismos, quando Zigong pergunta a Confucio (2005, p. 64) sobre
suas prioridades em um governo, ele da primazia a confianga do povo pelo lider, pois, sem
confianga, “nenhum governo se mantém”. Um destaque ¢ que Confucio (2005, p. 64) fala de
confianga como uma condi¢do necessariamente acima, inclusive, das armas. Essa ¢ mais uma
critica ao legalismo chinés, por sua dependéncia do uso da for¢a para manter o controle.

Uma vez que o legalismo (Fd, ;&) despreza a existéncia de uma natureza benevolente
(Rén, 12), ele institui mecanismos de vigilancia e puni¢do coletiva que tornam desnecesséria
qualquer confianga no carater dos governantes ou governados. Essa desconfianca radical na

natureza humana, segundo Munro (2000, p. 70), leva o legalismo a um paradoxo: quanto mais

eficazes suas leis coercitivas, mais corrompida se torna a sociedade que se pretende controlar.

° Diz Ryckmans (2005, p. XXVIII): "Montesquieu considerava que um aumento da atividade de promulgagio de
leis ndo era um sinal de civilizagdo, mas, ao contrario, indicava um colapso da moralidade social”.

Revista do Centro Académico Afonso Pena, Belo Horizonte, Vol. 30, N. 2, 2025

21



JUSTICA E VIRTUDE EM CONFUCIO: A LEI COMO SINTOMA DE DOENCA MORAL A PARTIR DA
FILOSOFIA CHINESA
Arthur Melillo Ramos

“Confucio tinha uma profunda desconfianca das leis”, pois “as leis convidam as
pessoas a se tornarem trapaceiras e revelam o pior que existe nelas” (Ryckmans, 2005, p.
XXVII). Inclusive porque, explica Ryckmans (2005, p. XXVII), uma sociedade justa depende
nao somente da integridade dos governantes, mas também da educagao ética dos cidadaos, uma
vez que a “politica ¢ extensdo da ética”, ja que “o governo € de homens, nao de leis”.

Essa divergéncia ontoldgica entre confucionismo e legalismo ndo se limita a uma mera
disputa filosofica, ela se reflete na propria estruturacdo do poder politico e da justica. A
sociedade ocidental moderna, ainda que nao devido a tradigdo chinesa, comprou a ideia do
legalismo. Assim, ndo aparenta haver qualquer apre¢o ao Direito por uma revolugdo ética a
partir do individuo, que se utilize dos ritos para transformar a moralidade em pratica social.

O Direito reduz a justica (Y7, ) a complacéncia externa, a obediéncia s normas, sem
questionar qualquer fundamento ético. Ele se contenta em fiscalizar aparéncias, praticamente
esvaziando o sentido ético e moral da justica. Em uma sociedade que despreza a formagao moral
do carater, estamos fadados a substituir a verdadeira ordem por um simulacro coercivo.

Em uma sociedade civilizada, os ritos (L, L) assumem o papel de regulagio que, em
contextos de degradacdo moral, ¢ transferido compulsoriamente para as leis (Ryckmans, 2005,
p. 197-198). Essa inflacdo da codificacdo legal, paradoxalmente, mede a brutalizagdo de uma
sociedade, onde “as leis tornam as pessoas dissimuladas” (Conftcio, 2005, p. 198).

A aversao confucionista a justi¢a de carater intervencionista era tanta que, no contexto
do Império Chinés, um elevado niimero de processos judiciais era visto como sinal de ma
governanga. “Tantas disputas refletiam pessimamente sobre sua administracdo” (Ryckmans,
2005, p. 198). Segundo Confucio, era preferivel um governante que cultivasse a poesia a luz da
lua a outro que se ocupasse em multiplicar julgamentos. Resume Confucio (2005, p. 66):

“governar ¢ ser reto; se diriges com retiddo, quem ousard nao ser reto?”

CONCLUSAO
O confucionismo critica profundamente o legalismo (Fd, i%), mas é reducionista dizer

que Confucio considerava a lei “inttil”. Sua oposicdo era ao Fd, ndo a normatividade em si. O
Li, enquanto conjunto de ritos e praticas éticas internalizadas, cumpre uma funcao analoga a de
um direito informal, regulando a vida social sem recorrer a imposigao violenta.

Essa visdo pressupde uma sociedade em que a virtude (Dé, {£) e a benevoléncia (Rén,
Revista do Centro Académico Afonso Pena, Belo Horizonte, Vol. 30, N. 2, 2025

22



JUSTICA E VIRTUDE EM CONFUCIO: A LEI COMO SINTOMA DE DOENCA MORAL A PARTIR DA
FILOSOFIA CHINESA
Arthur Melillo Ramos

{Z) sdo cultivadas desde a base. Uma critica dos legalistas chineses é a suposta ingenuidade da
aplicagdo disso em Estados extensos e complexos; imagine, entdo, no contexto contemporaneo
dos Estados-nagdes, cuja estrutura politica ¢ centralizada, integrando uma populacdo diversa
sob artificios uniformizantes de identidade nacional, leis e institui¢des.

Em grandes sociedades, poder-se-ia dizer que apenas um sistema rigido de
recompensas e puni¢des garantiria a ordem social. Seria viavel tentar substituir o aparato legal
por uma ética baseada no autodominio e nos ritos? A proposta confucionista, ainda que
eticamente sedutora, poderia enfrentar o desafio pratico de escalar sua énfase na formagao do
carater para populagdes massivas e, especialmente no caso chinés, culturalmente fragmentadas.
Porém, nos sistemas legislativos modernos, a promulgagdo de normas ¢ didria, em diferentes
niveis, o que ndo aparenta factualmente tornar mais justa nossa sociedade.

Nao estariamos precisando menos de novas leis ¢ mais de novos modos de cultivar
essa humanidade compartilhada? E preciso transformar nossas institui¢des em espacos que nio
apenas punam a injustica, mas que ativamente cultivem a justica como disposi¢ao interior.
Embora seu desenvolvimento ao longo da histdéria da China e seu crescente conservadorismo
possam apontar para um aspecto utopico de sua proposta original, que ndo pode ser esquecido,
temos muito a aprender com as possibilidades do projeto confucionista.

A correlagdo confucionista entre ordem interna e politica serve como contraponto vital
ao modelo ocidental hiperlegalista. Ainda que, do ponto de vista da 16gica ocidental, a educagao
moral nao fosse suficiente para abolir completamente o direito arbitrario, Montesquieu (2005)
j& havia notado que a decadéncia dos costumes representa um risco maior para a sobrevivéncia
dos Estados do que a simples violagdo das leis. No minimo, o Cultivo de Si (Xiiishén, & 5)
pela formac¢ao moral nos permitiria um direito menos litigioso.

Entretanto, a propria critica a aplicabilidade da ética confucionista pode ser contestada.
Se a natureza humana for benevolente, como propde Confucio (2005), ndo ha razdo para supor
que a virtude ndo possa ser cultivada e compartilhada em grandes sociedades. E justamente com
base nessa confian¢a na natureza humana que o Jiznzi enxerga a sociedade, feito um aristotélico,
como extensao da familia, visto que lacos morais e afetivos moldam as relacdes publicas.

O confucionismo tem sido adaptado com sucesso em sistemas juridicos asiaticos
modernos na mediacao de conflitos, como destaca Zhang (2013). A ideia € incorporar principios
confucionistas, como harmonia e resolu¢ao nao litigiosa de disputas, aos sistemas legais. Na

China, a mediagdo comunitaria € incentivada como alternativa a recorrente judicializagao,

Revista do Centro Académico Afonso Pena, Belo Horizonte, Vol. 30, N. 2, 2025

23



JUSTICA E VIRTUDE EM CONFUCIO: A LEI COMO SINTOMA DE DOENCA MORAL A PARTIR DA
FILOSOFIA CHINESA
Arthur Melillo Ramos

aliviando os tribunais e promovendo solugdes consensuais (Zhang, 2013).

A ética personalizada do Jiinzi, que considera o Dao de cada um, enfrenta obstaculos
na modernidade, marcada por excesso de leis e perda de valores comuns. Essa visdo parte da
extrema necessidade moderna de estabelecer normas universais, o que por vezes desconsidera
o grau de discricionariedade que se exige de uma justica comprometida com a equidade.

Apesar da distancia geografica e cultural, o didlogo entre o confucionismo e o
pensamento juridico ocidental se revela fecundo. Conftcio (2005) oferece um contraponto ao
distanciamento entre lei e ética, concebendo a justica como expressdo da Virtude (Dé, 1)
cultivada. O Jiinzi encarna uma alternativa ao formalismo juridico (Fd, ;%) que predomina em
nossas instituigoes.

O pensamento confuciano oferece caminhos promissores para uma sociedade mais
ética e justa. A educacdo moral pode ser adaptada para fortalecer o capital social e a confianca
institucional, sem abandonar os mecanismos legais necessarios. O Direito poderia, destarte,
operar ndo como substituto, mas como ultimo recurso, quando falham os mecanismos de

harmonizacao social baseados no consenso ético.

REFERENCIAS

ARISTOTELES. Etica a Nicomaco; Poética. Trad. Leonel Vallandro e Gerd Bornheim
(Etica a Nicomaco); Eudoro de Souza (Poética). Selecao de textos de Jos¢ Américo Motta
Pessanha. 4. ed. Sdo Paulo: Nova Cultural, 1991. 376 p. (Colecdo Os Pensadores).

BUENO, Andr¢ da Silva. O conceito de justa medida em Conficio e Aristéoteles. 2005.
Tese (Doutorado em Filosofia) — Universidade Gama Filho, Rio de Janeiro. Disponivel em:
academia.edu/21415008/A Justa Medida em Conflcio e Aristoteles. Acesso em: 29 abr.
2025.

BUI, Ngoc Son. Confucian legal tradition. /n: SIEMS, Mathias; YAP, Po Jen (Ed.). The
Cambridge handbook of comparative law. Cambridge: Cambridge University Press, 2024. p.
256-274. Disponivel em: cambridge.org/core/books/abs/cambridge-handbook-of-
comparative-law/confucian-legal-tradition/2286C3ED54D57FF8CC89DDC535A31709.
Acesso em: 29 abr. 2025.

CONFUCIO. Os Analectos. Tradugio: Pierre Ryckmans. 2. ed. Sdo Paulo: Editora Martins
Fontes, 2005. 256 p. (Classicos).

Revista do Centro Académico Afonso Pena, Belo Horizonte, Vol. 30, N. 2, 2025

24



JUSTICA E VIRTUDE EM CONFUCIO: A LEI COMO SINTOMA DE DOENCA MORAL A PARTIR DA
FILOSOFIA CHINESA
Arthur Melillo Ramos

COOPER, David E. As filosofias do mundo: uma introdugao histérica. Sao Paulo: Edigoes
Loyola, 2002. 557 p.

GRAHAM, Angus Charles. Disputers of the Tao: Philosophical Argument in Ancient China.
Chicago: Open Court Pub Co, 1989. 480 p.

LAOZI. Daodejing. Trad. Ignacio Raposo. In: RAPOSO, Ignacio. Laozi e o Daodejing, ou
Tratado da Virtude e do Caminho. Chinés Cléssico, jul. 2007. Disponivel em: https://chines-

classico.blogspot.com/2007/07/laozi-e-0-Daodejing-ou-tratado-da.html. Acesso em: 4 maio
2025.

MATOS, Andityas Soares de Moura Costa. Filosofias gregas e orientais: a radicalidade das
origens e o desafio do didlogo atual. Belo Horizonte: Initia Via, 2013. 149 p.

MONTESQUIEU, Charles de Secondat. O espirito das leis. 3. ed. Sao Paulo: Martins Fontes,
2005. 851p.

MUNRO, Donald J. The concept of man in contemporary China. Ann Arbor, Mich.:
Center for Chinese Studies, University of Michigan, 2000. 248 p.

RAMOS, Marcelo Maciel. A inveng¢ao do Direito pelo ocidente: uma investigag¢do face a
experiéncia normativa da China. 2010. Tese (Doutorado) — Universidade Federal de Minas
Gerais, Faculdade de Direito. 322 p.

RAPOSO, Ignacio. Daxue ou O Grande Estudo de Confucio (I). Chinés Classico, jul. 2007.
Disponivel em: chines-classico.blogspot.com/2007/07/daxue-ou-o-grande-estudo-de-confcio-
L.html. Acesso em: 4 maio 2025.

REYES, David de los. Hegel y los Chinos (I). Filosofia Clinica, 1 set. 2015 (a). Disponivel
em: filosofiaclinical.blogspot.com/2015/09/hegel-y-los-chinos-i-david-de-los-reyes.html.
Acesso em: 28 abr. 2025.

REYES, David de los. Hegel y los Chinos (III): China en las Lecciones de la Filosofia de la
Historia. Filosofia Clinica, 1 dez. 2015 (b). Disponivel em:
filosofiaclinical .blogspot.com/search?q=Hegel+y+los+Chino. Acesso em: 5 maio 2025.

ZHANG, Jinfan. Pursuing no litigation, and settling conflicts by mediation. In: ZHANG,
Jinfan. The tradition and modern transition of Chinese law. Berlin, Heidelberg: Springer,
2013. p. 429-455. Disponivel em: link.springer.com/chapter/10.1007/978-3-642-23266-4 14.
Acesso em: 30 abr. 2025.

ZHUANGZI. The Writings of Chuang Tzu. Traducao: James Legge. Chinese Text Project:
2006. Disponivel em: ctext.org/zhuangzi. Acesso em: 2 maio 2025.

Revista do Centro Académico Afonso Pena, Belo Horizonte, Vol. 30, N. 2, 2025

25



