




 

JUSTIÇA E VIRTUDE EM CONFÚCIO: A LEI COMO SINTOMA DE DOENÇA MORAL A PARTIR DA FILOSOFIA CHINESA 

 

 Arthur Melillo Ramos 1   

 

RESUMO: Montesquieu afirmou: “Quando um  povo tem bons costumes, as leis se tornam simples” (Ryckmans, 2005, p. XXVIII). Essa ideia, que poderia ter sido retirada dos Analectos, revela  o  cerne  da  crítica  confucionista  ao  legalismo.  Se  o  direito  moderno  vê  a  lei  como instrumento  de  ordem,  Confúcio  a  vê  como  sintoma  de  doença  moral,  um  instrumento dispensável em uma sociedade guiada por autodisciplina ética. A ética confucionista substitui a  obediência  externa  à  lei  pela  excelência  do  homem  virtuoso.  Para  Confúcio,  a  verdadeira ordem  não nasce de códigos,  mas da virtude e da benevolência, internalizadas como  ritos  e alinhadas ao  Dào.  A filosofia de Confúcio desafia a visão jurídica ocidental ao deslocar o foco para uma ética onde a coesão social vem da educação moral e do florescer humano, não da imposição legal. Este artigo busca reconstruir a crítica confucionista ao legalismo, na medida de  sua  ressonância  contemporânea,  demonstrando  um  modelo  de  lei  alternativo  à  tradição ocidental moderna. Partindo da máxima de simplicidade das leis em sociedades moralmente íntegras,  exploramos  a  tese  de  que,  para  o  confucionismo,  a  normatividade  jurídica  é  um sintoma  de  falha  ética.  Valemo-nos  sobretudo  de  uma  abordagem  hermenêutica  interna  do pensamento confucionista, a partir da análise dos Analectos, para entender como a justiça é, com tanta originalidade, performada nos aforismos de Confúcio. Com isso, abrem-se caminhos para uma justiça de retidão, em que a harmonia social genuína emergiria da educação moral, do rito e do cultivo da virtude, tomando lugar da coerção legal como eixo ordenador. 



1 Graduando em Direito pela Universidade Federal de Minas Gerais (UFMG). Pesquisador de Iniciação Científica do Grupo Internacional de Pesquisa “Direitos Humanos: Raízes e Asas” e extensionista do Grupo de Estudos em História da Ásia (GEHA) da Universidade do Estado de Minas Gerais. Técnico em Administração pelo Instituto Federal de Minas Gerais (IFMG). Servidor público da Secretaria de Estado de Educação de Minas Gerais (SEE-MG). ORCID: https://orcid.org/0009-0009-8038-465X. E-mail: arthur.melillo@outlook.com.  



Revista do Centro Acadêmico Afonso Pena, Belo Horizonte, Vol. 30, N. 2, 2025 



ISSN (impresso): 1415-0344 | ISSN (online): 2238-3840 



Editor responsável: Roberta Puccini Gontijo | Revisão: Gabriela Alkmin Data de Submissão: 05/05/2025 | Data de Aceite: 25/07/2025 

JUSTIÇA E VIRTUDE EM CONFÚCIO: A LEI COMO SINTOMA DE DOENÇA MORAL A PARTIR DA FILOSOFIA CHINESA 

 Arthur Melillo Ramos 

  



Palavras-chave: Filosofia oriental; Confucionismo; Justiça; Ética. 



JUSTICE AND VIRTUE IN CONFUCIUS: LAW AS A SYMPTOM OF MORAL 

DISORDER FROM THE PERSPECTIVE OF CHINESE PHILOSOPHY 

 

ABSTRACT: Montesquieu said: “When a people have good customs, the laws become simple” 

(Ryckmans, 2005, p. XXVIII). This  idea,  which could  have been drawn from  the Analects, reveals the essence of the Confucian critique of legalism. While modern law sees legislation as an instrument of order, Confucius views it as a symptom of moral sickness, a dispensable tool in a society guided by ethical self-discipline. Confucian ethics replaces external obedience to the law with the excellence of the virtuous man. For Confucius, true order does not stem from legal codes but from virtue and benevolence, internalized as rites and aligned with the   Dào. 

Confucian  philosophy  challenges  the  Western  legal  perspective  by  shifting  the  focus  to  an ethics where social cohesion arises from moral education and human flourishing, rather than legal  imposition.  This  article  seeks  to  reconstruct  the  Confucian  critique  of  legalism, considering its contemporary relevance, and presents an alternative legal model to the modern Western tradition. Starting from the maxim that laws are simple in morally upright societies, we explore the thesis that, for Confucianism, legal normativity is a symptom of ethical failure. 

Employing an internal hermeneutic approach to Confucian thought through an analysis of the Analects,  we  examine  how  justice  is,  with  such  originality,  performed  in  Confucius’s aphorisms. We propose justice as righteousness, where genuine social harmony emerges from moral education, ritual, and the cultivation of virtue, rendering legal coercion unnecessary as an organizing principle.  

Keywords: Oriental Philosophy; Confucianism; Justice; Ethics. 






INTRODUÇÃO 

As  filosofias  produzidas  tanto  no  mundo  oriental  quanto  no  ocidental  possuíram diversos momentos de contato. O pensamento budista muito influenciou o ceticismo pirrônico; enquanto Grécia e Pérsia se apropriaram, entre os conflitos bélicos, da cultura e dos alvores da Revista do Centro Acadêmico Afonso Pena, Belo Horizonte, Vol. 30, N. 2, 2025 



2 

JUSTIÇA E VIRTUDE EM CONFÚCIO: A LEI COMO SINTOMA DE DOENÇA MORAL A PARTIR DA FILOSOFIA CHINESA 

 Arthur Melillo Ramos 

  



filosofia nascente nessas regiões que são berços da civilização (Matos, 2013)2. Desde então, os maiores desafios de contato se limitaram à questão linguística (Bueno, 2005): falar de filosofia oriental era raro pela dificuldade de tradução e interpretação de línguas como chinês, japonês ou hindi. 

Desde o século  XIX,  a filosofia rompe com  o Oriente, antes visto com  entusiasmo (Bueno, 2005). Influenciada por Hegel, a filosofia oriental passou a ser considerada inferior. 

Hegel via o povo chinês como o “mais supersticioso do mundo” (Reyes, 2015a), dizendo que os orientais não sabiam da existência da liberdade humana, pois a consciência de liberdade era própria  dos  gregos  (Reyes,  2015b).  Para  ele,  Confúcio  “nunca  se  elevou  acima  da mediocridade” (Cooper, 2002). 

A  elaboração  de  uma  perspectiva  filosófica  excludente,  autocentrada  e  ocidental atendeu  às  exigências  da  alteridade  eurocêntrica  (Dawson,  1970,  p.  133-153   apud  Bueno, 2005), sendo raras as vozes, como Schopenhauer e Nietzsche, que declararam afinidade com o pensamento oriental. A discussão sobre a existência de uma filosofia oriental não é o foco deste texto. Assumiremos, em defesa do pensamento oriental, a  philosophia, como concebida pelos gregos, cujo significado é “amor à sabedoria”, no lugar de, como Hegel, cair em orientalismos. 

Antes de prosseguir, é necessário afastar outras leituras reducionistas, neste caso, em relação a Confúcio. Após ter sido considerado “santo patrono” da filosofia política durante o Iluminismo  (Cooper,  2002,  p.  72),  o  confucionismo  é  atualmente  estigmatizado  como  uma doutrina  essencialmente  conservadora;  uma  visão  que  merece  ser  problematizada.  De  fato, como destaca Bueno (2005), Confúcio recorria à autoridade dos reis antigos, em um discurso conservador, mas isso não equivale a um culto cego ao passado, como ficará claro adiante. 

A associação imediata entre o pensamento confucionista e a “tirania feudal” resulta de uma  longa  tradição  de  manipulação  ideológica.  Em  especial,  o  confucionismo  imperial selecionava apenas os ensinamentos do Mestre que legitimavam a obediência às autoridades, enquanto omitiam deliberadamente princípios fundamentais como a justiça social, o direito à dissensão política e os imperativos éticos da moral (Ryckmans, 2005)3.  

A  tradição  jurídica  confucionista  vai  além  da  filosofia  do  direito,  abrangendo  todo 2 Sobre os encontros entre a filosofia ocidental e oriental no mundo antigo, recomendo a leitura de  “Filosofias gregas e orientais: a radicalidade das origens e o desafio do diálogo atual”, de Matos (2013). 

3 Ryckmans (2005, p. XVI), em seu prefácio aos Analectos, chega a dizer: “Karl Marx certa vez advertiu alguns seguidores exageradamente entusiasmados de que ele não era um marxista. Com mais razão ainda, deveríamos dizer que Confúcio certamente não era um confucionista.” 



Revista do Centro Acadêmico Afonso Pena, Belo Horizonte, Vol. 30, N. 2, 2025 



3 

JUSTIÇA E VIRTUDE EM CONFÚCIO: A LEI COMO SINTOMA DE DOENÇA MORAL A PARTIR DA FILOSOFIA CHINESA 

 Arthur Melillo Ramos 

  



sistema  normativo  oriental  e  suas  instituições  e  códigos  legais  moldados  por  essa  filosofia (Zhang,  2013).  O  confucionismo  se  materializou,  devido  a  sua  continuidade  histórica  e adaptações modernas, em diversos sistemas jurídicos do Leste Asiático, dos códigos chineses às reformas japonesas, no direito sul-coreano, vietnamita e de Singapura (Bui, 2024). 

Essa  tradição  não  apenas  refuta  a  visão  hegeliana  de  um  “Oriente  estático”,  mas oferece  uma  alternativa  à  crise  ética  do  direito  ocidental,  propondo  uma  ordem  onde  a  lei complementa a moralidade e a mediação prevalece sobre a litigância (Zhang, 2013, p. 429-455). O diálogo intercultural e de pensamento reflexivo é peça-chave para a filosofia. 

Este  artigo  explora  a  perspectiva  confucionista  de  justiça  ( Yi)  e  virtude  ( De), defendendo  que,  para  Confúcio,  a  ordem  social  genuína  surge  do  cultivo  ético  interno  e  da prática ritual ( Li)4, tornando dispensável a coerção legal como fundamento do direito. Partimos de uma observação marginal de Ryckmans (2005, p. 198), em seus comentários aos Analectos, onde revela a densidade crítica do pensamento confucionista em relação à normatividade legal, que seria “sintoma de doença moral”. 

Essa concepção se ancora numa filosofia ética que entende a norma legal não como causa, mas como consequência de uma decadência moral; tese que desloca o papel do direito na estruturação da ordem coletiva. Nesse sentido, o pensamento confucionista desafia modelos clássicos  da  tradição  ocidental,  nos  quais  a  justiça  depende  da  mediação  institucional  e  da positivação das leis. Assim, buscamos apresentar os argumentos de Confúcio segundo os quais em sociedades verdadeiramente éticas, as leis se tornariam mais simples, se não desnecessárias. 

Adotamos uma abordagem hermenêutica voltada não apenas à interpretação das fontes em sua historicidade, mas à explicitação de suas implicações normativas e filosóficas. A análise se apoia em  fontes primárias confucionistas e taoístas, articuladas com  literatura secundária especializada, e se organiza em três eixos de investigação: 

a)  a lógica do  Dào (Caminho, 道) – como norte da natureza humana; b)  a teleologia do  Junzi – como figura ética do “homem nobre”; c)  a retidão e o rito – como alternativas críticas ao legalismo clássico. 

Defendemos que a rejeição confucionista da lei positiva não conduz à anomia, mas a uma ordem social mais orgânica de justiça, na qual o  Dào (Caminho, 道)   se atualiza por meio do  caráter  virtuoso  e  dos  ritos  internalizados.  Tal  leitura  não  apenas  contesta  o  paradigma 4 Podemos pensar em Li como “harmonia social”, “rituais”, “convenções sociais”, “costumes”, “tradição” e, para alguns autores, inclusive como “direito”. 



Revista do Centro Acadêmico Afonso Pena, Belo Horizonte, Vol. 30, N. 2, 2025 



4 

JUSTIÇA E VIRTUDE EM CONFÚCIO: A LEI COMO SINTOMA DE DOENÇA MORAL A PARTIR DA FILOSOFIA CHINESA 

 Arthur Melillo Ramos 

  



jurídico  moderno,  centrado  em  normatividade  externa,  mas  também  desconstrói  visões orientalistas  que  reduzem  o  pensamento  chinês  a  uma  tradição  estática  ou  meramente conservadora. 

Tratar  da  filosofia  do  direito  a  partir  da  lógica  oriental  é  sempre  “uma  incursão intelectual pouco usual nos círculos jurídicos” (Ramos, 2010). Por isso, procuramos tratar da ética  confucionista  dentro  de  seu  próprio  sistema,  fazendo  comparações  pontuais  com  a filosofia  ocidental  apenas  quando  isso  for  imprescindível  para  se  explicarem  determinados conceitos5. Fora  das  fronteiras  do  confucionismo,  valho-me  excepcionalmente  da  tradição taoísta para discutir o Caminho, considerando que Confúcio debateu pouco sobre esse tema. 

Esse  enfoque  na  lógica  interna  do  confucionismo  dos  Analectos  procura  evitar  recair  nas discussões dos legalistas especificamente ou de outras linhas confucionistas que divergem da proposta  aqui  apresentada,  de  modo  que  a  crítica  de  Confúcio  ao  legalismo  torna-se  uma consequência lógica de sua ideia de justiça e de virtude (Dé, 德). 





1. A RELAÇÃO ENTRE CAMINHO, NATUREZA HUMANA E VIRTUDE 



“O  Dào  de  quem  se  pode  falar  não  é  o  Dào 

Absoluto. Os nomes que podem ser dados não são 

os verdadeiros nomes.” 

(Laozi, 2007, p. 1) 



Para que se possa explicar a relação de Confúcio com a justiça é necessário entender o  Caminho  ( Dào,  道).  O  pensamento  chinês,  sob  pena  de  ser  generalista,  entende  o   Dào (Caminho, 道)   como sua  “sua própria raiz e fundamento”, ele existe “desde antes do céu e da terra, desde a antiguidade” (Zhuangzi, 2006); é um princípio sem princípio (Cooper, p. 88). 

Pode-se dizer que ele transcende a linguagem e a categorização.    Laozi (2007, p. 1) chega a dizer 5 Não se trata, portanto, de um trabalho em matéria de filosofia comparada. Dada a limitação de espaço do artigo, é necessário este recorte restrito não apenas dentro da tradição confucionista, mas concentrando-se em uma única obra  atribuída  a  Confúcio: Os  Analectos. Essa  escolha  se  justifica  pela  riqueza  de  seu  pensamento, que  exige exposição cuidadosa e detalhada, especialmente considerando a relativa falta de familiaridade do público ocidental com  a  filosofia  chinesa.  Para  uma  análise  mais  aprofundada  da  concepção  de  justiça  em  Confúcio  e  de  sua influência sobre a formação do Direito na China, recomendo profundamente a leitura da Tese de Doutorado de Ramos (2010), intitulada “A invenção do Direito pelo Ocidente”. 



Revista do Centro Acadêmico Afonso Pena, Belo Horizonte, Vol. 30, N. 2, 2025 



5 

JUSTIÇA E VIRTUDE EM CONFÚCIO: A LEI COMO SINTOMA DE DOENÇA MORAL A PARTIR DA FILOSOFIA CHINESA 

 Arthur Melillo Ramos 

  



que “os nomes que podem ser dados [ao  Dào] não são os verdadeiros nomes [dele]”. 

Confúcio (2005) não discute propriamente o Caminho. Essas discussões são feitas por pensadores neoconfucionistas ou taoístas, que depositam esforços em discorrer sobre o tema. 

Tampouco  há  em  filosofias  não-orientais  a  existência  de  um  conceito  semelhante  ao   Dào (Caminho, 道). Graham (1989) faz curtas aproximações entre o  Dào (Caminho, 道) e o  Logos grego, chamando atenção para suas diferenças. 

Para os taoístas, o   Dào  (Caminho,  道) é um  princípio organizador do cosmos, que reside na Natureza Humana ( Xìng, 性) e que pode ser aplicado, de modo ativo e concreto, pela Virtude  ( Dé,  德).  Laozi  impera:  “o  grande   Dào   flui  por  toda  parte  como  uma  corrente, espalhando-se a torto e a direito” (2007, p. 1). Nesse aspecto, ele também se aproxima da noção pré-socrática de  physis, enquanto natureza como devir, para quem o  Logos era tanto estrutura quanto  fluxo.  Destaco:  a  comparação  com   physis   não  implica  equivalência.  O  pensamento chinês clássico não separa “natureza” e “cultura” como os gregos (Graham, 1989).   

O  Dào (Caminho, 道)   seria imanente e normativo, enquanto que  physis  tende a uma descrição cosmológica neutra. Além disso, enquanto para os gregos o   Logos  é um princípio lógico  e  ativo  de  ordenação,  que  impõe  racionalidade  ao  caos  através  de  uma  dialética  de contrários, o  Dào  opera de modo radicalmente distinto. O  Dào atua de forma passiva, pois, para os chineses, não há separação rígida entre natural e humano. Como observa Bueno (2005), a dialética chinesa não se funda em dualismos excludentes, mas na complementares  Yīn-Yáng, em que opostos coexistem sem hierarquia. 

Graham  (1989)  adverte,  porém,  que  essa  diferença  não  implica  a  ausência  de  caos ( Hundun) no pensamento chinês, mas sua interpretação como estado indiferenciado anterior à emergência  das  formas.  Enquanto  o   Logos   responde  ao  caos,  o   Dào   o  abarca,  não  como princípio de controle, transcendendo qualquer proposta de dicotomia. As particularidades sobre o   Dào  justificam  que  desenvolvamos  reflexões  sobre  ele  a  partir  dos  autores  taoístas  e neoconfucionistas, brevemente, para que possamos tratar do próprio Confúcio dos Analectos. 

O taoísmo propõe uma indeterminação radical: o  Dào  não é ser nem não-ser sequer pelo  sentido  grego;  é  o  processo  imanente  que  sustenta  a  tensão  entre  os  opostos   Yīn-Yáng (阴阳), sem se confundir com eles (Laozi, 2007); ou mesmo no sentido de que essa dialética permite uma transformação perpétua (Zhuangzi, 2006). No taoísmo, o Caminho ( Dào, 道) não se reduz ao funcionamento físico da natureza, ainda que evidentemente o englobe. A ideia de Revista do Centro Acadêmico Afonso Pena, Belo Horizonte, Vol. 30, N. 2, 2025 



6 

JUSTIÇA E VIRTUDE EM CONFÚCIO: A LEI COMO SINTOMA DE DOENÇA MORAL A PARTIR DA FILOSOFIA CHINESA 

 Arthur Melillo Ramos 

  



harmonia ( Hé,  和), que estaria no cosmos e no homem, é chave para se entender o  Dào. 

A partir daqui é imprescindível que demarquemos claramente as diferenças entre o taoísmo, de Laozi (2007) e Zhuangzi (2006), do qual falamos até o momento, e confucionismo dos Analectos. Munro (2000, p. 59) demonstra que, no período pré-confucionista, a moralidade era vista como  reflexo de decretos  cósmicos externos. Enquanto  o Taoísmo  concebe o   Dào como princípio cósmico inefável, Confúcio reinterpreta o Céu ( Tiān, 天) não como legislador, mas  como  caminho  ético  a  ser  realizado  através  do  Cultivo  de  Si  ( Xiūshēn,  修身)  (Munro, 2000). Afirma Confúcio (2005: “o Céu é autor da virtude que existe em mim”. 

Essa noção é essencial para entender a ética confucionista. A inovação de Confúcio (2005) está em internalizar o Céu como princípio ético e fundamento imanente da Natureza Humana ( Xìng, 性). A Virtude ( Dé, 德) não é imposta, mas cultivada a partir da Natureza ( Xìng, 性), que já carrega em si o Caminho ( Dào, 道). Justamente por ser algo a ser cultivado, o Céu não é um deus que comanda, mas fonte da disposição moral que o homem deve desenvolver, o qual Confúcio (2005) denomina  Xiushen (Cultivo de Si, 修身). 

Para a cosmologia chinesa pré-confucionista, a criatura humana é “produto das forças do  Céu  e  da  Terra,  da  união  de   Yīn-Yáng”  (Bueno,  2005,  p.  32).  Nos  Analectos,  porém, Confúcio (2005) não recorre a uma metafísica de  Yīn-Yáng, mas à Natureza Humana ( Xìng, 性) como potencial. Quando Confúcio diz que “o Céu concedeu ao ser humano sua natureza” 

(Bueno, 2005, p. 19), a ênfase não está em uma ordem cósmica, mas na capacidade humana de realizar o  Dào através do Cultivo de Si ( Xiūshēn, 修身). 

A filosofia confucionista, portanto, estrutura-se sobre uma visão de mundo voltada à ética do aperfeiçoamento, não em uma harmonia cósmica predefinida. Sua Justiça ( Yì, 义) não emerge da conformidade com o cosmos. É o  Dào, entretanto, o caminho prático da Virtude ( Dé, 德), da Retidão ( Yì, 义) e dos Ritos ( Lǐ, 礼). A partir daqui, começamos a nos aproximar do debate em torno das noções de Justiça ( Yì, 义) e de Virtude ( Dé, 德). 

Diferentemente das concepções ocidentais baseadas em leis divinas ou contratos, nem o  Caminho  nem  o  Céu  expressam  divindades,  nem  mesmo  em  uma  lógica  xintoísta. 

Incompatível, portanto, com uma proposta ocidental de direito natural fundamentada em Deus. 

O  Céu  legitima  a  Virtude  ( Dé,  德),  mas  não  a  dita  cosmicamente.  A  Justiça  ( Yì,  义)  dos Analectos, sobre a qual tratarei mais adiante, emerge da reciprocidade concreta e do ajuste às Revista do Centro Acadêmico Afonso Pena, Belo Horizonte, Vol. 30, N. 2, 2025 



7 

JUSTIÇA E VIRTUDE EM CONFÚCIO: A LEI COMO SINTOMA DE DOENÇA MORAL A PARTIR DA FILOSOFIA CHINESA 

 Arthur Melillo Ramos 

  



circunstâncias. 

Como afirma Confúcio (2005, p. 30): “o poder moral do Caminho do Meio ( Dào, 道) é supremo, e, contudo, já há muito tempo ele não é encontrado comumente entre o povo”. Essa observação revela uma crise prática de liderança e Cultivo de Si ( Xiūshēn, 修身). Dessa forma, como  abordaremos  a  seguir,  há  certa  raridade  dessa  virtude  autêntica  ( Dé,  德)  em  meio  à degeneração moral. E, ao tratar do povo, Confúcio inclui também os governantes. 

A  Virtude  ( Dé,  德)  expressa  a  excelência  humana  ( Rén,  仁)  cultivada.  Ela  não  é estática, pois depende da prática contínua: como observa Confúcio, “concentra tua vontade no caminho ( Dào, 道), apoia-te na Virtude, modela teus atos pela Benevolência ( Rén, 仁)” (Bueno, 2005, p. 32). Essa dinâmica é relacional. 

A  filosofia  de  Confúcio,  nessa  ótica,  muito  se  assemelha  à  tradição  aristotélica  de potência. Aristóteles (1991) via a virtude como a realização da potência intrínseca de cada ser, ao tempo em que A Virtude ( Dé, 德) confucionista emerge da atualização da Natureza Humana ( Xìng, 性), o que diferencia Confúcio da doutrina de finalismo hierárquico. Confúcio (2005) enfatiza  o  cultivo  contextual.  O   Dào  não  é  um  pano  de  fundo  metafísico  ou  um  princípio cósmico subjacente, mas o caminho prático da excelência moral. 

Lembro que, embora o pensamento chinês siga uma teleologia, ele está distante da causalidade linear aristotélica. O pensamento de Confúcio opera por correspondências práticas, não  por  mecanismos  cosmológicos.  Em  Confúcio  (2005),  a  ordem  emerge  do  exercício contínuo da virtude, não de um processo cósmico impessoal. 

A Harmonia ( Hé, 和) na vida cotidiana resulta do ajuste às relações humanas, não de uma ordem cósmica traduzida em ação, como para os taoístas. Como observa Cooper (2002, p. 

75), a Virtude ( Dé, 德) é cultivada pela prática ritual ( Lǐ, 礼) e pela retidão ( Yì, 义), não por conformidade a princípios transcendentais. A Natureza Humana ( Xìng, 性) é sempre contextual: mesmo universal em potencial, uma vez que todos podem tornar-se  Jūnzǐ (Homem Virtuoso, 君子), sua realização depende do esforço individual e das circunstâncias sociais. 

Sua  Virtude  ( Dé,  德),  por  não  ser  estática,  não  é  uniforme.  A  variabilidade  das prescrições confucionistas decorre da flexibilidade ética (Bueno, 2005). Confúcio (2005) rejeita fórmulas fixas, de modo que a virtude seja enraizada no caráter único de cada pessoa. Para Bueno  (2005),  todos  temos  nosso  próprio   Dào  e,  justamente  por  isso,  as  prescrições Revista do Centro Acadêmico Afonso Pena, Belo Horizonte, Vol. 30, N. 2, 2025 



8 

JUSTIÇA E VIRTUDE EM CONFÚCIO: A LEI COMO SINTOMA DE DOENÇA MORAL A PARTIR DA FILOSOFIA CHINESA 

 Arthur Melillo Ramos 

  



confucionistas se veem diante de uma variabilidade. O Céu confere a natureza moral ( Xìng, 性), mas não dita suas expressões concretas, pois estas dependem do Cultivo de Si ( Xiūshēn, 修身). 

O confucionismo não prescreve ações padronizadas, mas orienta a cultivar a Virtude ( Dé,  德)  de  acordo  com  variantes  como  a  posição  social,  os  relacionamentos  e  o  momento histórico  (Bueno,  2005).  Explica  Bueno  (2005)  que  cada  um  deve  encontrar  seu  próprio Caminho  para  expressar  a  virtude  dentro  de  seu  contexto.  O   Dào  sob  a  lógica  clássica confucionista não é ontológico ou cosmológico, mas meramente prático. Ele se manifesta na maneira como vivemos e nos relacionamos. 

A Virtude ( Dé, 德) sustenta a relação entre o indivíduo e o  Dào (Caminho, 道) através do exercício contínuo da Benevolência ( Rén, 仁). Não sendo imposta externamente, ela emerge do cultivo da sensibilidade ética, afinal, “quando o espírito está perdido, ele olha, mas não vê”, adverte Confúcio, exigindo “grande domínio íntimo” (Bueno, 2005, p. 32). 

O  Dào não é descoberto ou revelado, mas realizado pelo cultivo contínuo da natureza humana. Como afirma o próprio Confúcio: “cultivar o  Dào é Educação” (Bueno, 2005, p. 19). 

Essa formação não se limita à transmissão de conhecimentos, o que Bueno (2005, p. 12) chama 

“centralidade harmoniosa pelo estudo”. 

Munro (2000) destaca um ponto primordial. Outra diferença marcante em relação aos gregos, em especial aos filósofos da tradição platônica, é que os confucionistas não postulavam desigualdades naturais entre os homens. Em potência, “todos os homens possuem uma mente avaliadora; esta é a chave para a compreensão do conceito confucionista de homem” (Munro, 2000, p. 49). Contudo, essa potencialidade universal requer desenvolvimento. 

O ser humano não nasce virtuoso, mas carrega a propensão para a bondade, que deve ser  desenvolvida.  O  confucionismo  reinterpreta  a  Virtude  ( Dé,  德)  taoísta  como  excelência moral a ser cultivada, como já explicado anteriormente. Como observa Bueno (2005, p. 12), “o pensar chinês necessita de eficácia [...] e esta surge na descoberta da propensão”. A bondade inata não garante virtude, mas precisa ser atualizada na prática. 

Como ressalta Cooper (2002, p. 76), é necessário mostrar que “a ‘matéria-prima’ do homem  virtuoso6  não  é  o  talento  privilegiado  de  seres  excepcionais,  mas  que  faz  parte  da 6 Cooper (2002) utiliza a tradução “homem superior” para  Junzi,    mas utilizo “homem virtuoso”, “nobre” ou mesmo 

“cavalheiro”. Esta escolha justifica-se por três razões: a) captar a dimensão ética – e não hierárquica – do conceito confucionista, vinculando-se diretamente à virtude; b) evitar conotações de superioridade natural que contradizem Revista do Centro Acadêmico Afonso Pena, Belo Horizonte, Vol. 30, N. 2, 2025 



9 

JUSTIÇA E VIRTUDE EM CONFÚCIO: A LEI COMO SINTOMA DE DOENÇA MORAL A PARTIR DA FILOSOFIA CHINESA 

 Arthur Melillo Ramos 

  



própria natureza humana”. Se o homem é por natureza bom, mas precisa cultivar essa bondade, então  a  Benevolência  ( Rén,  仁)  é  tanto  um  ponto  de  partida  quanto  um  destino  ético.  Na próxima seção, exploraremos como a Humanidade ( Rén, 仁) define o ideal de homem virtuoso ( Jūnzǐ, 君子). 





2. O JŪNZǏ E A REALIZAÇÃO DO REN NA ÉTICA CONFUCIONISTA 



“Um  cavalheiro  busca  harmonia,  mas  não 

conformidade.  Um  homem  vulgar  busca 

conformidade, mas não harmonia.” 

(Confúcio, 2005, p. 74) 



Se o  Dào representa o caminho ético a ser seguido, a figura do  Jūnzǐ (Homem Virtuoso, 君子) personifica sua realização concreta. Neste movimento, a Virtude ( Dé, 德) emerge como força  dinâmica  que  atualiza  esse  princípio  no  indivíduo,  enquanto  a  benevolência  ( Ren)  se manifesta como expressão concreta dessa harmonia ( Hé, 和). 

Esta seção explora como a Benevolência ( Rén, 仁) e a Virtude ( Dé, 德) se articulam na formação do  Jūnzǐ (Homem Virtuoso, 君子), não como encarnação de eventual equilíbrio cósmico, mas como modelo de excelência moral cultivada. Exploraremos, assim, a estrutura interna do homem e sua relação com a ética confucionista, destacando o primado da conduta ética sobre considerações materiais ou metafísicas típicas dos neoconfucionistas. 

Embora  Virtude  ( Dé,  德)  e  Benevolência  ( Rén,  仁)  possam  ser  aproximadas superficialmente a conceitos ocidentais de virtude ou de excelência moral, no confucionismo elas  possuem  significados  precisos  e  inter-relacionados.  Virtude  representa  a  força  moral cultivada através da prática constante, que permite ao indivíduo seguir o  Dào. Como observa Confúcio (Bueno, 2005, p. 12), “a virtude é o alicerce prático que sustenta a conformidade entre o indivíduo e o Caminho” ( Dào, 道). 

Benevolência ( Rén, 仁) manifesta-se como humanidade concreta nas relações sociais. 



a  visão  igualitária  de  Confúcio  sobre  o  potencial  moral  humano  ( cf.  Munro,  2000,  p.  49);  e  c)  alinhar-me  às convenções recentes da sinologia filosófica, que privilegiam “nobre” em traduções para línguas ocidentais. 



Revista do Centro Acadêmico Afonso Pena, Belo Horizonte, Vol. 30, N. 2, 2025 



10 

JUSTIÇA E VIRTUDE EM CONFÚCIO: A LEI COMO SINTOMA DE DOENÇA MORAL A PARTIR DA FILOSOFIA CHINESA 

 Arthur Melillo Ramos 

  



Enquanto se constitui a base moral cultivada, Benevolência é sua expressão prática na interação com os outros. Nesse sentido, ao tempo em que Virtude ( Dé, 德) é a potência que sustenta a ação, Benevolência é o conteúdo ético dessa ação. Contudo, nem Virtude nem Benevolência se reduzem à ação em si: esta última corresponde aos ritos ( Lǐ, 礼), que materializam a virtude no comportamento cotidiano. À ação ética, ao costume, ou ao rito – daremos o nome de  Lǐ. 

Como destaca Munro (2000, p. 51), o conceito de Benevolência ( Rén, 仁) está ligado intimamente ao  Lǐ (Ritos, 礼), mas transcende o mero cumprimento das normas externas: é uma sensibilidade interior que guia o homem nobre a agir com equidade mesmo em situações não codificadas.  Embora   Lǐ   seja  examinado  em  detalhe  posteriormente,  seu  sentido  pode  ser compreendido  provisoriamente  como  o  conjunto  de  práticas  ritualizadas  que  dão  forma concreta à virtude. 

Confúcio sintetiza essa relação: “concentra tua vontade no  Dào, apoia-te na Virtude ( Dé, 德), modela teus atos pela Benevolência ( Rén, 仁)” (Bueno, 2005, p. 32). Nas palavras de Cooper  (2002,  p.  74),  Benevolência  representa  “a  substância  básica  da  humanidade”, capacitando o indivíduo a agir com retidão ( Yì, 义) por convicção íntima, não por obediência a imposições externas. 

Enquanto  Virtude  ( Dé,  德)  pode  variar,  pois  “cada  ser  tem  seu  próprio   Dào”, Benevolência  é  universal,  presente  em  todos  como  potencialidade  (Bueno,  2005,  p.  32). 

Humanidade ( Rén, 仁) é um atributo presente em todos, que precisa ser cultivado. Note que Virtude  é  a  força  interior  e  Benevolência  é  a  exteriorização  dessa  força  na  prática  moral cotidiana. 

Confúcio propõe uma teleologia em que todas as ações devem se voltar a alcançar a Harmonia ( Hé, 和). A Virtude ( Dé, 德) é o meio; a Benevolência ( Rén, 仁), sua prática; ambas direcionadas ao mesmo fim:  Hé. Virtude é a expressão concreta do Caminho no âmbito humano, o cultivo pessoal que harmoniza a natureza humana; Benevolência é a manifestação universal dessa harmonia na relação com o outro. 

Porém, se Benevolência ( Rén, 仁) é universal, por que existem crimes e desarmonias? 

Bueno (2005) aborda essa questão, que parcialmente já respondemos ao longo de nosso texto. 

Hobbes  via  o  ser  humano  como  naturalmente  egoísta  e  propenso  ao  conflito.  Na  tradição chinesa,  pensadores  legalistas  sustentam  uma  posição  semelhante,  argumentando  que  a natureza humana é inclinada ao caos. Confúcio e seus seguidores rejeitam essa visão. 



Revista do Centro Acadêmico Afonso Pena, Belo Horizonte, Vol. 30, N. 2, 2025 



11 

JUSTIÇA E VIRTUDE EM CONFÚCIO: A LEI COMO SINTOMA DE DOENÇA MORAL A PARTIR DA FILOSOFIA CHINESA 

 Arthur Melillo Ramos 

  



Como pondera Bueno (2005), o ser humano nasce com a semente da bondade, mas sem cultivo, não frutifica. A falha está na ausência de educação moral, não na natureza humana. 

Isso porque, Confúcio reforça, o ser benevolente, ou ser de Benevolência ( Rén, 仁),    não se acha cômodo senão quando pratica a Benevolência (Bueno, 2005). 

Quando Confúcio fala de educação, ele se refere a uma educação moral, que não se reduz à instrução técnica ou intelectual. Isso explica porque ricos instruídos cometem crimes: sua educação é deformada por “anseios materiais”, como crítica Bueno (2005, p. 35). O  Xiūshēn (Cultivo de si, 修身) é um processo de autoconhecimento, uma forma de reaproximação do indivíduo com sua natureza humana intrinsecamente conectada ao Céu e à harmonia cósmica. 

A ausência de educação moral desaproxima o ser humano de sua própria natureza e faz  surgir  paixões  desregradas  que  obscurecem  a  mente  avaliadora  (Munro,  2000,  p.  49). 

Confúcio adverte: “quando o espírito está perdido, ele olha, mas não vê, ouve, mas não escuta”, ou seja, a ausência de autodomínio leva à ruptura com o Caminho ( Dào, 道)  (Bueno, 2005, p. 

19). Ser plenamente humano é alinhar-se ao  Dào  através da educação e da prática virtuosa. 

A elite tem, sim, maior acesso ao estudo utilitário, que gera conhecimento vazio, mas não ao estudo letrado, que verdadeiramente desperta a sensibilidade interior.  Xiūshēn (Cultivo de si, 修身) não é acúmulo de conhecimento, mas autotransformação. O autodomínio permite que  se  veja  o   Dào  (Caminho,  道)    dentro  de  si.  Pode-se  dizer  que  a  humanidade,  no confucionismo, não é um dado biológico ou cosmológico, mas uma realização ética. 

A educação confucionista é holística. Ela integra estudo, ritual e autoconhecimento, transformando  normas  externas  ( Lǐ,  礼)  em  expressões  espontâneas  da  natureza  interior. 

Quando Confúcio fala de educação, ele poderia facilmente referir-se ao ‘conhece-te a ti mesmo’ 

ocidental.  A  pessoa  virtuosa  não  acumula  saberes,  mas  os  transforma  em  ação  moral.  Para Confúcio, ao assumir controle sobre si, a pessoa tende a cometer menos erros (Bueno, 2005). 

Partindo do pressuposto de que a natureza humana ( Xìng, 性) é essencialmente boa ( Rén, 仁) e inclinada à Virtude ( Dé, 德), examinemos quem realiza essa potencialidade ética. 

Na tradição confucionista, esse sujeito está na figura do  Jūnzǐ (Homem Virtuoso, 君子), cuja excelência moral decorre do cultivo contínuo de sua Humanidade ( Rén, 仁). O  Jūnzǐ (Homem Virtuoso, 君子) encarna o  Rén; é sua matéria-prima (Cooper, 2002, p. 74). 

Sua nobreza vem do contínuo Cultivo de Si ( Xiūshēn, 修身). Afirma Cooper (2002, p. 



Revista do Centro Acadêmico Afonso Pena, Belo Horizonte, Vol. 30, N. 2, 2025 



12 

JUSTIÇA E VIRTUDE EM CONFÚCIO: A LEI COMO SINTOMA DE DOENÇA MORAL A PARTIR DA FILOSOFIA CHINESA 

 Arthur Melillo Ramos 

  



73), o  Jūnzǐ é o “indivíduo superior” que age com desprendimento, pois domina a si mesmo. 

Sua  força  reside  no  autoconhecimento:  “quem  se  conhece  a  si  mesmo  é  sábio,  quem  se conquista  a  si  próprio  tem  força”,  diz  Laozi  (2007,  p.  1).  Ele  conhece  sua  natureza,  pois  o 

“cavaleiro estuda suas raízes” (Confúcio, 2005, p. 3). 

Nos textos taoístas de Laozi (2007, p. 1): “ao abraçares o Absoluto com toda a tua alma, poderás por acaso abandonar  Dào?” Similarmente, para Confúcio, o ser moral não cessa de sê-lo, mas apenas se mantém como tal porque nunca abandona o cultivo de si.  Jūnzǐ não é um título estático, e sim uma condição mantida apenas através da prática contínua. 

Confúcio  (2005) concordaria de forma pontual com  os taoístas, pois entende que a virtude,  nessa  tradição,  não  é  um  degrau  que  se  sobe  e  depois  se  esquece.  Embora  exija vigilância  eterna  e  constante  renovação  do  desenvolvimento  moral,  funcionando  como  um modo de vida, o  Jūnzǐ não se permite abandonar o Cultivo de Si ( Xiūshēn, 修身) (Bueno, 2005). 

O  Jūnzǐ nunca se considera completo, pois sabe que quando tem de ensinar outro, dá-se conta do quanto seu conhecimento pode ser insuficiente. Sendo mais poético, poderia dizer que, assim como o Caminho é uma jornada, não um destino, o  Jūnzǐ é também um modo de caminhar. A maestria sobre si mesmo é uma prática sempre inacabada. 

Essa postura quanto ao  Jūnzǐ se justifica porque, segundo Confúcio (2005, p. 83), “pela autoinstrução, ele alcança a dignidade [...] e estende sua paz aos vizinhos”. A excelência moral, nesse contexto, não é apenas um ideal estático, mas um processo contínuo de autotransformação interior. Essa virtude irradia socialmente: o  Jūnzǐ influencia o meio em que vive pelo exemplo, promovendo harmonia e estabilidade a partir de sua própria conduta. 

Ele  não  é  apenas  um  ideal  abstrato,  mas  uma  figura  concreta  que  personifica  a benevolência por meio do rigoroso Cultivo de Si ( Xiūshēn, 修身). Destaca Confúcio (Bueno, 2005,  p.  32),  “sê  teu  próprio  mestre,  e  poucos  erros  cometerás”.  Essa  máxima  ilustra  a autonomia moral do  Jūnzǐ, que não depende de coerção externa, mas de domínio íntimo. 

De  fato,  esse   status   é  difícil  de  ser  alcançado.  Bueno  (2005,  p.  35)  afirma  que:  “a natural propensão benévola dos seres humanos parece tornar a prática do caminho uma busca incessante”.  Ele  exige  um  “tornar-se”  constante,  alicerçado  no  estudo,  na  reflexão  e  na disciplina interior.  Jūnzǐ (Homem Virtuoso, 君子) é o arquiteto desse Cultivo de Si ( Xiūshēn, 修身), tanto em si mesmo quanto no mundo, o que não significa que atingir esse patamar de moralidade seja impossível. 



Revista do Centro Acadêmico Afonso Pena, Belo Horizonte, Vol. 30, N. 2, 2025 



13 

JUSTIÇA E VIRTUDE EM CONFÚCIO: A LEI COMO SINTOMA DE DOENÇA MORAL A PARTIR DA FILOSOFIA CHINESA 

 Arthur Melillo Ramos 

  



Confúcio admitia a dificuldade em definir  Rén (Benevolência, 仁): “não é fácil segui-lo, como posso falar dele?” (Bueno, 2005, p. 31). Porém, sugeria que  Rén combina “deferência, grandeza  de  alma,  honestidade,  diligência  e  generosidade”  (Bueno,  2005,  p.  31).  Para harmonizar  Rén com o  Dào, Confúcio propõe o estudo letrado como método de transformação ética, definindo-o como “desenvolver o princípio moral que recebemos do Céu para renovar os seres humanos e encaminhar suas ações em direção da perfeição” (Bueno, 2005, p. 31). 

Cooper  (2002,  p.  76)  destaca  que  “os  vínculos  que  realmente  mantêm  homens  e mulheres  juntos  [...]  são  os  que  vêm  ‘de  dentro’:  amor,  senso  de  dever,  piedade”.  O   Jūnzǐ 

(Homem Virtuoso, 君子) não depende de recompensas externas; sua motivação ou sua ética é interna, alinhada com o Caminho ( Dào, 道), como destacado por Confúcio (Cooper, 2002, p. 

88). O  Jūnzǐ é, por conseguinte, despretensioso e sereno. 

Enquanto  “o  homem  inferior  está  sempre  ansioso”,  o   Jūnzǐ  alcança  paz  pelo autodomínio. Esse controle não é repressivo, mas fruto da harmonia com a natureza. Como sugere  Bueno  (2005,  p.  31),  o   Jūnzǐ  “faz  ver  seus  defeitos  e  transformá-los  em  demanda”, evitando que “suas palavras excedam ações”. Essa integridade entre pensamento, palavra e ação distingue-o do hipócrita ou mero cumpridor de regras. 

O  Jūnzǐ vê “o mundo como uma família” (Bueno, 2005, p. 34), em harmonia consigo e com a sociedade. O crime não resulta de uma natureza má, mas de uma não realizada. Para Confúcio, “o ser vulgar se perde no proveito” (Bueno, 2005, p. 31), por não cultivar a “mente avaliadora” (Munro, 2000, p. 49), que o capacitaria a agir com Benevolência ( Rén, 仁). Quem age criminosamente é como a “planta rasteira” que se dobra ao vento dos impulsos (Cooper, 2002, p. 74), incapaz de enxergar além do imediato. 

Embora  o  direito  moderno  trate  crimes  como  violações  de  normas  externas,  para Confúcio, o delito é, antes de tudo, uma ruptura interna. Quanto ao direito, as consequências jurídicas desta visão serão analisadas em momento oportuno, após a devida exploração da ética do  Jūnzǐ. Trataremos em breve sobre a justiça como retidão ( Yì, 义), a noção de  Lǐ (Ritos, 礼) e  a  crítica  à  lei  ( Fǎ,  法),  especificamente.  Porém,  já  se  percebe  que,  se  o   Jūnzǐ  (Homem Virtuoso, 君子) personifica a excelência moral ( Rén, 仁), sua conduta não se guia por rigidez dogmática;    não segue regras cegamente, mas ajusta-se. 

Na realidade, o   Jūnzǐ se guia pela justa-medida  ( Zhōng, 中), isto é, pelo equilíbrio contextual entre extremos, onde a virtude se manifesta. Enquanto o direito ( Fǎ, 法) opera com Revista do Centro Acadêmico Afonso Pena, Belo Horizonte, Vol. 30, N. 2, 2025 



14 

JUSTIÇA E VIRTUDE EM CONFÚCIO: A LEI COMO SINTOMA DE DOENÇA MORAL A PARTIR DA FILOSOFIA CHINESA 

 Arthur Melillo Ramos 

  



normas fixas e rígidas, o confucionismo propõe uma ética fluida, em que o critério último é a harmonia ( Hé, 和) nas relações humanas. Como afirmara Laozi (2007, p. 1): “o Sábio evita os excessos, extravagâncias, orgulho”, não por ascetismo, mas como sabedoria relacional. 

A justa-medida ( Zhōng, 中) não é cálculo, mas sensibilidade, entendendo que cada situação exige resposta única. Bueno (2005, p. 31) ilustra: “nos negócios do mundo, o ser moral não tem atitude rígida de recusa ou aceitação. O justo é sua regra”. A ética confucionista rejeita dicotomias absolutas entre “certo” e “errado”, privilegiando a adequação ao contexto. 

Retomemos o caráter teleológico de sua filosofia. Aplicada ao âmbito jurídico, a justa medida desafia a noção ocidental de normatividade e legalismo; exemplifico. O direito moderno trata  crimes  como  violações  abstratas  de  normas,  o  confucionismo  enxerga  o  delito  como rupturas nas relações humanas. Um roubo cometido por necessidade não equivale moralmente a um roubo por ganância, ainda que ambos demandem reparação. 

Sua justa-medida ( Zhōng, 中) visa a restaurar a harmonia ( Hé, 和), não a punir. Julga-se por circunstâncias, intenções e consequências. A justiça ( Yì, 义) não é a aplicação mecânica de leis, mas manifesta-se no olhar atento do  Jūnzǐ, em sua habilidade de navegar contradições sem  cair  em  extremos  e  na  consciência  de  que  a  harmonia  social  começa  com  a  harmonia interior. Escreve Bueno (2005, p. 33): ela é “o ponto onde se encontram a prática do  Ren  e o Dào”. 

Aproveito para retomar, mais detidamente, a comparação com Aristóteles (1991)7. A noção de Caminho do Meio ( Dào, 道) evoca imediatamente a medianidade aristotélica. Ambos compartilham  a  rejeição  de  extremos,  demonstra  Bueno  (2005),  com  sua  ética  orientada  à excelência humana, mas a fundamentação dessas concepções de virtude é radicalmente distinta. 

Para Aristóteles (1991, p. 35-38), a aretḗ como  mesótēs  é uma regulação racional das paixões. O corajoso, por exemplo, evita a temeridade e a covardia por um cálculo deliberativo em busca de um ponto equidistante entre os dois vícios. Em Confúcio (2005), o equilíbrio moral deriva não de uma razão autônoma, mas do hábito ritual ( Lǐ, 礼) internalizado. Nele, importa mais a intuição decorrente do hábito virtuoso e menos uma deliberação racional. 

Outra  diferença  reside  no  fundamento  cosmológico.  A  medianidade  aristotélica  é antropocêntrica:  a  virtude  serve  à   eudaimonia,  em  uma  ordem  natural  fixa  e  racional.  Em 7  Sobre  o  assunto,  recomendo  a  leitura  de  “O  conceito  de  justa  medida  em  Confúcio  e  Aristóteles”,  Tese  de Doutorado em Filosofia de Bueno (2005), pela Universidade Gama Filho. 



Revista do Centro Acadêmico Afonso Pena, Belo Horizonte, Vol. 30, N. 2, 2025 



15 

JUSTIÇA E VIRTUDE EM CONFÚCIO: A LEI COMO SINTOMA DE DOENÇA MORAL A PARTIR DA FILOSOFIA CHINESA 

 Arthur Melillo Ramos 

  



Confúcio, porém, a justa-medida ( Zhōng, 中) pauta-se na sensibilidade moral cultivada ( Rén, 仁), que permeia a natureza e as relações humanas, em um cultivo relacional. 

Quanto  às  fontes  da  normatividade,  Aristóteles  (1991)  deriva  a  virtude  de  uma natureza  fixa,  o   ergon  do  homem  como  animal  racional,  enquanto  Confúcio  a  associa  ao exercício  contínuo  das  relações  humanas  adequadas  ( Yì,  义).  Na  prática,  a  medianidade aristotélica tende a um critério mais estático, por ser mais matemática, enquanto o  Jūnzǐ ajusta-se às circunstâncias sem perder o eixo moral. 

Em  especial,  vejo  que  a  concepção  aristotélica  de  justiça  como  meio  termo  entre cometer e sofrer a injustiça apresenta um terreno fértil para aproximações com o pensamento confucionista.  Aristóteles  (1991)  introduz  uma  dimensão  dinâmica  que,  em  certa  medida, rompe com a rigidez de outras virtudes. A justiça confuciana ( Yì, 义), porém, seria menos a aplicação mecânica de leis, e mais um equilíbrio que demanda avaliação contextual. 

Evidentemente,  para  Aristóteles  (1991),  a  justiça  como  medianidade  ainda  opera dentro de um quadro racional e legalista, sobretudo porque ela segue ancorada na  polis  como espaço  de  realização  ética.  Já  em  Confúcio,  o  próprio  homem  seria  seu  espaço  de autorrealização. A margem interpretativa que Aristóteles (1991, p. 118-120) abre na justiça, ao admitir que o equitativo é superior ao justo legal, aproxima-o de Confúcio na valorização do particular. Contudo, para o filósofo grego, essa flexibilidade é exceção, não regra. 

Assim  iniciado  o  debate  quanto  à  justiça  ( Yì,  义)  a  partir  da  justa-medida  ( Zhōng,  中)  em Confúcio  e  do   Jūnzǐ  (Homem  Virtuoso,  君子),  cabe  agora  desenvolver  exatamente  o  que Confúcio enxerga por justiça. Resume Confúcio: “corrigir as paixões consiste em dar retidão à alma”  (Bueno,  2005,  p.  32).  A  seção  seguinte  se  dedicará  a  desenvolver  esses  conceitos, principalmente  somados  à  noção  de  rito  ( Lǐ,  礼),  de  modo  a  conseguirmos  entender, plenamente, a crítica de Confúcio ao legalismo ( Fǎ, 法). 





3. JUSTIÇA COMO RETIDÃO, PRÁTICAS RITUAIS E O GOVERNANTE JUSTO 



“Posso julgar processos judiciais tão bem quanto 

qualquer um. Mas eu preferiria tornar os processos 

judiciais desnecessários.” 



Revista do Centro Acadêmico Afonso Pena, Belo Horizonte, Vol. 30, N. 2, 2025 



16 

JUSTIÇA E VIRTUDE EM CONFÚCIO: A LEI COMO SINTOMA DE DOENÇA MORAL A PARTIR DA FILOSOFIA CHINESA 

 Arthur Melillo Ramos 

  



(Confúcio, 2005, p. 65) 



Já vimos que a justiça ( Yì, 义) no confucionismo não se confunde com sistemas legais codificados ou com a aplicação mecânica de regras. Enquanto o direito ocidental moderno e positivado opera sob a lógica da coerção externa de leis impostas, a Justiça confuciana é retidão interior,  não  um  conjunto  de  preceitos,  emergindo  da  conformidade  entre  ação  humana  e princípio ético interior. Para Cooper (2002, p. 74), o  Jūnzǐ age por dever ético, não por temor, mas “para cumprir seu dever, mesmo sabendo que pode não usufruir de nenhum benefício”. 

 Yì (义) é a expressão da virtude no mundo social. Esse é novamente um termo ambíguo na linguagem ocidental, que pode ser traduzido como “justiça”, “retidão” ou “equidade”. Justiça  

( Yì, 义) tem natureza processual, sendo o critério dinâmico que harmoniza relações sem fixar-se em regras absolutas como o legalismo ( Fǎ, 法). Se o ser moral preza pela virtude (Confúcio, 2005),  Yì  (义)  não  se  reduz  ao  código,  mas  é  a  sabedoria  prática  de  quem,  cultivando  sua humanidade, reconhece a harmonia em cada contexto. 

A  solução  dos  confucionistas  desse  princípio  ético  de  retidão  é  sua  materialização concreta no  Lǐ (礼).  Lǐ  é traduzido por ritos, mas não no sentido cerimonialista. Longe de ser formalismo, engloba costumes e normas de conduta que internalizam a harmonia social. Munro (2000, p. 58) explica que “os fundamentos de todas as virtudes humanas são os ritos”8.  

Confúcio esclarece (Bueno, 2005, p. 34): “o sábio olha o mundo como uma família 

[...]  porque  não  cria  regras  arbitrárias;  procura  [...]  conhecer  a  natureza  humana,  definir  as propensões dos seres e chegar a uma noção clara do que seja bom ou mau para todos”. Por isso, o direito positivo e a correção legal podem ser críticos. As leis escritas ( Fǎ, 法) são sintomas de falta moral, sendo necessárias apenas onde o  Lǐ (Ritos, 礼) foi corrompido. 

A ordem harmônica não pode emanar de decretos, mas da transformação espontânea do indivíduo através do ritual (Confúcio, 2005). O  Lǐ (Ritos, 礼) molda o caráter fazendo, por intermédio da virtude, o ser se conectar à natureza humana. Ao invés de propor um direito que 8  Ryckmans  (2005,  p.  XXVII)  escreve  em  seu  prefácio  aos  Analectos:  “A  verdadeira  coesão  da  sociedade  é garantida não por regras legais, mas por observâncias rituais. A importância central dos ritos na ordem confuciana pode,  de  início,  parecer  desconcertante  para  alguns  leitores  ocidentais  (evocando  em  suas  mentes  imagens pitorescas  de  cavalheiros  orientais  sorridentes,  inclinando-se  interminavelmente  um  para  o  outro),  mas  a estranheza é meramente semântica; basta substituir a palavra ‘ritos’ por conceitos tais como ‘moeurs’, ‘hábitos civilizados’, ‘convenções morais’, ou então ‘bons costumes’”. 



Revista do Centro Acadêmico Afonso Pena, Belo Horizonte, Vol. 30, N. 2, 2025 



17 

JUSTIÇA E VIRTUDE EM CONFÚCIO: A LEI COMO SINTOMA DE DOENÇA MORAL A PARTIR DA FILOSOFIA CHINESA 

 Arthur Melillo Ramos 

  



pressupõe o conflito e o regula, o  Lǐ  o previne, tornando uma eventual coerção redundante. 

Como sintetiza Confúcio (2005, p. 88), o “cavalheiro [( Jūnzǐ, 君子)] adota a justiça como  base,  aplica-a  em  conformidade  com  o  ritual,  expõe-na  com  modéstia  e,  pela  boa-fé, promove sua realização”. Por realização, tratamos da realização não somente dessa retidão, mas do próprio indivíduo em si. Com isso, Confúcio afasta-se de uma ética legalista. 

Confúcio tem sua própria versão do “Príncipe”. A figura do governante seria o modelo vivo de virtude do  Yi  e do  Li. Como afirma Bueno (2005, p. 53), em sua tradução ao  Zhong Yong, texto clássico chinês atribuído a Zisi, neto de Confúcio: “o bom governo floresce quando homens  virtuosos  ( Jūnzǐ,  君子)  existem;  quando  se  vão,  ele  desaparece”.  O  líder  ideal  não legisla, mas educa pelo exemplo de sua virtude ( Dé, 德). 

A tradição jurídica ocidental tende a desconfiar do poder e da autoridade, por isso os submetem a sistemas de freios e contrapesos. A lei ( Fǎ, 法), entretanto, seria um fracasso para Confúcio (2005), pois sinalizaria que o governante não cultivou sua virtude nem a do povo. A autoridade deve emanar do  Dào, não de coerção e daquelas tais regras arbitrárias. 

O confucionismo, em sua formulação original, não oferece um “plano B” para lidar com governantes corruptos e autoritários, uma vez que sua teoria parte do pressuposto de que a educação moral, o Cultivo de Si ( Xiūshēn,  修身), seria suficiente para evitar a corrupção. O 

 Jūnzǐ  deve constantemente “cultivar-se a si mesmo” (Confúcio, 2005, p. 3). 

Se, como pontua Bueno (2005, p. 32), “o pensar chinês necessita de eficácia”, essa propensão estende-se à determinação original e natural do homem para agir de maneira que a harmonia  social  se  conduza  a  essas  disposições  naturais.  É  necessário  que  esse  governante virtuoso tenha capacidade de liderar sem imposição por ser, antes de tudo, também um  Jūnzǐ 

(Homem virtuoso, 君子), e possuir aquele tão notável olhar atento. 

A  figura  desse  governante  virtuoso  ( Jūnzǐ,  君子)  é  fundamental,  pois  “quando  um príncipe ama a humanidade e pratica a virtude, torna-se impossível ao povo não amar a justiça” 

(Raposo, 2007). Se esse governante não cultivar sua virtude, a lógica do exemplo surte efeito no sentido contrário. Confúcio dizia que “se aqueles que governam os Estados só pensam [...] 

[em proveito] pessoal, atrairão sem dúvida a si todos os homens depravados” (Raposo, 2007). 

Pode-se pensar, em Confúcio, a ideia de que os Estados deveriam se tornar mais morais. 

Uma  crítica  atual  ao  confucionismo  vem  da  utilização  dessa  doutrina  para  validar sistemas autoritários de poder, ou ainda para justificar preconceitos com base na ideia do  Lǐ 



Revista do Centro Acadêmico Afonso Pena, Belo Horizonte, Vol. 30, N. 2, 2025 



18 

JUSTIÇA E VIRTUDE EM CONFÚCIO: A LEI COMO SINTOMA DE DOENÇA MORAL A PARTIR DA FILOSOFIA CHINESA 

 Arthur Melillo Ramos 

  



(Ritos, 礼). O não reconhecimento legal do casamento entre pessoas do mesmo gênero, como ocorre na China e na Coreia do Sul, deve-se a essa herança do confucionismo imperial. 

A  justificativa  contra  o  casamento  igualitário  nesses  países  baseia-se  numa  leitura distorcida do  Lǐ, como se ele exigisse a preservação rígida de estruturas familiares tradicionais. 

Assim, tudo aquilo que foge ao padrão seria uma quebra da harmonia social. Essa interpretação, porém, confunde ritualização ética com conservadorismo histórico, ignorando que o próprio Confúcio via o  Lǐ  como um meio para a realização do  Rén (Benevolência, 仁). 

O  Lǐ (Ritos, 礼) não se limita a costumes fixos nem a moralidade rígida. Munro (2000) e Cooper (2002) apontam nos ritos uma expressão ética sem prisões dogmáticas. Se o sábio busca conhecer a natureza humana e não segue regras arbitrárias (Bueno, 2005, p. 32), o   Lǐ 

deve  adaptar-se  às  mudanças  sem  perder  seu  núcleo.  Isso  posto,  “restaurar  os  ritos  [...]  é  o equivalente ao que [...] entendemos hoje por ‘civilização’” (Ryckmans, 2005, p. 197). 

O uso desvirtuado dos ensinamentos de Confúcio se constitui, em realidade, em uma hipocrisia do poder. A ética confucionista orienta não somente a ética pessoal, em um sentido mais privado, mas também a ética administrativa ou institucional. Como alerta Confúcio (2005, p. 62), “aquilo que não desejas para ti mesmo não imponhas aos outros", e esse princípio deve nortear também as decisões do governante. 

Os  costumes  têm  valor  apenas  se  vivificados  pela  humanidade  ( Rén,  仁).  A flexibilidade do  Lǐ  como princípio de organização social fica evidente em suas próprias regras de aplicação. Afinal, a equidade é base de seu pensamento. Como registram os textos clássicos, Confúcio propõe manter distinções sociais garantindo reciprocidade: As regras rituais que se estendem aos príncipes, nobres, oficiais e gente do povo. Uma regra para os funerais foi traçada; quando um nobre morria e seu filho era apenas um oficial, os sacrifícios que este lhe rendia eram os de um nobre e o luto, de um oficial; quando um simples oficial morria e seu filho era um nobre, os sacrifícios que este lhe rendia eram os de um oficial, e o luto, de um nobre. O luto de um ano era destinado aos nobres, e o de três anos ao filho do Céu. O luto por Pais e Mães têm a mesma duração [três anos], sem distinção entre os nobres e o povo (Bueno, 2005, p. 50). 



O  Lǐ, pois, não é um código fossilizado, mas uma prática viva renovada pelo cultivo da  virtude,  algo  tratado  suficientemente  ao  longo  do  artigo.  Diz-se  que  Confúcio  era conservador, mas não se pode taxá-lo de reacionário (Ryckmans, 2005). Ele não defendia o retorno cego ao passado, mas a recuperação da virtude perdida pelos governantes de sua época. 

Confúcio refere-se não a uma nostalgia vazia, mas ao exemplo dos reis antigos que Revista do Centro Acadêmico Afonso Pena, Belo Horizonte, Vol. 30, N. 2, 2025 



19 

JUSTIÇA E VIRTUDE EM CONFÚCIO: A LEI COMO SINTOMA DE DOENÇA MORAL A PARTIR DA FILOSOFIA CHINESA 

 Arthur Melillo Ramos 

  



governavam por meio da virtude ( Dé, 德) e do rito ( Lǐ, 礼), e não da força ou de leis opressivas. 

Seu conservadorismo era uma crítica radical à corrupção do poder. Recordo que, para ele, o governante não precisa de leis rígidas, porque sua autoridade moral basta. Se os líderes de hoje usam o  Lǐ  para justificar discriminação, estão invertendo a lógica confucionista. 

A  verdadeira  justiça  no  confucionismo  não  está  na  manutenção  de  hierarquias, sobretudo porque a harmonia exige adaptação, não repressão. Os governantes de seu tempo, porém, eram vistos por ele como traidores do  Dào, que haviam substituído a virtude pela força. 

Sua solução não era voltar a um passado idealizado, mas restaurar um princípio ético atemporal: que o poder só é legítimo quando exercido com Virtude ( Dé, 德) e  Yi. 

O  Jūnzǐ  não oprime em nome da tradição; ele renova o  Lǐ  através do  Rén, garantindo que a justiça seja sempre retidão viva, não mera repetição de costumes. Confúcio vê a lei como muleta para quem não atingiu a excelência moral. Numa sociedade ética, leis arbitrárias seriam desnecessárias,  pois  a  ordem  viria  da  virtude  interior,  com  retidão  espontânea,  tornando  a coerção externa tão supérflua quanto leis para um sábio que já segue o Caminho. 

O direito positivado impõe normas universais de cima para baixo, ao passo que o  Lǐ 

opera como uma gramática relacional.  Lǐ  não cristaliza hierarquias, mas as equilibra através de responsabilidades  diferenciadas.  Confúcio  via  no   Lǐ   um  mecanismo  de  justiça  distributiva implícita. Urge que tratemos brevemente não do legalismo moderno, especificamente, mas do legalismo chinês ( Fǎ, 法), corrente filosófica da qual Confúcio contrastava. 

Enquanto  o  legalismo  chinês  usava  leis  uniformes  para  controlar  o  povo,  o   Lǐ 

confucionista educava os poderosos em  seus deveres tanto quanto  os subordinados em  seus direitos. O governante que segue o  Lǐ  não governa por decreto, mas por deferência ritual. Os ritos permitem uma espécie de reconhecimento ético do lugar de cada um na sociedade. 

Confúcio (2005, p. 70) é taxativo: “se [o governante] é reto: as coisas funcionam por si  mesmas,  sem  que  ele  tenha  de  transmitir  ordens”.  Porém,  se  ele  não  for  “reto:  tem  de multiplicar as ordens, que de qualquer modo não serão seguidas” (Confúcio, 2005, p. 70). Pode-se dizer que a legitimidade do líder nasce da retidão, não de imposição da autoridade. 

Para Confúcio, os ritos são a base da civilização, não como formalismos vazios, mas como  expressão  de  uma  moralidade  internalizada.  Governar,  nesse  sentido,  é  “ser  reto” 

(Ryckmans, 2005, p. 197), pois seu pensamento não separa ética e poder. Na língua chinesa, 

“ser reto” é um trocadilho homófono que liga política e retidão (Ryckmans, 2005, p. 202), nas palavras  Zhèng (Governo ou Política, 政) e  Zhèng (Correção Moral, 正) Revista do Centro Acadêmico Afonso Pena, Belo Horizonte, Vol. 30, N. 2, 2025 



20 

JUSTIÇA E VIRTUDE EM CONFÚCIO: A LEI COMO SINTOMA DE DOENÇA MORAL A PARTIR DA FILOSOFIA CHINESA 

 Arthur Melillo Ramos 

  



O legalismo chinês ( Fǎ, 法) opera sob lógica diametralmente oposta à de Confúcio: a de que a ordem social só pode ser mantida mediante leis rígidas e punições severas. Para os legalistas chineses, por a natureza humana ser intrinsecamente egoísta e corrupta, exige-se um sistema de  controle estrito, baseado em  recompensas e castigos (Munro, 2000, p. 61-63). O 

 Jūnzǐ   governa  pelo  exemplo,  enquanto  o  legalista  despreza  a  virtude  em  nome  de  leis coercitivas. 

As  leis  ( Fǎ,  法)  devem,  então,  se  multiplicar  para  controlar  uma  suposta  natureza corrupta. Porém, Confúcio alerta que “a edição compulsiva de leis é um sintoma de doença moral" (Ryckmans, 2005, p. 198). Montesquieu defendeu que as nações europeias de sua época eram “governadas pelos costumes sociais” (Ryckmans, 2005, p. 198), o que inadvertidamente expressou uma perspectiva confucionista9.  

A  abordagem  confucionista  evita  o  autoritarismo  e  a  anomia.  Embora  não  busque tornar  as  tradições  intactas,  sua  justiça  sustenta  a  coesão  social.  Usar  o   Lǐ  hoje  para  negar direitos a minorias é repetir o erro que Confúcio atribuía aos governantes antigos: confundir ritual com dominação, quando seu papel é transformar poder em responsabilidade ética. 

Isso retoma a questão ontológica que abriu o texto. O conceito de homem em Confúcio, explica  Munro  (2000),  exige  a  benevolência.  O  legalismo  ( Fǎ,  法),  baseado  no  binômio recompensa-punição, visa conter uma natureza humana na qual Confúcio não acredita. Essas concepções distintas de natureza humana geram modelos políticos diferentes. 

Em um de seus aforismos, quando Zigong pergunta a Confúcio (2005, p. 64) sobre suas prioridades em um  governo, ele dá primazia à confiança do povo pelo líder, pois, sem confiança, “nenhum governo se mantém”. Um destaque é que Confúcio (2005, p. 64) fala de confiança como uma condição necessariamente acima, inclusive, das armas. Essa é mais uma crítica ao legalismo chinês, por sua dependência do uso da força para manter o controle. 

Uma vez que o legalismo ( Fǎ, 法) despreza a existência de uma natureza benevolente ( Rén, 仁), ele institui mecanismos de vigilância e punição coletiva que tornam desnecessária qualquer confiança no caráter dos governantes ou governados. Essa desconfiança radical na natureza humana, segundo Munro (2000, p. 70), leva o legalismo a um paradoxo: quanto mais eficazes suas leis coercitivas, mais corrompida se torna a sociedade que se pretende controlar. 



9 Diz Ryckmans (2005, p. XXVIII): "Montesquieu considerava que um aumento da atividade de promulgação de leis não era um sinal de civilização, mas, ao contrário, indicava um colapso da moralidade social”. 



Revista do Centro Acadêmico Afonso Pena, Belo Horizonte, Vol. 30, N. 2, 2025 



21 

JUSTIÇA E VIRTUDE EM CONFÚCIO: A LEI COMO SINTOMA DE DOENÇA MORAL A PARTIR DA FILOSOFIA CHINESA 

 Arthur Melillo Ramos 

  



“Confúcio  tinha  uma  profunda  desconfiança  das  leis”,  pois  “as  leis  convidam  as pessoas  a  se  tornarem  trapaceiras  e  revelam  o  pior  que  existe  nelas”  (Ryckmans,  2005,  p. 

XXVII). Inclusive porque, explica Ryckmans (2005, p. XXVII), uma sociedade justa depende não somente da integridade dos governantes, mas também da educação ética dos cidadãos, uma vez que a “política é extensão da ética”, já que “o governo é de homens, não de leis”. 

Essa divergência ontológica entre confucionismo e legalismo não se limita a uma mera disputa  filosófica,  ela  se  reflete  na  própria  estruturação  do  poder  político  e  da  justiça.  A sociedade  ocidental  moderna,  ainda  que  não  devido  à  tradição  chinesa,  comprou  a  ideia  do legalismo. Assim, não aparenta haver qualquer apreço ao Direito por uma revolução ética a partir do indivíduo, que se utilize dos ritos para transformar a moralidade em prática social. 

O Direito reduz a justiça ( Yì, 义) à complacência externa, à obediência às normas, sem questionar qualquer fundamento ético. Ele se contenta em fiscalizar aparências, praticamente esvaziando o sentido ético e moral da justiça. Em uma sociedade que despreza a formação moral do caráter, estamos fadados a substituir a verdadeira ordem por um simulacro coercivo. 

Em uma sociedade civilizada, os ritos ( Lǐ, 礼) assumem o papel de regulação que, em contextos de degradação moral, é transferido compulsoriamente para as leis (Ryckmans, 2005, p. 197-198). Essa inflação da codificação legal, paradoxalmente, mede a brutalização de uma sociedade, onde “as leis tornam as pessoas dissimuladas” (Confúcio, 2005, p. 198). 

A aversão confucionista à justiça de caráter intervencionista era tanta que, no contexto do  Império  Chinês,  um  elevado  número  de  processos  judiciais  era  visto  como  sinal  de  má governança.  “Tantas disputas refletiam  pessimamente sobre sua administração” (Ryckmans, 2005, p. 198). Segundo Confúcio, era preferível um governante que cultivasse a poesia à luz da lua  a  outro  que  se  ocupasse  em  multiplicar  julgamentos.  Resume  Confúcio  (2005,  p.  66): 

“governar é ser reto; se diriges com retidão, quem ousará não ser reto?” 






CONCLUSÃO 

O confucionismo critica profundamente o legalismo ( Fǎ, 法), mas é reducionista dizer que Confúcio considerava a lei “inútil”. Sua oposição era ao  Fǎ, não à normatividade em si. O 

 Lǐ, enquanto conjunto de ritos e práticas éticas internalizadas, cumpre uma função análoga à de um direito informal, regulando a vida social sem recorrer à imposição violenta. 

Essa visão pressupõe uma sociedade em que a virtude ( Dé, 德) e a benevolência ( Rén, Revista do Centro Acadêmico Afonso Pena, Belo Horizonte, Vol. 30, N. 2, 2025 



22 

JUSTIÇA E VIRTUDE EM CONFÚCIO: A LEI COMO SINTOMA DE DOENÇA MORAL A PARTIR DA FILOSOFIA CHINESA 

 Arthur Melillo Ramos 

  



仁) são cultivadas desde a base. Uma crítica dos legalistas chineses é a suposta ingenuidade da aplicação disso em Estados extensos e complexos; imagine, então, no contexto contemporâneo dos Estados-nações, cuja estrutura política é centralizada, integrando uma população diversa sob artifícios uniformizantes de identidade nacional, leis e instituições. 

Em  grandes  sociedades,  poder-se-ia  dizer  que  apenas  um  sistema  rígido  de recompensas e punições garantiria a ordem social. Seria viável tentar substituir o aparato legal por  uma  ética  baseada  no  autodomínio  e  nos  ritos?  A  proposta  confucionista,  ainda  que eticamente sedutora, poderia enfrentar o desafio prático de escalar sua ênfase na formação do caráter para populações massivas e, especialmente no caso chinês, culturalmente fragmentadas. 

Porém, nos sistemas legislativos modernos, a promulgação de normas é diária, em diferentes níveis, o que não aparenta factualmente tornar mais justa nossa sociedade. 

Não estaríamos precisando menos de novas leis e mais de novos modos de cultivar essa humanidade compartilhada? É preciso transformar nossas instituições em espaços que não apenas  punam  a  injustiça,  mas  que  ativamente  cultivem  a  justiça  como  disposição  interior. 

Embora seu desenvolvimento ao longo da história da China e seu crescente conservadorismo possam apontar para um aspecto utópico de sua proposta original, que não pode ser esquecido, temos muito a aprender com as possibilidades do projeto confucionista. 

A correlação confucionista entre ordem interna e política serve como contraponto vital ao modelo ocidental hiperlegalista. Ainda que, do ponto de vista da lógica ocidental, a educação moral não fosse suficiente para abolir completamente o direito arbitrário, Montesquieu (2005) já havia notado que a decadência dos costumes representa um risco maior para a sobrevivência dos Estados do que a simples violação das leis. No mínimo, o Cultivo de Si ( Xiūshēn, 修身) pela formação moral nos permitiria um direito menos litigioso. 

Entretanto, a própria crítica à aplicabilidade da ética confucionista pode ser contestada. 

Se a natureza humana for benevolente, como propõe Confúcio (2005), não há razão para supor que a virtude não possa ser cultivada e compartilhada em grandes sociedades. É justamente com base nessa confiança na natureza humana que o  Jūnzǐ  enxerga a sociedade, feito um aristotélico, como extensão da família, visto que laços morais e afetivos moldam as relações públicas. 

O  confucionismo  tem  sido  adaptado  com  sucesso  em  sistemas  jurídicos  asiáticos modernos na mediação de conflitos, como destaca Zhang (2013). A ideia é incorporar princípios confucionistas, como harmonia e resolução não litigiosa de disputas, aos sistemas legais. Na China,  a  mediação  comunitária  é  incentivada  como  alternativa  à  recorrente  judicialização, Revista do Centro Acadêmico Afonso Pena, Belo Horizonte, Vol. 30, N. 2, 2025 



23 

JUSTIÇA E VIRTUDE EM CONFÚCIO: A LEI COMO SINTOMA DE DOENÇA MORAL A PARTIR DA FILOSOFIA CHINESA 

 Arthur Melillo Ramos 

  



aliviando os tribunais e promovendo soluções consensuais (Zhang, 2013). 

A ética personalizada do  Jūnzǐ, que considera o  Dào  de cada um, enfrenta obstáculos na modernidade, marcada por excesso de leis e perda de valores comuns. Essa visão parte da extrema necessidade moderna de estabelecer normas universais, o que por vezes desconsidera o grau de discricionariedade que se exige de uma justiça comprometida com a equidade. 

Apesar  da  distância  geográfica  e  cultural,  o  diálogo  entre  o  confucionismo  e  o pensamento jurídico ocidental se revela fecundo. Confúcio (2005) oferece um contraponto ao distanciamento  entre  lei  e  ética,  concebendo  a  justiça  como  expressão  da  Virtude  ( Dé,  德) cultivada. O  Jūnzǐ  encarna uma alternativa ao formalismo jurídico ( Fǎ, 法) que predomina em nossas instituições. 

O  pensamento  confuciano  oferece  caminhos  promissores  para  uma  sociedade  mais ética e justa. A educação moral pode ser adaptada para fortalecer o capital social e a confiança institucional,  sem  abandonar  os  mecanismos  legais  necessários.  O  Direito  poderia,  destarte, operar  não  como  substituto,  mas  como  último  recurso,  quando  falham  os  mecanismos  de harmonização social baseados no consenso ético. 






REFERÊNCIAS 

ARISTÓTELES. Ética a Nicômaco; Poética. Trad. Leonel Vallandro e Gerd Bornheim (Ética a Nicômaco); Eudoro de Souza (Poética). Seleção de textos de José Américo Motta Pessanha. 4. ed. São Paulo: Nova Cultural, 1991. 376 p. (Coleção Os Pensadores). 



BUENO, André da Silva. O conceito de justa medida em Confúcio e Aristóteles. 2005. 

Tese (Doutorado em Filosofia) – Universidade Gama Filho, Rio de Janeiro. Disponível em: academia.edu/21415008/A_Justa_Medida_em_Confúcio_e_Aristóteles. Acesso em: 29 abr. 

2025. 



BUI, Ngoc Son. Confucian legal tradition.  In: SIEMS, Mathias; YAP, Po Jen (Ed.). The Cambridge handbook of comparative law. Cambridge: Cambridge University Press, 2024. p. 

256-274. Disponível em: cambridge.org/core/books/abs/cambridge-handbook-of-comparative-law/confucian-legal-tradition/2286C3ED54D57FF8CC89DDC535A31709. 

Acesso em: 29 abr. 2025. 



CONFÚCIO. Os Analectos. Tradução: Pierre Ryckmans. 2. ed. São Paulo: Editora Martins Fontes, 2005. 256 p. (Clássicos). 





Revista do Centro Acadêmico Afonso Pena, Belo Horizonte, Vol. 30, N. 2, 2025 



24 

JUSTIÇA E VIRTUDE EM CONFÚCIO: A LEI COMO SINTOMA DE DOENÇA MORAL A PARTIR DA FILOSOFIA CHINESA 

 Arthur Melillo Ramos 

  



COOPER, David E. As filosofias do mundo: uma introdução histórica. São Paulo: Edições Loyola, 2002. 557 p. 



GRAHAM, Angus Charles. Disputers of the Tao: Philosophical Argument in Ancient China. 

Chicago: Open Court Pub Co, 1989. 480 p. 



LAOZI. Dàodejing. Trad. Ignácio Raposo.  In: RAPOSO, Ignácio. Laozi e o Dàodejing, ou Tratado da Virtude e do Caminho. Chinês Clássico, jul. 2007. Disponível em: https://chines-classico.blogspot.com/2007/07/laozi-e-o-Dàodejing-ou-tratado-da.html. Acesso em: 4 maio 2025. 



MATOS, Andityas Soares de Moura Costa. Filosofias gregas e orientais: a radicalidade das origens e o desafio do diálogo atual. Belo Horizonte: Initia Via, 2013. 149 p. 



MONTESQUIEU, Charles de Secondat. O espirito das leis. 3. ed. São Paulo: Martins Fontes, 2005. 851p. 



MUNRO, Donald J. The concept of man in contemporary China. Ann Arbor, Mich.: Center for Chinese Studies, University of Michigan, 2000. 248 p. 



RAMOS, Marcelo Maciel. A invenção do Direito pelo ocidente: uma investigação face à experiência normativa da China. 2010. Tese (Doutorado) – Universidade Federal de Minas Gerais, Faculdade de Direito. 322 p. 



RAPOSO, Ignácio. Daxue ou O Grande Estudo de Confúcio (I). Chinês Clássico, jul. 2007. 

Disponível em: chines-classico.blogspot.com/2007/07/daxue-ou-o-grande-estudo-de-confcio-i.html. Acesso em: 4 maio 2025. 



REYES, David de los. Hegel y los Chinos (I). Filosofia Clínica, 1 set. 2015 (a). Disponível em: filosofiaclinica1.blogspot.com/2015/09/hegel-y-los-chinos-i-david-de-los-reyes.html. 

Acesso em: 28 abr. 2025. 



REYES, David de los. Hegel y los Chinos (III): China en las Lecciones de la Filosofía de la Historia. Filosofia Clínica, 1 dez. 2015 (b). Disponível em: filosofiaclinica1.blogspot.com/search?q=Hegel+y+los+Chino. Acesso em: 5 maio 2025. 



ZHANG, Jinfan. Pursuing no litigation, and settling conflicts by mediation. In: ZHANG, Jinfan. The tradition and modern transition of Chinese law. Berlin, Heidelberg: Springer, 2013. p. 429-455. Disponível em: link.springer.com/chapter/10.1007/978-3-642-23266-4_14. 

Acesso em: 30 abr. 2025. 



ZHUANGZI. The Writings of Chuang Tzu. Tradução: James Legge. Chinese Text Project: 2006. Disponível em: ctext.org/zhuangzi. Acesso em: 2 maio 2025. 



Revista do Centro Acadêmico Afonso Pena, Belo Horizonte, Vol. 30, N. 2, 2025 



25 



index-1_1.png
REVISTA
@, CAAP





