
Revista do CESP, Belo Horizonte, v. 45, n. 73, p. 16-46, 2025

eISSN: 2359-0076
DOI: 10.17851/2359-0076.2025.55925

Camilo e o modernismo brasileiro

Camilo and Brazilian Modernism

Daniel Bonomo
Universidade Federal de Minas Gerais (UFMG), Belo Horizonte, Minas Gerais / Brasil
drbonomo@gmail.com
https://orcid.org/0000-0003-4516-7683

Resumo: O artigo contribui para o conhecimento das significações 
da obra de Camilo Castelo Branco no Brasil nas primeiras décadas do 
século XX. A pesquisa mostra uma presença numerosa de referências 
ao nome de Camilo e aproveitamentos de sua obra à época da afirmação 
do modernismo no país. Nesse contexto, sobressaem três aspectos: o 
Camilo popular nos teatros do Rio de Janeiro; o Camilo especialmente 
preferido dos filólogos; e o Camilo controverso na leitura dos modernistas 
propriamente. Para além de um episódio da recepção da obra de Camilo 
no Brasil, a discussão desses três pontos, complementares em alguma 
medida, procura rever uma oposição simplificada entre a literatura de 
Camilo e os caminhos estéticos do modernismo brasileiro, e com isso 
organizar uma perspectiva para estudos futuros.
Palavras-chave: Camilo Castelo Branco; modernismo brasileiro; 
recepção brasileira de Camilo Castelo Branco.  

Abstract: This paper contributes to the understanding of Camilo Castelo 
Branco’s work’s significance in Brazil in the first decades of the 20th 
century. The research shows a large number of references to Camilo’s 
name and different ways of reading his work simultaneous to the rise of 
Brazilian modernism. In this context, three aspects stand out: the popular 
Camilo in Rio de Janeiro theatres; Camilo’s work being especially 
favoured by philologists; and the controversial Camilo read by the 

mailto:drbonomo@gmail.com


Revista do CESP, Belo Horizonte, v. 45, n. 73, p. 16-46, 202517

modernists themselves. More than just an episode in the reception of 
Camilo’s work in Brazil, the discussion of these three aspects, which are 
complementary to some extent, seeks to revise a simplified opposition 
between Camilo’s literature and the aesthetic paths of Brazilian 
modernism as well as to organise a perspective for future studies.
Keywords: Camilo Castelo Branco; Brazilian modernism; Brazilian 
reception of Camilo Castelo Branco.

1. Introdução

Aproximar o nome e a obra de Camilo Castelo Branco à noção do 
modernismo brasileiro pode causar a princípio algum estranhamento ou 
então levar muito imediatamente à ideia de um contexto no qual o escritor 
português por assim dizer ficou em baixa. Não é uma pressuposição 
inexata, mas tampouco é uma verdade inteira. De uma perspectiva 
atual, voltar à época do modernismo e compreender um pouco como 
Camilo era lido e discutido então no Brasil não tem ao que parece um 
interesse restrito ao conhecimento de um episódio da fortuna da obra 
do grande novelista. Um começo de pesquisa sobre o assunto indica já 
uma complexidade nova. Sem fazer pouco do desacordo geral entre as 
principais tendências que se afirmavam com as ideias avançadas pelo 
modernismo no Brasil e as que então se associavam à literatura camiliana, 
não se confirma apenas uma incompatibilidade entre esses dois planos 
e não se resumem as realidades implicadas nesse vínculo a dois planos 
assim tão simplesmente demarcados. Aumenta esse interesse também a 
recente expansão no entendimento do que foi o modernismo no Brasil, 
fomentada por importantes publicações, em particular as que tiveram 
lugar por ocasião do centenário em 2022 da Semana de Arte Moderna 
ocorrida no Teatro Municipal de São Paulo.1 Nesse sentido, um dos 

1 Por exemplo (e sem intenção exaustiva), os livros de André Dias, José Luís Jobim, 
Mireille Garcia e Rita Olivieri-Godet, Modernismo brasileiro: Prenúncios, ecos 
e problemas (2022); de Gênese Andrade (org.), Modernismos 1922-2022 (2022); 
de Ivan Marques (org.), Releituras do modernismo: O legado de 1922 na cultura 
brasileira (2022); de Leandro Pasini, Prismas modernistas: A lógica dos grupos e o 
modernismo brasileiro (2022); de Marcos Antonio de Moraes (org.), Semana de vinte 



18Revista do CESP, Belo Horizonte, v. 45, n. 73, p. 16-46, 2025

ganhos foi encarar o acontecimento em sua incidência diversa no tempo 
e no espaço, mediante a variedade dos processos modernizantes e dos 
seus correlatos em domínio estético, sejam estes caracterizados como 
vanguardistas ou não. Quer dizer, desse ponto de vista, que a visão 
do modernismo brasileiro não se restringe às manifestações enfáticas 
de exigência da renovação das práticas estéticas, das formas e dos 
conteúdos artísticos, concentradas principalmente na década de 1920, 
mas contempla diferentes relações e movimentos que se tensionaram 
desigualmente no território nacional, num período que, compreendido 
em todo o seu alcance, pode recuar aos inícios da República e chegar 
à década de 1960. Colocado dessa maneira, a circunscrição do período 
talvez pareça excessivamente generosa e propensa às indefinições, mas é 
também justificada à distância da perspectiva necessária à historicização 
do que vai ficando para trás e vai se transformando aos olhos do presente, 
às vezes reivindicando especificidade, às vezes desmanchando as 
distinções para ligar, ao menos sob determinados aspectos, o que parecia 
tão categoricamente separado. Como se vê, é uma perspectiva que auxilia, 
de saída, para que não se tome a priori como algo intransponível o 
desencontro entre as manifestações inclinadas à novidade ocorridas no 
período modernista e as vinculadas na mesma época à manutenção do 
interesse pela obra de Camilo no Brasil.

Além disso, há outro ponto de partida suficientemente instigante 
aqui. É uma hipótese na verdade: a ideia de que em nenhum outro 
momento no Brasil os livros de Camilo foram tão lidos e apreciados 
como nessas primeiras décadas do século XX. Uma indicação interessante 
nesse sentido oferece Gondin da Fonseca em seu Camilo compreendido:

[...] foi [Camilo] o autor que mais influência exerceu nos 
prosadores brasileiros até a minha geração. Monteiro Lobato 
era devoto camilista. Foram-no todos os homens de letras do seu 
tempo e os que o precederam. Cesar Bierrenbach achava Camilo 
um deus. Euclides da Cunha, escrevendo os Sertões em São José 
do Rio Pardo, vasculhava Camilo a ver se esta ou aquela das suas 

e dois: Olhares críticos (2022); de Rafael Cardoso, Modernidade em preto e branco: 
Arte e imagem, raça e identidade no Brasil, 1890-1945 (2022); de Rogério Cordeiro, 
Daniel Bonomo e Leandro Pasini (orgs.), Aberto para balanço: Ensaios de revisão 
crítica do modernismo brasileiro (2022); de Ruy Castro, Metrópole à beira-mar: O 
Rio moderno dos anos 20 (2019).



Revista do CESP, Belo Horizonte, v. 45, n. 73, p. 16-46, 202519

expressões mais rubras tinha sido por ele chancelada. Homens de 
imprensa de todas as estaturas aprenderam a bem escrever nos seus 
livros. Júlio de Mesquita sabia de cor trechos do mestre de Seide. 
Martim Francisco, prosador que sempre me trouxe enamorado, 
foi, graças a Camilo, um dos melhores clássicos da língua no 
Brasil. As maiores camilianas organizaram-se aqui e a primeira 
delas – a do sábio professor João Marinho –, acabará talvez legada 
a uma universidade de São Paulo. (1953, vol. 1, p. 19)

A citação parece deixar ver não mais que a ponta de um iceberg 
e incentiva perguntas como: Euclides da Cunha realmente procurava 
apoio em Camilo? Deixaram a esse respeito Cesar Bierrenbach, Júlio de 
Mesquita e Martim Francisco testemunhos? E que fim levou a camiliana 
de João Marinho?2 Impossível discutir agora devidamente o sentido, 
para o estudo em vista, que esses nomes sugerem. Mas com eles vão se 
desenhando já uns fundamentos para o trabalho futuro.

Vale notar que o estudo isolado da recepção de Camilo à época 
do modernismo não é suficiente para dar uma perspectiva conclusiva 
sobre a hipótese lançada pouco atrás. Para que fosse reforçada e seu 
potencial fosse devidamente explorado seria preciso incluir na equação 
outras perspectivas adicionais. Seria necessário não subestimar, por 
oposição, a intensidade e a qualidade das leituras de Camilo no Brasil no 
período anterior ao do modernismo.3 Seria preciso combinar e não tomar 
por mutuamente excludentes na época modernista o gosto por Camilo 
e a admiração brasileira por Eça de Queiroz, tão bem investigada por 
Arnaldo Faro no excelente e já clássico Eça e o Brasil.4 E seria preciso 
levar em consideração finalmente a perspectiva geral das relações entre 
as culturas brasileira e portuguesa no período, assunto para muitas 

2 Homero Pires, em Rui Barbosa e os livros, menciona algumas vezes a biblioteca de 
João Marinho, que teria um sistema único, aliás, para a preservação dos livros (1949, 
p. 49). Isso só aumenta a curiosidade pelo destino da coleção.
3 Entrariam nesta conta, claro, a polêmica causada pela publicação do Cancioneiro 
alegre de poetas portugueses e brasileiros em 1879 e também a investigação do que 
sugerem nele os versos de Faustino Xavier de Novaes, na poesia que intitulou “A 
Camilo Castelo Branco”, especialmente os que dizem: “Se ao longe o vapor fluctua,/ 
Já cá sabemos que encerra/ Notícia de uma obra tua” (1879, p. 543). Quando escreveu 
esses versos, Xavier de Novaes morava no Rio de Janeiro.
4 V. em especial os capítulos “Da belle époque à guerra”, “Os amigos brasileiros de 
Eça de Queirós” e “O ‘Clube do Eça’”.



20Revista do CESP, Belo Horizonte, v. 45, n. 73, p. 16-46, 2025

páginas.5 O objetivo aqui é no entanto modesto: consiste em levantar a 
hipótese contraintuitiva e colocar à prova, num primeiro momento, a sua 
pertinência, já que a devida verificação, na verdade, importa menos com 
efeito que o desenvolvimento de pesquisas sobre a recepção brasileira 
de Camilo nos séculos XIX e XX. Para tanto, deve servir agora certa 
quantidade de exemplos e observações. O que esse conjunto preliminar 
de exemplos pretende destacar são três aspectos da presença de Camilo 
na época modernista lato sensu: primeiro, o apelo à popularidade do autor 
de Amor de perdição, observado na consulta a documentos da imprensa 
carioca nas primeiras décadas do século XX; depois, na mesma época, o 
tratamento filológico como forma preferencial do acesso à obra e um meio 
de preservar a curiosidade pelo texto de Camilo; e por último a presença 
de Camilo nos próprios caminhos modernistas de renovação da cultura 
literária. Se o apelo à popularidade e o tratamento filológico da obra 
podem ser observados nesse período à superfície dos acontecimentos, 
essa presença por sua vez como que informa simultaneamente a história 
subterrânea e indireta para a continuidade da leitura e do aproveitamento 
de Camilo ainda pouco decifrada, durante o modernismo e com 
consequências que duram ainda hoje, de certa forma.

2. Popularidade: Camilo dos palcos à tela

Uma forma de medir o grau de popularidade de Camilo Castelo Branco 
nas primeiras décadas do século XX no Brasil é observar a constância 
com que era encenado nos palcos do Rio de Janeiro, então capital do 
país. Como se sabe, era no Rio de Janeiro que se concentravam na 
época – também vista como espécie de belle époque prolongada (Broca, 
2005) – as principais atividades culturais do país e praticamente todo 
o teatro brasileiro. Com a passagem para o século XX, a cidade do Rio 
modernizava-se e incrementava uns promissores inícios no campo do 
entretenimento de massas. Profissionalizava-se o teatro neste ambiente, 

5 Com inteligência e força de síntese excepcionais Jorge de Sena pôde, já no ano de 
1973, concentrar a discussão em poucas páginas sem perder de vista a dificuldade 
da matéria, em “Sobre o modernismo em Portugal e no Brasil: Alguns problemas e 
clarificações”, incluído no volume Estudos de cultura brasileira (1988). Um estudo 
de referência acerca da mesma matéria foi elaborado depois por Arnaldo Saraiva, 
Modernismo brasileiro e modernismo português: Subsídios para o seu estudo e para 
a história das suas relações, publicado em Portugal em 1986 e no Brasil em 2004.  



Revista do CESP, Belo Horizonte, v. 45, n. 73, p. 16-46, 202521

sobretudo, com o protagonismo das revistas e burletas, ou o chamado 
“teatro ligeiro”.6 Nas mesmas casas em que se viam entretanto frequentes 
apresentações nesses gêneros, não era incomum ver em cartaz títulos de 
Camilo. É o que revela uma pesquisa nas edições do jornal Correio da 
Manhã, por exemplo, consultadas na Hemeroteca Digital da Fundação 
Biblioteca Nacional. Do começo do século XX até a década de 1930 
são recorrentes as encenações no Rio de peças de Camilo. O campeão 
de bilheterias é sem dúvida Amor de perdição, como se dizia, drama 
“extraído do romance”. O assassino de Macário também teve repetidas 
representações, em 1903 (Empresa Luiz Torrini, no Teatro Lucinda), em 
1910 (Clube da Gávea), 1914 (Teatro Municipal de Niterói) e 1916 (Teatro 
João Caetano, também em Niterói). E tiveram ainda representações 
no período Espinhos e flores (Clube Dramático Eugênio Silveira), O 
Morgado de Fafe (Teatro Carlos Gomes) e Justiça (Teatro da Resistência), 
respectivamente em 1906, 1909 e 1927. Ainda que chamem a atenção as 
quatro encenações de O assassino de Macário, é incomparável o sucesso 
conquistado na época para a versão dramática de Amor de perdição. 

Com diferentes companhias e montagens, entre 1905 e 1930, 
Amor de perdição estava quase sempre em cartaz nos teatros do Rio. 
Ou seja, durante vinte e cinco anos, precisamente um quarto de século, 
houve público para Amor de perdição no Rio de Janeiro. O sucesso 
parece ter ocorrido pela primeira vez em 1905, com a representação da 
Companhia Lucinda-Christiano, isto é, dos famosos atores portugueses 
Lucinda Simões e Christiano de Souza. Pela data é razoável supor que 
a iniciativa de encenar a peça no Brasil decorreu da representação em 
Lisboa no ano anterior, no teatro D. Maria II, da versão adaptada para o 
teatro por João da Câmara. Ainda em 1904 apareceram notícias no Correio 
da Manhã de que iria trabalhar no Rio, no teatro S. José, a companhia 
dramática portuguesa Ângela Pinto e Maria Falcão, e que entre as peças 
do seu repertório constava Amor de perdição.7 Ângela Pinto havia atuado 
na representação em Lisboa, no papel de Mariana. Na representação de 
1905 no Teatro Recreio Dramático, no Rio, o papel de Mariana ficou 
com a brasileira Lucília Perez, e Christiano de Souza fez João da Cruz. 

6 V. a respeito os capítulos incluídos em “O teatro no pré-modernismo”, na História do 
teatro brasileiro dirigida por João Roberto Faria.
7 Não encontramos, até o momento, documentos que comprovem esta representação 
no Rio em 1904. 



22Revista do CESP, Belo Horizonte, v. 45, n. 73, p. 16-46, 2025

Lucinda Simões assumiu a direção do guarda-roupa e da mise-en-scène. 
Em anúncio publicado no dia da estreia, 27 de outubro, havia, para além 
da relação dos atores e descrição dos quadros, aviso com indicações 
relevantes para quem deseja imaginar detalhes da encenação e conceber 
o cuidado com que se preparou o espetáculo, que contava também com 
orquestra e banda de música (para os intervalos): “Esta peça sobe à cena 
com a maior propriedade de roupas e cenários, observando-se todas as 
exigências do romance, o que, de certo, constitui um excelente atrativo 
para os inúmeros leitores do Amor de perdição, o mais popular de todos os 
romances do imortal escritor português que foi Camilo Castelo Branco”. 
Na adaptação brasileira, feita por Álvaro Perez, a peça foi dividida 
em cinco atos e oito quadros. O que se vê pelos anúncios é que houve 
representações seguidas entre o fim de outubro e durante toda a primeira 
metade de novembro de 1905, e que a peça era qualificada como “único 
e legítimo sucesso teatral desta época”, ou apenas “grandioso sucesso”.

Em 1906, a companhia de Ângela Pinto apresentou no teatro S. 
José, em julho, o Amor de perdição na versão de João da Câmara. Em 
dezembro de 1906, no Theatre-Palace, foi reprisada a representação da 
Companhia Lucinda-Christiano. Desta vez assumiu o papel de Mariana 
a atriz Itália Fausta. No ano seguinte, no Recreio Dramático, Amor de 
perdição voltou à cena em outubro, pela Companhia Dias Braga, com a 
versão dramática de Álvaro Perez, e a volta aos palcos de Lucília Perez 
no papel de Mariana. Houve destaque para os cenários novos, pintados 
por Caetano Carrancini e montados por Antonio Novellino. Foram 
apresentações seguidas em outubro, e outras únicas em novembro e 
dezembro. Da mesma montagem houve apresentações em janeiro e abril 
de 1908. Em julho de 1909 foi a vez de o Amor de perdição ir à cena 
no Teatro Carlos Gomes, pela Companhia Dramática do Príncipe Real, 
de Lisboa, com os atores Maria Falcão (papel de Mariana), Ferreira da 
Silva (João da Cruz) e Pato Moniz (Tadeu de Albuquerque), e direção 
de Christiano de Souza, que também fez o papel de Camilo de S. Miguel 
(o Camilo enxertado no drama, na versão de João da Câmara). No 
mesmo ano, em setembro e outubro, a peça voltou ao palco do Recreio 
Dramático, pela Companhia Arthur de Azevedo, com “a primeira atriz 
brasileira Lucília Perez” e mise-en-scène de Álvaro Perez. A mesma 
representação foi vista em 1910. Neste ano, em junho, na versão de João 
da Câmara, Amor de perdição foi levado ao palco do Teatro Municipal em 
“festa artística do aplaudido ator Ignácio Peixoto”. Ainda em 1910, em 



Revista do CESP, Belo Horizonte, v. 45, n. 73, p. 16-46, 202523

dezembro, nova representação no teatro Carlos Gomes, com encenação 
de João Barbosa. A mesma representação entrou em cena em janeiro de 
1911, pela Companhia Dramática Nacional, com Adelaide Coutinho no 
papel de Mariana. A esta altura, indicação interessante da popularidade 
do drama de Camilo é uma notícia que relata, durante uma crise de falta 
d’água no Rio de Janeiro, em 27 de janeiro de 1911, a existência de um 
sujeito que, numa pequena fonte da travessa da Vista Alegre, “brandindo 
um pedaço de bambu”, quebrando moringas e “pondo em debandada o 
mulherio, tinha ares de Simão Botelho, do Amor de perdição”.  

Amor de perdição voltou ao teatro do Recreio em setembro de 
1911, pela Companhia Alves da Silva. Em junho de 1912, no mesmo 
teatro, foi a vez de a Companhia Dramática Portuguesa de Pato Moniz 
representar o Amor de perdição, em novo formato, “ajeitando a peça ao 
espetáculo rápido”. Em julho de 1912, pela Empresa Germano Machado 
e Nazareth, Amor de perdição esteve no palco do teatro Polytheama, com 
mise-en-scène de Bruno Nunes. Em setembro, pela Companhia Dramática 
Portuguesa, com Ângela Pinto, Amor de perdição foi representado no 
Teatro Apollo. Em novembro de 1912 ainda, houve representação de Amor 
de perdição no Royal Cine (em Cascadura, Zona Norte), pela Empresa 
Castro, Pereira & Silva. Em março de 1913, a peça voltou ao Teatro do 
Recreio, pela Companhia Pereira da Costa, ou Companhia Dramática 
Popular, de que fazia parte a atriz Apolônia Pinto. No mês seguinte, 
a mesma companhia iniciou uma segunda temporada, com a mesma 
peça, no teatro Polytheama, com apresentações ainda em junho, julho e 
agosto. Em outubro em 1913, voltou ao palco do Teatro Apollo, agora 
com a Companhia Adelina Abranches e Azevedo. Adelina Abranches 
fez o papel de Mariana. No fim do mesmo mês, no Teatro Apollo, teve 
lugar um Amor de perdição transformado em opereta, ou melodrama, 
por Mario Monteiro, com música de Luz Júnior. Em novembro de 1913, 
houve representação de Amor de perdição no Teatro Carlos Gomes pela 
Companhia Dramática Eduardo Pereira, com Adelaide Coutinho no papel 
de Mariana. Em 1914 esteve no palco do Teatro Recreio pela Companhia 
Simões Coelho, com Maria Falcão no papel de Mariana. Também em 
1914, em diferentes datas, esteve no Carlos Gomes, pela Companhia João 
Caetano, com Cecília Neves no papel de Mariana. Em 1915 voltou ao 
Teatro do Recreio em janeiro, pela Companhia de Dramas, Comédias e 
Revistas; passou depois pelo Teatro S. José, novamente com Adelaide 
Coutinho. Em janeiro de 1916, esteve no Teatro República, em maio no 



24Revista do CESP, Belo Horizonte, v. 45, n. 73, p. 16-46, 2025

Circo Spinelli. E assim por diante, até a década de 1930, Amor de perdição 
não ficava fora de cartaz por muito tempo no Rio de Janeiro. Como se 
vê, era representado muitas vezes nos principais teatros da cidade e 
por importantes companhias, atores e atrizes brasileiros e portugueses, 
com marcada predileção pelo papel de Mariana. Era comum que se 
reportassem “enchentes”, quer dizer, as casas lotadas nas encenações. 
Consequência dessa popularidade, era estampada na primeira página do 
Correio da Manhã em 31 de outubro de 1913 uma tirada de Bastos Tigre 
(sob o pseudônimo de Cyrano & C.): “Anuncia-se, em um dos nossos 
teatrinhos, a peça Amor de perdição./ Não confundir com a peça que o 
governo nos está pregando: A perdição do amor”.

Em 1917, sem que fosse interrompida a série das representações 
do popular romance nos teatros, houve um acontecimento especial: 
apareceu a primeira versão cinematográfica, e brasileira, de Amor de 
perdição. É informação pouco conhecida hoje. Habitualmente, atribui-se 
o pioneirismo das filmagens de Amor de perdição à película de Georges 
Pallu, de 1921. O filme brasileiro, do qual não se tem muita informação e 
que está possivelmente perdido, estreou no Cinema Íris, na rua da Carioca, 
em 11 de junho de 1917. Os fotogramas circularam antes disso, expostos 
em vitrines de casas como Sucena, La Royale, Chapelaria Motta e outras. 
Uma dessas imagens talvez seja a que se pode ver abaixo, em anúncio 
publicado em 10 de junho de 1917 no Correio da Manhã:

Imagem 1 – Anúncio do filme brasileiro Amor de perdição (1917)

Fonte: Acervo da Fundação Biblioteca Nacional – Brasil



Revista do CESP, Belo Horizonte, v. 45, n. 73, p. 16-46, 202525

Num dos anúncios do filme, no dia 11 de junho (Correio da 
Manhã), é possível ler os nomes dos principais atores. Eram atores em 
começo de carreira, como Álvaro Fonseca (no papel de Simão Botelho), 
Diana Kaly (Mariana) ou Eduardo Arouca (João da Cruz). Em outro dos 
anúncios, em 16 de junho no Correio da Manhã, são reproduzidas críticas 
publicadas em diferentes veículos da imprensa, e que dão testemunhos 
elogiosos da qualidade do trabalho, assim como das atuações dos novatos.

Como se sabe, 1917 é também o ano da exposição dos quadros de 
Anita Malfatti em São Paulo, marco do modernismo brasileiro, e já muita 
vanguarda tinha dado as caras mundo afora. De uma perspectiva atual, 
é interessante pensar a concorrência, a variedade e como vão próximos 
os fenômenos estéticos tão conflitantes entre si. Passar dos palcos à tela 
do cinema era um salto modernizante na estética de Amor de perdição, 
mas não uma inflexão no sentido que sua popularidade havia adquirido. 
Ainda em 1917, com o filme nos cinemas, houve pelo menos mais três 
montagens teatrais (no Carlos Gomes, no Palace Theatre e no República), 
e nos anos seguintes não diminuiu esse ritmo. Mas a continuidade dessa 
história fica para outra ocasião.

3. Em busca do ouro: O Camilo dos filólogos

Um dos principais e entre os mais atuantes camilianistas no Brasil das 
primeiras décadas do século XX foi Laudelino Freire. No prefácio do 
volume que organizou com trechos das obras de Camilo para a série 
Estante Clássica, ele diz: “É hoje o nome de Camilo, entre os clássicos 
antigos e modernos, o mais querido, escolhido, preferido e disputado no 
Brasil” (Freire, 1922, p. 7). Quando diz “hoje”, refere-se ao momento 
da publicação do livro, precisamente em fevereiro de 1922, mês e ano 
da Semana de Arte Moderna. À altura, claro, não tinha importância a 
coincidência. Só de um ponto de vista atual ela adquire efetivamente algum 
significado. Para Laudelino Freire, importante então era explicar por que 
Camilo tinha a “primazia”, a “prioridade”, o “primeiro lugar” (1922, p. 7) 
no gosto do leitor brasileiro. Dois são os motivos oferecidos como resposta. 
O primeiro tem a marca de um substancialismo, já que a linguagem de 
Camilo, no seu modo de ver, “condiz com a natureza, índole e qualidades 
do sentimentalismo e imaginação de nossa gente” (Freire, 1922, p. 7), isto 
é, a brasileira. Nesse sentido, diz o seguinte dos livros de Camilo:



26Revista do CESP, Belo Horizonte, v. 45, n. 73, p. 16-46, 2025

Neles, ora o seu estilo é veio ou filete de linfa cristalina, ribeiro 
ou arroio, sinuoso, fugaz e vago, de momento é branda torrente e 
carril entre montes, rocio de fresca madrugada, orvalho no lírio, 
o rosicler na pétala, torrente branda, mansa, tranquila e serena; 
depois, impetuosa, ruidosa, despenhada, impaciente; aqui é regato 
túrbido e limoso, escoadouro turvo e lodoso; além, íris no espaço, 
cascata que se desprende sob os resplendores da luz celeste; não 
raro é rio violento, embravecido, abundante, soberbo, turbulento 
e indomável. (Freire, 1922, p. 7-8)

O segundo motivo tem razões tomadas de empréstimo a certa 
concepção histórico-literária, e relaciona a preferência por Camilo no 
Brasil de inícios do século XX com o esgotamento do romantismo e o 
amor à língua renovado com a importação do parnasianismo francês. Não 
obstante as muitas dúvidas que os argumentos causam, os dois motivos 
que Laudelino Freire propõe, como se vê, trazem em primeiro plano a 
linguagem. Menciona ainda, a esse respeito, o prestígio naquele momento 
de Ruy Barbosa e a influência então dos estudos de Mário Barreto. A 
influência dos textos de Mário Barreto, a cada passo citando Camilo, 
seria tão decisiva, para Laudelino Freire, “que hoje [1922] toda a gente 
quer ter a sua camiliana, todos leem a Camilo, todos admiram a Camilo” 
(1922, p. 9), e mais: “Chegamos a esquecer-nos de que Camilo não fora 
amigo do Brasil, para só nos lembrarmos da grandeza da sua pena e 
exuberância da sua linguagem. Olvidamos o homem para glorificarmos 
o escritor, que não tem rival no colorido, na abundância” (1922, p. 9), e 
assim por diante. É interessante a observação, em primeiro lugar, porque 
mostra a necessidade de justificar a admiração pelo escritor visto como 
um “inimigo” do Brasil; depois por sugerir que o interesse na obra é 
suficiente. Isso não se interpreta, está claro, como algum anúncio do 
formalismo que só posteriormente se impôs por obediência às diretrizes 
da teoria da literatura. A formulação é sobretudo indicativa do modo 
como se convencionou ler, na época, os livros de Camilo no Brasil. 
Acima de tudo o interesse manifesto pela literatura de Camilo era de 
ordem filológica, desde que não se esquecesse, aqui e ali, o atrativo das 
tribulações biográficas. Laudelino Freire mesmo, na introdução à edição 
da Estante Clássica, não fala do estilo de Camilo sem antes passar pelas 
seduções da “torturante atormentação psíquica” do autor (1922, p. 5).

Para o leitor atual, é emblemática essa antologia publicada em 
1922. Chama a atenção o que ela tem e o que não tem. O livro reproduz 



Revista do CESP, Belo Horizonte, v. 45, n. 73, p. 16-46, 202527

passagens de diversos títulos de Camilo, e traz notas de Silva Ramos, a 
maioria delas dedicada a explicar os usos linguísticos. Não há palavra 
sobre os critérios utilizados para a seleção dos textos. Nas notas, Silva 
Ramos, que estudou em Coimbra e foi professor no Colégio Pedro II, 
só raramente comenta a ação ou os personagens de algum romance. Não 
se trata de caso isolado. Nos anos 1920, era justamente a abordagem 
corrente da filologia. Nos artigos da Revista de Língua Portuguesa, 
dirigida por Laudelino Freire e publicada entre 1919 e 1935, é comum 
o leitor deparar com o nome Camilo, mas a variedade da literatura que 
deixou é principalmente pressuposta e não devidamente discutida. Ainda 
que a revista publicasse às vezes textos do próprio Camilo e com isso 
ampliasse o conhecimento da obra, nos seus artigos de crítica em geral a 
visão ficava restrita ao culto da personalidade ou à autoridade em assuntos 
de língua. Com poucas exceções, entre as quais deve ser mencionada a 
conferência de Homero Pires publicada no número 51, “Camilo, mestre 
do sarcasmo e da sátira”, o mais das vezes o aprofundamento no estudo 
da obra é deixado de lado. Às vezes, no lugar da discussão da obra, 
surge o elogio desmedido, capaz de provocar antipatias até, como numa 
comunicação do Gabinete Português de Leitura, no número 17, que põe 
Camilo acima de João de Barros, Manoel Bernardes, Francisco Manoel 
de Melo, Vieira, Garret, Castilho, Herculano e Eça, e só o deixa abaixo 
de Camões, que não foi prosador (1922, p. 10). Esse tipo de idolatria 
não parece entrar em conflito com certos propósitos do periódico. 
No programa divulgado no primeiro número da Revista, com o título 
“Intenções”, o diretor Laudelino Freire apresenta como objetivos da 
publicação “cooperar no desenvolvimento literário”, “cuidar no cultivo 
e conservação da língua, estudá-la nos seus monumentos, comentá-la 
nos seus modelos, interpretá-la nas suas normas, venerá-la no trato dos 
seus representantes e propagá-la qual a menearam os mais versados 
exemplares das boas letras” (1919, p. 5). Nesse contexto, portanto, 
Camilo estava mesmo predestinado a ser modelo e venerado monumento.

Além dos volumes da Estante Clássica e da Revista de Língua 
Portuguesa, Laudelino Freire também publicou, em 1927, um livro 
chamado Livros de Camilo: Lexicografia, sintaxe, estilo. Nele, compila 
palavras e usos diversos encontrados em Camilo, oferece definições 
para os termos menos conhecidos e comentários para as construções 
que merecem atenção, como se o valor dessas palavras e usos não saísse 
prejudicado pela abstração das situações originais que os requisitaram. 



28Revista do CESP, Belo Horizonte, v. 45, n. 73, p. 16-46, 2025

Não que seja vã a tarefa da catalogação, antes pelo contrário: não só 
tem utilidade, isto é, não só auxilia no entendimento do texto, como é 
prazeroso acompanhar ou mesmo tomar para si o trabalho de extrair as 
ocorrências linguísticas interessantes e procurar decifrar suas qualidades. 
O problema parece ganhar dimensão, porém, com o estabelecimento 
de uma tendência dominante, praticamente exclusivista. Essa forma de 
ler Camilo é a principal forma de ler Camilo no Brasil, por exemplo, à 
época em torno do ano do primeiro centenário do nascimento do escritor. 
Em maio de 1925, no número 41 da Revista da Academia Brasileira de 
Letras, há três textos publicados por ocasião do primeiro centenário: um 
de Garcia Redondo (“Um Camilo curioso”), um de Coelho Neto (“O 
grande desventurado”) e outro de João Ribeiro (“Camilo e a literatura 
brasileira”). No texto de Coelho Neto é possível encontrar a imagem que 
se oficializava para traduzir o modo de ler Camilo naquele momento: 
“Os que timbram em escrever com esmero o português buscam a obra 
do solitário de Seide, disputam-na a peso de ouro, porque sabem que 
nela encontrarão filões preciosos de linguagem” (1925, p. 427). Ir aos 
livros de Camilo é como ir a mina de ouro, atrás dos filões. Já em 1924 
era publicado no estado do Amazonas o livro de João Leda intitulado Os 
áureos filões de Camilo (1924). Outros seguiam pelo mesmo tempo a 
mesma tendência, como Camilo e as caturrices dos puristas (1924), de 
João Curioso; Linguagem camiliana: Camilo torturado (1927) e Crítica 
miúda: Camilo torturado (1928), de Pedro Augusto Pinto; o livro citado 
já de Laudelino Freire de 1927 e Camilo e a lexicografia de Laudelino 
Freire (1927), de Pinheiro Domingues.

Quem neste momento procurou tomar alguma distância e se 
aproximar de um sentido crítico à tendência dominante nas leituras 
de Camilo no Brasil foi João Ribeiro, no texto que saiu na Revista da 
Academia. Nele, se por um lado afirma que no Brasil “Camilo cada 
vez mais se impõe com a lentidão e a segurança dos que têm por 
si a eternidade”, diz também, por outro lado, que “sua assombrosa 
longevidade pouco tem que ver com a literatura” (1925, p. 423), ou 
seja, tem a ver com a língua, infelizmente separada da literatura. 
Reitera assim, e com marca própria, a imagem favorita da mineração: 
“Entre nós, toda gente perlustra Camilo como para descobrir no imenso 
minério as fagulhas esplêndidas do ouro. Os livros do melancólico 
romancista de São Miguel de Seide são como bateias em que se lava o 
cascalho com a certa esperança e o regalo compensador dos faiscadores 



Revista do CESP, Belo Horizonte, v. 45, n. 73, p. 16-46, 202529

afortunados” (Ribeiro, 1925, p. 424). Quer dizer, é essa a forma como 
se impõe cada vez mais no Brasil, em 1925, a leitura de Camilo, e ainda 
que João Ribeiro fizesse reparos à predominância dessa tendência, por 
exemplo, à maneira como ela injustamente faria esquecer o mestre na 
criação de figuras populares ou o polemista, não chega a acusar tão 
diretamente suas desvantagens. Possivelmente também porque não eram 
visíveis como são hoje. Exemplo do superficialismo a que pôde chegar 
essa tendência é o livro de Tenorio D’Albuquerque, O vocabulário de 
Camilo: Palavras ainda não dicionarizadas (1937). É basicamente um 
levantamento de vocábulos encontrados em Camilo e não encontrados no 
Novo Dicionário da Língua Portuguesa de Candido de Figueiredo. Na 
introdução do volume a imagem da busca ao tesouro sofre uma variação 
com o “agadanhar riquezas sem par em um mar perolizado” (1937, p. 
18). Agora as palavras são “pérolas preciosas, de valor indiático para 
engastar em nossos dicionários” (D’Albuquerque, 1937, p. 19). De fato, 
outros dicionaristas souberam tirar um bom proveito das leituras de 
Camilo. O próprio Laudelino Freire preparou um, publicado só depois 
da sua morte, o Grande e novíssimo dicionário da língua portuguesa, 
em cinco volumes, ao qual não faltam citações de Camilo. Um trabalho 
de referência como o Dicionário de verbos e regimes de Francisco 
Fernandes, publicado em 1940, também é repleto de exemplos tirados 
dos livros de Camilo. Aliás, dele, disse Carlos Drummond de Andrade: 
“Eu, na minha labuta diária, não o dispenso, e sei de muitos outros 
que também o guardam como informante seguro de toda hora” (apud 
Fernandes, 1985, p. 23). São obras de valor inestimável, sem dúvida, 
mas não são meios para o conhecimento da literatura propriamente de 
Camilo. Como efeito colateral, é como se, nas sucessivas edições que 
tiveram, contribuíssem para arquivar o Camilo que as informou.

4. Modernismo e Camilo

Em meados da década de 1920, já está em pleno andamento a divergência 
entre os que caçavam tesouros de linguagem em Camilo e os que se 
lançavam como a renovação da cultura literária no Brasil. No início 
de 1924, Ronald de Carvalho publicou uma espécie de programa na 
imprensa carioca, aliás, na primeira página de O Jornal, “A revolta dos 
anjos”, declarando a mais aberta e aguerrida oposição dos novos, em 
nome dos quais fala, à geração dos “remanescentes do parnasianismo 



30Revista do CESP, Belo Horizonte, v. 45, n. 73, p. 16-46, 2025

e do arcadismo”, os “almofadinhas do soneto”, como diz (Carvalho, 
1924, p. 1). O texto, que não deixa de mencionar a precursora Semana 
de Arte Moderna em São Paulo e defende a ideia de uma literatura 
que corresponda à vida brasileira, ataca igualmente os “gramaticalhos 
rebarbativos, incapazes de compreenderem o verdadeiro alcance da 
filologia, dessa profunda metafísica da linguagem, e que, empenhados em 
rinhas inúteis, ignoram ser o idioma um instrumento que se transforma 
continuamente, zombando de quantos se esforçam inutilmente por tolher-
lhe o ímpeto vital” (Carvalho, 1924, p. 1). É uma censura em bloco, por 
exemplo, aos muitos colaboradores da Revista de Língua Portuguesa. 
Em consequência, a crítica é também dirigida ao “virtuosismo superficial 
e tímido, cultivador dos bustos (especialmente os de Dante, Platão, Eça 
de Queiroz e Camilo, o famigerado), esse virtuosismo que delira por 
Bataille, chama a Anatole France, simplesmente, ‘o Anatole’” (Carvalho, 
1924, p. 1), e assim por diante. Como se vê, é a atitude que se reprova. 
Ronald de Carvalho faz questão de afirmar que não é contra o passado 
em si que se manifesta, mas contra os que, no presente, no seu modo de 
ver, parecem querer continuar “passivamente” a lição dos clássicos. Não 
é tanto com Camilo, portanto, que se indispõe, mas com os associados 
do culto. O uso do adjetivo “famigerado” – único na enumeração que 
faz dos bustos cultivados – não engana. Camilo tinha fama à altura, 
sobressaía como um fetiche predileto, e não podia mesmo escapar, como 
tal, às investidas dos modernistas.

De certo modo, nessa primeira metade da década de 1920, é 
possível até acompanhar a mudança na forma de significar o nome 
de Camilo, por exemplo, olhando mais de perto “um modernista em 
formação”, por assim dizer, como Carlos Drummond de Andrade. No 
primeiro e muito jovem Drummond, em março de 1921, ele dizia, em 
artigo publicado no Diário de Minas, que era preciso ler sempre e ler de 
tudo; que não poderiam ser esquecidos autores como “Forjaz [Albino 
Forjaz], Nietzsche, Santo Agostinho, Luciano de Samósata, Goethe, 
Camilo, Austregésilo [Antônio Austregésilo]” (Andrade apud Begname, 
2023, p. 311), ainda que houvesse entre eles pessimistas e o século 
favorecesse os otimistas e construtores. A lista não interessa exatamente 
pelo estranhamento resultante das aproximações disparatadas, que, 
no artigo, para defender o hábito da leitura, ele justifica dizendo ser, 
em literatura, o único critério estético válido o critério da ausência de 
critérios estéticos. Poucos anos depois, em 1925, após o estreitamento da 



Revista do CESP, Belo Horizonte, v. 45, n. 73, p. 16-46, 202531

relação com Mário de Andrade, Drummond acaba revelando sem querer 
o sentido da listagem, que, por esse tempo, fosse rememorada, deveria 
parecer-lhe um resquício de outra era. Diz então em carta ao amigo 
Mário de Andrade: “Quando penso que também eu andei a esmo pelos 
jardins passadistas, colhendo e cheirando flores gramaticais, e bancando 
atitudes de sabedoria! Pois veio o imprevisto e expulsou-me do jardim. 
Você, com duas ou três cartas valentes acabou o milagre. Converteu-me 
à terra” (Andrade; Andrade, 2002, p. 95). As cartas de Mário continuam 
“valentes” e problematizam, pouco depois, a regência do verbo “chegar” 
no verso de abertura do poema “Nota social”. Drummond escrevia na 
primeira versão: “O poeta chega à estação”, e Mário propunha o uso 
próximo da fala brasileira, ou seja, “na estação”. Nesse momento, 
Drummond, que diz preferir a preposição “a”, alega que foi um “escrúpulo 
inocente” a escolha e não “homenagem a Camilo e caterva” (Andrade; 
Andrade, 2002, p. 108). No ano seguinte, na correspondência que trocava 
com Ribeiro Couto, parece um consumado estágio modernista reagir 
como reage, não sem ironia, ao saber que o autor dos Poemetos de ternura 
e de melancolia preparava um estudo sobre Camilo: “Fiquei inteiramente 
alucinado com aquele pedacinho de sua carta em que você me comunicou 
estar escrevendo um estudo sobre... Camilo – Camilo Castelo Branco, 
não é? Já ouvi falar nesse autor. Mas não conheço. É sério, Ribeiro 
Couto? Você escrevendo um estudo sobre.../ É impossível!” (Andrade; 
Couto, 2019, p. 76). Naturalmente era possível, e Drummond sabia que 
era, mas não perderia a oportunidade da graça irreverente que era fingir 
no momento ignorar Camilo e mesmo poder substituí-lo no texto por 
reticências. Continuando o assunto, dirá ainda, na carta seguinte, que leu 
outros portugueses, “Camões (para exame de português), Eça, Fialho, 
Oliveira Martins, Aquilino Ribeiro, António Patrício” (Andrade; Couto, 
2019, p. 78), e se deu por satisfeito. “Camilo deve ser um bicho, não tem 
dúvida, mas cheira terrivelmente a caldo de [ilegível] e tamancos. Sai!” 
(Andrade; Couto, 2019, p. 79).8

O processo do modernista aparentemente acabado no Carlos 
Drummond de 1926 não significa, contudo, que seja unívoco o sentido 
desse desenvolvimento. No número inaugural de A Revista, publicação 

8 Muito mais tarde, entrevistado por Leonor Xavier, Drummond inclui Camilo entre 
as primeiras leituras, mas completa: “Camilo também não é do meu gosto, não” (apud 
Saraiva, 2004, p. 617).



32Revista do CESP, Belo Horizonte, v. 45, n. 73, p. 16-46, 2025

do grupo modernista de Belo Horizonte, em julho de 1925, o texto de 
Drummond discutia justamente a relação dos novos com a tradição. É 
nesse texto que ele propõe sacrificar Machado de Assis com o argumento 
de que seria o “menos representativo” dos escritores brasileiros e um 
“entrave à obra de renovação da cultura geral” (Andrade, 1925, p. 33). 
Mas o raciocínio com apelo radical na verdade é um convite à revisão 
do conceito de tradição. Quer dizer, tradição, como Drummond entende 
aí, é algo que se renova, e que deve ser “desrespeitado”, justamente, para 
que não se falsifique:

E só assim faremos dessa matéria morta e pegajosa dos séculos 
uma argila dúctil que sirva às nossas criações. Será mantendo 
essa independência espiritual, talvez ingenuamente feroz, mas 
francamente construtiva, que reataremos o fio tantas vezes perdido 
do classicismo. Os nossos avôs inteligentes não desejariam de nós 
outra coisa. Copiá-los é o mesmo que injuriá-los. Recolhamos o seu 
espólio, sem excesso de veneração; temos que proceder a um grave 
inventário de suas pretendidas riquezas. (Andrade, 1925, p. 32)

É sugestão razoável, formulada nesses termos. Não fica distante da 
ideia de Ronald de Carvalho, de que não se deveria aceitar passivamente o 
que vem do passado. É pertinente por isso mesmo perguntar se houve, no 
contexto do modernismo brasileiro, apropriações criativas de Camilo. É 
possível avançar com uma resposta em duas frentes, por um caso particular e 
de uma perspectiva geral. O caso particular é Monteiro Lobato. A perspectiva 
geral implica pensar o estabelecimento de uma tendência na prosa brasileira 
do período. Os dois se completam sob determinados aspectos, mas aqui 
serão tratados em separado, a seguir, e de forma resumida. 

Como se sabe, Monteiro Lobato foi leitor apaixonado dos livros 
de Camilo. Nas cartas enviadas ao amigo e escritor Godofredo Rangel, 
reunidas em A barca de Gleyre (1944), isso fica patente em vários 
momentos. Diz por exemplo não passar um dia sem umas páginas 
de Camilo (1950, vol. II, p. 139); ou que, diante das estantes, corre 
os olhos sobre centenas de lombadas para sempre de novo pegar um 
Camilo (1950, vol. II, p. 148); e chega a dizer que só lê Camilo e não 
vê graça em outros (à exceção de Machado), que fazem sentir remorso 
pelo tempo perdido (1950, vol. II, p. 111). É uma predileção que deve 
ser vista como um acréscimo à complexidade de Monteiro Lobato, 
e não como sintoma de um passadismo mal-resolvido. É importante 



Revista do CESP, Belo Horizonte, v. 45, n. 73, p. 16-46, 202533

frisar este ponto, afinal foi bastante comum ver Monteiro Lobato assim, 
como se estivesse na contramão do modernismo, sobretudo por causa 
da crítica “a propósito” da exposição das pinturas de Anita Malfatti em 
1917. Com alguma concessão, Lobato foi visto também como “escritor 
dividido”, isto é, não inteiramente moderno, como se o adjetivo aí 
não admitisse ambivalência. Alfredo Bosi assinalou a “contradição 
moderno-antimoderno” na obra e no pensamento de Lobato, reparando 
nele um “resto de purismo (que ele próprio tão bem satirizou em ‘O 
colocador de pronomes’)” que o levava a Camilo atrás de “vozes e 
torneios castiçamente lusos” (1973, p. 68). No lado oposto, Oswald de 
Andrade, já no fim dos anos 1940, reconhecia Lobato como “primeiro 
reformador da prosa brasileira”, e acrescentava: “Não é de hoje que me 
bato pela inclusão de Lobato nas fileiras do modernismo. O fato dele 
se ter colocado contra nós de 22, produzindo a pavorosa injustiça que 
inutilizou a pintora Anita Malfatti, de modo algum lhe retira a missão 
revolucionária que teve na nossa escrita” (1996, p. 276). A esse respeito, 
notou Wilson Martins que foi Monteiro Lobato quem produziu o mais 
incisivo diagnóstico da situação das letras brasileiras na passagem para 
a década de 1920. Trata-se de um prefácio que Lobato escreveu para 
os contos de No silêncio..., de Borges Netto. No texto, ele reconhece 
as modas provocadas pela influência no Brasil primeiro de Eça, depois 
de Fialho de Almeida. Passadas as modas, diz ele que a prosa dos que 
estreiam por volta de 1918 é “frouxa, enxudiosa, molenga, espapaçada, 
sem osso nem nervo, sem predomínio das riquíssimas qualidades que 
fazem da prosa de Camilo a maravilha da língua portuguesa” (Lobato 
apud Martins, 1969, p. 24). É algo certeiro o que diz em seguida, e vale 
a pena observar do que poupa no trecho a literatura de Camilo: 

O adjetivo erigido a funções de maria-mole em tiguera, copioso, 
excessivo, afogando o desenho no empastamento da cor; o verbo 
composto amolentador da ação — ia andando, estava fazendo 
— usado e abusado com o fim expresso de amaciar o período; o 
descritivo naturalista, pegado como bexiga de Zola, e preposto, 
parece, a enfadar o leitor; o propósito de dizer mal em dez palavras 
o que em duas se diria otimamente; a dose cada vez menor de 
ideias; a tolice da tortura; a cipoeira… Estes vícios fizeram da 
nossa prosa um mingauzinho de polvilho sem cor, sem gosto, e 
de baixo índice alimentar. E se pusermos ainda em linha o vezo 
da psicologia à outrance, pegado, talvez, de Bourget, Goncourt 



34Revista do CESP, Belo Horizonte, v. 45, n. 73, p. 16-46, 2025

e outros maçadores de talento, o conto sem ação, a novela sem 
movimento, o romance fios d’ovos no começo, no meio e no fim, 
teremos a explicação do porquê refugou o público essa prosa 
desinteressante como forma e inútil pelo muito que remexe para 
nada dizer (Lobato apud Martins, 1969, p. 24).

Tudo quanto no seu entendimento não presta na literatura 
brasileira de então, Lobato vai distinguir do que aprecia em Camilo. 
Dessa perspectiva, que reflete também a orientação própria à prática 
literária de Lobato, nem o autor de Urupês vai muito distante da renovação 
modernista,9 nem o gosto por Camilo é dela excluído. Nesse sentido 
interessa principalmente como Lobato lia Camilo, como aproveitava do 
prazer que tinha na leitura de Camilo. Em carta a Godofredo Rangel, em 
janeiro de 1915, diz algo importante a esse respeito: “Minhas incursões 
pelos romances do Camilo têm duas intenções: uma, passarinhar 
naquela desordenada mata virgem, apanhando as boas locuções que 
não tenho em meus viveiros; outra, mariscar os idiotismos, que são as 
pérolas da língua” (Lobato, 1950, vol. II, p. 7). Vê-se aí, uma vez mais, 
o lugar-comum da caça à pedraria, mas já a identificação das pérolas 
com os idiotismos distancia Lobato do comum dos caçadores. Não há 
exatamente, nessa atitude, sujeição à autoridade do que é feito para 
contemplar com admiração ou imitar sem fugir à regra. Lobato repreende 
até mesmo o comportamento do amigo Rangel, que parece preparar um 
glossário com citações de Camilo:

Na tua carta levas ao extremo o estudo camiliano. Leva-lo ao 
extremo de esfarelá-lo num glossário metodicamente disposto 
para a rebusca de frases feitas. [...] Com o teu sistema de glossário, 
sabe o que acontece? Tornamo-nos uns Camilos enfezados, uns 
puros camelinhos, quando o que eu quero é que de Camilo tu saias 
mais Rangel do que nunca e eu saia bestialmente Lobato [...]. 
(Lobato, 1950, vol. II, p. 7)

Não poderia ser mais claro: ler Camilo, no sentido que Lobato 
recomenda, não é para “fazer gramática” (Lobato, 1950, vol. II, p. 8), mas 
para adquirir estilo próprio. É outro modo, totalmente contrário à ideia 
de uma recepção passiva, o que se define aí. É pensar a leitura de Camilo 

9 Para uma atualização do tema, v., de Lajolo et alii, “De papéis a documentos: Monteiro 
Lobato (1882-1948) e outros modernismos brasileiros” (2022).



Revista do CESP, Belo Horizonte, v. 45, n. 73, p. 16-46, 202535

como fator para a originalidade estilística, e isso leva à pressuposição, 
complementar ao caso particular de Monteiro Lobato, de que se 
estabeleceu e atingiu mesmo um nível de excelência na prosa literária da 
época modernista no Brasil uma tendência que partilhou desse princípio.

Mantendo sempre em mente a noção expandida do conceito 
de modernismo, não se deve esquecer que no início do século XX, no 
Brasil, entre as principais referências em matéria de literatura estavam 
nomes como os de Rui Barbosa, Coelho Neto e Euclides da Cunha. 
Cada qual a seu modo, os três foram leitores de Camilo. Rui Barbosa 
cita passagens de muitos livros de Camilo em muitos trechos da famosa 
Réplica (1902). Coelho Neto era um declarado amigo da obra camiliana, 
como faz ver o texto, já mencionado, que publicou na Revista da 
Academia Brasileira de Letras em 1925. Francisco Venâncio Filho não 
hesita em afirmar que, ao redigir sua obra máxima, Euclides da Cunha 
“leu muito Camilo e sobretudo Herculano” (1940, p. 36), emprestados 
da biblioteca do amigo Francisco Escobar em São José do Rio Pardo. 
Ainda que os três se distanciem em inúmeros aspectos, aproxima-os 
também determinada inclinação para a opulência vocabular e a frase 
recamada de efeitos. Visto como um gosto para a ornamentação, José 
Paulo Paes (1985) chegou a sugerir que o estilo desse período é um art 
nouveau. Pelos critérios que adota, ora a ornamentação é decorativa, 
como enxerga a literatura de Coelho Neto, ora é consubstancial, isto é, 
reúne, com proveito e eficácia, os excessos da forma às exigências do 
conteúdo, como enxerga Os sertões (Paes, 1985, p. 74). A despeito da 
tentativa de ver nisso um estilo unificante da época, é uma questão crítica 
do modernismo brasileiro, ou melhor, é uma questão para a crítica do 
modernismo brasileiro, que procura distinguir, no que respeita à prosa, a 
concorrência nesse tempo de linguagens tão diversas. Tristão de Athayde 
e José Osório de Oliveira ao que parece foram os primeiros interessados 
no assunto e dividiram o conjunto dos escritores da época entre os que 
descendiam de Machado de Assis, e por isso teriam estilo irônico, ático 
e moderado, e os que derivavam de Euclides da Cunha, e por isso teriam 
estilo desconcertado, colorido e imaginativo.10 Neste segundo grupo, 
em que estariam, por exemplo, na visão de Osório de Oliveira (apud 
Salla, 2021, p. 48), autores como Alcides Maya e Hugo de Carvalho 

10 V. a esse respeito o capítulo sobre José Osório de Oliveira no estudo de Thiago Mio 
Salla Graciliano na terra de Camões (2021).



36Revista do CESP, Belo Horizonte, v. 45, n. 73, p. 16-46, 2025

Ramos, Xavier Marques e Mario Sette, encontram-se também, para o 
crítico português, os camilianos Monteiro Lobato e Godofredo Rangel. 
A separação é esquemática em certa medida, poderia ser relativizada, 
provavelmente, com o estudo de casos a meio caminho entre um e 
outro grupo. De todo modo, compreendido como conflito estilístico que 
atravessa e disputa os diferentes registros na prosa modernista no Brasil, 
a discussão não só é relevante como envolve o nome de Camilo.

Quem falou com especial interesse sobre essa dicotomia estilística 
na prosa literária de inícios do século XX no Brasil foi Augusto Meyer. 
Num ensaio sobre Alberto Rangel, Augusto Meyer reconheceu a 
existência de uma família de escritores que qualificou de “farfalhantes”, 
e na qual incluiu, além do autor de Inferno verde, como predecessores 
Raul Pompeia e Euclides da Cunha:

Na literatura de língua portuguesa, há uma família de escritores que 
não podem imaginar a prosa sem o gosto do desenho minudente, a 
forma copiosa, a abundância da cor, o adjetivo generoso e, de vez 
em quando, a rica frase de cauda irisada. Como dizia um mineiro 
amigo, boêmio então e agora médico integrado em seu papel: “É 
a família dos farfalhantes”…
Família indispensável, direi eu, corrigindo a malícia, pois 
representa um contrapeso ao excesso de secura e dieta vocabular, 
ao estilo “pão e água” da receita anatoleana; ao preconizar as 
virtudes do trivial da língua – simplicidade e clareza – arranja-se 
muitas vezes em norma, o que não passa de carência e anemia 
expressiva. (Meyer, 1971, p. 171)

É importante observar que Augusto Meyer fala em “literatura de 
língua portuguesa”, e não pensa apenas em escritores brasileiros. Ele 
menciona como integrantes da mesma família apenas três escritores 
portugueses: Camilo, Fialho de Almeida e Aquilino Ribeiro. Não é 
demais reconhecer a precedência de Camilo no conjunto e nesse sentido 
é consequente presumir sua influência nos adeptos da “forma copiosa” 
em geral. Também tem importância observar que o ensaio de Augusto 
Meyer foi publicado em livro pela primeira vez em 1956. O texto parece 
de algum modo querer contrabalançar a ideia de que a passagem do 
modernismo, no que respeita à prosa de ficção, teve como um dos seus 
efeitos principais estabelecer na literatura brasileira a norma do estilo 
comedido, contrário aos excessos, como propôs, por exemplo, Lúcia 
Miguel Pereira. Ela dizia então que, depois do modernismo, “a frase já 



Revista do CESP, Belo Horizonte, v. 45, n. 73, p. 16-46, 202537

não se alça e desdobra em espirais, nunca mais readquiriu os volteios de 
outrora” (Pereira, 1952, p. 32). Avaliando em balanço as letras da primeira 
metade do século XX, o seu parecer em linhas gerais foi que, nesse 
período, tanto a ficção como a poesia brasileira passaram “da eloquência 
ao comedimento” (Pereira, 1952, p. 9). Lúcia Miguel Pereira não descuida 
da complexidade dos processos e das relativizações sugeridas pelos 
desvios, mas por isso mesmo pode afirmar que o caminho é sem volta, 
não obstante o “colorido verbal” de um livro como Sagarana (1946), de 
Guimarães Rosa, que faria lembrar “os parnasianos lavores estilísticos”, 
ou algo como o hermetismo dos livros de José Geraldo Vieira, que faria 
lembrar as formas trabalhadas dos decadistas (Pereira, 1952, p. 32). A 
julgar pela literatura e pelo gosto que se afirmaram em seguida, ela não 
poderia estar mais correta. Mas não deixa de transparecer, nas posições 
que assume, preferência condizente com as escolhas da própria geração, 
que se lançou na década de 1930. Sem dúvida o romance brasileiro 
nos anos 1930 amadureceu também com a simplificação da linguagem 
literária e com a proximidade que se esforçou para obter assim do registro 
brasileiro da língua. Antonio Candido, pensando na escrita de Graciliano 
Ramos e Dyonélio Machado, ou seja, no melhor do chamado “romance 
de 30”, fala mesmo em “despojada secura” (2006, p. 225).

Ainda que a predileção de críticos como Lúcia Miguel Pereira 
e Antonio Candido se justifique por uma série de razões, não é menos 
verdadeira a centralidade que na prosa do modernismo brasileiro 
obtiveram também os que optaram por investir em estilo copioso. Para 
ficar nos limites da questão estilística, dado o contexto, Camilo não 
pode ser ignorado como referência nesses casos. Não espantaria que 
fosse uma referência, por exemplo, para o Oswald de Andrade que 
escreveu Os condenados e foi depois acusado por Antonio Candido 
de ter sido prejudicado, nessa trilogia, pela prática de um gongorismo 
duplo, verbal e psicológico (2004, p. 14). Já o escritor que inaugurou 
a série dos romances de 30 com A bagaceira teve mesmo em Camilo 
uma referência. Em entrevista concedida a Homero Senna, José Américo 
de Almeida afirmou ter lido, nos tempos da sua formação, nada menos 
que “todo o Camilo” (Senna, 1968, p. 206). Talvez seja compreensível, 
nesse sentido, que Luís Bueno, historiador do romance de 30, qualifique 
A bagaceira como “verdadeiro monstrengo no qual o preciosismo, que 
revela a mentalidade de quem considera Camilo Castelo Branco grande 
escritor por conta do vocabulário que domina, convive com o registro 



38Revista do CESP, Belo Horizonte, v. 45, n. 73, p. 16-46, 2025

coloquial, com a fala regional e com a prosa fragmentária, nominal, 
próxima à de um Oswald de Andrade” (2006, p. 94).11 Pelo ângulo 
dos romances de 30, isto é, se forem tomados como a pedra de toque 
da narrativa modernista no Brasil, tudo quanto lembrar Camilo será 
deslocado no tempo como resquício indevido. Na verdade tudo quanto 
parecer excessivo nesse contexto será artifício indesejado, contrário à 
impressão do “natural” que se buscava atingir. Por isso José Lins do Rego 
pôde afirmar que a linguagem de Mário de Andrade em Macunaíma lhe 
pareceu “tão arrevesada quanto a dos sonetos de Alberto de Oliveira”, 
“língua de fabricação”, “mais um arranjo de filólogo erudito do que um 
instrumento de comunicação oral ou escrito” (apud Bueno, 2006, p. 61). 
Algo não muito diferente, afinal, dos “parnasianos lavores estilísticos” 
com que Lúcia Miguel Pereira viu o texto de Guimarães Rosa.

Ora, mas não foram também os excessos nas línguas fabricadas 
de Mário de Andrade e Guimarães Rosa fundamentais para o romance 
modernista na literatura brasileira? Não foram os excessos que 
produziram também decisivos para pensar a variante brasileira em língua 
literária? E, guardadas as diferenças das composições e nos efeitos, não 
foram Macunaíma e Grande sertão: Veredas os artifícios que deram ao 
romance brasileiro estaturas nunca antes conseguidas? Naturalmente 
não há intenção nem possibilidade de discutir aqui os estilos que fazem 
desses livros excessos extraordinários. Cabe somente aludir, de um modo 
geral, à vasta cultura dos dois autores; e dizer que não foram por isso 
mesmo indiferentes ao uso do idioma na obra de Camilo. Nas bibliotecas 
de Mário de Andrade e Guimarães Rosa, hoje preservadas pelo Instituto 
de Estudos Brasileiros da Universidade de São Paulo (IEB-USP), 
consta um número razoável de títulos de Camilo pertencentes a ambos 
os escritores. Entre os livros de Mário de Andrade, há doze títulos de 
Camilo;12 entre os de Guimarães Rosa são nove.13 Muitos deles contêm 
sublinhados e anotações à margem do texto. Mário de Andrade às vezes 

11 Não por acaso, não é o Oswald de Andrade de Os condenados que serve de exemplo 
aí, mas o das Memórias sentimentais de João Miramar e Serafim Ponte Grande.
12 A brasileira de Prazins, A corja, A doida do Candal, A filha do doutor negro, 
Cancioneiro alegre, Cavar em ruínas, Estrelas funestas, Eusébio Macário, Novelas do 
Minho, O demônio do ouro, Os brilhantes do brasileiro, O senhor do Paço de Ninães.
13 A doida do Candal, Coração, cabeça e estômago, Doze casamentos felizes, Horas 
de paz, Noites de Lamego, Novelas (antologia brasileira, editora Agir), O bem e o mal, 
O esqueleto, Serões de S. Miguel de Seide.



Revista do CESP, Belo Horizonte, v. 45, n. 73, p. 16-46, 202539

puxa notas e inclui explicações para os termos não conhecidos, Guimarães 
Rosa às vezes acrescenta pontos de exclamação ou interrogação, como 
mostram os exemplos abaixo, fotografados dos livros disponíveis para 
consulta na Biblioteca do IEB. Na imagem à esquerda, vê-se uma 
página de Os brilhantes do brasileiro com sublinhados e anotações de 
Mário de Andrade. Os termos sublinhados e explicados à margem são: 
“gandaieiro”, “polha” e “cornaca”. Mário também sublinha “lundum 
chorado” e marca o ano de 1847. A edição utilizada por Mário é a 4ª, de 
1904, da Parceria Antonio Maria Pereira. À direita, vê-se uma página 
de “O batismo do enjeitado” (excerto de “O comendador”, das Novelas 
do Minho, na antologia da editora Agir, de 1957) com marcas a lápis de 
Guimarães Rosa. Aparecem sublinhadas palavras, expressões e frases 
como: “Ringiam as carvalheiras varejadas pelo norte”:

Fonte: Coleção Mário de Andrade. 
Biblioteca do Instituto de Estudos 
Brasileiros – USP

Fonte: Coleção Guimarães Rosa. 
Biblioteca do Instituto de Estudos 
Brasileiros – USP

Os exemplos mostram o interesse na língua, na literatura de 
Camilo até certo ponto, mas sobretudo devem atestar a procedência 

Imagem 2 – Página de Os brilhantes do 
brasileitro em exemplar que pertenceu a 
Mário de Andrade

Imagem 3 –  Página de “O batismo do 
enjeitado” em exemplar que pertenceu 
a Guimarães Rosa



40Revista do CESP, Belo Horizonte, v. 45, n. 73, p. 16-46, 2025

daquilo que dizia Monteiro Lobato, isto é, que conhecer Camilo deve, 
para quem escreve literatura, contribuir na criação do estilo próprio. 
E ninguém dirá que não têm estilo próprio os autores de Macunaíma 
e Grande sertão: Veredas. Aliás, ao ler Guimarães Rosa, Óscar Lopes 
afirmaria que era “o ponto extremo de diferenciação da literatura e até 
da língua literária do Brasil relativamente a uma longa tradição luso-
brasileira comum” (1969, p. 309). A conquista de autonomia que marca 
a diferença do modernismo brasileiro com relação às letras portuguesas 
não é simplesmente excludente nesse sentido, e o exemplo das leituras 
de Camilo em Mário e Rosa é só um exemplo. Não é demais por fim 
recordar que Mário de Andrade, no ensaio que dedicou ao estudo das 
Memórias de um sargento de milícias, emblema do romance brasileiro, 
para elogiar a qualidade dos diálogos em Manuel Antônio de Almeida, 
dirá que eles têm no livro “uma energia sintética, um vigor acerbo de 
dizer que só Camilo igualaria em nossa língua” (1967, p. 131). E recordar 
ainda que Guimarães Rosa, por sua vez, era um admirador confesso 
das cartas de Monteiro Lobato para Godofredo Rangel, isto é, do mais 
camilianista dos livros brasileiros.14

5. Conclusão 

Caso possam vir à luz em conjunto e por uma certa organização crítica 
as referências tanto em forma de recusa como de valorização de 
Camilo Castelo Branco no período modernista, para além da oposição 
simplificada entre conservadorismos e vanguardismos, talvez seja outro 
não só o entendimento do lugar e do sentido que sua obra adquire na 
visão da época, mas também o próprio entendimento do modernismo em 
alguma medida. Exemplos como os oferecidos aqui estão longe de esgotar 
o assunto. Para cada um dos aspectos tratados nas seções anteriores, 
poderiam ser acrescentadas outras tantas informações de interesse. Sobre 
o Camilo dos palcos no Rio de Janeiro deveria ainda ser mencionada a 

14 A barca de Gleyre consta de uma lista com os quatorze “melhores livros da literatura 
brasileira, para Guimarães Rosa”, publicada pela primeira vez no livro de Suzi Frankl 
Sperber, Caos e cosmos (1976, p. 141). Em carta a Antonio Azeredo da Silveira, em 
27 de outubro de 1945, Guimarães Rosa diz que principalmente lhe agrada em A barca 
de Gleyre “as anotações da técnica literária e as experiências, insistidas, apuradas, nos 
domínios da composição artística”, mas critica a “linguagem desabusada e à vontade 
do Lobato” nas cartas (Rosa, s. d., p. 7).



Revista do CESP, Belo Horizonte, v. 45, n. 73, p. 16-46, 202541

ópera Riccarda, de Giovanni Giannetti, com libreto inspirado no romance 
O retrato de Ricardina, e noticiada na imprensa carioca na passagem 
para a década de 1930; e que o popular Amor de perdição ganhou ainda 
versões para o rádio (1944) e para a televisão (1958).15 Com relação 
aos autores dos estudos filológicos sobre Camilo, deveria ser lembrado 
que Laudelino Freire editou Ritmo dissoluto, de Manuel Bandeira, em 
1924, pela mesmíssima Revista de Língua Portuguesa que o poeta 
havia desmoralizado na versão primeira do poema “Poética”.16 Manuel 
Bandeira não poupou tampouco os elogios a João Ribeiro e a Silva 
Ramos, que foram seus professores, o primeiro de História, o segundo de 
Português, evocados com saudade nas crônicas reunidas em Andorinha, 
andorinha.17 Até Mário de Andrade confessou de passagem em carta ao 
amigo Bandeira que trazia consigo das gerações anteriores “um desejinho 
secreto de falar bem o português e escrevê-lo sem erro” (1958, p. 349). 
Quanto ao modernismo programático da fase heroica, não se pode deixar 
de mencionar que no segundo número da revista Klaxon, do grupo de São 
Paulo, em junho de 1922, Couto de Barros discorre longamente sobre 
Camilo para distinguir humorismo e concepção humorística do universo. 
E que João Dornas, um dos diretores da revista Leite Criôlo em 1929, na 
década de 1940 publicaria livro intitulado Eça e Camilo. Já no domínio do 
romance de 30, cabe dizer que um Cornélio Penna declarou a paixão que 
tinha por Camilo, que lia e relia na juventude, e que talvez o tenha feito 
“triste o resto da vida” (Penna apud Ivo, 1958, p. LVI). E que Octávio de 
Faria imputou à obra de Lúcio Cardoso uma “envergadura camiliana”, 
vendo proximidade entre a caracterização dos personagens e o mundo 
do escritor brasileiro com o do português (Faria, 1996, p. 664). Enfim, 
não são apenas exemplos que complementam as discussões das seções 
anteriores, é também a visão de um conjunto de novas dificuldades. 

A enumeração acima reforça finalmente a ideia de que há muito 
mais por pesquisar e discutir. A recepção brasileira de Camilo é em grande 
medida ainda terra desconhecida, quer dizer, não há estudo sistemático 

15 Sobre a versão radiofônica não tenho outros detalhes até o momento para além de 
uma notícia no Correio da Manhã da transmissão em 9 de novembro de 1944 na Rádio 
Mayrink Veiga. Já a telepeça foi uma adaptação de Ilza Silveira para o Teatro de Equipe 
da TV Tupi, com direção de Ribeiro Fortes.
16 A história divertida é contada em Itinerário de Pasárgada (1954).
17 Crônicas “Mestre Silva Ramos”, de 1953, e “Ensaio, crônica”, de 1960. 



42Revista do CESP, Belo Horizonte, v. 45, n. 73, p. 16-46, 2025

e abrangente, e continuam referências válidas nesse sentido opúsculos 
como o de Othon Costa, Camilo Castelo Branco e o Brasil, na verdade a 
transcrição de uma conferência realizada em 1955. De uma perspectiva 
atual, e com recursos de pesquisa atuais, talvez se possa descortinar um 
cenário nunca visto nas suas mais instigantes variedade e amplitude. Nesse 
cenário, as primeiras décadas do século XX têm tudo para ocupar um lugar 
central. Mais que isso, não parece inteiramente possível compreender o 
lugar reservado hoje à obra de Camilo no Brasil sem compreender o que 
ocorreu durante o período de afirmação do modernismo no país. Para 
leitores de Camilo, pode ser evidente a novidade sempre renovável nos 
seus textos. Entre os familiarizados com a obra, tampouco se duvida do 
prazer na leitura dos seus textos. Mas, para leitores em geral no Brasil, 
o Camilo de que se tem notícia às vezes é quase sempre um marcado 
pela passagem e pelo estabelecimento do modernismo que o deslocou. 
Isto é, deve estranhar a diferença entre o conhecimento mínimo que se 
tem hoje no Brasil, mesmo entre leitores cultos, de um título ou outro 
de Camilo, geralmente Amor de perdição ou, por circunstâncias locais, 
Coração, cabeça e estômago;18 deve estranhar esse conhecimento 
mínimo, portanto, diante da situação tão diversa de cem anos atrás mais 
ou menos. Agora que o próprio modernismo se historicizou, é momento 
oportuno para a revisão do sentido e das atualidades que a obra de 
Camilo preserva, para o conhecimento do seu tempo e do nosso, e para 
o conhecimento dos tempos que já não são os nossos e não foram os de 
Camilo, como os da época modernista. Separar o interesse da obra de 
Camilo do interesse pelo modernismo é de uma obviedade suspeita, e a 
primeira incursão nesse território, como se fez aqui, é um desafio a essa 
obviedade. Parece mostrar que há uma dialética complexa, necessária 
à reflexão do objeto, porque a vanguarda modernista pode até produzir 
uma retaguarda, e também se opor às estéticas de entretenimento, mas 
esses domínios vão criando igualmente uma interdependência, para que 

18 Entendo que as circunstâncias locais que favoreceram a atenção especial dedicada a 
Coração, cabeça e estômago no Brasil foi a publicação de uma edição deste romance 
em 1961 pela editora Civilização Brasileira, com introdução e notas de Adolfo Casais 
Monteiro. Não parece pequena a importância dessa introdução para a recepção brasileira 
de Camilo por duas razões: pela forma como aproxima Camilo e Machado de Assis e 
porque provavelmente influenciou a reedição do romance em 2003 com introdução e 
notas de Paulo Franchetti, pela editora Martins Fontes. Depois disso, o título adquiriu 
certa visibilidade como leitura recomendada em exames vestibulares.



Revista do CESP, Belo Horizonte, v. 45, n. 73, p. 16-46, 202543

se estabeleçam como tais, e o nome de Camilo ao que tudo indica vai 
fixando significados específicos em cada um deles, ao mesmo tempo que 
vai costurando, por fora, justamente porque esses domínios ligam-se uns 
aos outros e são diversos em si mesmos, significados imprevistos ou só 
vistos à distância do tempo.

Referências

ANDRADE, C. D de. Sobre a tradição em literatura. A Revista, Belo 
Horizonte, n. 1, p. 32-33, julho de 1925.
ANDRADE, C. D. de; ANDRADE, M. de. Correspondência completa 
entre Carlos Drummond de Andrade e Mário de Andrade. Prefácio e 
notas de Silviano Santiago. Organização de Lélia Coelho Frota. Rio de 
Janeiro: Bem-Te-Vi, 2002.
ANDRADE, C. D. de; COUTO, R. Correspondência. Organização de 
Marcelo Bortoloti. São Paulo: Imprensa Oficial; Editora da Unesp, 2019.
ANDRADE, M. de. Cartas de Mário de Andrade a Manuel Bandeira. 
Rio de Janeiro: Organizações Simões, 1958.
ANDRADE, M. de. Memórias de um sargento de milícias. In: ANDRADE, 
M. de. Aspectos da literatura brasileira. São Paulo: Martins, 1967. p. 
123-137.
ANDRADE, O. de. Monteiro Lobato. In: ANDRADE, O. de. Telefonema. 
São Paulo: Globo, 1996. p. 276-277.
BANDEIRA, M. Andorinha, andorinha. Seleção e coordenação de textos 
de Carlos Drummond de Andrade. 2. ed. Rio de Janeiro: José Olympio, 
1986.
BARROS, A. C. C. de. Notas sobre o humour. Klaxon, São Paulo, n. 2,  
p. 10-12, junho de 1922.
BEGNAME, S. M. Os anos de formação de Drummond e a experiência 
de uma modernidade periférica. 2023. 480 f. Dissertação (Mestrado 
em Literatura Brasileira) – Programa de Pós-Graduação em Estudos 
Literários, Faculdade de Letras, Universidade Federal de Minas Gerais, 
2023.
BOSI, A. O pré-modernismo. 4. ed. São Paulo: Cultrix, 1973.



44Revista do CESP, Belo Horizonte, v. 45, n. 73, p. 16-46, 2025

BROCA, B. A vida literária no Brasil: 1900. 5. ed. Rio de Janeiro: 
Academia Brasileira de Letras; José Olympio, 2005. 
BUENO, L. Uma história do romance de 30. Campinas; São Paulo: 
Editora da Unicamp; Editora da Universidade de São Paulo, 2006.
CANDIDO, A. A Revolução de 1930 e a cultura. In: CANDIDO, A. A 
educação pela noite. 5. ed. Rio de Janeiro: Ouro sobre Azul, 2006. p. 
219-240.
CANDIDO, A. Estouro e libertação. In: CANDIDO, A. Brigada ligeira. 
3ª ed. Rio de Janeiro: Ouro sobre Azul, 2004. p. 11-27.
CARVALHO, Ronald de. A revolta dos anjos. O Jornal, Rio de Janeiro, 
v. VI, n. 1543, p. 1, 16 de janeiro de 1924.
CASTELO BRANCO, C. Cancioneiro alegre de poetas portugueses e 
brasileiros. Braga; Porto: Ernesto Chardron, 1879.
CASTELO BRANCO, C. Coração, cabeça e estômago. Introdução e 
notas de Adolfo Casais Monteiro. Rio de Janeiro: Civilização Brasileira, 
1961.
CASTELO BRANCO, C. Estante Clássica da Revista de Língua 
Portuguesa – Camilo Castelo Branco. Direção de Laudelino Freire. Rio 
de Janeiro: Lith. Typ. Fluminense, 1922.
CASTELO BRANCO, C. Novelas. Organização de Paulo Castro. Rio de 
Janeiro: Agir, 1957.
CASTELO BRANCO, C. Os brilhantes do brasileiro. 4. ed. Lisboa: 
Parceria Antonio Maria Pereira, 1904.
COELHO NETO, H. M. O grande desventurado. Revista da Academia 
Brasileira de Letras, Rio de Janeiro, ano XVI, n. 41, p. 426-430, maio 
de 1925.
COMUNICAÇÃO do Gabinete Português de Leitura. Camilo Castelo 
Branco. Revista de Língua Portuguesa, Rio de Janeiro, n. 17, p. 9-10, 
maio de 1922.
COSTA, O. Camilo Castelo Branco e o Brasil. Rio de Janeiro: Continental, 
1956.



Revista do CESP, Belo Horizonte, v. 45, n. 73, p. 16-46, 202545

D’ALBUQUERQUE, A. T. O vocabulário de Camilo: Palavras ainda 
não dicionarizadas. Rio de Janeiro: Minerva, 1937.
DORNAS FILHO, J. Eça e Camilo. Curitiba; Rio de Janeiro; São Paulo: 
Guaíra, s. d.
FARIA, J. R. (dir.). História do teatro brasileiro: Das origens ao teatro 
profissional da primeira metade do século XX. São Paulo: Perspectiva; 
Edições Sesc São Paulo, 2012. v. I.
FARIA, O. de. Lúcio Cardoso. In: CARDOSO, L. Crônica da casa 
assassinada. Edição crítica de Mario Carelli. 2. ed. Madri; Paris; México; 
Buenos Aires; São Paulo; Rio de Janeiro; Lima: ALLCA XX, 1996. p. 
659-680.
FARO, A. Eça e o Brasil. São Paulo: Companhia Editora Nacional; 
Editora da Universidade de São Paulo, 1977.
FERNANDES, F. Dicionário de verbos e regimes. 34. ed. Porto Alegre; 
Rio de Janeiro: Globo, 1985.
FONSECA, G. da. Camilo compreendido: Sua vida e suas obras, Seus 
impulsos para o incesto e o matricídio. São Paulo: Martins, 1953. v. 2 .
FREIRE, L. Intenções. Revista de Língua Portuguesa, Rio de Janeiro, 
n. 1, p. 5-9, 1919.
IVO, L. A vida misteriosa do romancista Cornelio Penna. In: PENNA, 
Cornelio. Romances completos. Rio de Janeiro: José Aguilar, 1958. p. 
LIII-LXVIII.
LAJOLO, M. et al. De papéis a documentos: Monteiro Lobato (1882-
1948) e outros modernismos brasileiros. Revista Brasileira de Literatura 
Comparada, Porto Alegre, v. 24, n. 46, p. 131-142, 2022.
LOBATO, M. A barca de Gleyre: Quarenta anos de correspondência 
entre Monteiro Lobato e Godofredo Rangel. 3. ed. (da 1ª Série das Obras 
completas). São Paulo: Brasiliense, 1950. v. 2.
LOPES, Ó. Guimarães Rosa. In: LOPES, Ó. Ler e depois. Porto: Editorial 
Inova, 1969. p. 309-360.
MARTINS, W. O modernismo (1916-1945). 3. ed. São Paulo: Cultrix, 
1969.



46Revista do CESP, Belo Horizonte, v. 45, n. 73, p. 16-46, 2025

MEYER, A. A família dos “farfalhantes”. In: MEYER, A. Preto & 
Branco. 2. ed. Rio de Janeiro: Grifo Edições; Instituto Nacional do Livro, 
1971. p. 171-174.
PAES, J. P. O art nouveau na literatura brasileira. In: PAES, J. P. Gregos 
e baianos. São Paulo: Brasiliense, 1985. p. 64-80.
PEREIRA, L. M. Cinquenta anos de literatura. Rio de Janeiro: Ministério 
da Educação e Saúde; Serviço de Documentação, 1952.
PIRES, H. Rui Barbosa e os livros. 5. ed. Rio de Janeiro: Casa de Rui 
Barbosa, 1949.
RIBEIRO, J. Camilo e a literatura brasileira. Revista da Academia 
Brasileira de Letras, ano XVI, n. 41, p. 422-426, maio de 1925.
ROSA, J. G. 24 cartas de João Guimarães Rosa a Antonio Azeredo da 
Silveira. Organização de Flavio Azeredo da Silveira. S. l: Éditions FAdS, 
s. d.
SALLA, T. M. Graciliano na terra de Camões: Difusão, recepção e 
leitura (1930-1950). Cotia; São Paulo: Ateliê; Nankin, 2021.
SARAIVA, A. Modernismo brasileiro e modernismo português: Subsídios 
para o seu estudo e para a história das suas relações. Campinas: Editora 
da Unicamp, 2004.
SENA, J. de. Sobre o modernismo em Portugal e no Brasil: Alguns 
problemas e clarificações. In: SENA, J. Estudos de cultura e literatura 
brasileira. Lisboa: Edições 70, p. 363-369, 1988.
SENNA, H. República das letras: 20 entrevistas com escritores. Rio de 
Janeiro: Gráfica Olímpica, 1968.
SPERBER, S. F. Caos e cosmos: Leituras de Guimarães Rosa. São Paulo: 
Duas Cidades; Secretaria da Cultura, Ciência e Tecnologia do Estado de 
São Paulo, 1976.  
VENANCIO FILHO, F. A glória de Euclides da Cunha. Porto Alegre; 
Recife; Rio de Janeiro; São Paulo: Companhia Editora Nacional, 1940.

Data de submissão: 16/11/2024.
Data de aprovação: 06/03/2025.


