
82 This work is licensed under the Creative Commons Attribution 4.0 International License. To 
view a copy of this license, visit http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/ or send a letter to Creative 
Commons, PO Box 1866, Mountain View, CA 94042, USA

Revista Do centro de estudos portugueses v. 45, n. 74, p. 82–98, 2025
issn: 2359-0076 ∙ doi:  https://doi.org/10.17851/2359-0076.2025.62926
Submetido em:  19/11/2025 ∙ Aprovado em: 11/01/2026

Imitação e emulação nas letras coloniais 
brasileiras
Imitation and Emulation in Brazilian Colonial Literature

Thiago Saltarelli
Universidade Federal de Minas Gerais (UFMG) | Belo Horizonte | MG | BR
saltarelli@outlook.com
https://orcid.org/0000-0002-0316-8947

Resumo: O presente artigo começa por retomar, de forma amplificada, reflexões expos-
tas em Saltarelli (2012), a fim de investigar como a mímesis se constitui em categoria 
fundamental que rege a produção letrada colonial brasileira. Nessa reflexão, parte-se da 
consideração de que há uma tensão entre seu entendimento, por um lado, como imitação 
da natureza ou de ações humanas e, por outro, como emulação de autores canônicos e 
tópicas do costume retórico-poético. A partir de então, propõe-se que o cruzamento entre 
essas duas compreensões gera uma perturbação dos tópoi clássicos, sem que, por isso, 
nossas letras coloniais devam ser pensadas pela categoria romântica de “originalidade” 
e desvinculadas da matriz consuetudinária europeia. Por fim, passa-se ao exame de casos 
concretos, com foco na análise de obras de António Dinis da Cruz e Silva e Basílio da Gama.

Palavras-chave: mímesis; emulação; retórica; António Dinis da Cruz e Silva; Basílio da 
Gama.

Abstract: This paper begins by revisiting, in greater detail, reflections presented in 
Saltarelli (2012), in order to investigate how mímesis constitutes a fundamental category 
governing Brazilian colonial literary production. This reflection starts from the conside-
ration that there is a tension between its understanding, on the one hand, as imitation 
of nature or human actions and, on the other hand, as emulation of canonical authors 
and topics of rhetorical-poetic custom. From then on, it is proposed that the intersection 
between these two understandings generates a disturbance of the classical tópoi, without, 
however, our colonial literature having to be thought of in terms of the romantic category 
of “originality” and detached from the European customary matrix. Finally, we move on 
to the examination of specific cases, focusing on the analysis of works by António Dinis 
da Cruz e Silva and Basílio da Gama.

Keywords: mímesis; emulation; rhetoric; António Dinis da Cruz e Silva; Basílio da Gama.

mailto:saltarelli@outlook.com


83Rev. CENT. ESTUD. PORT., Belo Horizonte, v. 45, n. 74, p. 82-98, 2025

1 A questão da mímesis nas letras coloniais

Em 1980, no livro intitulado Mímesis e modernidade, Luiz Costa Lima afirmava:

Há hoje em dia uma questão da mímesis. Questão tanto para quem está no cen-
tro da cultura ocidental, o scholar europeu ou norte-americano, quanto para 
quem se acha nas margens do centro, na periferia do capitalismo. Para o pri-
mero assim sucede pelo permanente desafio que lhe traz cada obra nova [...]
Mas a mímesis é também questão para quem tem a periferia como seu lugar. 
Para este, o problema não é tão-só decorrente das obras mais avançadas. É um 
tópico constante na reflexão do Brasil pelos brasileiros que temos sido e somos 
imitadores do que se faz noutra parte, seja antes Lisboa ou Madrid, seja hoje 
Paris ou Nova York. Nesse ponto, nosso destino é semelhante ao das outras 
nações periféricas: imitadores de un centro que as coloniza econômica e cul-
turalmente. E como, tradicionalmente, mímesis é traduzida a partir de imitatio, 
nossa mímesis então se torna imitação da imitação, que nos leva a compor ou 
a valorizar nossos produtos culturais em função de sua conformidade com o 
padrão metropolitano. Ou, se a ele somos rebeldes, em função de sua discor-
dância… Em ambos os casos, o julgamento da mímesis colonial remete não a 
uma matéria de que se alimenta – chamemo-la provisoriamente “vida” ou “re-
alidade” – mas ao padrão metropolitano que dita como a “realidade” deva ser 
“imitada” e interpretada (Lima, 2003, p. 25-26).

A exposição dessa questão, claro está, direciona-se ao contexto contemporâneo 
(Costa Lima escreve, em 1980, “há hoje em dia [grifo nosso] uma questão da míme-
sis”). Suas observações, no que concerne ao intelectual da periferia, pressupõem 
uma consciência nacional por parte dos países do Terceiro Mundo – antigas colônias 
europeias, agora já independentes – que os distinga das antigas metrópoles. Essa 
consciência, na América Latina, será construída no século XIX, simultaneamente 
às guerras de independência e ao surgimento do Romantismo na literatura, com 
sua grande valorização do espírito nacional.

Isso significa que não havia tal consciência no contexto colonial. No caso 
brasileiro, não se pode falar de um Brasil reconhecido como nação antes do século 
XIX. Desde seu “descobrimento” por Pedro Álvares Cabral em 1500 e o início de sua 
efetiva colonização a partir de 1530, o território era concebido como um conjunto 
de capitanias, possessões ultramarinas de Portugal. Somente após a independência 
em 1822 é que surge a necessidade de se criar uma identidade nacional para unificar 
o imenso território brasileiro. Uma das instituições que mais contribuirá para a 
construção de tal unidade nacional será precisamente a literatura. Os escritores 



84Rev. CENT. ESTUD. PORT., Belo Horizonte, v. 45, n. 74, p. 82-98, 2025

românticos e os das gerações seguintes, seja na poesia ou na prosa, empenharam-
se em construir um imaginário de um Brasil unificado como nação, por meio do 
emprego de elementos considerados tipicamente brasileiros, desde a natureza 
e os povos originários, tidos por legítimos ancestrais da terra, até as questões 
sociais e culturais de cada região. Da mesma forma, a historiografia literária bra-
sileira oitocentista, influenciada pela teleologia do idealismo alemão, nasce sob 
uma espécie de Zeitgeist do Nacional, o qual se torna um critério de literariedade 
aplicado a todos os períodos históricos e passa a orientar a visão evolutiva da 
história da literatura enquanto desenvolvimento daquele espírito nacional. Neste 
sentido, há sempre um esforço por compelir as práticas letradas coloniais para um 
continuum evolutivo, como se elas constituíssem uma fase prévia, de preparação 
para a plena e posterior manifestação do Zeitgeist brasileiro. Segundo João Adolfo 
Hansen (2005, p. 13-14):

O modelo orgânico na base da historiografia literária brasileira constitui a 
temporalidade como evolução, por isso a teleologia das categorias aplicadas 
continua a constituir a priori a inteligibilidade das letras coloniais como etapa 
superada para o que veio depois, o Estado Nacional.

Essa abordagem teleológica ocorreu sobretudo a partir de 1838 – ano da criação 
do Instituto Histórico e Geográfico Brasileiro – quando, de acordo com Hansen 
(2005, p. 15):

[…] tanto a teologia-política quanto a retórica foram sistematicamente elimi-
nadas nas leituras feitas dessas letras no programa nacionalista do Instituto 
Histórico e Geográfico Brasileiro. No lugar da mímesis aristotélica, passou-se 
a falar de expressão; no lugar da representação de sujeitos de enunciação e 
destinatários por preceitos não psicológicos, como os caracteres e as paixões, 
passou-se a propor a psicologia e a estética; no lugar da hierarquia definida em 
termos teológico-políticos, passou-se a falar de “oposição crítica”, de “prenún-
cios”, “antecipações” e “manifestações” do Nacional […].

Assim, tais apropriações teleológicas eliminaram a especificidade histórica 
das letras coloniais ao considerá-las como mediação ou etapas para o estágio 
superior que seria a manifestação plena do espírito nacional brasileiro. Hansen 
(2005, p. 16) destaca o caráter providencialista dessa leitura:

[…] a teleologia da história nacional da literatura é tão teológica quanto a 
dessas letras [as letras coloniais]: as classificações delas como “antecipação”, 



85Rev. CENT. ESTUD. PORT., Belo Horizonte, v. 45, n. 74, p. 82-98, 2025

“prenúncio”, “manifestação literária” ou “pré-” […] não deixam de lembrar o 
“figural” da interpretação providencialista da história […] Quando é modelada 
como retrospecção de prefigurações de um ideal nacional, a história literária 
permanece teológica. Nos casos de obras coloniais em que a prefiguração não 
é imediatamente evidente, o tempo anterior à Independência é constituído 
por meio de categorias espaciais, “aqui”, como espaço homogêneo e vazio que 
importa e imita artificialmente, sem transformação, as representações metro-
politanas, “lá”. A mesma representação colonial torna-se exterior à “realidade 
brasileira” pressuposta como presença em germe do “nacional” no lugar.

Tal ponto de vista historiográfico gera críticas severas à maioria dos autores 
coloniais por serem considerados não nacionalistas e meros imitadores da metrópole, 
segundo uma lógica de pensamento dos séculos XIX e XX, como propunha Costa Lima.

Não obstante, toda a visão de mundo, de história e do fazer artístico, ou da 
poíesis, é muito distinta nos séculos XVI, XVII e XVIII, como no-lo explica muito 
bem João Adolfo Hansen (2005, p. 14-15):

A compreensão de mundo que as letras hoje simplificadas como “barroco” ti-
nham em seu tempo é descontínua ou heterogênea em relação à compreensão 
que a história nacional da literatura possa fazer delas, pois elas não pressu-
põem a teleologia do contínuo evolutivo, as categorias psicológicas da subjeti-
vidade burguesa e as categorias que definem a arte como o desinteresse esté-
tico e a autonomia crítica que encontramos na história nacional dessas letras. 
Sinteticamente, retomando a relação de experiência do passado e expectativa 
de futuro proposta por Koselleck para especificar o modo como uma formação 
histórica determinada vive seu presente, diria que o horizonte de expectativa 
do presente colonial das letras hoje classificadas como “barroco” era outro, ir-
redutível às categorias de uma história nacional da literatura. […]
Além disso, elas são modeladas pela instituição retórica e as várias apropria-
ções católicas das doutrinas retóricas expostas em várias versões, principal-
mente a aristotélico-latina, Aristóteles, o anônimo da Retórica a Herênio, Cíce-
ro, Quintiliano, Tácito, Sêneca, Marciano Capella, Geoffroi de Vinsauf etc.; e as 
retóricas gregas postas em circulação na Europa a partir do final do século XV, 
Aftônio, Theon de Alexandria, Dionísio de Halicarnasso, Demétrio de Falero, 
Longino, Hermógenes. Este último, por exemplo, está na base da grande poe-
sia de Góngora, imitadíssima em Portugal pelo menos até a morte de D. João 
V, em 1750, e ainda legível nas obras poéticas que Cláudio Manuel da Costa 
publicou em 1768.

Todavia, a presença da instituição retórica nas colônias não passará incólume 
às experiências locais dos letrados. Ainda que estas não tenham nada que ver com 
o “nacional”, como temos insistido, tais experiências nos âmbitos da natureza, da 



86Rev. CENT. ESTUD. PORT., Belo Horizonte, v. 45, n. 74, p. 82-98, 2025

política ou do encontro com os indígenas americanos porão em questão a eficácia 
da aplicação, para cem por cento dos casos, dos tópoi e lugares comuns retóricos, 
sobretudo se usados exclusiva e rigorosamente segundo o costume. Como na 
produção letrada dessa época há uma mescla entre retórica e poética, o problema 
da imitação alcança as duas instâncias. E se a mímesis é entendida, de modo geral, 
como imitação da natureza e das ações humanas ou como representação da rea-
lidade, e ainda como imitação de modelos e autores canônicos, haverá, nas letras 
coloniais, uma ampliação da natureza e dos tipos humanos a serem representados 
com suas ações e costumes, em acordo com a especificidade mesma do novo con-
tinente, ademais de um uso modificado dos autores modelo e dos tópoi. Pode-se 
dizer que a experiência colonial adiciona novos elementos ao processo mimético.

Uma das faces do enriquecimento da mímesis é a ampliação do tesouro linguís-
tico, sobretudo no âmbito literário, a partir da incorporação do léxico da língua tupi. 
Em um primeiro momento sua utilização pelos jesuítas tem finalidade pragmática, 
de catequização dos indígenas. Assim, o padre jesuíta José de Anchieta publicou 
em 1595 a Arte de gramática da língua mais usada na costa do Brasil, uma gramática 
do tupi (embora haja notícia de que já era usada em suas missões no Brasil desde 
1556, em uma versão manuscrita). Segundo Agostinho Ribeiro, um dos que, a serviço 
do rei, concedeu a licença para a publicação, essa gramática serviria para “melhor 
instruição dos Cathecumenos, & augmento da nova Christãdade daquellas partes, 
& pera com mais facilidade & suauidade se plantar & dilatar nellas nossa Sancta 
Fee” (Anchieta, 1595). Do mesmo modo, Anchieta também escreve em língua tupi 
poemas líricos e peças teatrais curtas, semelhantes aos mistérios medievais, para 
facilitar a compreensão da doutrina cristã por parte dos indígenas. Além das ques-
tões e finalidades doutrinárias, o fato é que tais obras trazem modificações aos dois 
polos culturais em contato: por um lado, transportam tradições europeias, como a 
encenação dos mistérios cristãos, para as culturas ameríndias, além de estabelecer 
normas gramaticais e incluir na tradição escrita uma língua originalmente ágrafa. 
Por outro lado, contribuem para a ampliação do leque de conhecimento linguístico 
e antropológico dos missionários europeus.

Após uma primeira utilização do tupi com fins doutrinários, como já dissemos, 
o novo léxico se expande para fins – se assim podemos chamá-los, embora anacro-
nicamente – estéticos. Um bom exemplo dessa aplicação é encontrado na sátira do 
século XVII, cujo maior representante na literatura brasileira é Gregório de Matos. 
Em sua prática da sátira, ele segue o esquema de construção da pessoa satírica com 
base em preceitos éticos, jurídicos, teológico-políticos e retóricos da racionalidade 
de corte ibérica, que encena os seguintes pares de oposição (cf. Hansen, 2005, p. 12):



87Rev. CENT. ESTUD. PORT., Belo Horizonte, v. 45, n. 74, p. 82-98, 2025

brancura		  X	 não brancura
catolicismo		 X	 heresia e gentilidade
discrição		  X	 vulgaridade
fidalguia		  X	 plebe
liberdade		  X	 escravidão
honestidade	 X	 desonestidade
masculino		  X	 feminino

Como afirma Hansen (2005, p. 12-13), “formulando-se a si mesma como seme-
lhança virtuosa das categorias positivas, a persona compõe e decompõe os tipos 
viciosos como semelhanças viciosas ou malvadas das categorias negativas”. De 
acordo com esse modelo, o elemento ameríndio se encontra no lado do vício e da 
depravação a ser censurado, pois os indígenas são não brancos, hereges e gentios, 
vulgares, plebeus e escravos, em oposição aos brancos, cristãos, discretos, fidalgos 
e homens livres. Assim, neste soneto satírico, que compõe a figura de um suposto 
nobre mestiço da Bahia, Gregório de Matos emprega palavras do tupi que fogem 
dos princípios do decoro discreto para mimetizar a vulgaridade dos mestiços. O 
poeta provoca estranheza em um leitor discreto da metrópole familiarizado com 
os códigos da poesia portuguesa ou castelhana da época, tanto pelos significados 
dessas palavras quanto pelo fato de que elas tornam o soneto todo agudo, com 
rimas apenas nas vogais finais, um padrão relativamente raro no âmbito das lín-
guas e da poesia ibéricas:

Há cousa como ver um Paiaiá
Mui prezado de ser Caramuru,
Descendente de sangue de Tatu,
Cujo torpe idioma é cobépá?

A linha feminina é carimá,
Moqueca, petitinga, caruru,
Mingau de puba, vinho de caju,
Pisado em um pilão de Pirajá.

A masculina é um aricobé,
Cuja filha cobé um branco Paí
Dormiu no promontório de Passé.

O branco era um marau que veio aqui,
Ela era uma Índia de Maré,
Cobepá, aricobé, cobé, paí.
(Matos apud Topa, 1999, p. 339).1

1 verso 1: Paiaiá [chefe espiritual entre os indígenas] / verso 2: Caramuru [designação aplicada ao eu-



88Rev. CENT. ESTUD. PORT., Belo Horizonte, v. 45, n. 74, p. 82-98, 2025

Assim, à tradição de Juvenal e Quevedo, à qual pertence Gregório de Matos, 
acrescenta-se um novo elemento de uma nova cultura, que se integra à imitação 
retórica dos modelos e promove um novo esquema de rimas, de unidades lexicais 
e de seus significados, os quais, no entanto, mantêm o princípio da função satírica.

Outra faceta da mudança das leis da imitatio e da retórica ocorre na cha-
mada literatura informativa, própria dos cronistas da descoberta e da colonização. 
Sabe-se que esses cronistas devem informar a metrópole sobre os seres, objetos e 
eventos das novas terras. Mas como descrever um elemento da fauna ou da flora 
absolutamente exótico e desconhecido para alguém que nunca o viu e que nem 
mesmo saiu de Portugal ou da Espanha alguma vez? O cronista Pero de Magalhães 
Gandavo, por exemplo, na História da província de Santa Cruz, tenta descrever um 
tatu da seguinte maneira:

Chamãolhes Tatús, & sam quasi tamanhos como leitões: tem hum casco como 
de cágado, o qual he repartido em muitas jũtas como laminas & proporcionado 
de maneira, q̃  parece totalmẽte hũ cauallo armado. Tem hũ rabo cõprido todo 
cuberto do mesmo casco: o focinho he como de leitão, ainda que mais delga-
do algum tanto, & nam bota mais fora do casco que a cabeça. Tem as pernas 
baixas, & criamse em couas como coelhos. A carne destes animaes he a me-
lhor & a mais estimada q̃  ha nesta terra, & tem o sabor quasi como de galinha  
(Gandavo, 1576, fól. 21r-21v).

Se admitimos, com Marcus Vinicius de Freitas (2002, p. 85), que a comparação, 
devido à expansão das similitudes, adquire um estatuto estético, e que “o tatu, 
assim descrito, constitui tanto uma representação do mundo real – o que seria sua 
primeira intenção – como também constitui uma imagem funcionalmente poética”, 
devemos considerar que essa imagem poética foge dos padrões de congruência e 
unidade estabelecidos por Horácio na Epístola aos Pisões. Lá, Horácio condena que 
se junte a CERVIZ de um cavalo a uma cabeça humana e que se a adorne com penas 
de várias cores e membros de diferentes animais. Pois é precisamente essa mistura 
de diferentes animais que Gandavo faz em sua descrição do tatu. Assim, de acordo 
com os padrões de Horácio, a descrição feita por Gandavo constitui um monstro 

ropeu residente no Brasil no período colonial e, por extensão, aos fidalgos mestiços] / verso 4: cobepá 
[língua da tribo cobé] / verso 5: carimá [farinha de mandioca] / verso 6: petitinga [espécie de anchova]; 
caruru [planta utilizada como especiaria] / verso 7: puba [mandioca cuja massa está amolecida e 
fermentada] / verso 8: piraguá [espécie de pão] / verso 9: aricobé [indivíduo da tribo cobé ou aricobé] / 
verso 10: branco Paí [um homem branco] / verso 11: Passé [região da Bahía] / verso 12: marau [indivíduo 
vil, desprezível] / verso 13: Maré [pequena ilha no litoral da Bahía].



89Rev. CENT. ESTUD. PORT., Belo Horizonte, v. 45, n. 74, p. 82-98, 2025

poético, que, no entanto, conquista seu espaço na retórica da representação da 
realidade do Novo Mundo nas crônicas, o que acrescenta novas possibilidades à 
prática mimética das letras coloniais.

Finalmente, há uma verdadeira reformulação ou uma relocalização das tópicas 
clássicas, que são retiradas da tradição no processo de imitatio, mas se adaptam 
aos novos contextos em que são empregadas. Observaremos agora algumas dessas 
mudanças em dois poetas do século XVIII.

2 Uma Arcádia brasileira em um gênero ovidiano

Uma das obras mais criativas de António Dinis da Cruz e Silva2 é, indubitavel-
mente, As Metamorfoses.3 Trata-se de um conjunto de doze poemas de extensão 
variável, em versos decassílabos brancos, que se apropriam mimeticamente do 
gênero “metamorfose” difundido por Ovídio, mas cujos personagens que sofrem 
as transformações constituem elementos da natureza brasileira, seja da fauna, 
da flora, da hidrografia, das pedras e dos metais preciosos. A imitação de Ovídio é 
declarada, tanto que Cruz e Silva usa como epígrafe da obra o primeiro verso das 
Metamorfoses ovidianas – “In noua fert animus mutatas dicere formas corpora”, isto 
é, “É meu propósito falar das metamorfoses dos seres em novos corpos” (Ovídio, 
2017, p. 42-43). O poeta mescla personagens indígenas ao panteão dos deuses 
greco-romanos, praticando assim uma imitação de grande inventividade.

Na primeira metamorfose, por exemplo, a ninfa indígena Tijuca – ou Tejuca, 
segundo a grafia antiga – vive em uma floresta do Rio de Janeiro:

Entre os soberbos montes que, formando
Em seu ameno dilatado seio
Do Rio a graciosissima bahia,
Do mar, que em vagas muge, a fúria quebrão,
N’huma densa floresta, que se eleva
De alcantilada serra sobre o cume
Às altas nuves, tinha seu alvergue
Tejuca, do Brazil formosa Ninfa. 
(Silva, 1814, p. 90).

2 A título de curiosidade, António Dinis da Cruz e Silva foi um dos fundadores da Arcádia Lusitana em 
1757, sob o pseudônimo de Elpino Nonacriense.
3 A maior parte da obra do autor foi publicada pela primeira vez postumamente, sob o título de Poesias, 
em seis tomos, entre 1807 e 1817. As Metamorfoses constam no quarto tomo, saído em 1814.



90Rev. CENT. ESTUD. PORT., Belo Horizonte, v. 45, n. 74, p. 82-98, 2025

Tijuca, que “Desde a primeira idade despresando / De Minerva os estudos, 
suas artes...” (Silva, 1814, p. 90), só se interessa pela caça. Sua destreza é tanta que 
os habitantes da floresta passam a cultuá-la, o que desperta a inveja de Diana. Ela 
ordena a um fauno que roube o arco e as flechas de Tijuca enquanto a ninfa dorme. 
Em seguida, ela envia um tigre para devorá-la. Ao acordar e perceber que está desar-
mada e à beira da morte, Tijuca não tem outra escolha a não ser fugir. Após uma 
longa corrida em que deixa o tigre para trás, a ninfa para repentinamente no fim 
de um penhasco e se vê diante de um precipício. Sem poder avançar e com o tigre 
à espreita, Tijuca implora aos deuses que a ajudem. Assim que termina a súplica,

[...] subitamente de seus olhos
Em borbolhões rebentão duas fontes:
Pelo nevado collo gotejando
Os seus soltos cabellos se convertem
De cristallino humor em longos fios:
Dos estendidos torneados dedos
Ao mesmo tempo aos livres ares pulão,
Borrifando de em torno as verdes plantas,
Outros tantos esguichos de agoa clara:
E em dous ferventes jorros pouco a pouco
Resvalando lhe vão os pés formosos
Em fim, qual d’alta serra a branca neve
Com os raios do Sol cáe derretida,
Despenhando se vai pela agra serra
Toda em agoa Tejuca transmudada; 
(Silva, 1814, p. 93).

Tijuca fica assim metamorfoseada numa cachoeira, que, segundo o poeta, é 
a origem da “cascata da Tijuca”, presente na floresta de mesmo nome no Rio de 
Janeiro. É importante ressaltar que o poeta enfatiza que Tijuca é uma ninfa bra-
sileira, mas convivem com ela nesse mesmo espaço as deusas Diana e Minerva, 
além de Cupido e alguns faunos. Cruz e Silva mistura assim os espaços das selvas 
americanas e da Arcádia clássica.

O mesmo tom é encontrado nas outras metamorfoses. Além dos espaços, Cruz 
e Silva também mistura em seu processo imitativo lendas clássicas e indígenas. 
A quinta metamorfose, por exemplo, intitulada “O manacá e o beija-flor”, narra a 
desventura de um jovem casal de namorados, Manacá e Colomim, quando a ninfa 
Manacá é atacada por um javali e morre. Ela é transformada em uma flor violeta. 
Colomim, que não para de beijá-la mesmo depois de morta e transformada, é 



91Rev. CENT. ESTUD. PORT., Belo Horizonte, v. 45, n. 74, p. 82-98, 2025

metamorfoseado em beija-flor, o passarinho típico da América do Sul que está 
sempre “beijando” as flores. Muitas versões dessa lenda, de um jovem transformado 
em beija-flor, podem ser encontradas nos mitos dos indígenas do Brasil. Por outro 
lado, na nona metamorfose, o gigante Itambé, ciumento do amor da ninfa Aribá 
pelo jovem Guamú, decide eliminar seu rival. Itambé o mata com uma pedra e seu 
sangue se transforma no rio Vermelho. Aribá é transformada em árvore, para ficar 
sempre ao lado do rio, e Itambé – cuja palavra em tupi significa monte escarpado ou 
pedra afiada – é transformado em uma dura montanha, como castigo pela dureza 
de seu coração. Esse episódio imita abertamente a fábula de Polifemo, que, gigante 
e disforme como Itambé, e ciumento da ninfa Galateia, que amava Ácis, mata a este 
com uma rocha. Galateia também transforma o sangue de Ácis em um rio. Assim, 
n’As Metamorfoses, António Dinis da Cruz e Silva amplia o espaço mitológico da 
Arcádia ao incorporar elementos de natureza diversa.

3 O indígena como herói

Nos alvores da literatura produzida no Brasil colonial, as culturas ameríndias 
costumavam ser objeto das tentativas de catequização dos jesuítas ou da pena 
mordaz dos poetas satíricos. Mas, na épica do século XVIII, o indígena começa a 
ganhar mais espaço e a receber um tratamento heróico. As duas obras mais famo-
sas do Neoclassicismo brasileiro que empregam o indígena como herói épico são 
o Caramuru, do Frei José de Santa Rita Durão, cuja edição princeps é de 1781, e O 
Uraguai, de José Basílio da Gama, cuja edição princeps é de 1769. Nos parágrafos 
seguintes, iremos nos deter na análise desta última.

Por se tratar de um poema épico, o autor não poderia deixar de proceder 
à imitatio de Homero, Virgílio e, evidentemente, Camões, o grande modelo da 
épica renascentista em língua portuguesa. No entanto, já na estrutura do poema, 
Basílio foge de uma imitação muito idêntica ou servil. Em Os Lusíadas, Camões 
emprega o verso decassílabo e a estrofe em oitava real, também utilizada na épica 
por Boiardo (Orlando innamorato), Ariosto (Orlando Furioso), Tasso (Gerusalemme 
liberata), Ercilla (La Araucana) e até mesmo pelos poetas coloniais brasileiros Bento 
Teixeira (Prosopopéia) e Santa Rita Durão (Caramuru). O Uraguai, ao contrário, 
contém cinco cantos também com versos decassílabos, porém brancos e não 
divididos em estrofes. No poema, a imitação é fundamentalmente icástica4. Não 

4 Para um aprofundamento dos conceitos de imitação icástica e imitação fantástica nas poéticas da 



92Rev. CENT. ESTUD. PORT., Belo Horizonte, v. 45, n. 74, p. 82-98, 2025

há deuses nem figuras míticas, tampouco o argumento da narrativa é fabuloso. O 
poema trata da Guerra Guaranítica, conflito armado ocorrido entre 1754 e 1756, 
nos Sete Povos das Missões Orientais, territórios ao redor do rio Uruguai que na 
época estavam sob a administração das missões jesuíticas e que hoje fazem parte 
do extremo sul do Brasil, do Uruguai e da Argentina. O conflito opôs, de um lado, 
tropas mistas de portugueses e espanhóis que foram fazer cumprir as demarcações 
de terras estabelecidas pelo Tratado de Madri e, do outro, os indígenas guaranis 
das missões jesuíticas que se recusavam a deixar essas terras. Na verdade, Basílio 
da Gama, que havia recebido uma educação jesuíta, foi acusado de simpatia pela 
Companhia de Jesus quando a Coroa de Portugal a perseguia, sob o reinado de D. 
José I e o governo de seu primeiro-ministro Sebastião José de Carvalho e Melo, 
conde de Oeiras e marquês de Pombal. Tentando evitar o exílio, Basílio escreveu 
um epitalâmio para a filha do marquês e o poema épico O Uraguai, no qual exalta 
o marquês e seu governo ilustrado e repreende severamente os jesuítas, represen-
tados como os grandes vilões do poema. Este traz ainda como prólogo um soneto 
elogioso ao marquês de Pombal e à reconstrução de Lisboa promovida por ele após 
o grande terremoto de 1755.

Os personagens principais de O Uraguai são figuras históricas pertencentes 
a um passado muito recente em relação ao presente do seu autor, como o general 
Gomes Freire de Andrade, comandante das tropas ibéricas e suposto herói do 
poema, e o chefe indígena Sepé Tiaraju. A presença da história é tão forte na mimese 
icástica promovida por Basílio que ele acrescenta notas de rodapé ao poema, nas 
quais cita costumes dos indígenas e dos jesuítas e faz referência a documentos 
para comprovar a veracidade do que diz.

Ao longo do poema, o autor maneja tópicas do costume retórico-poético da 
épica, com cujo emprego procede à mimese do cânone. Assim, após os cinco pri-
meiros versos do poema, que apresentam a situação da guerra in media res, surge 
a tópica básica da invocação,

Musa, honremos o Herói, que o povo rude
Subjugou do Uraguay, e no seu sangue
Dos decretos reais lavou a afronta. (Gama, 1996, p. 197).

Ilustração, veja-se a obra Mecenato pombalino e poesia neoclássica, de Ivan Teixeira.



93Rev. CENT. ESTUD. PORT., Belo Horizonte, v. 45, n. 74, p. 82-98, 2025

mas aqui o poeta pede à Musa que lhe relembre um fato muito recente e que cante um 
herói não fabuloso. Da mesma forma, no banquete oferecido aos capitães das tropas 
pelo general Andrade, encontra-se a figura do aedo que canta louvores aos heróis:

Desterram-se os cuidados, derramando
Os vinhos europeus nas taças de ouro.
Ao som da ebúrnea cítara sonora
Arrebatado de furor divino
Do seu Herói Matusio celebrava
Altas empresas dignas de memória.
Honras futuras lhe promete, e canta
Os seus brasões, e sobre o forte escudo
Já de então lhe afigura, e lhe descreve
As pérolas, e o título de Grande. 
(Gama, 1996, p. 201).

Assim como o próprio poema, o canto do aedo Matúsio também é icástico e tem 
como personagem o próprio Gomes Freire de Andrade e suas façanhas militares.

Também há referências à Ilíada e à Odisseia. Como exemplo do primeiro caso, 
a seguinte passagem, que narra a morte de Sepé, destaca-se pela descrição rea-
lista, minuciosa, rica em detalhes e até mesmo cruenta da guerra e dos ferimentos 
causados na luta:

Não quis deixar o vencimento incerto
Por mais tempo o Espanhol, e arrebatado
Com a pistola lhe fez tiro aos peitos.
Era pequeno o espaço, e fez o tiro
No corpo desarmado estrago horrendo.
Viam-se dentro pelas rotas costas
Palpitar as entranhas. Quis três vezes
Levantar-se do chão: caiu três vezes,
E os olhos já nadando em fria morte
Lhe cobriu sombra escura, e férreo sono. 
(Gama, 1996, p. 215).

Os versos “E os olhos já nadando em fria morte / Lhe cobriu sombra escura, 
e férreo sono” ecoam inúmeras passagens da Ilíada que empregam essa bela e 
eficaz imagem da caligo mortis, quando os combatentes moribundos são atingidos 
pela névoa da morte. Quanto à Odisseia, o chefe indígena Cacambo, depois de ter 
incendiado o acampamento dos portugueses e espanhóis, é comparado a Odisseu, 
que incendiou Tróia:



94Rev. CENT. ESTUD. PORT., Belo Horizonte, v. 45, n. 74, p. 82-98, 2025

Via nas águas trêmulas a imagem
Do arrebatado incêndio, e se alegrava.
Não de outra sorte o cauteloso Ulisses,
Vaidoso da ruína, que causara,
Viu abrasar de Tróia os altos muros,
E a perjura Cidade envolta em fumo
Encostar-se no chão, e pouco a pouco
Desmaiar sobre as cinzas [...] 
(Gama, 1996, p. 220-221).

Ainda se pode remeter a Camões a pequena passagem em que Lindóia, triste 
pela morte de seu marido Cacambo e após ter sido picada por uma cobra, conserva 
após a morte, em seu semblante, “um não sei quê de magoado e triste”. A afetação 
retórica da incapacidade de conhecer e definir o sentimento é empregada por 
Camões no famoso soneto “Busque Amor novas artes, novo engenho”:

Busque Amor novas artes, novo engenho,
Pera matar-me, e novas esquivanças;
Que não pode tirar-me as esperanças,
Que mal me tirará o que eu não tenho.

Olhai de que esperanças me mantenho!
Vede que perigosas seguranças!
Que não temo contrastes nem mudanças,
Andando em bravo mar, perdido o lenho.

Mas, conquanto não pode haver desgosto
Onde esperança falta, lá me esconde
Amor um mal, que mata e não se vê;

Que dias há que na alma me tem posto
Um não sei quê, que nasce não sei onde,
Vem não sei como, e dói não sei por quê. 
(Camões, 1963, p. 273, grifo nosso).

Esse artifício retórico também se encontra, igualmente, em uma canção de 
sua autoria e em um soneto de Cláudio Manuel da Costa.

Quando o narrador passa a se referir a elementos locais, costuma ocorrer, no 
processo mimético de descrição e construção de espaços ou outras realidades, uma 
troca ou justaposição de referências europeias e americanas, pois o poeta precisa 
transmitir aos seus leitores, que nunca estiveram nas colônias, uma realidade que 
eles não conhecem, como ocorre com os cronistas de quem já falamos. No final do 



95Rev. CENT. ESTUD. PORT., Belo Horizonte, v. 45, n. 74, p. 82-98, 2025

primeiro canto, o general Andrade conta a Catáneo, chefe das tropas espanholas, 
que, tendo avançado em direção ao rio Jacuí, ele e suas tropas foram detidos pela 
cheia do rio devido a fortes chuvas, o que os obrigou a buscar refúgio nas copas das 
árvores. Lá ficaram por cerca de dois meses, segundo narra o general português:

As tendas levantei, primeiro aos troncos,
Depois aos altos ramos: pouco a pouco
Fomos tomar na região do vento
A habitação aos leves passarinhos.
Tece o emaranhadíssimo arvoredo
Verdes, irregulares, e torcidas
Ruas, e praças de uma, e de outra banda,
Cruzadas de canoas. Tais podemos
Co’a mistura das luzes, e das sombras
Ver por meio de um vidro transplantados
Ao seio de Adria os nobres edifícios,
E os jardins, que produz outro elemento.
E batidas do remo, e navegáveis
As ruas da marítima Veneza. 
(Gama, 1996, p. 203).

Para descrever adequadamente a situação e o local onde as tropas estavam 
acampadas, o poeta recorre a uma imagem, dotada de grande força poética, de uma 
Veneza na selva, onde o rio seria suas ruas e canais, as canoas seriam as gôndolas 
e as árvores, os edifícios.

Mas talvez a mudança mais importante promovida pelo poema no épos clássico 
se encontre na construção poética do herói. Na prática, Gomes Freire de Andrade 
tem muito pouca participação efetiva e ativa ao longo da narrativa da guerra. As 
pessoas simples, que não são príncipes como os aqueus e troianos cantados na 
Ilíada, são as que guerreiam, mas não sabem por que o fazem:

Vinha logo de guardas rodeado
Fontes de crimes, militar tesouro,
Por quem deixa no rego o curvo arado
O Lavrador, que não conhece a glória;
E vendendo a vil preço o sangue, e a vida,
Move, e nem sabe por que move a guerra. 
(Gama, 1996, p. 199).



96Rev. CENT. ESTUD. PORT., Belo Horizonte, v. 45, n. 74, p. 82-98, 2025

Os verdadeiros e grandes heróis de O Uraguai são os guaranis. Detentores de 
uma suposta inocência primordial, eles são retratados no poema como vítimas 
das mentiras dos jesuítas, que só querem dominá-los para ficar com suas terras 
e transformá-los em seus escravos. Por outro lado, os guaranis emulam os prín-
cipes aqueus e troianos por sua bravura e até mesmo por sua capacidade de bem 
discursar, como pode ser observado no segundo canto, quando o chefe Cacambo 
se dirige a Andrade com um discurso que lembra as palavras aladas e melífluas de 
Nestor, Odisseu e outros chefes gregos. Assim, a maior parte das ações heróicas é 
protagonizada pelos indígenas Cacambo, Sepé e Lindóia.

Finalmente, o poema apresenta dois momentos muito especiais no que diz 
respeito a uma espécie de “sentimento americano”. No primeiro deles, no final 
do canto quarto, o poeta faz uma nova invocação, mas dessa vez substitui a musa 
clássica de Homero e Virgílio pelo Gênio da América inculta, mais condizente com 
suas origens e sua cultura mista entre europeia e americana:

Gênio da inculta América, que inspiras
A meu peito o furor, que me transporta,
Tu me levanta nas seguras asas.
Serás em paga ouvido no meu canto.
E te prometo, que pendente um dia
Adorne a minha lira os teus altares. 
(Gama, 1996, p. 235).

Isso, claro, não é atributo característico apenas da nossa poesia colonial. Já 
Camões, na invocação de Os Lusíadas, havia substituído a musa grecolatina pelas 
Tágides, as ninfas do rio Tejo, que melhor expressariam o épos português: “E vós, 
Tágides minhas […] / Dai-me agora um som alto e sublimado, / Um estilo grandíloco 
e corrente…”. No entanto, no tratamento dispensado ao gênio americano, há uma 
percepção, ausente em Camões, de que o espaço geográfico, psicológico e retórico-
discursivo da América ainda é inculto e incapaz de se equiparar ao tesouro cultural 
europeu. Para mudar essa situação de inferioridade, está lá o poeta, que honrará o 
gênio americano com sua lira e fará com que ele seja ouvido e conhecido em todo 
o mundo, se ele inspirar o poeta e instilar o furor poético em seu peito. A mesma 
encenação ocorre nos versos finais de O Uraguai. O poeta termina a narrativa da 
guerra a onze versos do final do poema, e nestes dialoga com seu próprio poema, 
prevendo para ele a fama eterna e um lugar de honra na Arcádia:



97Rev. CENT. ESTUD. PORT., Belo Horizonte, v. 45, n. 74, p. 82-98, 2025

Serás lido Uraguay. Cubra os meus olhos
Embora um dia a escura noite eterna.
Tu vive, e goza a luz serena, e pura.
Vai aos bosques de Arcádia: e não receies
Chegar desconhecido àquela areia.
[…]
Leva de estranho Céu, sobre ela espalha
Co’a peregrina mão bárbaras flores.
E busca o sucessor, que te encaminhe
Ao teu lugar, que há muito que te espera. 
(Gama, 1996, p. 241).

O poeta, assim, logra que seu livro, bárbaro e peregrino, passe a fazer parte do 
cânone literário. Contribui também para a instauração da República das Letras na 
colônia e para que esta, sob a proteção das Musas, torne-se digna de ser cantada.

Referências

ANCHIETA, J. Arte de grammatica da lingoa mais usada na costa do Brasil. Edição 
fac-similar. Coimbra: Oficina de Antonio de Mariz, 1595.

CAMÕES, L. Obra completa. Rio de Janeiro: Companhia Aguilar, 1963.

FREITAS, M. V. Charles Frederick Hartt, um naturalista no império de Pedro II. Belo 
Horizonte: Ed. UFMG, 2002.

GAMA, J. B. O Uraguai. In: TEIXEIRA, I. Obras poéticas de Basílio da Gama. São Pau-
lo: Edusp, 1996, p. 189-244.

GANDAVO, P. M. História da Província de Santa Cruz. Edição fac-similar. Lisboa: 
Oficina de Antonio Gonçalves, 1576.

HANSEN, J. A. Questões para João Adolfo Hansen. Floema: caderno de teoria e 
história literária, ano 1, n.1, p. 11-25, 2005.

HORÁCIO. Arte poética. Trad. Cândido Lusitano. Campinas: Concreta, 2022.

LIMA, L. C. Mímesis e modernidade: formas das sombras. São Paulo: Paz e Terra, 
2003.

OVÍDIO. Metamorfoses. Trad. Domingos Lucas Dias. São Paulo: Ed. 34, 2017.



98Rev. CENT. ESTUD. PORT., Belo Horizonte, v. 45, n. 74, p. 82-98, 2025

SALTARELLI, T. La cuestión de la mímesis en la literatura colonial brasileña. 
Abriu: estudos de textualidade do Brasil, Galicia e Portugal, n. 1, p. 79-92, 2012.

SILVA, A. D. C. As Metamorfoses. In: SILVA, A. D. C. Poesias (que contém poesias 
várias). Edição fac-similar. Lisboa: Typografia Lacerdina, 1814. t. IV, p. 89-156.

TEIXEIRA, I. Mecenato pombalino e poesia neoclássica. São Paulo: Edusp, 1999.

TOPA, F. Edição crítica da obra poética de Gregório de Matos. Porto: edição do autor, 
1999. v. 2 (edição dos sonetos).


	_Hlk214373516

