
MORTE E MÚSICA:  
MANIFESTAÇÕES ANTÍPODAS DO 

SILÊNCIO EM VLADIMIR JANKÉLÉVITCH*

DEATH AND MUSIC:  
ANTIPODEAN MANIFESTATIONS OF 

SILENCE IN VLADIMIR JANKÉLÉVITCH

Clovis Salgado Gontijo 
https://orcid.org/0000-0002-8176-5990 

clovisalgon@msn.com 
Faculdade Jesuíta de Filosofia e Teologia,  

Belo Horizonte, Minas Gerais, Brasil

RESUMO  Uma das respostas possíveis ao inexprimível é, sem dúvida, o 
silêncio. Contudo, se o inexprimível se revela, segundo Jankélévitch, em dois 
níveis antípodas, o inexprimível pela esterilidade (indizível) e o inexprimível pela 
fecundidade (inefável), certas modalidades de silêncio também se distinguiriam 
de acordo com sua pertença a um desses níveis. Este artigo pretende examinar 
certas modalidades de silêncio que se associam, respectivamente, à manifestação 
por excelência do indizível, a morte, e a uma manifestação privilegiada do 
inefável, a música. Assim, primeiramente, serão examinados, no âmbito da 
morte, o mutismo do morto, o vazio de uma filosofia sobre a morte e o silêncio 
diante do moribundo e do cadáver. Em segundo lugar, serão analisados, no 
tocante à arte sonora, o silêncio como reação à inefabilidade musical, o silêncio 
identificado à própria música e os silêncios que podem anteceder, integrar 
e suceder uma composição musical. A partir desse percurso, discutiremos o 

KRITERION, Belo Horizonte, v. 65, nº 159, Fluxo Contínuo, 2024; e-45462

Artigo Original  doi:10.1590/0100-512X2024n15905csg

*	 Artigo submetido em: 25/03/2023. Aprovado em:09/10/2023.



Clovis Salgado Gontijo2

problema do silêncio absoluto, o parentesco entre as experiências musical 
e mística, a possibilidade de aproximação dos silêncios referentes aos dois 
níveis do inexprimível, assim como as diferenças qualitativas entre alguns dos 
silêncios identificados.

Palavras-chave:  Silêncio. Morte. Música. Indizível. Inefável.

ABSTRACT  Silence is, undoubtedly, one of the responses to the 
inexpressible. Nevertheless, if the latter may occur, according to Jankélévitch, 
in two antipode levels, the sterile inexpressibility (untellable) and the fecund 
inexpressibility (ineffable), some sorts of silence could be also distinguished 
according to their belonging to one of these levels. This article intends to examine 
the examples of silence that can be respectively associated with the prime 
manifestation of the untellable, death, and to a privileged manifestation of the 
ineffable, music. Therefore, it will be firstly examined, in the sphere of death, 
the mutism of the dead person, the emptiness of a philosophy of death, and the 
silence before the moribund or the corpse. Secondly, it will be analyzed, in the 
realm of music, silence as a reaction to musical ineffability, silence identified 
with music itself, and silences that may precede, integrate, and follow a musical 
composition. The proposed itinerary will enable a discussion on the problem of 
absolute silence, on the kinship between musical and mystical experiences, on 
the possible approach between the untellable and the ineffable silences, as well 
as the qualitative differences among some of the recognized examples of silence. 

Keywords:  Silence. Death. Music. Untellable. Ineffable.

Introdução

Na última seção do segundo capítulo de “A música e o inefável” (obra 
originalmente publicada em 1961), Vladimir Jankélévitch (2018) formula, 
pela primeira vez, uma das distinções conceituais características de sua obra: 
a distinção entre o indizível (indicible) e o inefável (ineffable). Tais termos 
apontam para dois níveis opostos do que se revela, para nós, inexprimível. 
Por um lado, deparamo-nos com o absolutamente indizível, ou seja, o que não 
nos permite articular uma única palavra por sua total privação de conteúdo. 
Assim, o indizível é negativo não só em sua enunciação verbal, mas também 
por sua esterilidade e por situar-se aquém da razão e da linguagem. Por outro 
lado, reconhecemos uma faixa de nossa experiência que, devido à sua extrema 
fecundidade, transborda as possibilidades do logos. Trata-se do inexprimível 



MORTE E MÚSICA: MANIFESTAÇÕES ANTÍPODAS DO SILÊNCIO EM VLADIMIR JANKÉLÉVITCH 3

positivo, o inefável, que nunca há de se esgotar numa única descrição 
ou definição. A fim de exemplificar tais polos do inexprimível, o filósofo 
encontra, sobretudo, na morte, a expressão máxima do indizível, enquanto 
reconhece, no “insondável mistério de Deus”, no “inesgotável mistério do 
amor” (Jankélévitch, 2018, p. 120), na poesia e na música, algumas expressões 
privilegiadas do inefável.

Obviamente, costumamos responder com o silêncio ao que não se traduz 
de modo absoluto ou satisfatório em palavras.1 Todavia, o silêncio parece 
se manifestar de diferentes modos de acordo com sua vinculação a um dos 
dois polos do inexprimível. Assim defende Jankélévitch (2018, p. 121), ao 
questionar, em evidente continuidade com a mística cristã: “A distância entre 
a negatividade indizível e a positividade inefável não é tão grande quanto 
aquela que separa as trevas cegas da noite transparente ou o silêncio mudo do 
silêncio tácito?”2.

A relação entre os níveis do inexprimível e o silêncio é confirmada e 
desenvolvida pelo filósofo francês, cinco anos mais tarde, em sua obra “La 
Mort” (1966), que conta com uma seção precisamente intitulada “Silence 
indicible, silence ineffable” (Parte I, cap. 1, seção 5). Nesta, Jankélévitch (1966, 
p. 75, tradução nossa) observa que “o silêncio mortal e o silêncio divino se 
opõem um ao outro como o Indizível e o Inefável: pois Arréton e Áphaton 
são os dois modos pelos quais um mistério pode ser inexprimível”. Portanto, 
a primeira modalidade de silêncio tem como foco o tema central do livro, 
enquanto a segunda engloba a experiência de Deus, à qual se somam, também 
nessa seção de “La Mort”, a poesia, o amor e a música.

Seguindo tal oposição proposta pelo filósofo, pretendemos, neste artigo, 
examinar duas manifestações do silêncio respectivamente associadas ao 
indizível e ao inefável. Em continuidade com a mencionada seção de “La 
Mort”, focalizaremos o silêncio da morte em nossa abordagem do indizível. 

1	 Contudo, apesar de toda a valorização do silêncio nos campos da vida interior e da espiritualidade, a resposta 
silenciosa também poderia estar sujeita a certas deficiências, como mostramos em nosso artigo “Tempo de 
cantar: a necessidade de ultrapassar o silêncio” (Gontijo, 2023).

2	 A oposição entre as “trevas cegas” e a “noite transparente” remete, por certo, à possibilidade, concebida por 
Gregório de Nissa (1993, p. 104) e Pseudo-Dionísio Areopagita (1990, pp. 371-373), de a escuridão representar 
não só uma privação, mas um excesso de luz. Identificada à própria divindade, a treva supraessencial “não 
nega a glória que dela jorra, não é ausência de luz, é ‘mais que luminosa’; ou ainda, é coincidentia oppositorum, 
coincidência dos opostos (que continuam a sê-lo na própria unidade): a treva é simultaneamente a luz mais 
viva, tenebrosa pelo excesso de seu fulgor, e a mais negra escuridão, porque é ‘transluminosa’” (Clément, 
2003, p. 226) Tal polo de inesgotável abundância, capaz de ofuscar os limitados modos de apreensão humana, 
encontra-se simultaneamente associado à obscuridade e ao silêncio por Pseudo-Dionísio (1990, p. 371), que, 
em sua “Teologia mística”, compreende-o sob a célebre fórmula “trevas mais que luminosas do silêncio”. Ainda 
segundo Olivier Clément, “a treva, igualmente, não nega a Palavra, mas encontra o Silêncio no coração da 
Palavra” (Clément, 2003, p. 226).



Clovis Salgado Gontijo4

Não obstante, no que se refere ao silêncio fecundo, optamos por restringi-
lo à música, apresentada como um dos expoentes máximos do inefável por 
nosso autor. Tal opção se deve à riqueza trazida pela própria compreensão 
jankélévitchiana da arte sonora, que, enquanto partilha de traços reconhecidos 
no Sumo Inefável de natureza transcendente, expressa-se por estímulos 
sensíveis, permitindo, como constataremos, radical contraste com o polo do 
indizível.3

Analisaremos, separadamente, esses dois exemplos antípodas do silêncio, 
que, como confirmaremos ao longo do artigo, “estão diretamente relacionados 
a reações anímicas e espirituais contrastantes, aspecto que não escapa à 
filosofia jankélévitchiana” (Gontijo, 2017, p. 262). Para tanto, tomaremos 
como bibliografia de apoio, além dos dois textos mencionados, passagens 
complementares de “A música e o inefável” e “La Mort”, assim como outras 
obras de Jankélévitch e estudos de alguns de seus comentadores. Por meio da 
análise proposta, de caráter exegético e também crítico a certas posições do 
filósofo, tentaremos responder às seguintes questões: apesar das diferenças 
entre os dois exemplos em pauta, há elementos que também os aproximam?; 
seríamos capazes de lidar, de fato, com um silêncio radicalmente indizível, ou 
seja, absolutamente vazio?; há particularidades qualitativas entre o silêncio 
indizível da morte e o silêncio inefável da música, assim como entre as 
manifestações de silêncio verificadas em cada um desses polos?; e, finalmente, 
o silêncio indizível poderia se comunicar com o silêncio inefável ou vice-versa?

É importante esclarecer, nesta introdução, que, ao examinarmos os polos 
do inexprimível e seus respectivos silêncios, tocaremos em diversas áreas 
de estudo e da experiência humana. As inevitáveis ressonâncias emocionais 
geradas pelo contato com a morte, o morto e a música conferem tonalidade 
psicológica para nossa abordagem; a reflexão sobre a recepção musical e 
diferentes poéticas composicionais tende ao âmbito da estética; os níveis do 
não ser relativos aos polos do inexprimível pressupõem uma análise metafísica; 
enquanto a contraditória “meditação” da morte, a descrição do enlevo musical 
e o método negativo, tantas vezes, empregado pelo filósofo aproximam o 
trabalho à teologia, à mística e ao apofatismo. Tal multiplicidade reflete algo 
da própria construção filosófica de Jankélévitch, autor, segundo Berlowitz 

3	 Embora, em nossa tradição metafísica e religiosa, o inefável esteja prioritariamente vinculado ao plano da 
transcendência, o inexprimível positivo mais valorizado por Jankélévitch, pensador agnóstico, refere-se a 
“experiências que, apesar de mergulhadas na imanência, superam, a seu modo, o princípio da não contradição, 
as categorias do entendimento e as limitadas molduras dos conceitos” (Gontijo in Jankélévitch, 2018, p. 24).



MORTE E MÚSICA: MANIFESTAÇÕES ANTÍPODAS DO SILÊNCIO EM VLADIMIR JANKÉLÉVITCH 5

(Jankélévitch; Berlowitz, 2021, p. 308), “de um mundo que é só seu, uma 
espécie de constelação particular”. 

1. A morte como silêncio indizível

Na verdade, é algo artificial o estudo em separado da morte indizível e da 
música inefável, assim como das manifestações de silêncio a elas vinculadas. 
Como observamos tanto em “A música e o inefável” quanto em “La Mort”, 
compreendemos conceitualmente cada um desses silêncios em contraposição 
com o outro. De acordo com Jankélévitch (2018, p. 120), “o mistério que 
a música nos transmite não é o inexprimível esterilizante da morte, mas o 
inexprimível fecundo da vida, da liberdade e do amor; dito em poucas palavras, 
o mistério musical não é indizível, mas inefável”.

Por meio dessa passagem, constatamos que a indizibilidade da morte está 
diretamente vinculada a uma ausência de conteúdo, relacionada, por sua vez, à 
perspectiva não religiosa do autor. Por um lado, o morto nada tem a nos dizer, 
nada há a se descobrir “por trás” de seu estéril silêncio. Em oposição à inspiração, 
que “concede ao poeta a potência lírica do verbo” (Jankélévitch, 1966, p. 
75, tradução nossa) e, ao músico, “cantos [...] inesgotáveis” (Jankélévitch, 
1966, p. 75, tradução nossa), a “expiração mortal” (Jankélévitch, 1966, p. 75, 
tradução nossa) corresponde ao “fechamento do ser no mutismo definitivo” 
(Jankélévitch, 1966, p. 75, tradução nossa), como complementa o filósofo em 
“La Mort”.4 O silêncio é, aqui, sinônimo de um nada que equivale ao zero 
(rien) e não de um nada que, resguardando e gestando múltiplas possibilidades 
(néant), é capaz de se identificar com o inefável.5 

Por outro lado, calamo-nos inevitavelmente quando o assunto é a própria 
morte, ou seja, a morte “vivida” em primeira pessoa, situada, recorrendo à 
terminologia kantiana, fora da “experiência possível” (ao menos para aqueles que 
não creem nas chamadas “experiências de quase morte”). Jankélévitch (1966, p. 

4	 Em “Ressonâncias noturnas: do indizível ao inefável”, mostramos, apoiando-nos no teólogo Silvio José Báez, 
que a identificação entre o morto e o silêncio negativo do vazio também se verifica na tradição judaica, à qual 
pertence o filósofo. Por um lado, “o silêncio do qual nada pode ser extraído é verificado na criança morta, 
que, apesar da intervenção do servo de Eliseu, ‘não emitira voz, nem sinal de vida’ (2Rs 4,31)” (Gontijo, 
2017, p. 253). Por outro lado, o próprio lugar dos mortos é chamado, em alguns Salmos, de dûmâ, “uma 
palavra hebraica que significa ‘silêncio’, [...][...], um inferno, não tanto de fogo quanto de silêncio, de solidão, 
de isolamento’” (Báez, 2011, p. 253).

5	 No ensaio “Le Nocturne” e em “A música e o inefável”, Jankélévitch (1988, p. 228; 2018, p. 187) refere-se 
diretamente a esses dois níveis opostos do nada ou do não ser ( e ), identificados e meditados 
por Schelling em suas últimas obras. Como explicamos em “Ressonâncias noturnas” (Gontijo, 2017, pp. 258, 
262), tais níveis poderiam ser diretamente exemplificados por uma mesma “realidade” privativa, como a noite 
e o silêncio, em suas diferentes configurações e manifestações.



Clovis Salgado Gontijo6

79, tradução nossa) esclarece que “a morte não é propriamente uma experiência 
que me deixaria ansioso por comunicá-la: é, antes, o que ninguém jamais provou, 
aquilo cujo sabor ninguém jamais degustou, cuja tonalidade qualitativa ninguém 
pode, a fortiori, imaginar”. Ao contrário do inefável, que não se define nem se 
descreve de modo conclusivo devido à sua sobreabundância, mas ao qual, como 
veremos, ainda se alude por comparações, “a morte não é ‘sugerível’ a partir 
da vida, nem de perto, nem de longe: nada a anuncia, nada nos faz nos lembrar 
dela. Desse incomparável, não temos nem pressentimento nem ressentimento, 
nem antegosto nem gosto residual” (Jankélévitch, 1966, p. 79, tradução nossa). 
Segundo o autor (1966, p. 79, tradução nossa), a própria morte coincidiria com 
a total ausência de qualidades sensíveis e, assim, “o silêncio que resulta do 
inefável difere totalmente do mutismo ao qual o insípido-inodoro-incolor nos 
reduz”. Além de vazia para a sensibilidade e destituída de predicados, a morte 
rompe com a sucessão temporal: nas palavras de Jankélévitch (1966, p. 79, 
tradução nossa), “a morte não possui dia seguinte”, fator que também impede 
a formulação de um dis-curso, colocando-nos, inexoravelmente, no registro do 
“silêncio mudo” (Jankélévitch, 2018, p. 121). 

Tais características afetam não só aquele que, despretensiosamente, 
divaga sobre a própria morte, mas também o filósofo que ousa fazer dela seu 
“objeto” de estudo. Como observa Jankélévitch (1966, p. 80, tradução nossa), 
contradizendo o próprio ato de escrita de um volumoso livro sobre a morte6,

Sobre o “inenarrável” absoluto, não há nada a contar. Quando mal tiver começado, a 
filosofia da morte já terá terminado, enchendo-nos de estupor: quando se trata da morte, 
o alfa e o ômega coincidem, e a primeira palavra é ipso facto a última. O filósofo da 
morte coloca-se, já de imediato, no fim da linha! A morte diz não – ou melhor, não 
responde – pois o mutismo opressor é sua única resposta. 

Ressaltando a inevitável indizibilidade de uma reflexão sobre a morte, 
Enrica Lisciani-Petrini (2013, p. 77, tradução nossa), tradutora e estudiosa 
da obra de Jankélévitch, explicita que “nada daquilo que já sabemos ou 
conhecemos, nenhuma categoria lógica ou empírica, nenhuma ciência e 
nenhuma prática poderiam nos auxiliar no sentido de nos fornecer o menor 
relatório sobre esse ‘algo’ que escapa a toda ordem”. Como seria possível 
refletir, a partir da vida (o único solo no qual trafegamos), acerca de “algo” que 
“é, à letra, ‘completamente outro’ em relação à vida” (Lisciani-Petrini, 2013, p. 

6	 Jankélévitch (Jankélévitch; Berlowitz, 2021, pp. 70-71) tem consciência de tal contradição performativa, ao 
declarar, na entrevista “Em algum lugar do inacabado”: “Dizem-me: qual o propósito de escrever um calhamaço 
sobre a morte se o senhor nada sabe sobre ela, se é só para chegar a esse instante evanescente, a esse 
brevíssimo brilho?”.



MORTE E MÚSICA: MANIFESTAÇÕES ANTÍPODAS DO SILÊNCIO EM VLADIMIR JANKÉLÉVITCH 7

77, tradução nossa), que dela se distingue por “uma radical diferença e não por 
uma simples diferença de grau”7 (Lisciani-Petrini, 2013, p. 77, tradução nossa)? 
Essa mesma impossibilidade é ressaltada pelo escritor e filósofo François 
George (1979, pp. 20-21), ex-orientando de Jankélévitch, que assim esclarece: 
“A morte não é profunda. Ela é um fato inconcebível, que a nada se assemelha, 
é o fracasso absoluto que reúne os maus alunos e os sábios, pois, apesar de tudo 
que já foi dito, a filosofia não ensina a morrer, a morte não é absolutamente uma 
questão de saber viver (savoir-vivre).”8 Nesse sentido, é interessante notar que 
o silêncio positivo, como “meio” fecundo para a reflexão, como “convite ao 
aprofundamento”, nas palavras de Jankélévitch (Jankélévitch; Berlowitz, 2021, 
p. 255), de nada serviria quando o tema é a morte sem fundo9. Dependendo do 
“objeto”, não haveria, simplesmente, em que se aprofundar...

Além do silêncio do morto e da “reflexão”, para sempre malograda, acerca 
da morte, o “mutismo opressor” se revela igualmente em outras relações 
humanas com a realidade indizível por excelência, como no contato que nós, 
vivos, estabelecemos com o moribundo ou com o cadáver. No primeiro caso, 
em “Penser la mort”, Jankélévitch (2004, p. 30, tradução nossa) explica, 
constatando uma notável distinção, que “aquele que vai morrer se encontra 
geralmente em tal estado que as palavras silêncio ou solidão já não fazem 
sentido para ele. Aquele que observa o moribundo pode conceber esse instante 
como o momento do silêncio mais extremo, já em oposição à existência 
que o rodeia”. Quanto ao silêncio diante do cadáver, o autor refere-se a ele 
em diferentes momentos de sua obra, justificando-o por nossa necessidade 
inconsciente de “participarmos” do mutismo, em certa medida sagrado, do 
morto, assim como as criadas ajoelhadas “participam” do silêncio da recém-

7	 Nas palavras do próprio Jankélévitch (1966, p. 56, tradução nossa), “a morte, a despeito das simetrias órficas, 
não é o contrário da vida, como o são dois extremos num mesmo gênero: a semelhança que os separa não 
é absolutamente de simples gênero. É para Leibniz que valem as gradações escalares, que o vivo e o morto 
diferem como o Mais e o Menos ou como o maior e o menor [...][...]”.

8	 É justamente pelo fato de a morte não ser em nada comparável com o viver que Jankélévitch (1966, pp. 
247-250, tradução nossa) recusa tanto a crença numa preparação ascética para ela quanto a concepção 
da filosofia como um “aprender a morrer”, verificada em obras clássicas como o “Fédon” (64a), de Platão, 
“De brevitate vitae” (7), de Sêneca e o ensaio “Que filosofar é aprender a morrer”, de Montaigne. Quanto a 
Montaigne, o filósofo contemporâneo se aproxima, precisamente, da posição que aquele pretende refutar: 
“Hão de me dizer que a realidade da morte ultrapassa de tão longe o pensamento que não há esgrima, por 
mais bela, que não se perca quando lá chega: deixai-os falar; a meditação prévia proporciona, sem dúvida, 
grande vantagem” (Montaigne, 2010). Dizemos que Jankélévitch se aproxima à posição refutada por Montaigne 
e não que se identifica com ela, pois, como vimos, a morte para o primeiro, situada no nível do indizível, não 
poderia ultrapassar o pensamento, uma vez que se encontra aquém deste.

9	 Jankélévitch ressalta, muitas vezes, a ausência de profundidade da morte, como na seguinte passagem de “Em 
algum lugar do inacabado”: “A meditação sobre a vida daqueles que não são mais tem por único conteúdo a 
positividade da sua vida, da sua obra e das nossas lembranças. [...][...] Assim, portanto, o passeio no cemitério 
durante a primavera é certamente uma ocasião de recolhimento, mas tal ocasião não é absolutamente um 
aprofundamento: antes convida-nos à esperança” (Jankélévitch in Jankélévitch; Berlowitz, 2021, p. 237).



Clovis Salgado Gontijo8

falecida Mélisande, ao fim da ópera Pelléas e Mélisande, de Claude Debussy 
(Jankélévitch; Berlowitz, 2021, pp. 247, 251).

Como podemos observar, a “sintonia” estabelecida entre “a pessoa viva” 
e “uma eternidade letal em que nada mais advém, sobrevém ou devém” 
(Jankélévitch, 2018, p. 181) encontra-se recorrentemente tingida de uma 
qualidade emocional específica: a opressão, o desespero, o terror e a angústia. 
Assim reforça Jankélévitch (Jankélévitch; Berlowitz, 2021, p. 234), na 
entrevista “Em algum lugar do inacabado”:

O silêncio que se estabelece ao redor do leito de morte não exprime somente o 
dilaceramento da separação irreversível, mas também a nossa angústia frente a essa 
morte, o nosso horror diante desse absurdo em forma de cadáver informe, diante desse 
presente-ausente tragado num vazio para o qual não temos mais palavras, enfim, o 
nosso desespero no limiar desse antifuturo. 

O tormento contido no “silêncio mudo” permite-nos notar, como aludimos 
na introdução, que o polo do indizível se encontra associado a uma ressonância 
anímica, associação também observada, em outra “frequência”, no polo do 
inefável. Enquanto, ao sorvermos a fecundidade inesgotável característica 
ao inexprimível positivo, sentimos plenitude, renovação, esperança 
(Jankélévitch, 1966, p. 75), ao nos aproximarmos do inexprimível negativo 
(ou ao testemunharmos a aproximação de outrem a ele), experimentamos o 
tormento. Assim, dado que o silêncio se manifesta em ambos os polos, também 
há um silêncio negativo, que a todo custo evitamos, por nosso horror vacui. 
Ao contrário do que costuma ocorrer quando buscamos a quietude de uma casa 
de retiro, podemos igualmente ansiar por ruídos quando a ausência sonora se 
“amplifica” a ponto de nos sugerir a absoluta ausência de vida (Jankélévitch, 
2018, pp. 184-185). Adotando um tom impactante, como ocorre em muitas de 
suas reflexões sobre a morte, Jankélévitch (Jankélévitch; Berlowitz, 2021, p. 
254) descreve tal dinâmica no capítulo 21 de “Em algum lugar do inacabado”, 
dedicado ao tema do silêncio:

Diante de um morto, observamos o silêncio: [...] permanecemos em suspense diante da 
ambiguidade dessa presença ausente e nos calamos, como o próprio morto, esperando 
um sinal que ele parece pronto a fazer a qualquer instante, mas que nunca fará. Tomado 
de pânico, aquele que vive termina por escutar a sua própria respiração, as batidas 
do seu coração, a circulação do sangue nas artérias... [...] Por pouco que o silêncio 
se prolongue, somos tomados pela angústia e procuramos desesperadamente sinais, 
respostas, um eco nesse vazio aterrorizante no qual não possuímos interlocutor. 

Caberia complementar que, no contexto da morte, o horror ao silêncio, 
identificado ao vazio, poderia ocorrer não só na ausência de estímulos sonoros 



MORTE E MÚSICA: MANIFESTAÇÕES ANTÍPODAS DO SILÊNCIO EM VLADIMIR JANKÉLÉVITCH 9

provenientes de corpos exteriores (como o mutismo do cadáver), mas também 
no silêncio interno do sujeito que pensa meditar sobre a morte. Se, como vimos, 
tal meditação é vazia, o pensamento que se orienta à morte – “monstruosa, 
única em seu gênero, relacionando-se com nada em absoluto, então literalmente 
impensável, absurda” (Jankélévitch, 2004, p. 102, tradução nossa) – depara-se 
com intransponível lacuna. E tal lacuna silenciosa nos angustia e amedronta, 
pois somos incapazes de povoá-la, a não ser por imagens ilusórias (Jankélévitch, 
1966, pp. 339-340) ou, ao menos, indemonstráveis por aquele que crê numa 
vida pós-morte. Portanto, como ocorre no caso do silêncio externo, verificamos 
que o silêncio interno – não só pacificador, mas também sufocante – nem 
sempre é um ideal a ser buscado.

Nesta breve reflexão sobre o silêncio da morte, parece-nos pertinente 
incluir uma consideração própria que, em certa medida, questiona a perspectiva 
jankélévitchiana. Observando os eixos em que o “mutismo opressor” se 
manifesta, a saber, o silêncio do morto, o silêncio de quem reflete sobre a 
morte, o silêncio diante do moribundo e, por fim, o silêncio diante do morto, 
verificamos que nem todos eles lidam com a esterilidade radical do indizível. 
Talvez, somente o silêncio do cadáver, se possível fosse situá-lo fora de 
qualquer referência a um espectador humano, corresponderia ao silêncio do 
vazio absoluto. Contudo, para nós, que nos colocamos diante da morte, seja 
como tema existencial ou filosófico, seja como evento concreto, algo ainda 
se experimenta, caso contrário, ela não provocaria em nós terror ou angústia. 

De algum modo, o filósofo francês parece respaldar nossa objeção, ao 
enfatizar, em outro contexto, a riqueza do silêncio, no capítulo “Música e 
silêncio”, de “A música e o inefável”. De acordo com Jankélévitch (2018, p. 
186), desenvolvendo a distinção já mencionada entre o rien e o néant,

O nada (néant), costuma-se dizer, não possui propriedades: um nada (néant) não se 
distingue de outro, pois como seria possível estabelecer tal distinção, a menos que ele 
contasse com qualidades ou uma maneira de ser, ou seja, a menos que fosse alguma coisa? 
Dois nadas (néants) não passam, portanto, de um mesmo nada (néant), de um único 
e mesmo zero. Ora, o silêncio possui propriedades diferenciais e, consequentemente, 
o nada (néant) em questão não é um nada em absoluto (rien-du-tout).

Por conseguinte, se somos capazes de distinguir os silêncios provocados 
pela morte não só em relação aos silêncios inefáveis, mas entre si, em suas 
aplicações e ressonâncias anímicas, algo nos indica que, ao menos para nós, 
vivos, o indizível radical, com seu absoluto vazio e mutismo, seja um limite 
à beira do inconcebível. A lacuna deixa de ser vazia para quem a formula ou 
pressente.



Clovis Salgado Gontijo10

Além disso, é importante, por fim, destacar que a impossibilidade de uma 
esterilidade radical, dotada de repercussões na vivência do silêncio, também 
é mencionada pelo filósofo do je-ne-sais-quoi. Segundo Jankélévitch (2018), 
retomando Bergson, nunca estaríamos privados por completo (enquanto vivos, 
vale repetir) da recepção de algum estímulo sensível (seja este visual, auditivo, 
olfativo, tátil, cinestésico etc.). Desse modo, dificilmente haveria uma “niilização 
radical” (Jankélévitch, 2018, p. 187) para a resultante da sensibilidade, o que 
permite a Jankélévitch (2018, p. 187) afirmar que “o silêncio, em lugar de se 
identificar com o nada (néant) absoluto, é, por sua vez, um não ser relativo ou 
parcial. É assim que o silêncio mais característico é o silêncio na luz”. 

E, como iniciaremos a seguir nossa reflexão sobre o campo musical, 
caberia completar que o silêncio se distancia do vazio não só pela possibilidade 
de coexistir com outros estímulos sensíveis de natureza não auditiva (como os 
objetos iluminados), mas por nunca se manifestar ao ser humano como privação 
sonora absoluta. De acordo com Jankélévitch (2018, p. 186), “o silêncio 
absoluto é, como o espaço puro ou o tempo nu, um limite inconcebível”. 
Como recordamos em “Ressonâncias noturnas: do indizível ao inefável” 
(Gontijo, 2017, p. 263), tal asserção é confirmada por John Cage, em sua obra 
“Indeterminacy”, que inclui o relato do célebre experimento por ele realizado 
numa câmara anacoica da Universidade de Harvard. Existencial e musicalmente 
atento ao tema do silêncio, Cage (2022) descobre, na solidão daquele espaço cem 
por cento vedado a fontes sonoras exteriores, a permanência de dois sons, um 
agudo e outro grave, respectivamente identificados pelo professor responsável 
pela câmara como o “sistema nervoso em operação” e o “sangue em circulação” 
do compositor. Relacionando tal experimento com nosso estudo, constatamos, 
mais uma vez, que a esterilidade sonora radical só ocorreria no morto, no qual 
os processos fisiológicos, geradores de estímulos sonoros, já se extinguiram 
e para o qual o tempo e o movimento deixaram de fazer qualquer sentido. 
Assim, talvez, o absurdo impensável da morte em primeira pessoa seja não só 
o exemplo máximo do (silêncio) indizível, mas também seu único exemplo.

2. A música como silêncio inefável

Do “mutismo opressor”, passamos agora para o “silêncio melodioso” 
(Jankélévitch, 2018, p. 189) que envolve o inefável musical. Curiosamente, 
a “conivência que entrelaça, para sempre, o silêncio à música” (Berlowitz 
in Jankélévitch; Berlowitz, 2021, p. 256) manifesta-se por vias semelhantes 
àquelas identificadas no silêncio referente à finitude humana. Em primeiro lugar, 
assim como há o silêncio diante da morte e do morto, também constatamos que 



MORTE E MÚSICA: MANIFESTAÇÕES ANTÍPODAS DO SILÊNCIO EM VLADIMIR JANKÉLÉVITCH 11

o ouvinte ou o teórico pode se calar, em algum momento, ao experimentar uma 
obra musical ou ao tentar discorrer sobre ela. Em segundo lugar, à semelhança 
do silêncio que é a morte, Jankélévitch reconhece, com certa originalidade, 
o silêncio da música.10 Por fim, é plausível comparar, mantendo as devidas 
particularidades qualitativas e ontológicas, o silêncio que habita o morto ao 
silêncio estruturante de uma obra musical, no qual poderiam ser incluídos 
não só o silêncio na música, mas também o silêncio antecedente e o silêncio 
subsequente a uma composição. Assim, examinemos, em separado, essas três 
expressões do “silêncio melodioso”.

2.1 O silêncio “diante” da música
Se a música se associa intimamente ao registro do inexprimível na filosofia 

jankélévitchiana, não é difícil concluir que o silêncio se ofereceria como 
possível resposta à experiência musical (assim como a tudo aquilo que se 
mostra inexprimível, conforme adiantamos em nossa introdução). Tal resposta 
é considerada por Jankélévitch (2018, pp. 131-132) na seguinte passagem de 
“A música e o inefável”:

Quando os divinos arpejos do Réquiem se evaporarem no ar – “In paradisum deducant 
te angeli” –, cada qual terá compreendido que outros comentários não são mais 
necessários; então tudo terá sido dito, e os homens entreolhar-se-ão em silêncio: 
siōpēsantas deî apeltheîn. É o que propõe Plotino, pois, quando a alma fica assim 
transtornada diante de algo grande e grave – o sublime canto de Boris Godunov no 
segundo ato da ópera homônima, o silêncio sobrenatural que se estabelece ao fim 
da Sinfonia Fausto, quando o coro masculino entra em cena para cantar o “Chorus 
Mysticus” –, nada resta senão calar.

É interessante observar que o silêncio provocado no ouvinte pelas 
composições musicais citadas (e pelos silêncios por elas criados) se encontra 
“tingido” de uma qualidade inteiramente distinta do “silêncio mudo” da 
morte. O ouvinte se cala ao ser tocado por um evento de ordem sensível (os 
“divinos arpejos”, o canto, o silêncio expressivo anterior à aparição do coro), 
cujo especial encanto ou sublimidade não o enchem propriamente de terror, 
mas de positivo maravilhamento. A efetividade transbordante, índice do 

10	 Uma estrutura de relações (ao menos parcialmente) análogas é verificada entre a morte (neste caso, mais 
especificamente, o morto) e outro exemplo do inexprimível positivo, o Sumo Inefável, pois, como observamos 
em “Ressonâncias noturnas”: “É inefável o silêncio de Deus e o silêncio diante de Deus, assim como é indizível 
o mutismo do morto e o mutismo daquele que se coloca, em estado de angústia e incompreensão, diante do 
cadáver” (Gontijo, 2017, p. 252).



Clovis Salgado Gontijo12

inefável, aproxima, assim, a experiência musical à experiência do numinoso11, 
segundo o filósofo (aproximação que, mencionada em nossa introdução, será 
especialmente observada neste tópico). Como verificamos em “Ressonâncias 
noturnas”, ressaltando a correspondência entre o musical e o espiritual, “é 
fecundo o silêncio que invade o ouvinte ao término de certas obras musicais, 
semelhante ao estado para além das palavras que marca a chegada ao ápice da 
ascensão mística” (Gontijo, 2017, p. 252). Assim, abraça-se o silêncio uma vez 
que, em ambos os casos, nossas respostas verbais não são adequadas à realidade 
saboreada (Jankélévitch, 2018, p. 147).

Logicamente, a inefabilidade da arte sonora que impõe silêncio ao ouvinte 
também repercute naquele que pretende refletir (teoricamente ou não) sobre 
a música. Nesse ponto, Jankélévitch (2018, pp. 148-149) reconhece similar 
desafio àquele verificado no registro da morte:

Não estamos mais aptos para pensar a música em si mesma, ipsa, ou a ipseidade da 
música, que para pensar o tempo [...]. Do mesmo modo, aquele que pretende pensar na 
morte [...] delira mais do que pensa: eis porque a “meditação da morte” é uma meditação 
completamente vazia, vazia como o cenotáfio diante do qual ela se concentra [...]. Não 
é este o caso de toda “reflexão” sobre Deus ou sobre o céu noturno? A atenção dirigida 
à música nunca há de alcançar o centro intangível e inatingível da realidade musical 
[...]: o recolhimento do ouvinte imerso em sua audição, ocupado em simular a atitude 
do fiel no santuário, é um recolhimento vazio.

Todavia, o filósofo parece, aqui, desconsiderar uma distinção fundamental 
entre os polos do indizível e do inefável por ele mesmo elaborada e por nós 
explicitada neste artigo. Se a pretensa “reflexão” direta sobre a morte e a música 
é vazia, uma vez que, nesses temas (Jankélévitch, 1966, p. 55), só logramos 
abordar aspectos circunstanciais e não fundamentais (a causa mortis, os locais 
do óbito e do velório, a situação financeira do compositor no momento da 
composição, o nome da pessoa amada à qual foi dedicada a obra, as estruturas 
composicionais que, analiticamente identificadas, não abarcam o encanto de 
uma peça12), há uma experiência rica e efetiva da audição musical, enquanto, 
como vimos, não há “experiência” da morte em primeira pessoa (por esta não 
ter continuidade ou por nos ser inacessível).

Assim, embora o filósofo, na passagem supracitada, reúna, de modo 
indiferenciado, a música, o tempo, a morte e Deus como realidades impensáveis, 

11	 Utilizamos aqui o termo cunhado por Rudolf Otto (2005, pp. 14-15), provavelmente familiar a Jankélévitch, 
uma vez que este era leitor do estudioso alemão, como comprovaremos na sequência deste tópico. 

12	 Este ponto, recorrente na filosofia da música jankélévitchiana, encontra-se sintetizado em: Jankélévitch, 2018, 
pp. 154-155.



MORTE E MÚSICA: MANIFESTAÇÕES ANTÍPODAS DO SILÊNCIO EM VLADIMIR JANKÉLÉVITCH 13

a arte sonora se aproxima mais ao mistério da divindade que ao mistério da 
morte, o que se justifica pela inserção das experiências musical e espiritual 
no polo do inefável. O próprio Jankélévitch (1966, p. 230, tradução nossa) 
reconhece distinções entre algumas das realidades citadas, como entre Deus e 
a morte, ao ponderar, em “La Mort”, que,

com o totalmente outro, com o absolutamente outro, não temos o menor ponto em 
comum nem o menor termo de comparação. Esse é o caso da criatura diante do Absoluto 
divino. No entanto, certas formas de diálogo, de relação religiosa, mística ou intuitiva, 
não estão necessariamente excluídas na relação entre o homem e a sublime alteridade. 
Por outro lado, nenhuma relação de qualquer tipo pode ser concebida entre o ser vivo 
e o para além meôntico desse ser. O morto não está em relação com ninguém, e, por 
consequência, a morte desse morto é o absolutamente incomunicável.13

Como Deus para a pessoa de fé, a música é um outro com o qual nos 
relacionamos e que experimentamos. O fato de se apresentar como “totalmente 
outro” (“ganz Andere”), segundo a nomenclatura de Rudolf Otto (2005, pp. 
39-44), não impede que o divino e a experiência de aproximação ou união a ele 
sejam dotados de conteúdo, ainda que este não possa ser exposto, de modo claro 
e conclusivo, pelo discurso. De algum modo, a mesma dinâmica se repete na 
música, concebida por Jankélévitch (2018, p. 131, grifo do autor), em provável 
alusão a Otto, como “algo de completamente outro”14.

O parentesco entre o musical e o divino é de grande importância para 
nosso estudo e para a compreensão de um aspecto fundamental do pensamento 
jankélévitchiano. Enquanto o silêncio se coloca como a única resposta possível 
diante da morte (prova disso é nosso desconforto para dirigir uma palavra 
a quem perdeu um ente querido), a fecundidade do inefável não só nos faz 
calar, mas permite múltiplas aproximações verbais. Nesse sentido, a música e 
Deus se identificam com o amor, que, de acordo com Jankélévitch (1966, p. 
78, tradução nossa), “não é indizível, é, sobretudo, incomunicável: o amor é 
dizível, porém é maior, mais rico e profundo que qualquer palavra”. Seguindo 
a terminologia jankélévitchiana, poderíamos afirmar que o inefável, inesgotável 
por sua profundidade15 (ao contrário da morte sem fundo), é “exprimível ao 

13	 O agnosticismo do filósofo não o impede de pensar a dinâmica de relação entre a criatura humana e a 
divindade, assim como a própria natureza divina, aspectos fundamentais para a elaboração de uma concepção 
antropológica mais abrangente.

14	 Na primeira edição do “Traité des vertus”, Jankélévitch (1947, p. 337) refere-se diretamente a Rudolf Otto 
como uma das fontes das expressões “tout autre ordre” e “Absolument autre”.

15	 Vale recordar que, na tradição cristã, a profundidade também aparece explicitamente como um atributo do 
inexprimível divino, conforme sugere o apóstolo Paulo (1Co 2,10) e, em continuidade com este, São João da 
Cruz, nas canções 3, §18 e §22, e 4, §17, da “Chama viva de amor” (Juan de la Cruz, 2000, pp. 1049, 1050, 
1128).



Clovis Salgado Gontijo14

infinito” (Jankélévitch, 2018, p. 121). Basta recordar os noventa e nove nomes 
de Deus na tradição islâmica16 e o protagonismo do amor como tema poético ao 
longo de tantos séculos e para diferentes culturas (Jankélévitch, 2018). Quanto 
à música, “neste campo, há muito a se fazer, muito a se meditar, muito a se 
dizer – muito a se dizer e, incessantemente, tudo a se dizer!” (Jankélévitch, 
2018, pp. 120-121). Assim, para o filósofo francês, tanto o enlevo causado pela 
audição da Sinfonia Fausto quanto a expressividade um tanto indeterminada de 
um prelúdio para piano de Chopin não nos impedem por completo de recorrer 
à linguagem verbal para exprimi-las, mas, apenas, de buscar capturá-las, 
pretensiosamente, por uma “expressão unívoca e inambígua de um sentido” 
(Jankélévitch, 2018, p. 111).

Em seu tratamento do problema da inefabilidade, Jankélévitch se afasta, 
portanto, da conclusão do primeiro Wittgenstein, para quem “sobre aquilo de 
que não se pode falar, deve-se calar” (Wittgenstein, 2020, p. 261), enquanto se 
aproxima do neoplatonismo, segundo o qual o discurso acerca ou “diante” do 
mistério não só se contrai tendendo ao silêncio, mas também se dilata, como 
uma “avalanche de palavras” (Jankélévitch, 1966, p. 77, tradução nossa). Isso 
porque nosso filósofo parece admitir uma dizibilidade aproximada de Deus 
(e dos exemplos imanentes do inefável que resguardam os traços do inefável 
transcendente), embora, como vimos, eventualmente afirme, em sintonia com 
um apofatismo mais radical, que, “com o totalmente outro, [...] não temos o 
menor ponto em comum nem o menor termo de comparação”. Como explica 
Jankélévitch (1966, pp. 76-77, tradução nossa), “por mais que Deus, realidade 
insondável e inominável, desencoraje as dissertações prolixas, por mais que 
Deus seja demasiado rico para se apoiar na linguagem cotidiana, ainda podemos 
falar do divino Je-ne-sais-quoi balbuciando: balbuciendo, como diz João da 
Cruz.” E tal “balbuciar” conta, muitas vezes, com descrições, comparações 
e metáforas. Observamos, assim, que o próprio São João da Cruz retrata o 
Espírito Santo como uma “chama viva de amor” e sua experiência mística, 
seja como um “cautério suave”, seja como uma “regalada chaga” (Juan de la 
Cruz, 2000, p. 949, tradução nossa). Contudo, para que o “balbuciar” não se 
torne declaração dogmática, é necessário conjugar, em algum momento, o dizer 
insuficiente (seja do que é, seja do que não é aquilo que se experimenta) ao não 
dizer, ou seja, ao silêncio, uma espécie de apofatismo em ato. Em vista disso, o 

16	 Como já observado em nosso artigo “Sabor de vida eterna: apuntes sobre la inefabilidad en San Juan de la 
Cruz” (Gontijo, 2019, p. 393), Goethe nos permite atentar ao fato de que os diversos nomes de Alá poderiam 
ser um indício da inefabilidade divina (Eckermann, 2017).



MORTE E MÚSICA: MANIFESTAÇÕES ANTÍPODAS DO SILÊNCIO EM VLADIMIR JANKÉLÉVITCH 15

frade carmelita opta por deixar incompleta a explicação (declaración) dos três 
últimos versos da “Chama viva de amor” (Juan de la Cruz, 2000, p. 1128).17

Dinâmica semelhante ocorre no âmbito da música, se nos pautarmos 
no pensamento jankélévitchiano. É possível comparar, por seu encanto 
e efemeridade, o fenômeno musical com “uma bolha de sabão irisada” 
(Jankélévitch, 2018, p. 167), assim como é possível sugerir “o fá sustenido 
maior por meio do violeta, o ré bemol maior por meio de uma noite de verão” 
(Jankélévitch, 1966, p. 78, tradução nossa) ou encontrar afinidades de estilo e de 
caráter entre os movimentos lentos de duas sonatas. No entanto, tais afirmações 
não impedem a constatação do “encanto sui generis, a kháris epithéousa, o 
sabor indefinível e irredutível que impregna” (Jankélévitch, 2018, p. 154), por 
exemplo, uma canção de Gabriel Fauré, um dos compositores mais citados e 
admirados por Jankélévitch. A possibilidade de efetuar comparações se reduz 
diante do que é por demais único, exigindo a utilização de termos privativos 
(discurso negativo) como o “indefinível”, o “irredutível”, o “inexprimível” e o 
je-ne-sais-quoi. Estes, situando-se nas “bordas da linguagem” (Underhill, “Light 
of Christ”, in: Underhill, 1960, pp. 27-28, tradução nossa), para empregar a bela 
expressão de Evelyn Underhill, já pendem para o silêncio. Por conseguinte, 
podemos concluir que, mesmo sendo capazes de, em alguma medida, expressar 
verbalmente algo da comoção musical ou do conteúdo “semântico” de uma 
obra (por infinitas sugestões, como sustenta Jankélévitch), nossa formulação há 
de flertar com a taciturnidade, conectando, mais uma vez, a resposta à imanente 
inefabilidade musical à resposta à transcendente inefabilidade mística.

2.2 O silêncio da música
Sem dúvida, das três modalidades de silêncio musical identificadas, 

a concepção de um silêncio da música é a mais inusitada, chegando a ser 
contraintuitiva. Se, à primeira vista, não questionaríamos a definição da pintura 
como “poesia muda”, atribuída por Plutarco (1936) a Simônides de Ceos, 
como poderíamos admitir a posição jankélévitchiana de que uma manifestação 
eminentemente acústica seria capaz de conter o silêncio ou corresponder ao 
silêncio, não só em suas pausas, mas também no decurso sonoro de suas notas? 
A seguinte informação filológica fornecida por Jankélévitch (Jankélévitch; 
Berlowitz, 2021, p. 257) poderia contribuir para esclarecer tal questão:

17	 A opção pelo silêncio tomada por São João da Cruz ao fim da “Chama viva de amor” é por nós abordada em 
alguns de nossos estudos acerca da inefabilidade, como: Gontijo, 2019, p. 383; 2023, pp. 47-48.



Clovis Salgado Gontijo16

O ruído privilegiado, na sociedade política dos homens, é o ruído que eles mesmos 
fazem ao falar. Os gregos, povo eloquente que passava o seu tempo sobre uma ágora 
estrondosa de palavras, não contavam com menos de duas palavras para designar o 
silêncio. O silêncio por excelência é o silêncio das palavras que faz calar o tagarela e 
não o silêncio do ruído que Plotino chamava apsophía ()...

É, sobretudo, graças a essa particular acepção de silêncio como privação 
não de qualquer estímulo sonoro, mas de palavras, que a arte em questão, sem 
perder sua dimensão sensível, poderia ser interpretada como “música callada” 
(Juan de la Cruz, 2000, p. 696), recorrendo à poética expressão de São João da 
Cruz, familiar ao filósofo contemporâneo (Jankélévitch, 2018, p. 190). Como 
propõe Jankélévitch (2018, p. 189), em “A música e o inefável”:

A música é o silêncio das palavras, assim como a poesia é o silêncio da prosa. A 
música, presença sonora, preenche o silêncio e, apesar disso, é ela mesma uma espécie 
de silêncio. Há, portanto, um silêncio relativo que consiste na mudança de ruídos, na 
passagem da algazarra informe e fortuita à ordem sonora, assim como há um descanso 
que consiste na mudança de tarefa.

A identificação entre a música e o silêncio é retomada pelo filósofo no início 
do capítulo “A sinfonia dos murmúrios”, de “Em algum lugar do inacabado”. 
Nele, Jankélévitch (Jankélévitch; Berlowitz, 2021, p. 256) declara, com maior 
veemência, que “a música, com efeito, já é uma espécie de silêncio, pois impõe 
silêncio aos ruídos e, de início, ao ruído insuportável por excelência que é 
aquele das palavras”.18

Em nosso estudo das filosofias da música e da percepção jankélévitchianas, 
atentamo-nos (Gontijo, 2017, p. 248) para essa curiosa correspondência, 
observando que, segundo o filósofo,

assim como os ruídos da natureza não invalidam a quietude noturna, nem sempre 
seria adequado contrapor a música ao silêncio. Mais que ausência de qualquer som, 
o silêncio por excelência se manifesta como ausência de palavras. Por conseguinte, 
a música – que para ser ouvida requer a supressão da palavra exterior a ela, assim 
como das palavras interiores que consomem e distraem – poderia ser compreendida, 
simultaneamente, como um silenciar-se.

18	 É interessante observar que algumas obras e poéticas musicais parecem acentuar, aos “ouvidos” de Jankélévitch, 
a identificação examinada. Assim ocorre com a música de Gabriel Fauré, que, “toda inteira em surdina [...] 
é ela mesma um silêncio e um ruído interrompido” (Jankélévitch, 2018, p. 185) em relação ao contínuo 
formado pelos barulhos da natureza e da existência humana. Em contrapartida, o filósofo concebe a música 
de Debussy como uma “isle joyeuse”, encrave sonoro sobre um mutismo oceânico. Tal distinção parece se 
apoiar numa diferença entre as atmosferas predominantes às obras dos dois compositores, uma vez que, 
como veremos no tópico 2.3, Debussy também emprega recursos (sonoridades extremamente suaves, por 
exemplo) capazes de aproximar sua música ao registro do silêncio.



MORTE E MÚSICA: MANIFESTAÇÕES ANTÍPODAS DO SILÊNCIO EM VLADIMIR JANKÉLÉVITCH 17

Verificamos, nessa passagem, a menção a outra asserção contraintuitiva 
do filósofo. Conforme este também havia destacado anteriormente no capítulo 
da entrevista recém-citado, os ruídos noturnos da natureza “não rompem o 
silêncio, mas o tornam, ao contrário, mais silencioso, assim como as estrelas, 
em lugar de embranquecer o céu noturno, tornam a noite mais negra e 
profunda” (Jankélévitch in Jankélévitch; Berlowitz, 2021, p. 255). Diante de 
tal paralelismo entre a música e o silêncio, por um lado, e a noite e o silêncio, 
por outro, caberia perguntar: o silêncio relativo da música seria igualmente 
capaz de criar uma experiência intensificada de silêncio?

Tudo indica que sim, na medida em que a audição musical exige, com 
certa urgência e absoluta necessidade, uma voluntária e consciente cessação da 
palavra19, “o mais indiscreto e o mais impertinente dos ruídos” (Jankélévitch 
in Jankélévitch; Berlowitz, 2021, p. 256), assim como a cessação de outras 
interferências sonoras que, recordadas espirituosamente pelo filósofo20, soam 
“quase como um sacrilégio” (Jankélévitch in Jankélévitch; Berlowitz, 2021, 
p. 257) para quem pretende ouvir, com inteireza, o “silêncio melodioso” 
(Jankélévitch, 2018, p. 189). Como sintetiza poeticamente Jankélévitch (2018, 
p. 204), ao fim de “A música e o inefável”, antecipando um dos temas de nosso 
próximo tópico: “o silêncio é o deserto no qual a música floresce, e a própria 
música, flor do deserto, é como um silêncio misterioso”.

2.3 O silêncio que antecede, integra e sucede a música
Referindo-se, provavelmente, a esse silêncio que possibilita e sustenta 

a música, Jankélévitch (2018, p. 184) questiona se “não seria possível dizer 
que o silêncio existe, ao mesmo tempo, antes, depois e durante; que está 
simultaneamente nos dois extremos e também entre ambos?”. Embora deixe, 
a essa altura, a questão em aberto, sua resposta demonstra ser positiva a partir 
da leitura de suas reflexões estético-musicais. Assim, caberia apresentar aqui, 
brevemente, os três momentos em que o silêncio se manifesta na execução de 
uma obra musical.

Primeiramente, há o silêncio que precede a música, relacionado à referida 
condição de possibilidade para a execução e a escuta musicais. Como ocorre 
no início de um concerto sinfônico, “para dar o sinal aos seus músicos, o 
regente de orquestra aguarda que o público se cale, pois o silêncio dos homens 
é uma espécie de sacramento de que a música precisa para elevar a voz...” 

19	 Referimo-nos aqui, obviamente, à palavra exterior à música, emitida pelo ouvinte, e não à palavra que integra 
o texto de uma composição vocal.

20	 “Enquanto houver um ruído na sala, enquanto ranger uma poltrona, enquanto tossir um ouvinte, enquanto 
uma mosca zumbir, o concerto não poderá começar” (Jankélévitch in Jankélévitch; Berlowitz, 2021, p. 257).



Clovis Salgado Gontijo18

(Jankélévitch in Jankélévitch; Berlowitz, 2021, p. 257). Em lugar de prenunciar 
uma tragédia ou uma catástrofe natural (poderíamos aqui recordar o poema 
Meeres Stille, de Goethe, musicado por Schubert21), tal silêncio precursor é 
“profético” (Jankélévitch, 2018, p. 182) e fecundo. Segundo Jankélévitch 
(2018, p. 182), recorrendo uma vez mais ao exemplo do maestro, “assim é o 
silêncio que se estabelece, de repente, no limiar do concerto, quando a batuta do 
regente faz calar a cacofonia dos instrumentos e desencadeia, com o primeiro 
tempo do primeiro compasso, a torrente harmoniosa da sinfonia”.

Em segundo lugar, encontramos a manifestação mais evidente do silêncio 
musical: o silêncio na música ou o silêncio dentro da música, pois, como observa 
Berlowitz (Jankélévitch; Berlowitz, 2021, p. 259) ao entrevistar o filósofo, uma 
composição “não só impõe silêncio às palavras, mas também impõe a si mesma 
alguns silêncios”. Diante de tal observação de sua entrevistadora, Jankélévitch 
(Jankélévitch; Berlowitz, 2021, pp. 259-260) desenvolve, em maior detalhe:

A música vive de silêncios. Para ser musical, a música deve se articular; e como ela 
se articula? Pelos silêncios mais ou menos longos e precisamente medidos que a 
escandem, aeram-na e permitem-lhe respirar. Sem os silêncios, as pausas e os suspiros, 
ela não passaria de um ruído contínuo e acabaria por sufocar. Mas essa constatação 
ainda é muito pouco: toda a música tende a uma aproximação assimptótica a esse 
limite extremo além do qual reina o silêncio... Aí repousa a sua essência mais secreta.

A leitura dessa passagem nos remete à famosa crença, de origem pitagórica, 
numa harmonia das esferas. Se os astros supostamente emitem frequências 
sonoras ao se movimentarem ao longo de suas órbitas, por que, perguntaram-
se alguns autores da Antiguidade e da Idade Média, não seríamos capazes de 
ouvir tal música celeste? Uma das hipóteses aventadas seria justamente o fato 
de tais frequências ressoarem de forma ininterrupta, enquanto a percepção 
humana só seria capaz de reconhecer sonoridades intermitentes.22 Assim, o 
silêncio na música também se apresentaria como condição de possibilidade 
para a audição (musical).

Ademais, Jankélévitch nos faz notar que, além das pausas propriamente 
ditas, haveria outras manifestações de silêncio na música, como a suspensão 
e as reticências, que simulam, em certa medida, as possibilidades do discurso, 
além das dinâmicas em extremo pianíssimo que se aproximam do “limiar do 
inaudível” (Jankélévitch, 2018, p. 192). Nas palavras do próprio Jankélévitch 

21	 O texto da canção, assim como sua tradução para diferentes idiomas, pode ser consultado em: https://www.
lieder.net/lieder/get_text.html?TextId=6514..

22	 Tal hipótese é mencionada e posta em dúvida por Aristóteles (1939, pp. 192-195), numa passagem de “De 
Caelo” (II.9.290b18).



MORTE E MÚSICA: MANIFESTAÇÕES ANTÍPODAS DO SILÊNCIO EM VLADIMIR JANKÉLÉVITCH 19

(2018, p. 190), “o laconismo, a reticência e o pianíssimo são, assim, como 
silêncios no silêncio”, ou seja, pausas no “silêncio relativo” da música.

Apesar de a reflexão estética de Jankélévitch se limitar, quase 
exclusivamente, ao campo musical, é importante recordar que tal silêncio de 
natureza intrínseca também poderia integrar, de modo estrutural e expressivo, 
outras modalidades artísticas. Por exemplo, aplicam-se ao teatro todos esses 
procedimentos de aproximação ao silêncio observados pelo filósofo na 
arte sonora: pausas como elementos constitutivos das falas e dos diálogos, 
laconismo, reticências, sussurros e esperas.

Trazemos à baila, neste momento, um exemplo que, embora não seja citado 
por Jankélévitch, demonstra justamente a presença, no âmbito da dramaturgia, 
de uma manifestação do silêncio, cujo potencial expressivo terá, como veremos, 
fecunda repercussão no âmbito da composição musical. No ano de 1900, 
o diretor David Belasco montou, em Londres, a peça Madame Butterfly: A 
Tragedy of Japan, uma versão do conto Madame Butterfly, de John Luther Long 
(1898), que, provavelmente, incluía elementos extraídos do romance francês 
Madame Chrysanthème, de Pierre Loti (Leahy, 2023). Na plateia de uma das 
encenações londrinas da peça, cujo enredo aborda o drama da iludida gueixa 
abandonada por um tenente da marinha estadunidense (Pinkerton), encontrava-
se o compositor italiano Giacomo Puccini. Curiosamente, este se encantou, 
sobretudo, por um momento de penetrante silêncio da peça, durante o qual

Butterfly está sentada no centro do palco, passando a noite em vigília, aguardando o 
retorno há muito esperado de Pinkerton. Por alguns longos minutos, ela não fala. O 
tempo passa. O Sol se põe, as estrelas despontam, apagam-se, e então o Sol renasce. Na 
plateia, Puccini e os que estavam à sua volta sentiram verdadeira empatia por Butterfly. 
A poderosa encenação eliminou todas as distrações, permitindo que focalizassem 
exclusivamente o infortúnio da personagem. Foi, nesse momento, que Puccini não só 
resolveu fazer de Butterfly sua próxima ópera, mas também decidiu fazer da vigília 
de Butterfly impactante momento musical. Tão comprida extensão de silêncio nunca 
havia sido explorada numa ópera, e o compositor estava determinado a vê-la ganhar 
vida no palco operístico. (Los Angeles Opera, 2023, tradução nossa)

Esse momento dramático, “silêncio de palavras” num contexto de 
elocuções, veio a inspirar uma das mais tocantes passagens da ópera em gestação 
de Puccini. Decerto, haveria muitas opções composicionais para se criar ou 
se simular musicalmente o silêncio em questão. Num gênero como a ópera, 
constituído quase sempre por música da capo al fine, urgiria, especialmente, 
contrastar o mutismo de Cio-Cio-San (Madame Butterfly), na transição do 
segundo para o terceiro ato, dos momentos predominantes constituídos por 



Clovis Salgado Gontijo20

“falas” cantadas23, como a esperançosa alegria extravasada em melodias, 
palavras e gestos da protagonista e de sua aia Suzuki, no delicado “Dueto das 
Flores”, anterior à tenaz espera. Assim, Puccini recorre a um dos procedimentos 
destacados por Jankélévitch por meio dos quais a música ressalta sua tendência 
ao silêncio: a utilização homogênea de uma dinâmica em pianíssimo ao longo 
de toda a passagem. Além disso, o compositor opta por criar um coro a bocca 
chiusa, ou seja, entoado com os lábios cerrados. Tal procedimento (também 
presente na tradição musical japonesa) impede a articulação de palavras, para, 
desse modo, acentuar o “silêncio no silêncio”. Com essa opção, Puccini, em 
concordância com nosso filósofo, parece nos indicar que a música não precisa 
se calar totalmente para obter o silêncio, na medida em que já se apresenta como 
uma espécie de silêncio (ao contrário do drama, que, inserido tradicionalmente 
no reino das palavras, precisa abdicar de um de seus componentes constitutivos 
para evocar o silêncio24).

Para nos atermos às referências musicais trazidas por Jankélévitch, algumas 
poéticas composicionais que lhe são caras exploram particularmente o silêncio 
na música. Exemplificando um silêncio que se expressa como “reticência ou 
desenvolvimento interrompido” (Jankélévitch, 2018, p. 192), o pensador francês 
cita, mais de uma vez, o célebre prelúdio para piano “A serenata interrompida” 
(Prelúdios, livro I, nº 9), de Claude Debussy. Para Jankélévitch (2018, p. 191), 
“o lógos colocado em suspensão por Plotino e a ‘serenata interrompida’ em 
Debussy são duas maneiras de trucidar a eloquência e duas manifestações do 
pudor humano diante do indizível”, ou melhor, diante do inexprimível, ousando 
ser mais rigoroso com a terminologia jankélévitchiana que o próprio autor. 
Tal comparação não deixa de ser um tanto contraditória dentro da reflexão 
estético-musical do filósofo, pois, como vimos, a música não precisaria ser 
abafada para se distanciar do ruído da prosa. Além disso, a interrupção musical 
não equivaleria a uma eliminação da “eloquência”, uma vez que a aplicação 
desse termo ao “discurso” musical seria mais um sintoma da interferência, tão 

23	 À parte seus momentos exclusivamente orquestrais, como os prelúdios, aberturas e intermezzi, a ópera 
costuma ser formada pela conjunção entre texto e música, verificada em seus coros, árias e recitativos.

24	 Embora, nos motetos, nas cantatas, missas, óperas e canções, a palavra figure como um componente 
constitutivo, a música ocidental também está repleta de gêneros que prescindem (certamente, mais que o 
teatro) de um texto verbal, como sonatas, sinfonias, concertos, prelúdios e fugas, noturnos instrumentais. Até 
mesmo obras que se aproximam do gênero canção – o Vocalise, de Rachmaninoff e a parte A da “Cantilena” 
das Bachianas Brasileiras nº 5, de Villa-Lobos – podem se abster do uso da palavra. Contudo, caberia perguntar 
se uma “canção sem palavras” tenderia mais ao silêncio (e à inefabilidade) que uma canção tradicional. Sobre 
esse ponto específico, sugerimos a leitura de nosso artigo “Tempo de cantar: a necessidade de ultrapassar 
o silêncio” (Gontijo, 2023), no qual discutimos a interpretação agostiniana do jubilus (canto sem palavras) 
como resposta expressiva e gênero musical consentâneos à inefabilidade divina.



MORTE E MÚSICA: MANIFESTAÇÕES ANTÍPODAS DO SILÊNCIO EM VLADIMIR JANKÉLÉVITCH 21

criticada pelo filósofo, dos “ídolos da retórica” (Jankélévitch, 2018, p. 138) 
sobre a arte sonora.25

Quanto ao silêncio (ou ao quase silêncio) na música que se manifesta 
como atenuação, Jankélévitch (Jankélévitch, 2018, p. 192) cita “os grandes 
mestres do pianíssimo, Fauré, Debussy e Albéniz”, que se movem “no limite 
do ruído e do silêncio, na zona fronteiriça na qual aqueles que possuem ouvidos 
apurados percebem os sons infinitesimais da micromúsica”. O emprego de tais 
sonoridades quase inaudíveis – compreendido como opção composicional sutil 
e refinada, na qual se espelha a própria abordagem filosófica do autor de Le Je-
ne-sais-quoi et le Presque-rien – ocorre mais especificamente, por exemplo, na 
peça para piano “Corpus Christi em Sevilha” (Ibéria, livro I, nº 3), de Albéniz. 
Esta, além de solicitar do pianista, em sua parte lenta intermediária, uma 
dinâmica que chega aos cinco p, “converte-se num silêncio sobrenatural, num 
misterioso silêncio” (Jankélévitch, 2018, p. 193) em seus últimos compassos, 
ao conjugar a estaticidade de valores lentos e prolongados a outros extremos 
pianíssimos e pausas.

Como já mencionamos, estas últimas são a manifestação associada mais 
habitualmente ao silêncio musical e ao silêncio na música. As pausas musicais 
figuram como “uma interrupção expressiva” (Jankélévitch, 1964, p. 89, tradução 
nossa), algo que nosso filósofo observa, por exemplo, na obra de maturidade de 
Franz Liszt. Nela, “os longos compassos vazios, as páginas tácitas, congeladas 
como gelo marítimo, a espera no vazio” (Jankélévitch in Jankélévitch; Berlowitz, 
2021, p. 260) contrastam radicalmente com a virtuosística produção de juventude 
do compositor húngaro, “toda ela ressonância de heroísmo, de epopeia e de 
estrondos triunfais” (Jankélévitch, 2018, p. 183). Seria tal intrigante ampliação 
do silêncio na evolução composicional lisztiana um indício de despojamento e 
ascetismo (atitudes que a biografia do compositor poderia endossar) ou de um 
mero “declínio da vitalidade” (Jankélévitch in Jankélévitch; Berlowitz, 2021, 
p. 261)? Tais respostas, embora distintas, derivam de um ponto em comum: a 
aproximação à morte. Segundo Jankélévitch (Jankélévitch; Berlowitz, 2021, 
p. 261), ainda se referindo às últimas composições de Liszt, é “como se esse 
jogo com o silêncio que é a música se tornasse um jogo com a morte, como 
se fosse o próprio silêncio da morte que viesse a invadir, com o seu mutismo 
profético, a plenitude musical”. Invasão que, a partir do pensamento do filósofo, 

25	 Poderíamos resolver esse problema considerando que alguns compositores empregam procedimentos que 
aproximam suas obras, indevidamente (sob a óptica jankélévitchiana), a recursos provenientes do registro 
discursivo. Assim, talvez, Debussy nos mostre, ironicamente, no prelúdio citado, que tal música “eloquente”, 
artificial e afetada, deveria ser interrompida.



Clovis Salgado Gontijo22

seria apenas um hipotético e irrealizável “como se”, pois o indizível da morte, 
inexoravelmente estéril e inexperimentável, não poderia se manifestar numa 
forma perceptível e sonora.

No entanto, nem todo o silêncio interior à música deveria ser interpretado 
como alusão à idade provecta e à mortalidade. Assim observa o filósofo ao 
comparar o mutismo do velho Liszt (interpretado, nesse momento, como 
sintoma de um aprofundamento espiritual) ao emprego do silêncio por Claude 
Debussy. De acordo com Jankélévitch (Jankélévitch; Berlowitz, 2021, p. 265, 
nosso grifo),

a intenção do silêncio debussysta é, no entanto, completamente oposta àquela do silêncio 
lisztiano. Nas últimas obras de Liszt, o silêncio é interiorização e conversão; Liszt 
desvia-se dos clamores do mundo. [...] O silêncio debussysta, ao contrário, desprende 
e realça os ruídos da vida universal, permite-nos ouvir a respiração de cada ser.26

Se, como vimos ao visitar o tema da morte, o silêncio que “possui 
propriedades diferenciais [...] não é um nada em absoluto (rien-du-tout)”, os 
silêncios musicais, dotados de intenções e “qualidades” expressivas (Jankélévitch 
in Jankélévitch; Berlowitz, 2021, p. 263) distam consideravelmente do mero 
vazio. Dentre tais qualidades, o filósofo reconhece certa dose de ironia no 
silêncio explorado pelos compositores modernos, incluindo o próprio Debussy 
(como no já citado exemplo de “A serenata interrompida”), que o teriam 
utilizado para recusar expressamente a “ênfase” e a “prolixidade” (Jankélévitch 
in Jankélévitch; Berlowitz, 2021, p. 263) típicas ao romantismo e, sobretudo, 
ao romantismo tardio.

É interessante destacar que tais compositores modernos como Debussy, 
Fauré, Ravel, Satie e Mompou, assim como o próprio Liszt que prenuncia a 
modernidade musical (Jankélévitch in Jankélévitch; Berlowitz, 2021, p. 288), 
são prova de uma crescente tendência ao silêncio no decorrer da história da 
música, aspecto observado tanto por Berlowitz quanto por Jankélévitch no 
texto por eles composto a quatro mãos (Jankélévitch; Berlowitz, 2021, p. 
263). Segundo o pesquisador italiano Simone Zacchini27 (Zacchini in Lisciani-
Petrini, 2009), tal tendência parte de Beethoven e se intensifica, ganhando novas 

26	 Embora estabeleça, nesse trecho da entrevista de 1978, uma oposição entre Liszt e Debussy por seus diferentes 
tratamentos do silêncio, Jankélévitch (1998, pp. 52-53) aventa, em “Liszt: rhapsodie et improvisation”, que, nas 
longas e recorrentes pausas características às últimas obras do compositor húngaro, “é a natureza real que, 
assim, penetra nos vazios e nas pausas da música e povoa seus silêncios”. Portanto, tal intenção poderia, 
em lugar de se opor, prenunciar a poética de Debussy e de outros compositores do fim do século XIX e início 
do século XX.

27	  Zacchini é autor de uma obra especificamente dedicada à presença do silêncio na filosofia da música 
jankélévitchiana: “L’altra voce del logos: filosofia, musica e silenzio in Jankélévitch” (2003).



MORTE E MÚSICA: MANIFESTAÇÕES ANTÍPODAS DO SILÊNCIO EM VLADIMIR JANKÉLÉVITCH 23

intenções e apropriações, nos repertórios musicais romântico e moderno. Neles, 
“o silêncio começa a ser ‘algo’ de inefável; com efeito, não podemos reduzir 
esse silêncio sonoro e ‘fluido’ à sua imagem matemática” (Zacchini in Lisciani-
Petrini, 2009, p. 273, grifos do autor, tradução nossa), ou seja, o silêncio deixa 
de ser em Beethoven, Chopin, Liszt e Debussy uma parte mensurável que 
compõe um todo, escolarmente formado por sons e pausas dotados de durações 
precisas, como costumava ocorrer no século XVIII. Portanto, ao abordar o 
silêncio interior à música a partir de alguns de seus compositores preferidos, 
como Liszt e Debussy, Jankélévitch estaria se concentrando justamente, de 
acordo com a linha de raciocínio seguida por Zacchini, em poéticas que não 
só ampliam as durações, mas a própria inefabilidade, das pausas musicais. 
Nesse caso, o conceito de inefabilidade se amplia para além da indeterminação 
semântica, incluindo uma indeterminação de valores matemáticos, que também 
implicam uma limitação para a representação (não em signos linguísticos, mas 
em notações musicais).

Por fim, cabe agora examinar a terceira e última classe de silêncio 
identificada na música, aquela que sucede a execução de uma composição 
musical. Assim como o início de uma peça é capaz de estabelecer uma 
continuidade com o silêncio precedente, buscando de certo modo preservá-lo 
(recordemos aqui o primeiro compasso da Sonata Op. 31, nº 2, de Beethoven 
ou a marcha de abertura da Fantasia Op. 49, de Chopin), o desfecho de uma 
obra pode manifestar uma antecipação do silêncio ou uma tendência a ele 
(como vimos em “Corpus Christi em Sevilha”). Tais transições, especialmente 
o acercamento ao silêncio no fenecer de uma composição, são observadas pelo 
filósofo contemporâneo, mais uma vez, na obra de Liszt. Segundo Jankélévitch 
(1998, pp. 145-146, tradução nossa),

o encantador “Jadis” da Árvore de Natal, a terceira Valse oubliée, o segundo Csárdás 
sofrem o chamado do horizonte sem limites e se extinguem como um murmúrio na 
imensidão da puszta: a música, nascida do caos, do oceano e da noite, como no início 
de Ce qu’on entend sur la montagne, retorna, destarte, ao grande silêncio cósmico, 
“unde orta est”. Assim expira o vento na planície, agonizam suavemente os bandolins 
na noite de verão; assim se extingue o canto russo nas ‘estepes da Ásia central’ [...]. 

Independentemente de preparar ou não o silêncio em seus últimos 
compassos, uma obra musical está fadada a desembocar no silêncio. E, do 
mesmo modo como, numa casa de retiro, conservamos a memória das palavras 
e dos ruídos ouvidos extramuros,

a música sobrevive ainda ao abalo que gera em nós, vibra por muito tempo depois que 
a orquestra emudece. Os violinos e os coros continuam a cantar em nossa alma, as 



Clovis Salgado Gontijo24

suas ressonâncias vêm nos acompanhar, em seguida, pela escura alameda, e, algumas 
vezes, o encantamento chega até mesmo a habitar o nosso sono. O silêncio tomou 
posse novamente da sala de concertos e algo ainda vibra em nós como um eco de 
além-mundo. Isso porque esse segundo silêncio é um novo silêncio... [...] A música 
– de agora em diante inaudível e insensível – fez desse silêncio um silêncio musical. 
(Jankélévitch in Jankélévitch; Berlowitz, 2021, pp. 265-266)

Ao concluir este tópico e esta seção, identificamos diferentes “qualidades” 
de silêncio não só nos silêncios interiores a uma composição musical, mas entre 
o silêncio que a antecede e do qual ela emerge, por um lado, e o silêncio que a 
sucede e no qual ela desemboca, por outro. De fato, no registro do inefável da 
música, da experiência estética e da vida, mesmo um fenômeno aparentemente 
vazio é capaz de revestir-se de múltiplos matizes. 

Conclusão

Neste artigo, lidamos, sob diferentes perspectivas, com o que foge do 
campo verbal ou, ao menos, do campo discursivo, uma vez que tivemos 
como foco não só o silêncio, mas suas variadas manifestações em contextos 
vinculados aos dois registros do inexprimível identificados por Jankélévitch. Ao 
longo do percurso proposto, vislumbramos algumas respostas para as questões 
motivadoras da pesquisa, que, enunciadas na introdução, merecem ser agora 
recapituladas, sintetizadas e interligadas. Em primeiro lugar, constatamos que, 
embora pertençam aos polos antípodas citados, os silêncios da morte e da 
música, por vezes, aproximam-se. Por um lado, os silêncios se apresentam, nos 
dois âmbitos, numa estrutura análoga: há um silêncio diante do morto, enquanto 
há um silêncio no contato com a experiência musical (ou imediatamente depois 
dela); há um silêncio da morte, enquanto há um silêncio da música (como 
afastamento dos ruídos não musicais, sobretudo, gerados pelas palavras); e, por 
fim, há um silêncio constitutivo ao morto, enquanto há silêncios interiores a 
uma composição musical. Além disso, o silêncio pode ser despertado, tanto na 
morte quanto na música, como constatação do mencionado desafio de se refletir 
acerca do inexprimível. Contudo, observamos que o desafio não é idêntico 
nos dois casos, apesar de, algumas vezes, o próprio Jankélévitch negligenciar 
tal distinção. Se o inefável não veta por completo o discurso, mas apenas nos 
alerta para a impossibilidade de capturá-lo e esgotar seus infinitos matizes 
por uma palavra ou uma proposição, o silêncio próprio a uma experiência 
inefável não equivale a um ponto final taxativo. Ao contrário do que ocorre no 
silêncio indizível, o silêncio inefável é saboreado como “experiência” e como 



MORTE E MÚSICA: MANIFESTAÇÕES ANTÍPODAS DO SILÊNCIO EM VLADIMIR JANKÉLÉVITCH 25

experiência fecunda, da qual pode brotar uma fala, um verso e, até mesmo, uma 
obra de arte, capazes de sugerir “ao infinito” o inexprimível positivo.

A primeira questão entrelaça-se, assim, com outra posta na introdução: 
poderíamos nos “deparar” com um silêncio absolutamente vazio, ou seja, 
propriamente indizível? Em outras palavras, haveria algum silêncio que nada 
ofereça à experiência? Como mostra o próprio Jankélévitch, “o silêncio absoluto 
é [...] um limite inconcebível”, e a mesma afirmação parece se aplicar ao polo do 
absolutamente indizível. Por mais exígua de conteúdo que seja nossa reflexão 
sobre a morte e nossa contemplação de um cadáver, ela vem acompanhada de 
algum “sabor” (ainda que amargo), passível de enunciação (ainda que bastante 
limitada). O não experimentável só ocorreria no vazio que imaginamos, mas 
não “vivemos”, seja no “momento” anterior à Criação28, seja no “grande 
‘silêncio eterno dos espaços infinitos’ privados de atmosfera” (Jankélévitch 
in Jankélévitch; Berlowitz, 2021, p. 252), seja no mutismo de quem não mais 
ouvirá, nem falará, nem sentirá. Assim, o relato de John Cage nos confirma 
que a vida em pulsação impede tanto a experiência de um silêncio absoluto 
quanto o mergulho na total ausência incapaz de estimular a sensibilidade, a 
imaginação ou a memória (tema caro ao pensamento bergsoniano, ao qual 
Jankélévitch se filia).

Por sua vez, a possibilidade de um vazio (sonoro ou sensível) absoluto 
é posta em questão pela identificação de diferenças qualitativas entre as 
manifestações de silêncio examinadas. Jankélévitch nos fez notar que, enquanto 
constatamos distinções de qualidades e intenções entre os silêncios (ou entre 
outros fenômenos de natureza privativa, como a escuridão), não estamos, de 
fato, diante do vazio. Portanto, concluímos que, ao qualificarmos um mutismo 
como opressor (opressor para quem reflete, em vida, sobre a morte), já saímos 
do absolutamente indizível. Se a diferença entre o indizível e o inefável parecia 
inicialmente uma diferença de espécie (como nos mostrou Lisciani-Petrini 
em continuidade com Jankélévitch), percebemos que ela só permanecerá 
como tal se restringirmos o indizível à morte não experimentável (“vivida” 
em primeira pessoa), à qual não se aplicam nem intenções nem qualidades. 
As outras manifestações de silêncio vinculadas à morte (o silêncio do vivo 
diante do moribundo, do morto ou do problema da morte), ao receberem 
certas qualificações, passam a contrastar com o silêncio inefável, talvez, 

28	 A possibilidade de o vazio inicial – anterior à vida ou, ao menos, ao povoamento humano – exemplificar o indizível é por nós desenvolvida 
em “Ressonâncias noturnas” (Gontijo, 2017, pp. 259-260). Tal possibilidade já se encontra implícita em Jankélévitch (2018, pp. 179, 
184), quando o filósofo se refere a um modelo “escatológico” de relação entre o silêncio e os sons. Segundo tal modelo, o silêncio 
(indizível) seria o fundo amorfo primigênio sobre o qual, posteriormente, a natureza e a cultura inseririam seus ruídos e sonoridades 
musicais.



Clovis Salgado Gontijo26

por uma diferença de graus. Quando comparadas a essas manifestações, o 
silêncio de uma experiência espiritual, do amor e da música corresponderiam 
a experiências ou a realidades dotadas de acrescido grau de fecundidade. Tal 
comparação entre um indizível relativo e o inefável mostra-se, a nosso ver, 
um tanto imponderável, como os próprios temas privilegiados pela filosofia 
jankélévitchiana.

No que concerne especificamente à música, é possível, porém, observar, 
de modo mais palpável, uma ampliação das qualidades do silêncio quando nos 
referimos não à resposta silenciosa ao inefável musical, mas à presença do 
silêncio no tecido de uma composição (e à expressividade de uma obra, quando 
identificada a um “silêncio melodioso”). Como recorte num contexto sonoro, 
situado num momento particular e dotado de duração específica, a “interrupção 
expressiva” é capaz de assumir múltiplas expressividades, algo que, talvez, 
não ocorra com o silêncio isolado e amorfo. E, se considerarmos a concepção 
jankélévitchiana do silêncio de uma composição como resultante não só das 
pausas, mas da atmosfera formada pela predominância de certas dinâmicas 
e durações de notas, as qualidades do “silêncio” musical se diversificam 
infinitamente.

Voltemos, por fim, à última questão identificada na introdução, referente 
à possibilidade de uma comunicação entre os silêncios indizível e inefável. Se 
atribuirmos a eles uma diferença de espécie, não haveria qualquer ponto de 
contato entre ambos. Assim, como observamos, o emprego do silêncio, cada 
vez mais intensificado, nas obras de maturidade de Liszt seria capaz de sugerir o 
silêncio da morte, mas não de “colá-lo” (empregando um verbo próprio a nosso 
tempo) numa composição, uma vez que ele, inscrito fora do campo sensível, 
não se encontra disponível para nossa intuição. No caso do mutismo indizível, 
seu tratamento pela música, na perspectiva jankélévitchiana, não seria sequer 
uma estilização, pois tal mutismo não é experimentado pelo artista (como 
experiência vivida em primeira pessoa) nem poderia, por sua equivalência ao 
nada que é rien, ser trabalhado artisticamente. Contudo, quando relativizamos 
o indizível, inserindo nesse polo não apenas a absoluta esterilidade, mas 
experiências de conteúdo rarefeito (como a contemplação do moribundo ou 
do morto), providas, em alguma medida, de certas qualidades e intenções, o 
silêncio então provado poderia ser tratado e incorporado numa obra musical, à 
semelhança do que acontece com outros motivos artísticos. Nesse caso, seria 
admissível uma comunicação entre o indizível relativo e o inefável.



MORTE E MÚSICA: MANIFESTAÇÕES ANTÍPODAS DO SILÊNCIO EM VLADIMIR JANKÉLÉVITCH 27

Ao aventarmos a possibilidade de uma gradação de inefabilidade ou de 
indizibilidade entre certas manifestações do silêncio29, deixaríamos de transitar 
exatamente por polos antípodas do inexprimível. Como repetimos ao longo 
do artigo, o silêncio verdadeiramente oposto ao inefável se reduz somente ao 
mutismo da morte, ou melhor, ao mutismo de quem mergulhou no inexpugnável 
vazio. Nos outros casos, a esterilidade mitigada pela presença de um sujeito 
que a sente ou pressente torna-se passível de ser dita em alguma medida ou 
experimentada num silêncio no qual ainda ressoa o inefável da vida.

Referências

A BÍBLIA DE JERUSALÉM. Tradução do texto em língua portuguesa diretamente 
dos originais. Diversos tradutores. 7. impressão. São Paulo: Sociedade Bíblica Católica 
Internacional e Paulus, 1995.
ARISTOTLE. “On the Heavens”. Trad. W. K. C. Guthrie. London/Cambridge (MA): 
William Heinemann/Harvard University Press, 1939.
BÁEZ, S. J. “Quando tudo se cala: o silêncio na Bíblia”. São Paulo: Paulinas, 2011.
CAGE, J. “Indeterminacy. New Aspect of Form in Instrumental and Electronic Music”. 
Disponível em: http://www.lcdf.org/indeterminacy/index.cgi (Acessado em: 9 de 
janeiro de 2022).
CLÉMENT, O. “Fontes: os místicos cristãos dos primeiros séculos. Textos e comentários”. 
Trad. Monjas beneditinas do Mosteiro Nossa Senhora das Graças. Juiz de Fora: Mosteiro 
da Santa Cruz, 2003.
ECKERMANN, J. P. “Conversações com Goethe nos últimos anos de sua vida 1823-
1832”. Trad. M. L. Frungillo. São Paulo: Unesp Digital, 2017.
GEORGE, François. “La Pensée en personne”. L’Arc: Vladimir Jankélévitch, 75, 1979, 
pp. 13-22.
GONTIJO, C. S. “Jankélévitch e a música: uma reflexão movida pelo amor”. In: 
JANKÉLÉVITCH, V. “A música e o inefável”. Trad. e prefácio: C. S. Gontijo. São 
Paulo: Perspectiva, 2018. pp. 21-43.
____. “Ressonâncias noturnas: do indizível ao inefável”. São Paulo: Loyola, 2017. 
(Coleção Filosofia).
____. “Sabor de vida eterna: apuntes sobre la inefabilidad en San Juan de la Cruz”. 
Revista Chilena de Literatura, 99, 2019, 379-395.
____. “Tempo de cantar: a necessidade de ultrapassar o silêncio”. Perspectiva Teológica, 
55, 2023, pp. 43-70.

29	 Na conclusão de “Ressonâncias noturnas” (Gontijo, 2017, pp. 360-361), também vislumbramos tal possibilidade 
como um instigante problema a ser examinado.



Clovis Salgado Gontijo28

GREGORIO DE NISA, San. “Vida de Moisés”. Edición presentada y preparada por: 
T. H. Martin-Lunas. Salamanca, Sígueme, 1993. 
JANKÉLÉVITCH, V. “A música e o inefável”. Trad. e prefácio: C. S. Gontijo. São 
Paulo: Perspectiva, 2018.
____. “La Mort”. Paris: Flammarion, 1966.
____. “La Musique et les heures”. Paris: Seuil, 1988.
____. “L’Ironie”. Paris: Flammarion, 1964.
____. “Liszt: rhapsodie et improvisation”. Édition établie par F. Schwab. Paris: 
Flammarion, 1998.
____. “Pensar la muerte”. Trad. Horacio Zabaljáuregui. Buenos Aires: Fondo de Cultura 
Económica, 2004.
____. “Traité des vertus”. Paris: Bordas, 1947.
JANKÉLÉVITCH, V.; BERLOWITZ, B. “Em algum lugar do inacabado”. Introdução, 
trad. e notas: C. S. Gontijo. São Paulo: Perspectiva, 2021.
JUAN DE LA CRUZ, San. “Obras completas”. Séptima edición preparada por E. Pacho. 
Burgos: Monte Carmelo, 2000.
LEAHY, J. “The Evolution of an Opera Story”. [Online] Disponível em: Study Guide 
for Madama Butterfly.pub (pittsburghopera.org) (Acessado em: 13 de fevereiro de 2023).
LISCIANI-PETRINI, E. “Charis: essai sur Jankélévitch”. Trad. A. Bocquet. Paris, 
Milano: Vrin, Mimesis, 2013.
LOS ANGELES OPERA. An Inspired Puccini Composes “The Humming Chorus”. 
[Online] Disponível em: An Inspired Puccini Composes “The Humming Chorus” | LA 
Opera - Official Site (Acessado em: 14 de janeiro de 2023).
MONTAIGNE, M. “Os ensaios: uma seleção”. Organização: M. A. Screech. Tradução 
e notas: Rosa Freire d’Aguiar. Rio de Janeiro: Penguin, Companhia das Letras, 2010. 
(E-book)
OTTO, R. “O Sagrado”. Trad. J. Gama. Lisboa: Edições 70, 2005.
PLUTARCH. “De gloria Atheniensium”. Trad. F. C. Babbit. Loeb Classical Library 
edition, v. IV, 1936. [Online] Disponível em: Plutarch • On the Fame of the Athenians 
(uchicago.edu) (Acessado em: 19 de março de 2023)
PSEUDO-DIONISIO AREOPAGITA. “Obras completas”. Edición preparada por: T. 
H. Martin. Madrid: Biblioteca de Autores Cristianos, 1990.
THE LIEDERNET ARCHIVE. s.d. [Online] Disponível em: https://www.lieder.net/
lieder/get_text.html?TextId=6514 (Acessado em: 17 de março de 2023).
UNDERHILL, E. “The Fruits of the Spirit; Light of Christ; Abba”. London: Longmans, 
1960.
WITTGENSTEIN, L. “Tractatus Logico-Philosophicus”. Trad., apresentação e ensaio 
introdutório: L. H. L. dos Santos. Introdução: Bertrand Russell. 3. ed. 4. reimpr. São 
Paulo: Editora da Universidade de São Paulo, 2020.



MORTE E MÚSICA: MANIFESTAÇÕES ANTÍPODAS DO SILÊNCIO EM VLADIMIR JANKÉLÉVITCH 29

ZACCHINI, S. “L’altra voce del logos: filosofia, musica e silenzio in Jankélévitch”. 
Torino: Trauben, 2003.
____. “Les Pauses, le néant, le silence: musique et métaphysique chez Jankélévitch”. In: 
LISCIANI-PETRINI, E. (org.). “In dialogo con/En dialogue avec Vladimir Jankélévitch”. 
Milano/Paris: Mimesis/Vrin, 2009. 


