
SUEÑOS, IMAGINACIÓN  
Y ESCEPTICISMO* 

DREAMS, IMAGINATION  
AND SKEPTICISM 

Álvaro Julio Peláez Cedrés 
https://orcid.org/0000-0002-2708-297X 

alvpelaez@hotmail.com 
Facultad de Humanidades y Ciencias de la Educación,  

Universidad de la República, Montevideo, Uruguay

RESUMEN  En diversos trabajos bien conocidos, Ernest Sosa ha 
sostenido, en contra del modelo ortodoxo del sueño, que soñar es como 
imaginar: cuando sueño que p tengo imágenes sensoriales como si p fuera 
el caso, y proposicionalmente imagino que p. En otras palabras, simulo la 
experiencia de p. Bajo este modelo, la experiencia de soñar se parece más a 
la de la ficción, y, en opinión de Sosa, no pone en peligro la estabilidad de 
mis creencias perceptuales. Mi propósito en esta colaboración es mostrar 
que, contra lo que Sosa y otros sostienen, no es claro que el modelo del sueño 
basado en la imaginación tenga las consecuencias antiescépticas que ellos 
suponen. Específicamente, los casos concernientes al fenómeno cognitivo de 
la simulación que serán objeto de mi consideración mostrarán que no hay un 
acceso reflexivo y transparente inmediato a nuestras creencias que las asegure 
contra la posibilidad de escenarios escépticos.

Palabras clave:  Sueños. Escepticismo. Imaginación. Simulación. Ficción. 

KRITERION, Belo Horizonte, v. 65, nº158, Fluxo Contínuo, 2024; e-47557

*	 Article submitted on: 03/08/2023. Accepted on: 01/07/2023.

Artículo Original  doi:10.1590/0100-512X2024n15807apc



Álvaro Julio Peláez Cedrés2

ABSTRACT  In several well-known papers, Ernest Sosa has argued, 
contrary to the orthodox model of dreaming, that dreaming is like imagining: when 
I dream that p I have sensory images as if p were the case, and propositionally 
I imagine that p. In other words, I simulate the experience of p. Under this 
model, the experience of dreaming is more like that of fiction, and, in Sosa’s 
view, it does not endanger the stability of my perceptual beliefs. My purpose in 
this contribution is to show that, contrary to what Sosa and others argue, it is 
not clear that the imagination-based model of dreaming has the anti-skeptical 
consequences they suppose. Specifically, the cases concerning the cognitive 
phenomenon of simulation that will be the subject of my consideration will 
show that there is no immediate reflexive and transparent access to our beliefs 
that would secure them against the possibility of skeptical scenarios.

Keywords:  Dreams. Skepticism. Imagination. Pretend. Fiction. 

“Solo si fuera una película creería que todo esto es real.”  
Werner Herzog, Del caminar sobre nieve

I

No parece haber duda de que una de las piezas más sorprendentes y 
memorables de la filosofía occidental es aquella en la que Descartes, con una 
ingeniosa mezcla de observaciones filosóficas y de sentido común, nos invita a 
considerar la insensata suposición de que todo aquello que conocemos, tal como 
lo conocemos, no es más que una ilusión, un desvarío de la mente semejante 
a esas incursiones nocturnas que llamamos sueños, o el producto del engaño 
sistemático de una deidad menor. 

Comenzando por arrojar dudas sobre la confiabilidad de la información 
que nos proveen los sentidos, pero rechazando la extravagancia que se seguiría 
de dudar de estos con respecto a nuestros conocimientos más cotidianos, 
convirtiéndonos por ello en auténticos locos, Descartes formula su desafío de 
la siguiente forma: 

Sin embargo, he de considerar aquí que soy hombre y, por consiguiente, que tengo 
costumbre de dormir y de representarme en sueños las mismas cosas y aun a veces 
cosas menos verosímiles que esos insensatos cuando velan. ¡Cuántas veces me ha 
sucedido soñar de noche que estaba en este mismo sitio, vestido, sentado junto al 
fuego, estando en realidad desnudo y metido en la cama! Bien me parece ahora que, 



SUEÑOS, IMAGINACIÓN Y ESCEPTICISMO 3

al mirar este papel, no lo hago con ojos dormidos; que esta cabeza, que muevo, no 
está somnolienta; que si alargo la mano y la siento es de propósito y a sabiendas; lo 
que en sueños sucede no parece tan claro y tan distinto como todo esto. Pero, si pienso 
en ello con atención, me acuerdo que, muchas veces, ilusiones semejantes me han 
burlado mientras dormía y, al detenerme en este pensamiento, veo tan claramente que 
no hay indicios ciertos para distinguir el sueño de la vigilia, que me quedo atónito, 
y es tal mi extrañeza, que casi es bastante a persuadirme de que estoy durmiendo. 
(Descartes, 2008, p. 149)

He aquí un pasaje de una de las obras más importantes de la historia de la 
filosofía escrita por uno de sus miembros más connotados. El desafío fue 
tomado tan en serio como para que otro filósofo moderno, no menos connotado 
que Descartes, Immanuel Kant, dijera en el Prólogo de la segunda edición de 
la Crítica de la razón pura, que en dicha edición agregó una “nueva refutación 
del idealismo psicológico y una prueba rigurosa (y según creo, única posible) 
de la realidad objetiva de la intuición externa”, y agrega que “sigue siendo 
un escándalo de la filosofía, y de la razón humana universal, que debamos 
admitir solo sobre la base de una creencia la existencia de las cosas fuera de 
nosotros (de las que obtenemos toda la materia de los conocimientos, incluso 
para nuestro sentido interno), y que si a alguien se le ocurre ponerla en duda 
no podamos oponerle ninguna prueba satisfactoria” (CRP: BXL). 

Ahora bien, pace Kant, parece que la historia de la filosofía no dejó de 
plantearse escenarios ficticios semejantes al de Descartes, y que tampoco 
abandonó la esperanza de dar una respuesta definitiva a las dudas a las cuales 
esos escenarios ficticios nos conducen. Todos recordamos bien el caso de los 
“cerebros en una cubeta” de Putnam, así como la versión de Hollywood de la 
misma idea en Matrix. 

Como ha dicho Ernest Sosa1, estos escenarios a menudo se descartan sobre 
la base de considerarlos alternativas irrelevantes a nuestro sentido común, 
esto es, constituyen posibilidades demasiado remotas para ser tomadas como 
amenazas reales. Sin embargo, agrega Sosa, de entre todos los escenarios 
ficticios, el del sueño sobrevive la prueba de la irrelevancia debido a que la 
posibilidad de soñar no es nada remota. La cuestión, en su opinión, radica en 
cómo se conciben los sueños. 

La teoría ortodoxa del sueño sostiene que, cuando soñamos, un individuo 
tiene una serie de sensaciones ilusorias que lo conducen a albergar creencias 
falsas. Esta es la concepción del propio Descartes. Sin embargo, la teoría 
ortodoxa puede contrastarse con la que sostiene que soñar es sólo imaginar: 

1	 E. Sosa, 2005. 



Álvaro Julio Peláez Cedrés4

cuando sueño que p tengo imágenes sensoriales como si p fuera el caso, y 
proposicionalmente imagino que p. En otras palabras, simulo la experiencia de 
p. Bajo este modelo, la experiencia de soñar se parece más a la de la ficción, 
y, en opinión de Sosa, no pone en peligro la estabilidad de mis creencias 
perceptuales. 

Ahora bien, es un hecho ligado a la biografía de cada uno, que desde la 
temprana infancia somos asediados por un número muy importante de relatos, 
que van desde los más inocuos acerca del paradero de objetos y utensilios 
comunes, hasta otros sobre sucesos del pasado familiar, y luego hacia otros más 
ficticios, historias donde incluso intervienen animales reales y no reales, que se 
comportan de formas estrambóticas e incluso discurren como nosotros. Ya en 
la adultez, nos encontramos frecuentando obras literarias, películas, y piezas 
teatrales, en las que embelesados contemplamos situaciones de un grado de 
extravagancia, semejante, muchas veces, a esos sueños que nos visitan por la 
noche. Asimismo, recientes investigaciones empíricas y filosóficas han puesto 
bajo una nueva luz diversas tendencias de la mente humana hacia la simulación, 
el fingimiento y la ficción2. 

Sobre la base de estas consideraciones, mi propósito en esta colaboración 
es mostrar que, contra lo que Sosa y otros sostienen, no es claro que el modelo 
del sueño basado en la imaginación tenga las consecuencias antiescépticas que 
ellos suponen. Específicamente, los casos concernientes al fenómeno cognitivo 
de la simulación que serán objeto de mi consideración, los cuales enseñan que 
entre imaginación y creencia hay semejanzas profundas, mostrarán que no 
hay un acceso reflexivo y transparente inmediato a nuestras creencias que las 
asegure contra la posibilidad de escenarios escépticos. 

Para ello procederé de la siguiente manera: en la siguiente sección expondré 
sucintamente la estrategia de Sosa contra el escéptico basada en el modelo de 
la imaginación. En la tercera, haré uso de una clase de casos concernientes al 
fenómeno de la simulación para mostrar que imaginar que p no es radicalmente 
distinto que creer que p. En el apartado final sugeriré cómo esto anima cierta 
clase de escepticismo sobre la fortaleza de nuestras creencias perceptuales. 

2	 La literatura sobre imaginación, simulación y ficción, tanto en filosofía como en psicología cognitiva, es 
cuantiosa. Entre su vasto número, se destacan: K. Walton (1990); T. Szabó-Gendler & J. Hawthorne (2002); 
G. Currie & I. Ravenscroft (2002), M. Kieran & D. Lopes (2003); S. Nichols & S. Stich (2003); A. Goldman 
(2006); S. Nichols (2004); A. Kind & P. Kung (2016); A. Kind (2016). 



SUEÑOS, IMAGINACIÓN Y ESCEPTICISMO 5

II

La teoría ortodoxa del sueño sostiene que para que alguien sepa algo sobre 
el mundo externo también necesita saber que no está soñando. Es claro que, si 
uno está soñando que lo persigue un león, la experiencia del sueño no provee 
base alguna para creer que en efecto lo persigue un león. Y a menos que se sea 
capaz de distinguir la vigilia del sueño, no se podría afirmar que se sabe lo que 
se dice saber sobre el mundo externo. 

Como ya se ha señalado, Sosa piensa que el modelo de la imaginación 
provee una respuesta al escepticismo del sueño. Cuando estamos soñando 
estamos involucrados en un proceso de simulación no muy diferente de los 
procesos que tenemos cuando vemos una película. Somos guiados por la 
imaginación, pero no tenemos creencias sobre lo que estamos experimentando: 
no consideramos que lo que experimentamos tiene una contraparte en la 
realidad. Si somos capaces de distinguir lo que ocurre en los sueños de lo que 
ocurre en la realidad, será evidente que durante el sueño no tenemos creencias. 
Las creencias son parte constitutiva de nuestra vigilia y por eso mismo no 
pueden tenerse en sueños. Para ponerlo en pocas palabras, el argumento de 
Sosa es el siguiente: si el modelo de la imaginación es correcto, entonces 
contamos con una respuesta rápida al escéptico: no es el caso que mi creencia 
que ahora estoy sentado en mi estudio corra peligro por el escepticismo del 
sueño, porque si solo estoy soñando, entonces únicamente la estoy imaginando; 
no habría creencia falsa. 

No obstante, incluso concediendo que mi creencia de que estoy sentado 
en mi estudio no pudiera ser causada por un sueño, un sueño podría causar una 
experiencia que es subjetivamente indistinguible de la creencia de que estoy 
sentado en mi estudio. No podemos excluir este escenario; no puedo decir que 
no estoy soñando. Por lo tanto, si el modelo de la imaginación es correcto, 
en lugar de preocuparnos por si nuestras creencias son falsas, deberíamos 
preocuparnos por si nuestras creencias son creencias. 

La estrategia de Sosa para contender con esto tiene dos partes: en la 
primera, sostiene que nuestras incapacidades mientras soñamos no representan, 
en principio, ningún peligro de indiscriminabilidad respecto al conocimiento 
que tengo despierto de que estoy despierto. Su argumento se basa en una 
analogía entre el sueño y la muerte: 

Supongamos que en este momento fácilmente podría estar muerto, habiéndome salvado 
apenas de un accidente potencialmente mortal. Como es obvio, no puedo distinguir 
el estar vivo del estar muerto creyéndome vivo cuando estoy vivo, y muerto cuando 
he muerto. Tampoco puedo distinguir entre estar consciente y estar inconsciente 
atribuyéndome consciencia cuando estoy consciente, e inconsciencia cuando estoy 



Álvaro Julio Peláez Cedrés6

inconsciente. Sin embargo, este no es ningún obstáculo para que sepa que estoy vivo 
y consciente cuando lo estoy. Así, ¿acaso la posibilidad de que soñemos es como la 
de estar muerto e inconsciente? Aun cuando nunca pudiéramos percatarnos de que 
sufrimos ese destino, sin embargo, sí podemos saber que no lo sufrimos cuando no lo 
sufrimos. ¿Por qué no decir lo mismo de los sueños? (Sosa, 2005, p. 9). 

Esto parece correcto para el caso de la muerte y la inconsciencia. Es obvio 
que puedo saber que no estoy muerto aun cuando si lo estuviera no pudiera 
reconocerlo. De la misma forma, sugiere Sosa, es poco realista exigir que 
podamos saber la diferencia entre soñar y estar despiertos desde ambos lados; 
tal vez un solo lado sea suficiente. Los estados de sueño son indistinguibles de 
los de la vigilia si podemos decir que estamos despiertos y no soñando cuando 
estamos despiertos. Que no tengamos la habilidad inversa no socava, por sí 
mismo, el conocimiento que tenemos durante la vigilia. 

En la segunda parte de su argumento, Sosa sostiene que la proposición Yo 
estoy despierto, como la proposición, Yo existo, disfruta de un estatuto a priori 
especial de aseveración racional. Como Sosa lo expresa: “Podemos afirmar con 
la misma certeza, Pienso, luego existo despierto, y Pienso, luego existo” (Ibíd., 
p. 83). En el caso de la aseveración del estado de vigilia esto es así porque dado 
el modelo de la imaginación mientras soñamos no aseveramos cosas.

El argumento de Sosa constituye una estrategia amplia en contra del 
escepticismo del sueño. No descansa en ningún hecho contingente sobre cómo 
soñamos, o cuán poderosos se experimentan los sueños cuando los tenemos: 
sólo depende de lo que el modelo de la imaginación afirma sobre la naturaleza 
de los sueños. Entonces, si el argumento de Sosa funciona, lo hará también en 
casos epistemológicamente más problemáticos. Entre estos, quiero considerar 
una clase muy particular de estados que, como los sueños, involucran a la 
imaginación y la imaginación proposicional, y que no son muy distintos de 
estados como las sensaciones y las creencias, a saber: la simulación.

III

Sosa sugiere que dado que sé que nunca puedo afirmar falsamente que 
estoy despierto, y nunca afirmar con verdad que estoy soñando, es racional que 
afirme que estoy despierto. En este apartado quiero sugerir que la conclusión 
de este argumento no se sigue. “Afirmar” implica “creer”, y esto es por lo que 
el modelo de la imaginación excluye la posibilidad de afirmar falsamente que 
uno no está soñando. Dado que durante el sueño no creemos genuinamente los 
contenidos de nuestros sueños, tampoco hacemos afirmaciones genuinas sobre 
esos contenidos. Sin embargo, los estados imaginativos, que son, para Sosa, 
aquello de lo que están hechos los sueños, constituyen, en la vigilia, estados 



SUEÑOS, IMAGINACIÓN Y ESCEPTICISMO 7

como de creencia, esto es, estados cuyos contenidos son en muchos aspectos 
relevantes semejantes a las creencias, y que dan lugar a cuasi afirmaciones muy 
semejantes a las afirmaciones propiamente dichas. 

Con base en esta semejanza, sugeriré que tiene sentido, con respecto a 
cualquier experiencia, preguntarse si es un sueño o pertenece a la vigilia, y 
preocuparnos acerca de si nuestra respuesta es correcta. Esto, en mi opinión, 
arroja alguna suspicacia respecto a la sugerencia de Sosa de que podemos saber 
que no estamos soñando, citando meramente nuestras creencias. 

Como dije antes, de entre la multiplicidad de estados imaginativos que 
se encuentran considerados en la literatura filosófica y psicológica actual, 
centraré mi atención en la simulación. La mayoría de las consideraciones sobre 
este fenómeno cognitivo se extienden a otros como la ficción, pero aquí me 
concentraré solamente en el primero. 

Un ejemplo comúnmente citado en las discusiones sobre la simulación 
proviene de un experimento reportado por Alan Leslie (1994), que involucra a 
niños que juegan a tomar el té. Cito el pasaje en cuestión: 

Se anima al niño a “llenar” dos tazas de juguete con “jugo” o “té” o lo que el niño 
haya designado como contenido de la botella. El experimentador dice entonces: 
“¡Mira esto!”, coge una de las tazas, la pone boca abajo, la agita durante un segundo 
y la vuelve a colocar junto a la otra taza. A continuación, se pide al niño que señale 
la “taza llena” y la “taza vacía” (por supuesto, ambas tazas están realmente vacías). 
(Citado en Nichols y Stich 2003, p. 117) 

En el experimento de Leslie, diez de cada diez niños de dos años señalaron 
la taza que había sido girada hacia abajo como “la taza vacía”, y la que no lo 
había sido como “la taza llena”. 

Ahora bien, para los fines que motivan este trabajo, voy a usar dos 
fenómenos cognitivos asociados a la simulación que considero relevantes, a 
saber: los casos de lo que Tamar Szabó-Gendler llamó “contagio o trasmisión 
afectiva”, y “contagio o trasmisión cognitiva”3. Ambos constituyen, para 
Szabó-Gendler, hechos concomitantes o, en sus términos, “excepciones 
sistemáticas”, al problema más general que en la literatura sobre simulación 
se llama: “encerramiento” o “poner en cuarentena”4. 

3	 T. Szabó-Gendler (2003; 2006). 
4	 El problema del “encerramiento” o de “poner en cuarentena” constituye uno de los centros de las discusiones 

actuales sobre la simulación. El debate gira principalmente en torno a dos modelos en competencia: el modelo 
conductista y el de la teoría de la mente. Si bien el problema que trato aquí tiene implicaciones con la discusión 
central, en la medida en que sólo hago uso de algunos fenómenos concernientes a la simulación para tratar 
el tema del escepticismo, puedo hacer abstracción de la mencionada discusión. Para una puesta a punto del 
estado de esta, véase S. Stich & J. Tarzia (2015). 



Álvaro Julio Peláez Cedrés8

Este fenómeno, que constituye una de las motivaciones más importantes 
que animan el debate sobre la simulación, consiste en explicar cómo es que 
los niños (y también los adultos), mantienen separado lo que creen de lo 
que meramente simulan. Leslie lo plantea así: “¿Cómo el niño, quien cree 
realmente que ambas tazas están vacías, sostiene el hecho de que una de las 
tazas está “llena” en la simulación, sin caer en un tipo de “caos” o “abuso” 
representacional?” (Leslie, 1987, citado en Langland-Hassan, 2012, p. 159). 
Es decir, ¿qué clase de mecanismos y representaciones cognitivas posibilitan 
que la taza sea simultáneamente representada como llena y vacía? 

Los filósofos y psicólogos cognitivos coinciden, aunque desde abordajes 
diferentes, en que los participantes en el juego de la simulación logran mantener 
separadas las protocreencias o protoactitudes involucradas en el estado de cosas 
simulado, de las creencias y actitudes relevantes que guían la acción en el 
mundo real. Sin embargo, en mi opinión, los fenómenos concomitantes a esta 
supuesta capacidad sugieren, al menos, que sus límites no están completamente 
claros. Esto me hace suponer que simular que p y creer que p no son, después 
de todo, actitudes tan diferentes y, mucho menos, transparentemente accesibles 
al sujeto cognitivo. 

La primera de las que Tamar Szabó-Gendler llama “excepciones 
sistemáticas” a la capacidad para mantener separados el mundo simulado del 
mundo real es el “contagio o trasmisión afectiva”. 

Los casos de “trasmisión afectiva” son aquellos en los que la simple 
contemplación de una situación emocionalmente cargada provoca que el sujeto 
se comporte de formas que son consistentes con la creencia de que la situación 
es suficientemente probable como para inducir una conducta considerada poco 
prudente. Por ejemplo, un niño que ha estado simulando que hay un monstruo 
en la ducha puede mostrarse reluctante a entrar al baño (como lo haría un adulto 
que acaba de ver Psicosis). 

En un experimento reportado por Harris et al. (1993), y Harris (2000), se 
expone que a cuatro niños se les mostró el interior de dos cajas vacías y luego 
se les animó a imaginar o bien que en una de ellas había un conejito tierno y 
amigable, o que la otra estaba ocupada por un monstruo horrible y malvado. 
Si bien los niños respondieron sin dificultades a las preguntas sobre si había 
realmente un conejo o un monstruo en las cajas, otras conductas posteriores 
complicaron los resultados. Específicamente, cuando el experimentador les 
comunicó que saldría un momento de la habitación y los dejaría solos, los 
niños que habían sido inducidos a imaginar que una de las cajas contenía un 
monstruo se resistieron a ello, y cuando efectivamente el experimentador salió 
de la habitación, las cámaras de video allí colocadas registraron que los niños 



SUEÑOS, IMAGINACIÓN Y ESCEPTICISMO 9

revisaron ambas cajas. Es más, cuando el investigador regresó y les preguntó 
por lo que habían hecho, la mayoría de los niños respondieron que revisaron 
las cajas porque se preguntaron si después de todo no habría algo en ellas. 

Otro caso, tal vez más sorprendente porque involucra adultos, consigna 
que a un grupo de personas se les presentaron dos botellas y se les pidió que 
pusieran azúcar en ambas. Luego, también se les solicitó que en una de las 
botellas se pegara una etiqueta que decía “azúcar” y en la otra “cianuro”. 

Si bien los sujetos del experimento declararon saber que ambas botellas 
contenían lo mismo, varios se mostraron reluctantes cuando se les conminó a 
beber de la botella cuya etiqueta decía “cianuro”, y esa reluctancia se mantuvo 
incluso bajo el ofrecimiento de cierta cantidad de dinero a cambio de que 
ingirieran de la botella en cuestión. 

En resumen, el contagio afectivo ocurre cuando la simple contemplación 
de una situación afectivamente cargada causa que el sujeto se comporte como 
si creyera que la situación fuera real. Es decir, la circunstancia provoca en el 
sujeto el mismo tipo de conductas que provocarían las creencias si la situación 
fuera real. 

En cuanto a los casos de lo que Szabó-Gendler llama “contagio o 
trasmisión cognitiva”, se trata de casos donde la simple contemplación de algún 
escenario imaginario emocionalmente neutral provoca que el sujeto se vuelva 
hipersensible a escenarios semejantes en el mundo real. Es un fenómeno bien 
conocido para alguien que ha sufrido un accidente, o ha estado embarazada, 
o ha comprado un nuevo automóvil, que su atención hacia el mundo y los 
estándares evidenciales estén profundamente afectados por lo que se tiene en 
mente. Es decir, cuando alguien está en una situación particular, parece observar 
un número especialmente grande de otras personas que también están en la 
misma situación. Y lo mismo ocurre en casos donde simplemente imaginamos 
una situación. Así, para recoger el ejemplo de Szabó-Gendler, si me paso la 
mañana imaginando que estoy observando aves, es muy probable que por la 
tarde me dedique a tener encuentros reales con aves. Es más, se podría arriesgar 
a decir que identificaré aves con menos evidencia que la que tendría si no me 
hubiera involucrado en episodios imaginativos, e incluso que veré las cosas 
de manera diferente. 

En suma, lo que estos casos, que no constituyen rasgos periféricos 
o incidentales de nuestro sistema cognitivo, ilustran es que los procesos 
cognitivos e inferenciales al involucrarnos en ejercicios imaginativos como 
la simulación son semejantes en muchos aspectos a aquellos que dominan 
las creencias. Es decir, nos sentimos semejantemente motivados cognitiva, 



Álvaro Julio Peláez Cedrés10

emocional, desiderativa y conductualmente por la elucubración de escenarios 
imaginarios que por las creencias que versan sobre situaciones reales. 

Cuando digo “semejantemente”, me refiero a lo siguiente. Como Velleman 
y otros5 han sostenido, podemos aceptar que el rasgo más importante de los 
estados mentales que llamamos “creencias” es que su contenido es tomado 
por verdadero. Si esto es así, y creo que lo es, podríamos sostener, al menos 
en principio, que los productos de la imaginación carecen de este rasgo. Es 
decir, una persona que imagina que p no necesita tomar p por verdadero. Sin 
embargo, en mi opinión, esta distinción se sostiene para los que podríamos 
considerar casos puros de creencias e imaginaciones. Pero, como los fenómenos 
de inmersión imaginativa que he considerado antes muestran, hay en ellos algo 
muy semejante a tomar p por verdadero. Los niños que, bajo la sospecha de que 
en una de las cajas se encuentre, “después de todo”, un monstruo; o, los adultos 
que se resisten a beber de la botella con la etiqueta “cianuro”, parecen tomar por 
verdadero el contenido de sus imaginaciones sobre el monstruo y el cianuro. 

Para decirlo claramente, considero que, como sostiene Susanna 
Schellenberg6, entre imaginación y creencia hay un continuo, y precisamente 
los casos de simulación que he presentado, constituyen casos donde el estado 
mental de los sujetos tiene similitudes profundas con la creencia. Los sujetos 
del experimento de las botellas toman por verdadero que el contenido de una de 
ellas es cianuro, razón por la cual se resisten a beber. Como dice Schellenberg: 
“El papel distintivo de las representaciones relevantes es en alguna medida 
como-la-creencia y en alguna medida como-la-imaginación” (Schellenberg, 
2013, p. 508). Esto es, cuando alguien se encuentra en alguna situación como 
las descritas en nuestros ejemplos, su estado mental no puede ser claramente 
categorizado como creencia o como imaginación. 

Parecería ser que al embarcarnos en un ejercicio de simulación asumimos, 
con respecto a sus contenidos, actitudes muy semejantes a las que asumimos 
en la creencia. Un actor que representa a Hamlet, o un niño que juega a tomar 
el té, se posiciona, respecto al conjunto de contenidos que definen el papel a 
representar o el juego en cuestión, de la misma forma en que se comportarían 
Hamlet o dos amigos que se reúnen a tomar el té. Es más, cuanto más se tome 
por verdadero dicho contenido, más exitosa será la representación en cuestión. 

Si esto muestra que la diferencia entre imaginar y creer es una cuestión 
de grados, es decir, que hay estados mentales donde los hechos imaginados 
son tomados por verdaderos, entonces los que defienden la accesibilidad 

5	 Vid. Velleman (2000); Doggett & Egan (2007). 
6	 Vid. Schellenberg (2013). 



SUEÑOS, IMAGINACIÓN Y ESCEPTICISMO 11

transparente a nuestras creencias tendrán que dar algún otro criterio más que 
citarlas en su apoyo. 

IV

Como se dijo antes, Sosa cree que dado que sé que nunca puedo afirmar 
falsamente que estoy despierto, y nunca afirmar con verdad que estoy soñando, 
es racional que afirme que estoy despierto. Dado que afirmar presupone creer, 
el modelo de la imaginación excluye la posibilidad de que se afirme falsamente 
que uno no está soñando. No llegamos a creer los contenidos de nuestros sueños 
cuando soñamos, por lo que, cuando soñamos, no afirmamos esos contenidos. 
Pero, como he mostrado en esta colaboración, nos involucramos en otra 
actividad que es, en muchos aspectos, similar a la afirmación: imaginamos, y 
lo que hacemos cuando imaginamos, especialmente cuando simulamos, es algo 
muy parecido a afirmar, lo cual llamamos cuasi afirmación. Los individuos en 
el experimento de las botellas cuasi afirman que en una de ellas hay cianuro, 
y con base en ello, y en otra cantidad de verdades acerca del cianuro y las 
consecuencias de ingerirlo, rechazan beber de la botella. Desde un punto 
de vista interno, tanto para el que sueña como para el que simula, la cuasi 
afirmación es tan importante como la afirmación e indistinguible de ella. No 
se puede, por lo tanto, afirmar que se está despierto, ignorando la posibilidad 
de que se está cuasi afirmando algo falso. 

Aquí presento una versión general del desafío escéptico que he esbozado a 
lo largo de estas páginas7. Como es bien sabido, Sosa considera que hay al menos 
dos variedades de conocimiento humano: animal y reflexivo8. El conocimiento 
animal no requiere que el sujeto posea un punto de vista epistémico sobre sus 
creencias, una perspectiva desde la cual evaluar si la fuente de sus creencias lo 
conduce confiablemente a la verdad. El conocimiento reflexivo, por otro lado, 
sí requiere de dicho punto de vista. Si consideramos, como lo hace Sosa, que el 
conocimiento es una cuestión de grados, podemos decir que una creencia tiene 
una cualidad epistémica “superior” si es más segura, está más racionalmente 
justificada, basada en mejor evidencia, o adquirida y sostenida sobre bases 
más confiables. Sosa cree que si un conjunto de creencias cumple con estas 
condiciones ellas constituyen un “mejor” conocimiento. Este es el conocimiento 
reflexivo, el cual satisface diversos valores epistémicos: verdad, seguridad, 
coherencia, agencia, eso es, nuestra participación, como seres inteligentes en la 

7	 Tomo prestada la estructura de este argumento de Ichikawa (2008). 
8	 Vid. Sosa (2009), Caps. 7 y 9. 



Álvaro Julio Peláez Cedrés12

consecución de la verdad, y más sustantivamente, comprensión. En efecto, como 
dice Sosa: “Es en parte porque uno entiende cómo sabe, que su conocimiento 
alcanza el nivel superior. Una creencia constitutiva de conocimiento reflexivo 
es un logro epistémico superior si concuerda con la idea que tiene el sujeto de 
por qué es verdadera (y, para el caso, apta o verdadera porque es competente), 
y de cómo el modo en el cual se sostiene conduce confiablemente a la verdad” 
(Sosa, 2009, p. 138). Esto es, la coherencia de nuestras creencias con nuestro 
punto de vista sobre su estatuto de confiabilidad constituye un logro epistémico 
superior. 

Ahora bien, con respecto al problema que nos ocupa, la posición de Sosa, 
que es la que pretendo objetar y que constituye una variante de la respuesta 
cartesiana al escepticismo pirrónico, coloca al conocimiento reflexivo en primer 
término. En efecto, tal como Sosa lee a Descartes, en las Meditaciones, el 
filósofo francés se esfuerza por contrarrestar las dudas sobre la carencia de 
fiabilidad de nuestras facultades cognitivas u operativas, tratando de mostrar 
que nuestras creencias proceden de fuentes dignas de nuestra confianza. 
En este sentido, tanto Descartes como Sosa no estarán satisfechos con una 
posición fundacionalista que obtendría las credenciales para la confiabilidad 
de las creencias “tanteando en la oscuridad”, por así decirlo, ni externa ni 
internamente hablando. Lo que se requiere es conocimiento reflexivo. 

En suma, según Sosa, para estar en posesión de una forma superior de 
conocimiento, i.e., conocimiento reflexivo, se debe ser capaz de defender las 
propias creencias contra explicaciones alternativas. Para saber reflexivamente 
se debe saber (o estar en una posición para saber) que uno sabe. Para saber 
que uno sabe, se debe saber que uno cree, dado que el conocimiento entraña 
creencia. Pero para saber que uno cree se requiere excluir todas las alternativas 
relevantes, incluyendo, en este caso, que sólo se está imaginando. Los productos 
de la imaginación, según la concepción del conocimiento reflexivo, no son el 
tipo de cosa que califica como conocimiento. Sin embargo, como he intentado 
mostrar, dado que hay escenarios cognitivos en los que no afirmo que p sino 
que cuasi afirmo que p, y que durante estos estados mentales tomamos los 
hechos que nos representamos como hechos reales, los cuales nos conducen 
a deseos, emociones y comportamientos análogos a los que nos conducen 
las creencias, no estamos, al menos en esos escenarios, en una posición para 
saber reflexivamente que creo que p. Con base en la tesis del continuo entre 
imaginación y creencia que sostuve en la sección III, considero que cuando 
nos encontramos en un estado mental de imaginación inmersiva, como en los 
casos de simulación que presenté, las diferencias entre imaginación y creencia 



SUEÑOS, IMAGINACIÓN Y ESCEPTICISMO 13

son tan débiles que no podríamos, mediante el esfuerzo de ningún ejercicio de 
revisión reflexiva, distinguir claramente un estado del otro. 

Los episodios de inmersión imaginativa son mucho más usuales que los 
experimentos como el de los niños que juegan a tomar el té o los adultos 
que se niegan a beber de la botella con la inscripción “cianuro”. Atraviesan 
consciente o inconscientemente nuestras vidas cognitivas. Cuando vemos una 
puesta en escena de Otelo, aquello que constituye el contenido de la ficción 
ocupa nuestro pensamiento, provoca que sintamos alegría o tristeza, que 
deseemos que Desdémona no sea asesinada, que condenemos moralmente a 
quien provocó el engaño, e incluso algunos derramamos lágrimas de compasión 
por el trágico destino del personaje. Y también ocurre que, cuando en la pantalla 
se anuncia el “Fin”, como un recordatorio de que debería culminar nuestro 
ejercicio imaginativo, y se encienden las luces de la sala, llevamos con nosotros 
muchas de esas tristezas, rabias, premios y condenas que repartimos durante la 
hora y media en que duró la función. 

Bibliografía

CURRIE, G., RAVENSCROFT, I. “Recreative minds. Imagination in philosophy and 
psychology”. Oxford: Clarendon Press, 2002.
DESCARTES, R. “Meditaciones metafísicas”. Madrid: Técnos, 2008.
DOGGETT, T., EGAN, A. “Wanting Things You Don´t Want: The Case for an Imaginative 
Analogue to Desire”, Philosopher’s Imprint, VII, 9, pp. 1-17, 2007.
GOLDMAN, A. “Simulating Minds. The philosophy, psychology, and neuroscience 
of mindreading”. Oxford: Oxford University Press, 2006. 
HARRIS, P. “The Work of the Imagination”. Oxford: Blackwell, 2000.
HARRIS, P., KAVANAUGH, R. D. “Young children’s understanding of pretense”. 
Monographs of the Society for Research in Child Development, 58, 1, pp. 1-91, 1993.
ICHIKAWA, J. “Scepticism and the Imagination Model of Dreaming”. The Philosophical 
Quarterly, Vol. 58, Nr. 232, pp. 519-527, 2008.
KANT, I. “Crítica de la razón pura”. México: FCE-UAM-UNAM, 2011.
KIERAN, M., LOPES, D. (eds.). “Imagination, Philosophy, and the Arts”. London: 
Routledge, 2003.
KIND, A. (ed.). “The Routledge Handbook of Philosophy of Imagination”. London: 
Routledge, 2016.
KIND, A., KUNG, P. (eds.). “Knowledge through Imagination”. Oxford: Oxford 
University Press, 2016.
LANGLAND-HASSAN, P. “Pretense, imagination, and belief: the Single Attitude 
theory”. Philosophical Studies, 159, pp. 155-179, 2012. 
LESLIE, A. “Pretending and believing: Issues in the theory of ToMM”. Cognition, 
50, pp. 211-238, 1994. 



Álvaro Julio Peláez Cedrés14

NICHOLS, S. “Imagining and Believing: The promise of a single code”. The Journal 
of Aesthetics and Art Criticism, 62, 2, 2004. 
NICHOLS, S., STICH, S. “Mindreading”. Oxford: Clarendon Press, 2003. 
SCHELLENBERG, S. “Belief and Desire in Imagination and Immersion”. The Journal 
of Philosophy, Vol. 110, Nr. 9, pp. 497-517, 2013.
SOSA, E. “Reflective Knowledge. Apt Belief and Reflective Knowledge”. Vol. II. 
Oxford: Clarendon Press, 2009.
______. “Sueños y filosofía”. Dáimon. Revista de filosofía, Nr. 36, pp. 73-83, 2005. 
STICH, S., TARZIA, J. “The Pretense Debate”. Cognition, 143, pp. 1-12, 2015.
SZABÓ-GENDLER, T. “Imaginative Contagion”. Metaphilosophy, Vol. 37, Nr. 2, pp. 
183-203, 2006. 
______. “On the relation between pretense and belief”. En: M. Kieran, D. Lopes (eds.). 
Imagination, Philosophy, and the Arts. London: Routledge, 2003.
SZABÓ-GENDLER, T., HAWTHORNE, J. (eds.). “Conceivability and Possibility”. 
Oxford: Clarendon Press, 2002.
VELLEMAN, J. D. “On the Aim of Belief”. En: The Possibility of Practical Reason. 
New York: Oxford, 2000.
WALTON, K. “Mimesis as Make-Believe”. Harvard: Harvard-University Press, 1990. 


