Articulo Original doi:10.1590/0100-512X2024n15807apc

SUENOS, IMAGINACION
Y ESCEPTICISMO*

DREAMS, IMAGINATION
AND SKEPTICISM

Alvaro Julio Peldez Cedrés
https://orcid.org/0000-0002-2708-297X
alvpelaez@hotmail.com

Facultad de Humanidades y Ciencias de la Educacion,
Universidad de la Republica, Montevideo, Uruguay

RESUMEN En diversos trabajos bien conocidos, Ernest Sosa ha
sostenido, en contra del modelo ortodoxo del suerio, que sofiar es como
imaginar: cuando suerio que p tengo imagenes sensoriales como si p fuera
el caso, y proposicionalmente imagino que p. En otras palabras, simulo la
experiencia de p. Bajo este modelo, la experiencia de sofiar se parece mas a
la de la ficcion, y, en opinion de Sosa, no pone en peligro la estabilidad de
mis creencias perceptuales. Mi proposito en esta colaboracion es mostrar
que, contra lo que Sosa y otros sostienen, no es claro que el modelo del suerio
basado en la imaginacion tenga las consecuencias antiescépticas que ellos
suponen. Especificamente, los casos concernientes al fenomeno cognitivo de
la simulacion que serdn objeto de mi consideracion mostraran que no hay un
acceso reflexivo y transparente inmediato a nuestras creencias que las asegure
contra la posibilidad de escenarios escépticos.

Palabras clave: Suerios. Escepticismo. Imaginacion. Simulacion. Ficcion.

+  Article submitted on: 03/08/2023. Accepted on: 01/07/2023.

KRITERION, Belo Horizonte, v. 65, n°158, Fluxo Continuo, 2024; e-47557



2 Alvaro Julio Peldez Cedrés

ABSTRACT In several well-known papers, Ernest Sosa has argued,
contrary to the orthodox model of dreaming, that dreaming is like imagining: when
I dream that p I have sensory images as if p were the case, and propositionally
1 imagine that p. In other words, I simulate the experience of p. Under this
model, the experience of dreaming is more like that of fiction, and, in Sosa'’s
view, it does not endanger the stability of my perceptual beliefs. My purpose in
this contribution is to show that, contrary to what Sosa and others argue, it is
not clear that the imagination-based model of dreaming has the anti-skeptical
consequences they suppose. Specifically, the cases concerning the cognitive
phenomenon of simulation that will be the subject of my consideration will
show that there is no immediate reflexive and transparent access to our beliefs
that would secure them against the possibility of skeptical scenarios.

Keywords: Dreams. Skepticism. Imagination. Pretend. Fiction.

“Solo si fuera una pelicula creeria que todo esto es real.”
Werner Herzog, Del caminar sobre nieve

I

No parece haber duda de que una de las piezas mas sorprendentes y
memorables de la filosofia occidental es aquella en la que Descartes, con una
ingeniosa mezcla de observaciones filosoficas y de sentido comun, nos invita a
considerar la insensata suposicion de que todo aquello que conocemos, tal como
lo conocemos, no es mas que una ilusion, un desvario de la mente semejante
a esas incursiones nocturnas que llamamos suefios, o el producto del engaiio
sistematico de una deidad menor.

Comenzando por arrojar dudas sobre la confiabilidad de la informacion
que nos proveen los sentidos, pero rechazando la extravagancia que se seguiria
de dudar de estos con respecto a nuestros conocimientos mas cotidianos,
convirtiéndonos por ello en auténticos locos, Descartes formula su desafio de
la siguiente forma:

Sin embargo, he de considerar aqui que soy hombre y, por consiguiente, que tengo
costumbre de dormir y de representarme en sueflos las mismas cosas y aun a veces
cosas menos verosimiles que esos insensatos cuando velan. jCuantas veces me ha
sucedido sofiar de noche que estaba en este mismo sitio, vestido, sentado junto al
fuego, estando en realidad desnudo y metido en la cama! Bien me parece ahora que,



SUENOS, IMAGINACION Y ESCEPTICISMO 3

al mirar este papel, no lo hago con ojos dormidos; que esta cabeza, que muevo, no
esta somnolienta; que si alargo la mano y la siento es de propdsito y a sabiendas; lo
que en sueflos sucede no parece tan claro y tan distinto como todo esto. Pero, si pienso
en ello con atencion, me acuerdo que, muchas veces, ilusiones semejantes me han
burlado mientras dormia y, al detenerme en este pensamiento, veo tan claramente que
no hay indicios ciertos para distinguir el suefio de la vigilia, que me quedo aténito,
y es tal mi extrafieza, que casi es bastante a persuadirme de que estoy durmiendo.
(Descartes, 2008, p. 149)

He aqui un pasaje de una de las obras mas importantes de la historia de la
filosofia escrita por uno de sus miembros mas connotados. El desafio fue
tomado tan en serio como para que otro filésofo moderno, no menos connotado
que Descartes, Immanuel Kant, dijera en el Prologo de la segunda edicion de
la Critica de la razon pura, que en dicha edicion agrego6 una “nueva refutacion
del idealismo psicolégico y una prueba rigurosa (y segun creo, Uinica posible)
de la realidad objetiva de la intuicion externa”, y agrega que “sigue siendo
un escandalo de la filosofia, y de la razéon humana universal, que debamos
admitir solo sobre la base de una creencia la existencia de las cosas fuera de
nosotros (de las que obtenemos toda la materia de los conocimientos, incluso
para nuestro sentido interno), y que si a alguien se le ocurre ponerla en duda
no podamos oponerle ninguna prueba satisfactoria” (CRP: BXL).

Ahora bien, pace Kant, parece que la historia de la filosofia no dejo de
plantearse escenarios ficticios semejantes al de Descartes, y que tampoco
abandono la esperanza de dar una respuesta definitiva a las dudas a las cuales
esos escenarios ficticios nos conducen. Todos recordamos bien el caso de los
“cerebros en una cubeta” de Putnam, asi como la version de Hollywood de la
misma idea en Matrix.

Como ha dicho Ernest Sosa', estos escenarios a menudo se descartan sobre
la base de considerarlos alternativas irrelevantes a nuestro sentido comun,
esto es, constituyen posibilidades demasiado remotas para ser tomadas como
amenazas reales. Sin embargo, agrega Sosa, de entre todos los escenarios
ficticios, el del suefio sobrevive la prueba de la irrelevancia debido a que la
posibilidad de sofiar no es nada remota. La cuestion, en su opinidn, radica en
coémo se conciben los suefios.

La teoria ortodoxa del suefio sostiene que, cuando sofiamos, un individuo
tiene una serie de sensaciones ilusorias que lo conducen a albergar creencias
falsas. Esta es la concepcion del propio Descartes. Sin embargo, la teoria
ortodoxa puede contrastarse con la que sostiene que sofar es solo imaginar:

1 E. Sosa, 2005.



4 Alvaro Julio Peldez Cedrés

cuando suefio que p tengo imagenes sensoriales como si p fuera el caso, y
proposicionalmente imagino que p. En otras palabras, simulo la experiencia de
p- Bajo este modelo, la experiencia de sofiar se parece mas a la de la ficcion,
y, en opinién de Sosa, no pone en peligro la estabilidad de mis creencias
perceptuales.

Ahora bien, es un hecho ligado a la biografia de cada uno, que desde la
temprana infancia somos asediados por un nimero muy importante de relatos,
que van desde los mas inocuos acerca del paradero de objetos y utensilios
comunes, hasta otros sobre sucesos del pasado familiar, y luego hacia otros mas
ficticios, historias donde incluso intervienen animales reales y no reales, que se
comportan de formas estramboticas e incluso discurren como nosotros. Ya en
la adultez, nos encontramos frecuentando obras literarias, peliculas, y piezas
teatrales, en las que embelesados contemplamos situaciones de un grado de
extravagancia, semejante, muchas veces, a esos sueflos que nos visitan por la
noche. Asimismo, recientes investigaciones empiricas y filosoficas han puesto
bajo una nueva luz diversas tendencias de la mente humana hacia la simulacion,
el fingimiento y la ficcion®.

Sobre la base de estas consideraciones, mi propoésito en esta colaboracion
es mostrar que, contra lo que Sosa y otros sostienen, no es claro que el modelo
del sueno basado en la imaginacion tenga las consecuencias antiescépticas que
ellos suponen. Especificamente, los casos concernientes al fenomeno cognitivo
de la simulacion que seran objeto de mi consideracion, los cuales ensefian que
entre imaginacion y creencia hay semejanzas profundas, mostraran que no
hay un acceso reflexivo y transparente inmediato a nuestras creencias que las
asegure contra la posibilidad de escenarios escépticos.

Para ello procederé de la siguiente manera: en la siguiente seccion expondré
sucintamente la estrategia de Sosa contra el escéptico basada en el modelo de
la imaginacion. En la tercera, haré uso de una clase de casos concernientes al
fenomeno de la simulacion para mostrar que imaginar que p no es radicalmente
distinto que creer que p. En el apartado final sugeriré como esto anima cierta
clase de escepticismo sobre la fortaleza de nuestras creencias perceptuales.

2 La literatura sobre imaginacion, simulacién y ficcion, tanto en filosofia como en psicologia cognitiva, es
cuantiosa. Entre su vasto nimero, se destacan: K. Walton (1990); T. Szab6-Gendler & J. Hawthorne (2002);
G. Currie & . Ravenscroft (2002), M. Kieran & D. Lopes (2003); S. Nichols & S. Stich (2003); A. Goldman
(2006); S. Nichols (2004); A. Kind & P. Kung (2016); A. Kind (2016).



SUENOS, IMAGINACION Y ESCEPTICISMO 5

11

La teoria ortodoxa del suefio sostiene que para que alguien sepa algo sobre
el mundo externo también necesita saber que no esté sofiando. Es claro que, si
uno esta sofiando que lo persigue un leon, la experiencia del suefio no provee
base alguna para creer que en efecto lo persigue un leén. Y a menos que se sea
capaz de distinguir la vigilia del suefio, no se podria afirmar que se sabe lo que
se dice saber sobre el mundo externo.

Como ya se ha sefialado, Sosa piensa que el modelo de la imaginacion
provee una respuesta al escepticismo del suefio. Cuando estamos sofiando
estamos involucrados en un proceso de simulaciéon no muy diferente de los
procesos que tenemos cuando vemos una pelicula. Somos guiados por la
imaginacion, pero no tenemos creencias sobre lo que estamos experimentando:
no consideramos que lo que experimentamos tiene una contraparte en la
realidad. Si somos capaces de distinguir lo que ocurre en los suefios de lo que
ocurre en la realidad, sera evidente que durante el suefio no tenemos creencias.
Las creencias son parte constitutiva de nuestra vigilia y por eso mismo no
pueden tenerse en suefios. Para ponerlo en pocas palabras, el argumento de
Sosa es el siguiente: si el modelo de la imaginacion es correcto, entonces
contamos con una respuesta rapida al escéptico: no es el caso que mi creencia
que ahora estoy sentado en mi estudio corra peligro por el escepticismo del
suefio, porque si solo estoy sofiando, entonces unicamente la estoy imaginando;
no habria creencia falsa.

No obstante, incluso concediendo que mi creencia de que estoy sentado
en mi estudio no pudiera ser causada por un suefio, un suefio podria causar una
experiencia que es subjetivamente indistinguible de la creencia de que estoy
sentado en mi estudio. No podemos excluir este escenario; no puedo decir que
no estoy sofiando. Por lo tanto, si el modelo de la imaginacién es correcto,
en lugar de preocuparnos por si nuestras creencias son falsas, deberiamos
preocuparnos por si nuestras creencias son creencias.

La estrategia de Sosa para contender con esto tiene dos partes: en la
primera, sostiene que nuestras incapacidades mientras soflamos no representan,
en principio, ningun peligro de indiscriminabilidad respecto al conocimiento
que tengo despierto de que estoy despierto. Su argumento se basa en una
analogia entre el suefo y la muerte:

Supongamos que en este momento facilmente podria estar muerto, habiéndome salvado
apenas de un accidente potencialmente mortal. Como es obvio, no puedo distinguir
el estar vivo del estar muerto creyéndome vivo cuando estoy vivo, y muerto cuando
he muerto. Tampoco puedo distinguir entre estar consciente y estar inconsciente
atribuyéndome consciencia cuando estoy consciente, ¢ inconsciencia cuando estoy



6 Alvaro Julio Peldez Cedrés

inconsciente. Sin embargo, este no es ningun obstaculo para que sepa que estoy vivo
y consciente cuando lo estoy. Asi, jacaso la posibilidad de que sofiemos es como la
de estar muerto e inconsciente? Aun cuando nunca pudiéramos percatarnos de que
sufrimos ese destino, sin embargo, si podemos saber que no lo sufrimos cuando no lo
sufrimos. ;Por qué no decir lo mismo de los suefios? (Sosa, 2005, p. 9).

Esto parece correcto para el caso de la muerte y la inconsciencia. Es obvio
que puedo saber que no estoy muerto aun cuando si lo estuviera no pudiera
reconocerlo. De la misma forma, sugiere Sosa, es poco realista exigir que
podamos saber la diferencia entre sofar y estar despiertos desde ambos lados;
tal vez un solo lado sea suficiente. Los estados de suefio son indistinguibles de
los de la vigilia si podemos decir que estamos despiertos y no sofiando cuando
estamos despiertos. Que no tengamos la habilidad inversa no socava, por si
mismo, el conocimiento que tenemos durante la vigilia.

En la segunda parte de su argumento, Sosa sostiene que la proposicion Yo
estoy despierto, como la proposicion, Yo existo, disfruta de un estatuto a priori
especial de aseveracion racional. Como Sosa lo expresa: “Podemos afirmar con
la misma certeza, Pienso, luego existo despierto, y Pienso, luego existo” (Ibid.,
p- 83). En el caso de la aseveracion del estado de vigilia esto es asi porque dado
el modelo de la imaginacién mientras sofiamos no aseveramos cosas.

El argumento de Sosa constituye una estrategia amplia en contra del
escepticismo del suefio. No descansa en ningtin hecho contingente sobre cémo
soflamos, o cudn poderosos se experimentan los suefios cuando los tenemos:
solo depende de lo que el modelo de la imaginacion afirma sobre la naturaleza
de los suefos. Entonces, si el argumento de Sosa funciona, lo hara también en
casos epistemologicamente mas problematicos. Entre estos, quiero considerar
una clase muy particular de estados que, como los suefios, involucran a la
imaginacion y la imaginacion proposicional, y que no son muy distintos de
estados como las sensaciones y las creencias, a saber: la simulacion.

I

Sosa sugiere que dado que sé que nunca puedo afirmar falsamente que
estoy despierto, y nunca afirmar con verdad que estoy sofiando, es racional que
afirme que estoy despierto. En este apartado quiero sugerir que la conclusion
de este argumento no se sigue. “Afirmar” implica “creer”, y esto es por lo que
el modelo de la imaginacion excluye la posibilidad de afirmar falsamente que
uno no esta sofiando. Dado que durante el suefio no creemos genuinamente los
contenidos de nuestros suefios, tampoco hacemos afirmaciones genuinas sobre
esos contenidos. Sin embargo, los estados imaginativos, que son, para Sosa,
aquello de lo que estan hechos los suefios, constituyen, en la vigilia, estados



SUENOS, IMAGINACION Y ESCEPTICISMO 7

como de creencia, esto es, estados cuyos contenidos son en muchos aspectos
relevantes semejantes a las creencias, y que dan lugar a cuasi afirmaciones muy
semejantes a las afirmaciones propiamente dichas.

Con base en esta semejanza, sugeriré que tiene sentido, con respecto a
cualquier experiencia, preguntarse si es un sueflo o pertenece a la vigilia, y
preocuparnos acerca de si nuestra respuesta es correcta. Esto, en mi opinion,
arroja alguna suspicacia respecto a la sugerencia de Sosa de que podemos saber
que no estamos sofiando, citando meramente nuestras creencias.

Como dije antes, de entre la multiplicidad de estados imaginativos que
se encuentran considerados en la literatura filosofica y psicoldgica actual,
centraré mi atencion en la simulacion. La mayoria de las consideraciones sobre
este fendbmeno cognitivo se extienden a otros como la ficcion, pero aqui me
concentraré solamente en el primero.

Un ejemplo comunmente citado en las discusiones sobre la simulacion
proviene de un experimento reportado por Alan Leslie (1994), que involucra a
nifios que juegan a tomar el té. Cito el pasaje en cuestion:

Se anima al nifio a “llenar” dos tazas de juguete con “jugo” o “t¢” o lo que el niflo
haya designado como contenido de la botella. El experimentador dice entonces:
“iMira esto!”, coge una de las tazas, la pone boca abajo, la agita durante un segundo
y la vuelve a colocar junto a la otra taza. A continuacion, se pide al nifio que sefiale
la “taza llena” y la “taza vacia” (por supuesto, ambas tazas estan realmente vacias).
(Citado en Nichols y Stich 2003, p. 117)

En el experimento de Leslie, diez de cada diez nifios de dos afios sefialaron
la taza que habia sido girada hacia abajo como “la taza vacia”, y la que no lo
habia sido como “la taza llena”.

Ahora bien, para los fines que motivan este trabajo, voy a usar dos
fendmenos cognitivos asociados a la simulacion que considero relevantes, a
saber: los casos de lo que Tamar Szabo-Gendler 1lam¢6 “contagio o trasmision
afectiva”, y “contagio o trasmision cognitiva™. Ambos constituyen, para
Szabo-Gendler, hechos concomitantes o, en sus términos, “excepciones
sistematicas”, al problema mas general que en la literatura sobre simulacion
se llama: “encerramiento” o “poner en cuarentena’™.

3 T. Szabo-Gendler (2003; 2006).

4 El problema del “encerramiento” o de “poner en cuarentena” constituye uno de los centros de las discusiones
actuales sobre la simulacién. El debate gira principalmente en torno a dos modelos en competencia: el modelo
conductista y el de la teoria de la mente. Si bien el problema que trato aqui tiene implicaciones con la discusién
central, en la medida en que solo hago uso de algunos fendmenos concernientes a la simulacion para tratar
el tema del escepticismo, puedo hacer abstraccion de la mencionada discusion. Para una puesta a punto del
estado de esta, véase S. Stich & J. Tarzia (2015).



8 Alvaro Julio Peldez Cedrés

Este fenomeno, que constituye una de las motivaciones mas importantes
que animan el debate sobre la simulacion, consiste en explicar codmo es que
los nifos (y también los adultos), mantienen separado lo que creen de lo
que meramente simulan. Leslie lo plantea asi: “;Coémo el nifio, quien cree
realmente que ambas tazas estan vacias, sostiene el hecho de que una de las
tazas estd “llena” en la simulacion, sin caer en un tipo de “caos” o “abuso”
representacional?” (Leslie, 1987, citado en Langland-Hassan, 2012, p. 159).
Es decir, ;qué clase de mecanismos y representaciones cognitivas posibilitan
que la taza sea simultdneamente representada como llena y vacia?

Los filosofos y psicologos cognitivos coinciden, aunque desde abordajes
diferentes, en que los participantes en el juego de la simulacion logran mantener
separadas las protocreencias o protoactitudes involucradas en el estado de cosas
simulado, de las creencias y actitudes relevantes que guian la accion en el
mundo real. Sin embargo, en mi opinion, los fendmenos concomitantes a esta
supuesta capacidad sugieren, al menos, que sus limites no estain completamente
claros. Esto me hace suponer que simular que p y creer que p no son, después
de todo, actitudes tan diferentes y, mucho menos, transparentemente accesibles
al sujeto cognitivo.

La primera de las que Tamar Szabd-Gendler llama “excepciones
sistematicas” a la capacidad para mantener separados el mundo simulado del
mundo real es el “contagio o trasmision afectiva”.

Los casos de “trasmision afectiva” son aquellos en los que la simple
contemplacion de una situacion emocionalmente cargada provoca que el sujeto
se comporte de formas que son consistentes con la creencia de que la situacion
es suficientemente probable como para inducir una conducta considerada poco
prudente. Por ejemplo, un nifio que ha estado simulando que hay un monstruo
en la ducha puede mostrarse reluctante a entrar al bafio (como lo haria un adulto
que acaba de ver Psicosis).

En un experimento reportado por Harris et al. (1993), y Harris (2000), se
expone que a cuatro niflos se les mostrd el interior de dos cajas vacias y luego
se les animo a imaginar o bien que en una de ellas habia un conejito tierno y
amigable, o que la otra estaba ocupada por un monstruo horrible y malvado.
Si bien los nifios respondieron sin dificultades a las preguntas sobre si habia
realmente un conejo o un monstruo en las cajas, otras conductas posteriores
complicaron los resultados. Especificamente, cuando el experimentador les
comunicéd que saldria un momento de la habitacion y los dejaria solos, los
nifios que habian sido inducidos a imaginar que una de las cajas contenia un
monstruo se resistieron a ello, y cuando efectivamente el experimentador salid
de la habitacion, las camaras de video alli colocadas registraron que los nifios



SUENOS, IMAGINACION Y ESCEPTICISMO 9

revisaron ambas cajas. Es mas, cuando el investigador regreso y les pregunto
por lo que habian hecho, la mayoria de los nifios respondieron que revisaron
las cajas porque se preguntaron si después de todo no habria algo en ellas.

Otro caso, tal vez mas sorprendente porque involucra adultos, consigna
que a un grupo de personas se les presentaron dos botellas y se les pidié que
pusieran azucar en ambas. Luego, también se les solicitd que en una de las
botellas se pegara una etiqueta que decia “azlicar” y en la otra “cianuro”.

Si bien los sujetos del experimento declararon saber que ambas botellas
contenian lo mismo, varios se mostraron reluctantes cuando se les conminé a
beber de la botella cuya etiqueta decia “cianuro”, y esa reluctancia se mantuvo
incluso bajo el ofrecimiento de cierta cantidad de dinero a cambio de que
ingirieran de la botella en cuestion.

En resumen, el contagio afectivo ocurre cuando la simple contemplacién
de una situacion afectivamente cargada causa que el sujeto se comporte como
si creyera que la situacion fuera real. Es decir, la circunstancia provoca en el
sujeto el mismo tipo de conductas que provocarian las creencias si la situacion
fuera real.

En cuanto a los casos de lo que Szabo-Gendler llama “contagio o
trasmision cognitiva”, se trata de casos donde la simple contemplacion de algiin
escenario imaginario emocionalmente neutral provoca que el sujeto se vuelva
hipersensible a escenarios semejantes en el mundo real. Es un fendémeno bien
conocido para alguien que ha sufrido un accidente, o ha estado embarazada,
o ha comprado un nuevo automovil, que su atenciéon hacia el mundo y los
estandares evidenciales estén profundamente afectados por lo que se tiene en
mente. Es decir, cuando alguien esta en una situacion particular, parece observar
un numero especialmente grande de otras personas que también estan en la
misma situacion. Y lo mismo ocurre en casos donde simplemente imaginamos
una situacion. Asi, para recoger el ejemplo de Szabo-Gendler, si me paso la
mafiana imaginando que estoy observando aves, es muy probable que por la
tarde me dedique a tener encuentros reales con aves. Es mas, se podria arriesgar
a decir que identificaré aves con menos evidencia que la que tendria si no me
hubiera involucrado en episodios imaginativos, ¢ incluso que veré las cosas
de manera diferente.

En suma, lo que estos casos, que no constituyen rasgos periféricos
o incidentales de nuestro sistema cognitivo, ilustran es que los procesos
cognitivos e inferenciales al involucrarnos en ejercicios imaginativos como
la simulacioén son semejantes en muchos aspectos a aquellos que dominan
las creencias. Es decir, nos sentimos semejantemente motivados cognitiva,



1 0 Alvaro Julio Peldez Cedrés

emocional, desiderativa y conductualmente por la elucubracion de escenarios
imaginarios que por las creencias que versan sobre situaciones reales.

Cuando digo “semejantemente”, me refiero a lo siguiente. Como Velleman
y otros’ han sostenido, podemos aceptar que el rasgo mas importante de los
estados mentales que llamamos “creencias” es que su contenido es tomado
por verdadero. Si esto es asi, y creo que lo es, podriamos sostener, al menos
en principio, que los productos de la imaginacion carecen de este rasgo. Es
decir, una persona que imagina que p no necesita tomar p por verdadero. Sin
embargo, en mi opinion, esta distincion se sostiene para los que podriamos
considerar casos puros de creencias e imaginaciones. Pero, como los fendmenos
de inmersion imaginativa que he considerado antes muestran, hay en ellos algo
muy semejante a tomar p por verdadero. Los nifios que, bajo la sospecha de que
en una de las cajas se encuentre, “después de todo”, un monstruo; o, los adultos
que se resisten a beber de la botella con la etiqueta “cianuro”, parecen tomar por
verdadero el contenido de sus imaginaciones sobre el monstruo y el cianuro.

Para decirlo claramente, considero que, como sostiene Susanna
Schellenberg®, entre imaginacion y creencia hay un continuo, y precisamente
los casos de simulacion que he presentado, constituyen casos donde el estado
mental de los sujetos tiene similitudes profundas con la creencia. Los sujetos
del experimento de las botellas toman por verdadero que el contenido de una de
ellas es cianuro, razon por la cual se resisten a beber. Como dice Schellenberg:
“El papel distintivo de las representaciones relevantes es en alguna medida
como-la-creencia y en alguna medida como-la-imaginacion” (Schellenberg,
2013, p. 508). Esto es, cuando alguien se encuentra en alguna situacion como
las descritas en nuestros ejemplos, su estado mental no puede ser claramente
categorizado como creencia o como imaginacion.

Pareceria ser que al embarcarnos en un ejercicio de simulacion asumimos,
con respecto a sus contenidos, actitudes muy semejantes a las que asumimos
en la creencia. Un actor que representa a Hamlet, o un nifio que juega a tomar
el té, se posiciona, respecto al conjunto de contenidos que definen el papel a
representar o el juego en cuestion, de la misma forma en que se comportarian
Hamlet o dos amigos que se reunen a tomar el té. Es mds, cuanto mas se tome
por verdadero dicho contenido, mas exitosa sera la representacion en cuestion.

Si esto muestra que la diferencia entre imaginar y creer es una cuestion
de grados, es decir, que hay estados mentales donde los hechos imaginados
son tomados por verdaderos, entonces los que defienden la accesibilidad

5 Vid. Velleman (2000); Doggett & Egan (2007).
6 Vid. Schellenberg (2013).



SUENOS, IMAGINACION Y ESCEPTICISMO 11

transparente a nuestras creencias tendran que dar alglin otro criterio mas que
citarlas en su apoyo.

v

Como se dijo antes, Sosa cree que dado que sé que nunca puedo afirmar
falsamente que estoy despierto, y nunca afirmar con verdad que estoy sofiando,
es racional que afirme que estoy despierto. Dado que afirmar presupone creer,
el modelo de la imaginacion excluye la posibilidad de que se afirme falsamente
que uno no esta sofiando. No llegamos a creer los contenidos de nuestros suefios
cuando soflamos, por lo que, cuando soflamos, no afirmamos esos contenidos.
Pero, como he mostrado en esta colaboracion, nos involucramos en otra
actividad que es, en muchos aspectos, similar a la afirmacion: imaginamos, y
lo que hacemos cuando imaginamos, especialmente cuando simulamos, es algo
muy parecido a afirmar, lo cual llamamos cuasi afirmacion. Los individuos en
el experimento de las botellas cuasi afirman que en una de ellas hay cianuro,
y con base en ello, y en otra cantidad de verdades acerca del cianuro y las
consecuencias de ingerirlo, rechazan beber de la botella. Desde un punto
de vista interno, tanto para el que suefia como para el que simula, la cuasi
afirmacion es tan importante como la afirmacién e indistinguible de ella. No
se puede, por lo tanto, afirmar que se esta despierto, ignorando la posibilidad
de que se esta cuasi afirmando algo falso.

Aqui presento una version general del desafio escéptico que he esbozado a
lo largo de estas paginas’. Como es bien sabido, Sosa considera que hay al menos
dos variedades de conocimiento humano: animal y reflexivo®. El conocimiento
animal no requiere que el sujeto posea un punto de vista epistémico sobre sus
creencias, una perspectiva desde la cual evaluar si la fuente de sus creencias lo
conduce confiablemente a la verdad. El conocimiento reflexivo, por otro lado,
si requiere de dicho punto de vista. Si consideramos, como lo hace Sosa, que el
conocimiento es una cuestion de grados, podemos decir que una creencia tiene
una cualidad epistémica “superior” si es mas segura, estd mas racionalmente
justificada, basada en mejor evidencia, o adquirida y sostenida sobre bases
mas confiables. Sosa cree que si un conjunto de creencias cumple con estas
condiciones ellas constituyen un “mejor” conocimiento. Este es el conocimiento
reflexivo, el cual satisface diversos valores epistémicos: verdad, seguridad,
coherencia, agencia, eso es, nuestra participacion, como seres inteligentes en la

7 Tomo prestada la estructura de este argumento de Ichikawa (2008).
8 Vid. Sosa (2009), Caps. 7y 9.



1 2 Alvaro Julio Peldez Cedrés

consecucion de la verdad, y mas sustantivamente, comprension. En efecto, como
dice Sosa: “Es en parte porque uno entiende como sabe, que su conocimiento
alcanza el nivel superior. Una creencia constitutiva de conocimiento reflexivo
es un logro epistémico superior si concuerda con la idea que tiene el sujeto de
por qué es verdadera (y, para el caso, apta o verdadera porque es competente),
y de como el modo en el cual se sostiene conduce confiablemente a la verdad”
(Sosa, 2009, p. 138). Esto es, la coherencia de nuestras creencias con nuestro
punto de vista sobre su estatuto de confiabilidad constituye un logro epistémico
superior.

Abhora bien, con respecto al problema que nos ocupa, la posicion de Sosa,
que es la que pretendo objetar y que constituye una variante de la respuesta
cartesiana al escepticismo pirrdnico, coloca al conocimiento reflexivo en primer
término. En efecto, tal como Sosa lee a Descartes, en las Meditaciones, €l
filésofo francés se esfuerza por contrarrestar las dudas sobre la carencia de
fiabilidad de nuestras facultades cognitivas u operativas, tratando de mostrar
que nuestras creencias proceden de fuentes dignas de nuestra confianza.
En este sentido, tanto Descartes como Sosa no estaran satisfechos con una
posicion fundacionalista que obtendria las credenciales para la confiabilidad
de las creencias “tanteando en la oscuridad”, por asi decirlo, ni externa ni
internamente hablando. Lo que se requiere es conocimiento reflexivo.

En suma, segin Sosa, para estar en posesion de una forma superior de
conocimiento, i.e., conocimiento reflexivo, se debe ser capaz de defender las
propias creencias contra explicaciones alternativas. Para saber reflexivamente
se debe saber (0 estar en una posicion para saber) que uno sabe. Para saber
que uno sabe, se debe saber que uno cree, dado que el conocimiento entrafia
creencia. Pero para saber que uno cree se requiere excluir todas las alternativas
relevantes, incluyendo, en este caso, que solo se estd imaginando. Los productos
de la imaginacion, segln la concepcion del conocimiento reflexivo, no son el
tipo de cosa que califica como conocimiento. Sin embargo, como he intentado
mostrar, dado que hay escenarios cognitivos en los que no afirmo que p sino
que cuasi afirmo que p, y que durante estos estados mentales tomamos los
hechos que nos representamos como hechos reales, los cuales nos conducen
a deseos, emociones y comportamientos analogos a los que nos conducen
las creencias, no estamos, al menos en esos escenarios, en una posicion para
saber reflexivamente que creo que p. Con base en la tesis del continuo entre
imaginacion y creencia que sostuve en la seccion III, considero que cuando
nos encontramos en un estado mental de imaginacion inmersiva, como en los
casos de simulacion que presenté, las diferencias entre imaginacion y creencia



SUENOS, IMAGINACION Y ESCEPTICISMO 13

son tan débiles que no podriamos, mediante el esfuerzo de ningtn ejercicio de
revision reflexiva, distinguir claramente un estado del otro.

Los episodios de inmersion imaginativa son mucho mas usuales que los
experimentos como el de los nifios que juegan a tomar el té o los adultos
que se niegan a beber de la botella con la inscripcion “cianuro”. Atraviesan
consciente o inconscientemente nuestras vidas cognitivas. Cuando vemos una
puesta en escena de Otelo, aquello que constituye el contenido de la ficcion
ocupa nuestro pensamiento, provoca que sintamos alegria o tristeza, que
deseemos que Desdémona no sea asesinada, que condenemos moralmente a
quien provoco el engaiio, e incluso algunos derramamos lagrimas de compasion
por el tragico destino del personaje. Y también ocurre que, cuando en la pantalla
se anuncia el “Fin”, como un recordatorio de que deberia culminar nuestro
ejercicio imaginativo, y se encienden las luces de la sala, llevamos con nosotros
muchas de esas tristezas, rabias, premios y condenas que repartimos durante la
hora y media en que dur¢ la funcion.

Bibliografia

CURRIE, G., RAVENSCROFT, I. “Recreative minds. Imagination in philosophy and
psychology”. Oxford: Clarendon Press, 2002.

DESCARTES, R. “Meditaciones metafisicas”. Madrid: Técnos, 2008.

DOGGETT, T., EGAN, A. “Wanting Things You Don’t Want: The Case for an Imaginative
Analogue to Desire”, Philosopher's Imprint, V11, 9, pp. 1-17, 2007.

GOLDMAN, A. “Simulating Minds. The philosophy, psychology, and neuroscience
of mindreading”. Oxford: Oxford University Press, 2006.

HARRIS, P. “The Work of the Imagination”. Oxford: Blackwell, 2000.

HARRIS, P.,, KAVANAUGH, R. D. “Young children’s understanding of pretense”.
Monographs of the Society for Research in Child Development, 58, 1, pp. 1-91, 1993.
ICHIKAWA, J. “Scepticism and the Imagination Model of Dreaming”. The Philosophical
Quarterly, Vol. 58, Nr. 232, pp. 519-527, 2008.

KANT, I. “Critica de la razén pura”. México: FCE-UAM-UNAM, 2011.

KIERAN, M., LOPES, D. (eds.). “Imagination, Philosophy, and the Arts”. London:
Routledge, 2003.

KIND, A. (ed.). “The Routledge Handbook of Philosophy of Imagination”. London:
Routledge, 2016.

KIND, A., KUNG, P. (eds.). “Knowledge through Imagination”. Oxford: Oxford
University Press, 2016.

LANGLAND-HASSAN, P. “Pretense, imagination, and belief: the Single Attitude
theory”. Philosophical Studies, 159, pp. 155-179, 2012.

LESLIE, A. “Pretending and believing: Issues in the theory of TOMM”. Cognition,
50, pp. 211-238, 1994.



1 4 Alvaro Julio Peldez Cedrés

NICHOLS, S. “Imagining and Believing: The promise of a single code”. The Journal
of Aesthetics and Art Criticism, 62, 2, 2004.

NICHOLS, S., STICH, S. “Mindreading”. Oxford: Clarendon Press, 2003.
SCHELLENBERG, S. “Belief and Desire in Imagination and Immersion”. The Journal
of Philosophy, Vol. 110, Nr. 9, pp. 497-517, 2013.

SOSA, E. “Reflective Knowledge. Apt Belief and Reflective Knowledge”. Vol. II.
Oxford: Clarendon Press, 2009.

. “Suefios y filosofia”. Ddimon. Revista de filosofia, Nr. 36, pp. 73-83, 2005.
STICH, S., TARZIA, J. “The Pretense Debate”. Cognition, 143, pp. 1-12, 2015.
SZABO-GENDLER, T. “Imaginative Contagion”. Metaphilosophy, Vol. 37, Nr. 2, pp.
183-203, 2006.

. “On the relation between pretense and belief”. En: M. Kieran, D. Lopes (eds.).
Imagination, Philosophy, and the Arts. London: Routledge, 2003.
SZABO-GENDLER, T., HAWTHORNE, J. (eds.). “Conceivability and Possibility”.
Oxford: Clarendon Press, 2002.

VELLEMAN, J. D. “On the Aim of Belief”. En: The Possibility of Practical Reason.
New York: Oxford, 2000.
WALTON, K. “Mimesis as Make-Believe”. Harvard: Harvard-University Press, 1990.

@C) This is an open-access article distributed under the terms of the Creative Commons Attribution License.



