
ENTRE LÓGICA E HISTÓRIA: HEGEL  
E O FANTASMA DO COLONIALISMO1

BETWEEN LOGIC AND HISTORY: HEGEL  
AND THE GHOST OF COLONIALISM

Gabriel Ferri Bichir 
https://orcid.org/0000-0001-5338-6582 

gabriel.bichir@yahoo.com 
Universidade de São Paulo, São Paulo, São Paulo, Brasil

RESUMO  Este trabalho tem como foco a relação entre lógica e história 
no pensamento hegeliano. De saída, investigamos alguns tópicos fundamentais 
da Doutrina da Essência, sobretudo o conceito de liberdade como conversão 
da contingência em necessidade. Em seguida, buscamos mapear o modo como 
essa conversão se espelha no processo histórico e o papel exercido pela lógica 
nessa transposição, isto é, se a forma lógica se sobrepõe ao conteúdo histórico. 
Nossa conclusão é que haveria de fato uma hipóstase do elemento lógico, 
que provoca uma série de distorções no movimento histórico; as sociedades 
“anistóricas”, como os africanos e os índios, seriam o sintoma mais evidente 
dessa assimetria. Com isso, buscamos recolocar os termos que normalmente 
orientam os debates decoloniais acerca da filosofia hegeliana.

Palavras-chave:  Colonialismo. Filosofia da História. Hegel. Liberdade. 
Lógica.

ABSTRACT  This paper focuses on the relationship between logic and 
history in Hegelian thought. At the outset, we investigate some fundamental topics 

1	 Artigo submetido em: 19/03/2024. Aprovado em: 04/02/2025.

KRITERION, Belo Horizonte, v. 66, nº 161, Fluxo Contínuo, 2025; e-51669

Artigo Original doi:10.1590/0100-512X2025n16103gfb



Gabriel Ferri Bichir2

of the Doctrine of Essence, especially the concept of freedom as a conversion of 
contingency into necessity. Next, we seek to map how this conversion is transposed 
to the historical process and what role logic plays in this transposition, that is, 
whether the logical form overlaps with the historical content. Our conclusion 
is that there is indeed a hypostasis of the logical element, which causes a series 
of distortions in the historical movement; “anistoric” societies, such as the 
Africans and the Indians, are the most evident symptom of this asymmetry. In 
this way, we aim to reshape the terms that usually guide decolonial debates 
about Hegelian philosophy.

Keywords:  Colonialism. Freedom. Hegel. Logic. Philosophy of History.

1. Uma lógica da liberdade

Se Hegel for de fato mais um arauto do necessitarismo na história da 
filosofia, dificilmente se conceberá a dialética como algo além de um exercício 
infrutífero de reiteração dos topoi clássicos do pensamento ocidental. 
Previnamo-nos contra esse tipo de diagnóstico apressado, não porque 
almejamos “salvar” Hegel dos estereótipos que se apossaram de sua obra, 
mas justamente porque buscamos criticar a obra hegeliana a partir de suas 
tensões internas, as quais dificilmente se deixam captar de forma imediata. A 
grande plasticidade do pensamento dialético é ao mesmo tempo sua força e 
sua ruína: por um lado, estabelece uma máquina implacável de trituração de 
representações naturalizadas, destruindo o núcleo da metafísica clássica por 
dentro; por outro, cria uma armadilha praticamente incontornável – afinal, 
como é possível criticar um pensamento que critica a si mesmo? Como fazê-
lo sem que o ímpeto crítico seja neutralizado e domesticado no seu próprio 
movimento de autonegação? Como encontrar um flanco exposto a partir do 
qual a dialética hegeliana possa revelar suas chagas – estas, sim, incuráveis?

A temática do movimento da essência em que a contingência se revela 
necessidade oferece um ponto de vista privilegiado para essa investigação, 
tanto por ser um dos momentos da obra mais distorcidos pela crítica rasa 
como por oferecer uma espécie de nó górdio em que lógica e história se 
entrecruzam, expondo alguns elementos fundamentais do modus operandi da 
dialética. De saída, faz-se necessária uma limpeza do terreno, um expurgo do 
entulho metafísico que foi indevidamente imputado a Hegel. Dito sem rodeios: 
a filosofia hegeliana não é uma ode da necessidade ou do necessitarismo tout 
court, uma espécie de determinismo puro que esvazia todo tipo de contingência 



ENTRE LÓGICA E HISTÓRIA: HEGEL E O FANTASMA DO COLONIALISMO 3

e afirma a inexistência da liberdade no mundo. Se seguirmos com atenção o 
movimento proposto na Doutrina da Essência, veremos, pelo contrário, que 
a necessidade não só não é a palavra final como significa algo muito diferente 
daquilo a que estamos acostumados.

O movimento expresso na categoria da efetividade não é apenas uma 
passagem do possível ao contingente e deste ao necessário; antes, trata-se da 
transfiguração de relações formais em relações reais e, por fim, em relações 
absolutas. Contingência e necessidade distinguem-se menos enquanto tais 
do que a partir do estágio de unificação da díade interior-exterior em que se 
encontram; assim, a possibilidade real se mostra conceitualmente mais robusta 
do que a necessidade formal. Isso se dá porque, numa relação formal, a unidade 
ocorre somente no pensamento:

A efetividade formal ocupa o lugar da efetividade no movimento da reflexão, é a 
realidade plenamente pensada, a realidade como pensamento; mas não é a unidade 
da reflexão com seu produto próprio, a realidade-pensamento refletida enquanto tal. 
É por isso que, para a reflexão, nada a distingue do ser ou da existência. Portanto, se 
a “efetividade formal” é o começo necessário para a reflexão modal, esta começa de 
fato apenas com a possibilidade [...] (Longuenesse, 2007, p. 123). 

A ideia de uma efetividade formal remete às limitações intrínsecas do 
fundamento formal, que se reduzia a uma tautologia vazia em que fundamento e 
fundamentado compartilhavam o mesmo conteúdo. Com efeito, a possibilidade 
também se apresenta como uma forma vazia e tautológica, pois é a realidade 
reduzida à dimensão do pensamento puro, aquilo que está meramente “na cabeça” 
e não se realiza no mundo. A metafísica clássica considera-a como o que há de 
mais potente, já que, a princípio, tudo seria possível (pensemos, por exemplo, no 
Deus leibniziano, que tem em sua mente uma infinidade de mundos possíveis, 
mas escolhe criar apenas o melhor). A dialética, porém, revela que essa potência 
é, na verdade, uma absoluta impotência: “A possibilidade é, por conseguinte, 
nela mesma, também a contradição, ou seja, ela é a impossibilidade” (Hegel, 
2017, p. 208). Ora, se tudo é possível, então tudo é também impossível, pois 
esses infinitos possíveis não se realizam, permanecem intocados à distância, 
condenados à eterna monotonia do “A é A”. Aqui, salta aos olhos a ironia de 
que o único critério que rege esse formalismo – o respeito ao princípio de não 
contradição – é brutalmente violado: o contingente é contraditório, pois nele 
tudo é ao mesmo tempo possível e impossível.

A efetividade real expõe um estado de unificação superior, em que tanto 
a contingência como a necessidade referem-se a um conteúdo determinado. 
Hegel conceitualiza esse conteúdo a partir da categoria da “condição”, exposta 
anteriormente na dialética do fundamento e recuperada nesse momento: 



Gabriel Ferri Bichir4

Esta possibilidade, como o ser em si da efetividade real, é ela mesma possibilidade 
real, inicialmente, o ser em si pleno de conteúdo. – A possibilidade formal é a reflexão 
dentro de si apenas como a identidade abstrata de que algo não se contradiga dentro de 
si. Mas, na medida em que alguém se envolve com as determinações, circunstâncias, 
condições de uma Coisa, para reconhecer, a partir disso, a sua possibilidade, não 
permanece mais na possibilidade formal, mas considera a possibilidade real da Coisa 
(Hegel, 2017, p. 212/TW VI, p. 208).

Essas condições fornecem um conteúdo concreto para a Coisa, pois nada 
mais são do que as circunstâncias que a rodeiam e permitam que venha à 
existência. Doravante, se algo vem a ser ou não – se é possível ou impossível –, 
não mais diz respeito ao princípio de não contradição, mas a uma multiplicidade 
de fatores que o circunda e determina sua existência. A efetividade perde sua 
indeterminação e se reflete como uma possibilidade real. Esta, no entanto, 
não se diferencia da necessidade real, pois se as condições determinam o vir-
a-ser da Coisa, então é necessário que ela seja de tal forma e não de outra: 
“Se todas as condições de uma Coisa estão presentes, então ela entra na 
existência” (Hegel, 2017, p. 130). Da perspectiva hegeliana, se desbloqueamos 
o movimento emperrado pela metafísica clássica, as categorias dissolvem suas 
determinações enrijecidas e logo passam a deslizar umas nas outras. Ocorre, 
porém, que a necessidade real ainda não é capaz de realizar plenamente seu 
conceito, pois permanece presa a uma última amarra: mesmo que as condições 
determinem a existência da coisa, ainda são algo dado e, por isso, contingente. 

A efetividade absoluta, enfim, realiza-se numa necessidade absoluta que 
abole definitivamente a diferença entre forma e conteúdo. Nesse momento, a 
díade interior-exterior encontra sua forma mais elevada de unificação, num 
molde que já se aproxima daquilo que Hegel denominará “conceito” – a essência 
que se efetivou em seu aparecimento, apagando qualquer tipo de distância entre 
o possível e sua realização. Esse juntar-se da contingência à necessidade é 
descrito por Hegel pela primeira vez, de forma um tanto enigmática, como 
expressão da liberdade:

Mas esta contingência é, antes, a necessidade absoluta; ela é a essência daquelas 
efetividades livres, em si necessárias [...] A simplicidade de seu ser, de seu repousar 
sobre si, é a negatividade absoluta; ela é a liberdade de sua imediatidade sem aparência 
(Hegel, 2017, p. 219/TW VI, p. 216).

O fato de a liberdade ser apresentada como uma categoria lógica só poderia 
causar espanto à velha metafísica, aquela que tudo substancializava e tudo 
enxergava a partir de uma providência divina onipotente e onisciente. Dessa 
perspectiva, ou a liberdade era compreendida como um atributo estritamente 
divino ou era rebaixada ao livre-arbítrio humano como generosa concessão da 



ENTRE LÓGICA E HISTÓRIA: HEGEL E O FANTASMA DO COLONIALISMO 5

providência. Para Hegel, contudo, a liberdade nada mais é do que o próprio 
movimento de conversão da contingência em necessidade absoluta por meio 
do qual uma Coisa se efetiva, isto é, junta-se ao seu conceito. Fundamento e 
condição se encontram: a Coisa nada mais é do que o todo de suas condições, 
as quais a compelem à existência; ao mesmo tempo, desaparece a distância 
entre Coisa e condição, não há mais um fundamento “oculto” subjacente, que 
se esconde por trás daquilo que aparece – agora, o véu foi definitivamente 
rasgado, nada mais existe “do lado de lá”, pois a própria ideia de “lado de lá” 
desvaneceu-se.

A consequência desse desenvolvimento não é de forma alguma trivial: a 
distinção tradicional entre contingência e necessidade desaparece porque ambas 
passam a designar um mesmo movimento de efetivação do conceito da Coisa. 
Ou seja: a efetividade é a existência posta como pensamento, o pensamento 
posto como existência, o interior que se esgota na sua exteriorização e vice-
versa. Isso implica dizer – eis a constatação central – que a necessidade é 
contingente e que a contingência é necessária, pois uma passa constantemente 
na outra de forma a produzir um movimento livre. Partamos de um exemplo 
fornecido por Malabou, para melhor entender essa relação:

[...] Hegel mostra que uma tradição filosófica refere-se a duas coisas ao mesmo tempo: 
ao movimento por meio do qual um acidente particular (por exemplo, algo que surge 
em seu próprio lugar e tempo, como o nascimento da filosofia na Grécia) torna-se 
essencial (isto é, torna-se destino), e ao modo como um destino, representando o 
essencial, atualiza-se então nos seus acidentes, isto é, nas suas épocas e estágios 
(Malabou, 2005, p. 163).

O exemplo proposto pela autora ultrapassa o âmbito estritamente lógico, 
invocando determinações históricas. Ainda assim, facilita a compreensão do 
conceito de efetividade absoluta, além de servir para refletirmos acerca da 
transição entre as duas esferas. De qualquer forma, o essencial é constatar 
que contingência e necessidade estabelecem uma relação de reciprocidade: 
a necessidade só pode se afirmar da contingência (o surgimento da filosofia 
depende de uma localidade aleatória) e o contingente se faz necessário (essa 
localidade torna-se essencial, na medida em que inicia um movimento que vai 
além de si). Ressaltemos, contudo, seguindo Henrich (1971), que tal relação é 
recíproca, porém assimétrica: a contingência é necessária, mas ainda assim é 
compreendida como algo inessencial, devendo ser superada pela necessidade 
no pensamento verdadeiramente especulativo.



Gabriel Ferri Bichir6

2. A necessidade retrospectiva na história

Embora sejam categorias primariamente lógicas, necessidade e 
contingência também aparecem ao longo do movimento espiritual da ideia na 
história, apresentando, contudo, certas diferenças fundamentais. De início, é 
importante ressaltar que se trata de duas categorias provenientes da Doutrina 
da Essência, superadas em seguida no movimento mais robusto do conceito; 
com efeito, a subjetividade do conceito não se esgota na díade contingência-
necessidade, mas acrescenta novas categorias fundamentais para a compreensão 
de seu movimento, como a finalidade (externa e interna), que coloca em jogo 
um novo tipo de relação, que se dá entre partes e todo a partir de um télos. O 
espírito, por sua vez, já assimilou tais conquistas lógicas, o que significa que 
não repete sem mais a processualidade da essência, visto que já opera em um 
nível superior.

Feitas as devidas advertências, constatamos que no reino do espírito 
também há uma conversão retroativa da contingência em necessidade, 
sobretudo no que tange à processualidade dos diferentes povos históricos. Nas 
palavras de Hegel: “A história fixa essa contingência [fixiert diese Zufälligkeit], 
estabiliza-a, fornecendo-lhe uma forma universal e estabelecendo assim a 
regra a favor e contra ela” (TW XII, p. 204). Dessa forma, um acontecimento 
histórico que aparece em determinado momento como meramente contingente 
mostra-se necessário a posteriori, depois que suas consequências o tornam, por 
assim dizer, inevitável. Não obstante, a contingência é ela mesma necessária, 
pois preside o primeiro aparecimento da Coisa, como se fosse um índice de 
invisibilidade do futuro que só se desfaz depois de certas consequências terem 
aparecido e fixado um determinado sentido para o acontecimento. O exemplo 
mais evidente desse processo, fornecido por Hegel nas Lições sobre a Filosofia 
da História e aludido por Marx, é aquele de César e da queda da República 
romana:

No entanto, vemos que os mais nobres homens de Roma julgavam que o domínio 
de César era algo contingente [Zufälliges], e que toda a situação estaria ligada à sua 
individualidade; assim pensavam Cícero, Brutus e Cássio. Acreditavam que, removido 
esse único indivíduo, a república regressaria espontaneamente. Apanhados por esse 
espantoso erro, Brutus, um indivíduo deveras nobre, e Cássio, mais enérgico que Cícero, 
assassinaram o homem cujas virtudes estimavam. Porém, imediatamente depois, ficou 
evidente que somente um único homem poderia dirigir o Estado romano, e os romanos 
tiveram que acreditar nisso, pois, em geral, uma revolução do Estado só é sancionada 
na opinião dos homens quando se repete. Assim é que Napoleão foi vencido duas vezes, 
e por duas vezes os Bourbons foram expulsos. Pela repetição, o que no início parecia 
apenas contingente e possível, torna-se efetivo e confirmado [zu einem Wirklichen und 
Bestätigten] (Hegel, 2008, p. 266/TW XII, p. 380; tradução modificada).



ENTRE LÓGICA E HISTÓRIA: HEGEL E O FANTASMA DO COLONIALISMO 7

Nessa passagem, Hegel articula explicitamente o conceito de repetição 
com o movimento por necessidade retrospectiva; a ideia é que a morte de 
César foi, em si mesma, um evento meramente contingente na história romana, 
já que, naquele momento, as portas do futuro estavam abertas: Brutus e seus 
correligionários poderiam ter derrotado o triunvirato; Marco Antônio poderia ter 
derrotado Otávio e reestabelecido a República. No entanto, a partir do momento 
em que Augusto sagrou-se vitorioso e reinstituiu o nome de César como o 
de uma dinastia de imperadores, tal acontecimento criou retrospectivamente 
sua necessidade, a partir da morte do primeiro César. A repetição na história 
é, portanto, o que possibilita a transmutação do contingente em necessário, 
fazendo daquilo que inicialmente era apenas possível, efetivo.

Note-se, pois, o quão distante está Hegel do paradigma da repetição do 
Mesmo denunciado por Deleuze: quando é reinstituído, o nome de César 
muda radicalmente de significado, alcançando uma posição universal; um 
nome que se referia unicamente a um indivíduo excepcional passa a indicar 
o nome geral de todos os futuros chefes de estado do Império. Mas mesmo 
essa transfiguração era contingente: Otávio era afilhado de César e reivindicou 
seu nome após sua morte; se Antônio houvesse vencido, nada garante que 
se tornaria imperador e se autointitularia “César”, como seu adversário. No 
entanto, a partir do momento em que Otávio o fez e o nome permaneceu até o 
fim do Império, deu-se uma repetição efetiva, de modo que dois acontecimentos 
distintos e desconexos passaram a ser compreendidos numa ligação essencial. 
César rompeu sua limitação particular e totalizou-se: tornou-se “césares”2.

Entretanto, cabe pontuar que tal necessidade não é visível no início, já 
que o passado não é algo fechado e estanque, mas plástico; como só pode ser 
estabelecida posteriormente, isso significa que, no limite, o passado nunca se 
fecha completamente, mas apenas de maneira provisória, sempre passível de 
futuras reinscrições.

Para sermos consistentemente hegelianos, no entanto, precisamos dar mais um passo 
crucial e insistir que a Necessidade histórica não preexiste ao processo contingente 
de sua efetivação, isto é, que o processo histórico é, em si, “aberto”, indeterminado 
– essa mistura confusa “gera sentido na medida em que se revela” [...] É assim que 
deveríamos ler a tese de Hegel de que, no curso do desenvolvimento dialético, as coisas 
“tornam-se aquilo que são”: não que um desdobramento temporal simplesmente efetive 

2	  “A primitiva identidade consigo está sem dúvida perdida, mas, ao mesmo tempo, perdida a limitação pelo 
Outro, que era dela inseparável. Doravante, não se pensa mais o Outro como designando o exterior, o “fora”. 
Tornar-se o seu Outro não é abandonar seu lugar, mas “reunir-se consigo mesmo”; perder sua limitação é 
totalizar-se” (Lebrun, 2006, p. 301).



Gabriel Ferri Bichir8

uma estrutura conceitual atemporal preexistente – essa estrutura conceitual é em si o 
resultado de decisões temporais contingentes (Zizek, 2013, p. 59).

Apesar de preservar uma série de características próprias às categorias 
lógicas, o desenvolvimento histórico apresenta ao menos uma diferença 
significativa3, a saber, sua imersão na temporalidade, distinguindo-o do 
movimento lógico estritamente atemporal, que só se dá entre categorias do 
pensamento puro. Com efeito, a construção retroativa da necessidade do nome 
“César” levou décadas e envolveu uma guerra civil de proporções gigantescas; 
se na lógica é possível a “mágica” da passagem direta de uma categoria a outra, 
na história faz-se necessário um longo e sangrento processo de maturação, que 
muitas vezes supera a duração finita das vidas dos indivíduos envolvidos nos 
eventos. É verdade que Hegel opera constantemente na Filosofia da História 
com o conceito de eternidade ou de presente absoluto como superação da 
forma temporal; no entanto, no caso da lógica, trata-se de uma eternidade pré-
temporal, enquanto na história o resultado é uma Aufhebung do próprio tempo, 
que, aliás, só se efetiva no espírito absoluto.

Uma segunda diferença fundamental é o fato de o movimento histórico 
produzir um resto inexistente na sua contrapartida lógica, que diz respeito à 
permanência de elementos naturais nos povos históricos. Como se sabe, o 
espírito hegeliano nada mais é do que a Aufhebung da natureza orgânica, que 
supera suas limitações quando morre para si mesma e renasce, tal qual uma 
fênix, numa nova configuração espiritualizada. Apesar de superada, a natureza 
não desaparece por completo, deixando marcas profundas nas categorias 
espirituais (tanto nas categorias mais baixas, referentes à Antropologia, como 
nas mais altas, pertencentes ao Espírito Objetivo). A história, cabe lembrar, 
ainda não alcançou o espírito absoluto e, por isso, ainda não atingiu a plena 
coincidência entre forma e conteúdo, entre o objeto e seu conceito, o que 
significa que ainda é assombrada por figuras não digeridas do universo natural. 
Isso acarreta uma mudança considerável na própria forma do movimento: 
na lógica, as transições são fluídas e “diretas”, por assim dizer, enquanto as 
transições históricas enfrentam uma série de barreiras e entraves que podem, 
inclusive, inviabilizar completamente o movimento. Esse é o caso dos povos 
ditos anistóricos, como os africanos e os indígenas, que constituem propriamente 
o resto, ou, melhor dito, a excrescência do movimento dialético na história 

3	 “Além disso, por um lado, a sequência como sucessão temporal da história também se distingue da sequência 
na ordem dos conceitos” (TW XVIII, p. 49).



ENTRE LÓGICA E HISTÓRIA: HEGEL E O FANTASMA DO COLONIALISMO 9

mundial. É precisamente esse resto inassimilável que fornecerá um ponto de 
vista privilegiado para a crítica.

No sistema hegeliano, a lógica fornece o modelo básico para a compreensão 
de todas as outras ciências, fato prontamente reconhecido por nosso autor: 
“cada ciência é uma lógica aplicada [eine angewandte Logik] na medida em 
que consiste em apreender seu objeto em formas do pensamento e do conceito” 
(Hegel, 2018, p. 245/TW VI, p. 470). No caso da natureza, há uma grande 
distorção entre o padrão lógico e as determinações naturais, que se mostram 
impotentes para reproduzir o desenvolvimento propriamente conceitual e 
permanecem sempre aquém dele. Quando se trata da história, por sua vez, não 
ocorre tal distorção, porque as categorias do espírito são mais adequadas ao 
substrato lógico e coincidem com ele de diversas formas (basta lembrar, por 
exemplo, que a história é capaz de reproduzir uma transição da contingência 
para a necessidade muito próxima daquela encontrada na lógica, algo 
impensável no caso da natureza); além disso, apresentam uma independência 
maior, pois seguem apenas as determinações mais gerais da lógica, como 
aquelas que concernem ao movimento imediatez-cisão-reconciliação. Apesar 
disso, a coincidência não é perfeita e a história também fica aquém de uma 
reconciliação plena, que só é alcançada no estágio final, o espírito absoluto – 
o que coloca um problema central: se a lógica fornece o padrão geral, então 
não estaria a progressão histórica condenada ao insólito trabalho de tentar 
reproduzi-lo e fracassar?

A resposta mais óbvia a tal objeção seria invocar o fato de a lógica não ser 
a estação final no sistema hegeliano, pois também se encontra subdeterminada 
e exige uma Aufhebung na natureza e no espírito para completar seu 
desenvolvimento. A história, portanto, não ficaria aquém da lógica, mas além, 
desenvolvendo a ideia lógica e levando-a a uma reconciliação mais elevada. 
Dessa forma, as determinações estritamente lógicas seriam apenas momentos 
do todo, daí seu constante “retorno” nas categorias naturais e espirituais, 
o que não significa que sejam somente projeções de um substrato imóvel. 
Não há dúvidas de que essa seja a intenção explícita de Hegel, que termina a 
Enciclopédia invocando o famigerado “silogismo absoluto”, que estabelece 
uma relação multifacetada entre lógica, natureza e espírito. Cabe questionar, 
contudo, se a dialética é capaz de cumprir o que promete. O que ocorreria se 
houvesse uma assimetria constitutiva nesse silogismo? E se a preeminência 
conferida à forma lógica deixasse marcas de sua violência no texto? Eis a 
nossa hipótese: no caso específico da história universal, a tentativa hegeliana 
de descrever o movimento do espírito a partir de sua forma lógica fracassa, 
pois o conteúdo histórico particular resiste; os diversos povos históricos, 



Gabriel Ferri Bichir10

sobretudo aqueles excluídos do sistema, surgem como um resto que põe em 
questão a totalidade do movimento, a saber, a própria possibilidade de uma 
história universal. Esse choque deixa traços na própria letra do texto – rasgos, 
traços, tais como as alegorias de Benjamin –, visíveis somente nas reflexões 
acerca das sociedades ditas não dialéticas, imóveis, imunes à contradição, 
expurgadas violentamente do texto, assim como foram expurgadas de sua terra 
pelo colonizador europeu. Tais sociedades são, sobretudo, as africanas e as 
indígenas (o mundo oriental representa um caso à parte, que mencionaremos 
brevemente adiante): nos Cursos de Estética, não são sequer mencionadas; nas 
Lições sobre a Filosofia da Religião, são ditas sem religião, presas da magia e 
do fetiche; nas Lições sobre a Filosofia da História, são ditas sem história, e 
abandonadas na Introdução para não mais retornarem.

Como afirmar que esse resto é de fato um sintoma de um problema 
estrutural? Como evitar o sociologismo barato que projeta anacronicamente a 
sensibilidade contemporânea nos tempos passados? O segredo, como indica 
Adorno, é a capacidade detetivesca de ler um conceito como mais do que um 
instrumento analítico, quer dizer, como uma complexa rede de relações sociais 
cristalizadas. Um dos ganhos decisivos da dialética hegeliana foi indicar a 
necessidade de romper esses invólucros e de fluidificar o que se apresentava 
como estanque; ao longo do processo, porém, o próprio Hegel recairia, ao 
menos parcialmente, naquilo que criticara: a dialética também se cristalizou 
em certos pontos, produzindo coágulos que impediram a concretização do 
primado do objeto. 

3. A excrescência da história universal 

Tomaremos como guia um problema central da Filosofia da História, a 
saber, o fato de alguns povos serem excluídos sem mais da história universal, 
encarnando uma espécie de negatividade absoluta, que não se encontra sob 
regime de Aufhebung. Como se sabe, trata-se de um modo de negatividade 
ausente na Ciência da Lógica, claramente refratária à noção de uma alteridade 
inassimilável, já que o conceito se caracteriza justamente por sua plasticidade, 
quer dizer, a capacidade de incorporar aquilo que o nega. Todavia, Zizek resgata 
o conceito de “negatividade absoluta” para designar não o movimento das 
categorias, mas o próprio motor da lógica enquanto cisão constitutiva entre o 
objeto e seu conceito. A ironia da situação não deve escapar-nos: as sociedades 
sem história, caracterizadas como improdutivas por Hegel, apresentam uma 
afinidade patente com essa forma fundamental de negatividade, que, aliás, 
é o condicionante da própria Aufhebung. Guardadas as devidas proporções, 



ENTRE LÓGICA E HISTÓRIA: HEGEL E O FANTASMA DO COLONIALISMO 11

elas assumem um papel muito próximo ao da Pöbel4 (populaça), descrita na 
Filosofia do Direito como excrescência da sociedade civil.

Quando se trata dos negros africanos, qual é o critério que guia sua 
exclusão da história universal? O primeiro, invocado explicitamente por Hegel, 
é o clima; o segundo, apenas pressuposto na argumentação, é a raça. É fato 
que Hegel critica explicitamente as explicações deterministas que associam 
o caráter humano diretamente às influências climáticas (explicações muito 
comuns no século XVIII, cujos resquícios ressoam ainda em alguém como 
Montesquieu); afinal, o mais importante são as determinações espirituais dos 
povos, o grau de liberdade que suas sociedades atingem, e não as determinações 
meramente naturais, que só poderiam ser subordinadas. Ainda assim, o “clima 
tem, sem dúvida, influência, porque nem a zona quente nem a fria constituem 
o solo para a liberdade do homem, para os povos da história universal” (Hegel, 
1995, p. 157). Isso significa que o clima impõe uma espécie de limite para a 
entrada na história universal: em certo ponto extremo, sua influência é máxima, 
e daninha; passado esse ponto, torna-se meramente secundária diante dos 
elementos espirituais, tais como a religião, a constituição, o Estado etc. Não 
deve causar grande surpresa a constatação de que os dois povos excluídos 
devido a tal limite são os africanos e os esquimós: 

O gelo que faz encolher os Lapões ou o calor de África são poderes demasiado 
grandes perante o homem para que, sob o seu peso, o espírito consiga adquirir o livre 
movimento e obter a riqueza necessária para a configuração de uma realidade efetiva 
culta e que ela em si encerra [...] Por isso, as zonas quente e fria não são, como tais, 
algo da história universal. Estes extremos são excluídos desta vertente pelo espírito 
livre (Hegel, 1995, p. 158).

Também não deve surpreender a afirmação hegeliana de que o clima 
temperado, próprio à Europa (sobretudo à Europa central, onde se encontra a 

4	 A esse respeito, ver: RUDA, F. “Hegel’s Rabble. An Investigation into Hegel’s Philosophy of Right”. New York: 
Continuum, 2011. Por limitações de espaço, o presente artigo estabelece como eixo central a passagem das 
dinâmicas lógicas para a história, deixando de lado um termo mediador que será abordado em trabalhos 
futuros: a relação entre Estado e Sociedade Civil na Filosofia do Direito. Com efeito, numa figura como a 
da populaça condensa-se uma crítica muito próxima àquela que buscamos estabelecer aqui, visto que ela 
encarna um elemento inorgânico que põe em xeque a organicidade do Estado hegeliano – como se certas 
figuras naturais retornassem pela porta dos fundos após serem superadas no movimento do espírito. Aliás, 
vale mencionar que Ruda também trabalha a relação entre necessidade e contingência por meio da figura da 
Pöbel, criando um esquema denominado “N-C-N” para caracterizar seu modus operandi: é necessário que 
exista a pobreza na sociedade civil; é contingente que uma pessoa específica venha a ficar pobre ou seja 
assimilada à populaça; é necessário que exista uma despossessão absoluta, uma falta infinita, uma “populaça 
absoluta” que abarca todos. Assim, a populaça é descrita como o locus de uma contradição, de uma parte 
que não pode ser harmonizada ao todo, posto que o dissolve, exigindo um novo conceito de totalidade, isto 
é, a constituição de uma nova sociedade.



Gabriel Ferri Bichir12

Alemanha), seja considerado o verdadeiro palco da história universal5. Fato 
curioso: o clima é uma determinação natural e, portanto, secundária, mas 
adquire um poder que rivaliza o do espírito quando se trata de excluir certos 
povos do teatro da história. Nesse momento, pois, a natureza se apresenta como 
destino, inviabilizando o desenvolvimento espiritual para os povos que estão 
demasiado condicionados por ela e não conseguem superar suas intempéries. 
Entretanto, não é claro na argumentação hegeliana se tais povos são excluídos 
simplesmente por habitarem zonas extremas ou por serem incapazes de superar 
as dificuldades que lhes são apresentadas. A primeira interpretação aparenta 
ser a mais fiel ao texto hegeliano, mas ignora uma questão central: se de fato é 
o caso que esses povos são impotentes diante da severidade do clima, por que 
Hegel os repreende constantemente e destaca sua inferioridade? Afinal, se a 
responsabilidade é da própria natureza, por que Hegel desloca-a constantemente 
para o povo em questão? 

Os negros devem ser tomados como uma nação-de-crianças [Kindernation], que não 
saiu de sua ingenuidade desinteressada e sem interesse. São vendidos e se fazem vender, 
sem refletir se isso é justo ou não. Sua religião tem algo de infantil [...] não demonstram 
um impulso interior para a cultura [inneren Trieb zur Kultur]. Em sua pátria, reina o 
mais horrendo despotismo; lá, eles não chegam ao sentimento da personalidade do 
homem: lá seu espírito está totalmente dormitando, permanece submerso dentro de si, 
não faz nenhum progresso; e corresponde, assim, à massa compacta, indiferenciada 
da terra africana (Hegel, 2011, pp. 57-58/TW X, pp. 59-60).

Como dizem os ingleses, Hegel quer ao mesmo tempo comer o bolo e 
guardá-lo: afirma contundentemente que algumas nações são vítimas de um 
clima extremo, mas ao mesmo tempo as critica pelo excesso de naturalidade 
de seu princípio espiritual, que permanece adormecido diante da imediatez. 
As equivalências tradicionais com selvagens e crianças são prontamente 
invocadas, já que se trata de figuras juridicamente inimputáveis, incapazes 
de ocupar o locus do sujeito autônomo. Diante disso, o critério de entrada 
na história universal é maculado por uma arbitrariedade incontornável: a um 
elemento supostamente exterior, como o clima, indiferente à ideia propriamente 
dita – que já se separou de seu substrato natural e se afasta cada vez mais dele 

5	 Além disso, Hegel extrai uma determinação lógica (a universalidade do homem europeu) de características 
geográficas, isto é, o fato de na Europa não haver um predomínio unilateral dos planaltos ou dos vales, 
mas uma síntese de ambos: “O caráter da Europa consiste, pois, em que as diferenças da constituição 
física não se separam em contrastes marcados como na Ásia; encontram-se mais mescladas, os contrastes 
estão esbatidos ou, pelo menos, atenuados e tomam o caráter de passagem [...] Na natureza europeia, não 
sobressai nenhum tipo singular, como nas outras partes do mundo; por isso, depara-se aqui também com o 
homem mais universal” (Hegel, 1995, pp. 197-198).



ENTRE LÓGICA E HISTÓRIA: HEGEL E O FANTASMA DO COLONIALISMO 13

–, é conferida uma importância desproporcional. O domínio inconteste do clima 
atenta diretamente contra a premissa da impotência da natureza, elevando-a a 
um patamar que não condiz com seu estatuto subordinado de momento. Como 
diz Teshale Tibebu: “Isto é, ele [Hegel] constitui um conjunto de diferenças 
raciais por meio de sua suposta relação com fatores ambientais, dando, assim, 
demasiado poder ao que tanto despreza, a natureza” (Tibebu, 2011, p. 103).

Existe, ainda, outro critério, mais sorrateiro, certamente mais polêmico, que 
Hegel utiliza como chave de acesso ao teatro dialético da história: o conceito de 
raça. Não se trata aqui de investigar em minúcias o conceito hegeliano de raça e 
como se compara àquele de seus contemporâneos, trabalho certamente valioso, 
embora já levado a cabo por especialistas como Bernasconi6. Ressaltaremos 
apenas um único aspecto que vai ao encontro da nossa argumentação: a história 
universal, no sentido estrito, só começa com a raça caucasiana. Novamente, 
Hegel não tenta sequer esconder o jogo: 

Só na raça caucásia chega o espírito à unidade absoluta consigo mesmo [Erst in der 
kaukasischen Rasse kommt der Geist zur absoluten Einheit mit sich selber]; só aqui o 
espírito entra em completa oposição com a naturalidade, apreende-se em sua autonomia 
absoluta, arranca-se ao oscilar para lá e para cá, de um extremo para o outro, chega à 
autodeterminação, ao desenvolvimento de si mesmo; e com isso faz surgir a história 
mundial [...] Esse progresso só ocorre por meio da raça caucásia (Hegel, 2011, p. 59/
TW X, p. 61). 

Os negros e os indígenas são dispensados de saída da participação 
no desenvolvimento histórico com base no clima; o mundo oriental, que 
corresponderia à raça mongol, cujos integrantes “se elevam sobre essa 
ingenuidade infantil”, já dá largos passos rumo a um sistema organizado: 
cultua-se um deus (Tian, Brama), ainda que abstrato, há escrita (historiográfica 
ou poética) e desenvolvem-se sistemas mais robustos de governo (Estado 
centralizado, castas). Com isso, “o espírito já começa assim a despertar, a 

6	 Uma objeção preliminar logo se impõe: não seria injusto criticar Hegel por suas opiniões preconceituosas 
a respeito das raças, considerando que as fontes disponíveis em seu tempo eram, elas mesmas, parciais 
e problemáticas em sua abordagem? Embora não seja possível desenvolver detalhadamente tal questão 
neste momento, aproveitamos para indicar três autores que a tratam de modo rigoroso: Habib (2018) mostra 
como Hegel distorce as palavras de Maimônides ao se referir à filosofia árabe de maneira genérica como 
“panteísta”; Hoffheimer (2001), a quem faremos breve alusão ao final do texto, demonstra como Hegel ignora 
fontes importantes de seu próprio tempo ao falar sobre a suposta “fraqueza” inata dos indígenas; por fim, 
Bernasconi (2001) evidencia como Hegel distorceu conscientemente as fontes consultadas sobre o povo 
Axante, caracterizando-o como excessivamente brutal e animalesco. Trocando em miúdos: “Um exame das 
fontes de Hegel mostra que eram mais precisas do que ele e que ele não pode ser tão facilmente desculpado 
por usá-las do modo como usou” (Bernasconi, 2001, p. 62). Ou seja, embora Hegel realmente tivesse uma 
bibliografia limitada para consulta, o problema reside no fato de ele distorcê-la de modo a reforçar certos 
estereótipos e forçar o encaixe dos povos anistóricos em um esquema preestabelecido.



Gabriel Ferri Bichir14

separar-se da naturalidade” (Hegel, 2011, p. 58), mas essa separação não é 
absoluta, posto que ainda possui um invólucro natural: no caso da China, a 
centralização de tudo nas mãos do imperador, que sufoca a liberdade, e, na Índia, 
o sistema de castas, calcado exclusivamente no nascimento. Esses dois povos 
constituem, por assim dizer, o limite entre não história e história, não estão nem 
completamente dentro nem completamente fora, já que suas sociedades não 
apresentam impulso interno de mudança, quer dizer, permanecem estáticas e 
imunes à contradição dialética.

Desde cedo, vemos a China atingir o estado em que se encontra até hoje; já que lhe 
falta a oposição entre o ser objetivo e o movimento subjetivo em direção a ele, fica 
excluída qualquer mutabilidade, e o estático [Statarische], que reaparece eternamente, 
substitui aquilo que chamaríamos de histórico [Geschichtliche]. China e Índia estão 
como que fora da história universal [außer der Weltgeschichte] como pressuposto dos 
momentos cuja união se tornará o seu progresso vital. A unidade de substancialidade e 
de liberdade subjetiva não comporta nem diferença nem oposição de ambos os lados, 
e por isso a substância não pode alcançar a reflexão sobre si mesma, a subjetividade. 
O substancial, que aparece como elemento ético, domina dessa forma não como 
disposição do sujeito, mas como despotismo do soberano [Despotie des Oberhauptes] 
(Hegel, 2008, p. 105/TW XII, p. 147; tradução modificada).

A categoria que rege sua estaticidade é a duração (Dauer), uma maneira 
meramente abstrata de negar a temporalidade: o que dura é o imperecível, pois 
permaneceu em sua subsistência, indiferente ao movimento do tempo, como 
algo que não realizou o movimento de reduplicação reflexiva que conduziria à 
verdadeira eternidade – a Aufhebung do tempo. Eterno, portanto, é o que passou 
pelo perecer, mas recusou-se a aceitá-lo como última palavra, pois o próprio 
perecer deve perecer para dar lugar a uma nova forma de movimento (daí a 
associação entre eternidade e conceito, que recusa as correntes que pretendem 
atá-lo à forma temporal como se fosse sua sina definitiva). O déficit do mundo 
oriental é, sobretudo, lógico: se não há contradição, não haverá Aufhebung, 
restando apenas uma imediatidade vazia e amorfa7. 

7	 Perspectiva que foi, até certo ponto, conservada por Marx em sua análise da intervenção inglesa na Índia: 
“Contudo, por mais lamentável que seja, do ponto de vista humano, ver como se desorganizam e se dissolvem 
essas dezenas de milhares de organizações sociais laboriosas, patriarcais e inofensivas; por triste que seja 
vê-las desaparecidas num mar de dor, contemplar como cada um dos seus membros vai perdendo ao mesmo 
tempo as suas velhas formas de civilização e os seus meios tradicionais de subsistência, não devemos esquecer 
simultaneamente que essas idílicas comunidades rurais, por inofensivas que parecessem, constituíram sempre 
uma sólida base para o despotismo oriental; restringiram o intelecto humano aos limites mais estreitos, 
convertendo-o num instrumento submisso da superstição, submetendo-o à escravidão de regras tradicionais 
e privando-o de toda grandeza e de toda iniciativa histórica” (Marx, 1977, p. 290). Assim, o domínio inglês 
teria sido necessário para retirar o país da letargia do natural e inseri-lo no movimento histórico: “...apesar 
de todos os seus crimes, a Inglaterra foi o instrumento inconsciente da história ao realizar essa revolução” 
(Marx, 1977, p. 291).



ENTRE LÓGICA E HISTÓRIA: HEGEL E O FANTASMA DO COLONIALISMO 15

Se a raça mongol está no umbral da história, então caberá aos caucasianos 
a entrada definitiva em seu palco; nesse ponto, porém, a exposição hegeliana 
se depara com um problema de categorização: na Filosofia da História, é dito 
que o primeiro povo histórico são os persas, artífices do primeiro império 
desvanecido: 

Com o império persa entramos pela primeira vez no contexto da história. Os persas são 
o primeiro povo histórico, a Pérsia é o primeiro império que desapareceu. Enquanto 
a China e a Índia permanecem estáticas e levam até hoje uma existência natural e 
vegetativa, este país está sujeito a desenvolvimentos e convulsões que por si só revelam 
uma condição histórica (TW XII, p. 215). 

O critério é, novamente, lógico: diferentemente da China e da Índia, a 
Pérsia não está submetida ao poder da duração; nela, a contradição foi o motor 
do desenvolvimento do império, que teve sua infância, seu apogeu e seu fim 
nas mãos de Alexandre o Grande. O problema é que os povos que integravam 
o império persa não eram comumente considerados caucasianos, como bem o 
sabia Hegel; sendo assim, seria necessário abrir mão da tese do protagonismo 
da raça caucasiana, reconhecendo que povos não brancos foram os iniciadores 
da história universal; caso contrário, a interpretação de que os persas foram 
o primeiro povo histórico teria de ser revista. Aparentemente, essa seria uma 
escolha simples – afinal, que diferença faz o protagonismo caucasiano? De 
um ponto de vista lógico, nenhuma. Hegel, porém, quer mais uma vez comer 
o bolo e guardá-lo, sustentando as duas teses ao mesmo tempo; para entender 
como isso é possível, faz-se necessário voltar os olhos a um povo específico, 
precursor dos gregos, o mais ilustre integrante do império persa: os egípcios. 

Deixamos a África de lado para não mais mencioná-la em seguida. Pois não faz parte 
do mundo histórico, não mostra nenhum movimento nem desenvolvimento, e o que 
porventura tenha acontecido nela – melhor dizendo, no norte dela – pertence ao mundo 
asiático e ao europeu. Cartago foi um momento importante e passageiro, mas como 
colônia fenícia pertence à Ásia. O Egito será considerado na passagem do espírito 
humano do Oriente para o Ocidente, mas ele não pertence ao espírito africano [es ist 
nicht dem afrikanischen Geiste zugehörig]. Na verdade, o que entendemos por África 
é algo fechado sem história, que ainda está envolto no espírito natural, e que teve de 
ser apresentado aqui no limiar da história universal. Só depois de termos deixado isto 
de lado encontramo-nos, pela primeira vez, no real palco da história universal (Hegel, 
2008, p. 88/TW XII, p. 129; tradução modificada).

O truque é separar o Egito do resto da África a partir de uma divisão 
tripartite: o norte, conquistado desde a Antiguidade pelos povos europeus; a 
África “propriamente dita”, subsaariana; e a região do Nilo, que estabelece a 
transição para a Ásia. Na concepção hegeliana, a África subsaariana é de fato 



Gabriel Ferri Bichir16

negra, e a ela são atribuídas as várias mazelas discutidas anteriormente, pois 
nela habitam “enxames, multidões horríveis”; o Egito, por sua vez, constitui 
uma civilização à parte, mais próxima dos seus correlatos ocidentais, inclusive 
na raça, visto que seus habitantes também seriam caucasianos: “os habitantes 
dessa parte da África ainda não são propriamente africanos, isto é, negros, mas 
se aparentam aos europeus” (Hegel, 2011, p. 56). Bernasconi pondera, porém, 
que Hegel está na contramão de sua época quando estabelece tal divisão: “A 
visão esmagadoramente dominante era que, embora não fossem rigorosamente 
negros no sentido estrito, eles pertenciam à raça negra” (Bernasconi, 2007, pp. 
201-202).

Desse modo, a dialética precisa operar um duplo malabarismo: em 
primeiro lugar, justificar que certo povo africano não é efetivamente africano, 
pois seus traços físicos e culturais o aproximam mais dos europeus; em segundo 
lugar, estabelecer uma distinção entre um primeiro, um segundo e até um 
terceiro início da história universal. O primeiro corresponde ao advento das 
sociedades orientais, que não pertencem à raça caucasiana, embora apresentem 
um desenvolvimento espiritual mais elevado do que os africanos. Contudo, 
como permanecem mergulhadas na duração e não apresentam capacidade de 
transformação, representam apenas um “pseudo-começo”, uma espécie de 
história anistórica. O Egito, por fim, representa a verdadeira transição para a 
verdadeira história, que começa de fato com os gregos: 

A passagem interior [innere Übergang] à Grécia ou segundo o conceito parte, assim, 
do espírito egípcio: o Egito, porém, tornou-se uma província do grande império persa, 
e a passagem histórica [geschichtliche Übergang] surge quando o mundo persa entra 
em contato com o grego. Pela primeira vez, encontramos uma transição histórica, ou 
seja, a queda de um império. China e Índia, como já dissemos, permaneceram – a 
Pérsia não. Embora a passagem para a Grécia seja interior, aqui se apresenta também 
como exterior, ou seja, como passagem de poder [...] Com a luz dos persas começa a 
intuição espiritual, e aqui o espírito despede-se da natureza (Hegel, 2008, pp. 184-185/
TW XII, pp. 272-273; tradução modificada).

Ressaltemos a distinção entre transição interior (puramente conceitual) e 
exterior (refletida nos acontecimentos históricos): o Egito instancia a primeira 
porque fornece apenas as coordenadas lógicas para a passagem ao mundo 
grego – o início da separação entre natureza e espírito, encarnado, sobretudo, 
na sua religião, que eleva a morte ao primeiro plano (a morte de Osíris na 
mitologia, a mumificação, a construção das pirâmides, a imortalidade da alma), 
fornecendo, assim, o enigma (simbolizado na esfinge, esse ser meio humano, 
meio animal) a ser resolvido pelos gregos, que privilegiam o aspecto humano 



ENTRE LÓGICA E HISTÓRIA: HEGEL E O FANTASMA DO COLONIALISMO 17

e renegam o antropomorfismo8. O império persa, por sua vez, forneceria os 
aspectos exteriores dessa transição, porquanto entrou historicamente em 
confronto com os gregos e foi militarmente derrotado, uma vez que seu 
princípio já estava em decadência e tinha de ceder à superioridade do princípio 
grego (a liberdade de alguns sobrepondo-se à liberdade de um só). A título 
de comparação: a passagem da China e da Índia à Pérsia era exclusivamente 
interior, posto que as duas permaneciam presas à duração e nunca entraram em 
confronto direto com seu sucessor. Nesse caso, havia apenas um ganho lógico 
mínimo: a imediatidade chinesa cedia lugar à diferenciação indiana, que, por 
sua vez, passava ao princípio espiritual abstrato do povo Zend (encarnado no 
zoroastrismo). Um processo unilateral, portanto, em que o interior mostrava-
se incapaz de se efetivar exteriormente, devido à ausência de qualquer tipo de 
negatividade produtiva. 

Por conseguinte, coexistem no modelo hegeliano muitos inícios históricos: 
no mundo oriental, a história ao mesmo tempo existe e não existe – momento 
da aurora; na Pérsia, mais especificamente no Egito, já existe história ao menos 
na sua dimensão lógica, pois se trata do primeiro império que desapareceu, 
ou seja, que carregava em si a contradição; mas é somente com os gregos que 
a história propriamente dita começa, pois até então o espírito ainda estava 
maculado pelas formas naturais: é verdade que os egípcios deram início ao 
processo de descolamento, mas não o concluíram, legando tal tarefa aos 
helenos. É com eles, aliás, que “nos sentimos em casa”, uma vez que o espírito 
afasta o substrato natural e se volta sobre si mesmo, constituindo aquilo que 
se convencionou chamar Sittlichkeit. Tais malabarismos servem, de fato, 
para expurgar a possibilidade de que alguma raça não caucasiana pudesse ser 
considerada a pioneira do desenvolvimento histórico universal. Hegel introduz 
distinções arbitrárias, que atentam contra a pretendida fluidez da ideia, para 
preservar a narrativa de que apenas uma raça específica reuniria as condições 
necessárias para dar início ao desenvolvimento. Ou seja: uma determinação 
meramente natural – a raça – adquire mais uma vez a preeminência das 
categorias espirituais: 

8	 “Na Neith egípcia, a verdade ainda é oculta: a solução é o Apolo grego; seu lema é: “Homem, conhece-te a ti 
mesmo”. Esse provérbio não pressupõe o autoconhecimento das particularidades de suas fraquezas e erros; 
não é o indivíduo particular que deve conhecer a própria particularidade, mas é o homem em geral que deve 
conhecer a si mesmo. Esse mandamento foi dado aos gregos, e no espírito grego apresenta-se o humano em 
sua clareza e em sua formação. Nesse contexto, surpreende-nos a lenda grega que conta ter a esfinge – o 
grande símbolo egípcio – aparecido em Tebas, proferindo as seguintes palavras: “O que é que, de manhã, 
anda com quatro pernas, à tarde, com duas e à noite, com três?”. Édipo derrotou a esfinge, dando como 
resposta: “O homem”. A solução e a libertação do espírito oriental, que no Egito se tornaram problema, são 
isto: o ser interior da natureza é o pensamento, que só tem sua existência na consciência humana” (Hegel, 
2008, p. 184/TW XII, p. 272; tradução ligeiramente modificada).



Gabriel Ferri Bichir18

[Hegel] exibira a mesma arbitrariedade pela qual condenou a sociedade indiana [...] Mas 
isso significa que o apelo à raça na filosofia da história mundial torna toda a história, 
e não apenas aquelas pré-histórias e não-histórias, arbitrária e irracional, assim como 
o sistema de castas torna arbitrárias todas as relações sociais e não apenas as relações 
entre as castas inferiores. Dentro desse framework, é incoerente dizer que apenas os 
caucasianos transcendem a raça (Bernasconi, 2000, p. 189). 

A astúcia de Bernasconi é mostrar como a dialética hegeliana, pretensamente 
racional e necessária, recai em seu contrário ao pressupor um núcleo contingente 
no coração mesmo de seu conceito de história universal. Tendo em vista a 
imanência lógica, nada exige que uma raça específica seja a protagonista da 
transição para a história, pelo contrário, essas considerações deveriam ser 
indiferentes, pois implicam a contaminação do movimento espiritual por um 
substrato natural que já deveria ter sido superado. No sistema da Enciclopédia, 
por exemplo, as diferenças raciais são tratadas no nível da Antropologia, que 
antecede o aparecimento da consciência e do espírito. Chegando ao espírito 
objetivo e ao momento da história, o desenvolvimento deveria contar exclusiva 
ou majoritariamente com critérios espirituais, mas não é o que acontece, pois a 
natureza retorna de maneira errática, não autorizada pelo movimento anterior. 

O conceito de história universal carrega em si, cristalizada, a violência do 
sistema colonial calcada no extermínio do outro. Hegel, ainda que de forma 
inconsciente, assimila essa violência à dialética quando exclui determinados 
povos da participação da história universal; esse resto, portanto, é aquilo que 
a dialética precisa recalcar para poder levar a cabo o movimento de conversão 
da contingência em necessidade. É esse mesmo resto, porém, que faz ruir a 
pretensão de universalidade e totalidade, levando às últimas consequências a 
autocrítica que a dialética foi incapaz de promover. Em nenhum outro lugar 
essa violência é tão evidente quanto nas construções gramaticais referentes ao 
extermínio dos povos indígenas: 

Os povos nativos desse continente pereceram [gehen unter] (Hegel, 2011, p. 56/TW 
X, p. 58).

Familiarizados com aguardente e armas de fogo, esses selvagens morrem [sterben...
aus] (Hegel, 2011, p. 61/TW X, p. 63).

A América sempre se mostrou física e espiritualmente impotente e ainda o é. Com 
efeito, os nativos, desde que os europeus desembarcaram no continente, pereceram 
gradualmente ao sopro da atividade europeia [an dem Hauche der europäischen 
Tätigkeit untergegangen] (TW XII, p. 108).



ENTRE LÓGICA E HISTÓRIA: HEGEL E O FANTASMA DO COLONIALISMO 19

Em todos esses casos, o extermínio é mascarado pela construção das 
frases e pelo uso dos verbos: untergehen, aussterben, ambos sugerem que os 
nativos simplesmente desapareceram, extinguiram-se sem mais, como se não 
houvesse um agente por trás da atividade, como se a morte fosse um processo 
meramente natural. A passividade e a fraqueza dos indígenas são reforçadas pela 
ideia de que sucumbiram ao “sopro” europeu, fracos demais até mesmo para 
permanecerem em pé: “A frase removeu qualquer responsabilidade europeia 
por essa extinção ou submersão. A atividade europeia não era o sujeito da frase, 
nem a responsabilidade foi atribuída por meio da voz passiva” (Hoffheimer, 
2001, p. 37).

O coup de grâce vem quando Hegel projeta determinações lógicas no 
campo do espírito, de tal forma a justificar a violência real praticada pelo 
colonialismo europeu como consequência necessária de sua determinação 
conceitual: 

O princípio do espírito europeu é, pois, a razão consciente-de-si, que tem em relação 
a si a confiança de que nada pode ser, diante dela, uma barreira insuperável [eine 
unüberwindliche Schranke], e que por isso toca em tudo para fazer-se aí presente a si 
mesmo. [...] Ao europeu interessa o mundo: quer conhecê-lo, apropriar-se do Outro 
que se lhe contrapõe, conseguir, nas particularizações do mundo, a intuição do gênero, 
da lei, do universal, do pensamento, da racionalidade interior. Assim como no teórico, 
também no prático o espírito europeu busca atingir a unidade a ser produzida, entre 
ele e o mundo exterior: submete o mundo exterior a seus fins com uma energia que lhe 
assegurou a dominação do mundo [Herrschaft der Welt] [...] Por isso os americanos 
não estão, manifestamente, em situação de afirmar-se contra os europeus. Estes vão 
começar uma nova civilização no solo que ali conquistaram (Hegel, 2011, pp. 60-61/
TW X, pp. 62-63; tradução ligeiramente modificada). 

Uma determinação eminentemente lógica, devidamente descrita na 
Doutrina do Ser – a capacidade de superar a barreira e assimilar aquilo que 
aparece como exterior – é perversamente projetada na atividade do espírito 
europeu, que “nega” todas as barreiras e “assimila”, toma para si, aquilo que 
vem de fora – os povos conquistados –, de maneira análoga ao movimento 
dos animais que se apoderam da matéria inorgânica. A forma-conceito, em 
seu ímpeto de subjugar aquilo que lhe é estranho, condensa em si a violência 
da dominação europeia.

4. A dialética de ponta-cabeça

Se o conceito de história universal é indissociável dessa violência 
do apagamento, se a dialética – em seu funcionamento imanente – produz 
distorções e fracassa na transposição histórica das categorias lógicas, então o 



Gabriel Ferri Bichir20

resto gerado nesse movimento deve ser lido como seu index falsi; com isso, 
um conceito renovado de história universal desponta no horizonte, negando de 
forma determinada o conceito hegeliano. 

A definição de história universal que começa a emergir aqui é esta: em vez de atribuir o 
mesmo valor a culturas múltiplas, distintas, através do qual as pessoas são reconhecidas 
como parte da humanidade indiretamente por meio da mediação de identidades culturais 
coletivas, a universalidade humana emerge no acontecimento histórico no ponto de 
ruptura. É nas descontinuidades da história que povos cuja cultura foi tensionada até 
o ponto de ruptura dão expressão a uma humanidade que vai além de limites culturais. 
E é na nossa identificação empática com esse estado bruto, livre e vulnerável, que 
temos uma chance de entender o que dizem. A humanidade comum existe a despeito 
da cultura e de suas diferenças [...] Não é por meio da cultura, mas por meio da ameaça 
de traição da cultura que a consciência de uma humanidade comum vem a ser (Buck-
Morss, 2009, p. 133).

O momento invocado por Buck-Morss é aquele em que os soldados 
franceses, enviados ao Haiti por Napoleão, deparam-se com os ex-escravos 
cantando a Marselhesa: é nesse instante preciso que a história universal se 
realiza; nele transparecem os grandes ideais da Revolução Francesa que não 
encontraram morada digna em sua própria pátria. A inversão é sua verdade: em 
certo sentido, a Marselhesa só pode ser cantada por um ex-escravo. Esse é o 
universal concreto vindicado mas não realizado por Hegel: a parte que alcança 
sua universalidade não em harmonia, mas contra o todo, que desaparece ou se 
transforma. Desse modo, o resto da história universal, os povos excluídos do 
sistema, são sua verdade apenas na medida em que denunciam sua falsidade – 
para eles, que conhecem apenas a violência colonial, nunca houve um “estar em 
casa”, o universal nunca foi dialeticamente mediado pelo particular, o espírito 
jamais esteve junto a si. Virar Hegel de cabeça para baixo não é, pois, a simples 
transposição materialista de seu idealismo, mas voltá-lo contra si mesmo, 
lembrar a dialética daquilo que foi recalcado e que retorna como fantasma, 
quebrando-a por dentro. 

Não há nenhuma história universal que conduza do selvagem à humanidade, mas há 
certamente uma que conduz da atiradeira até a bomba atômica. Essa história termina 
com a ameaça total da humanidade organizada contra os homens organizados, na 
suma conceitual da descontinuidade. Por meio daí, Hegel é verificado até o horror e 
colocado de cabeça para baixo [...] Seria preciso definir o espírito do mundo, objeto 
digno de definição, como catástrofe permanente (Adorno, 2009, p. 266).

Em 2007, relata Purtschert (2010), o então presidente francês Sarkozy 
afirmou em um discurso na Universidade de Dacar que “a tragédia da África é 



ENTRE LÓGICA E HISTÓRIA: HEGEL E O FANTASMA DO COLONIALISMO 21

que o africano não entrou completamente na história”, demonstrando que ainda 
não é chegado o momento de desvirar nosso filósofo.

Disponibilidade de dados:
Todo o conjunto de dados que dá suporte aos resultados 
deste estudo foi publicado no próprio artigo.

Ausência de conflito de interesses:
O autor declara que não há conflito de interesses.

Editores responsáveis:
Mauro Luiz Engelmann

Referências 

ADORNO, T. W. “Dialética Negativa”. Rio de Janeiro: Zahar, 2009. 
BERNASCONI, R. “The Return of Africa: Hegel and the Question of the Racial 
Identity of the Egyptians”. In: GRIER, P.T. (ed.). Identity and Difference. Studies in 
Hegel’s Logic, Philosophy of Spirit, and Politics. New York: State University of New 
York, 2007, pp. 201-216. 
________. “Hegel at the Court of the Ashanti”. In: BARNETT, S. (org.). Hegel after 
Derrida. London and New York: Routledge, 2001, pp. 41-63. 
________. “With what must the philosophy of world history begin? On the racial basis 
of Hegel’s eurocentrism”. Nineteenth-Century Contexts: An Interdisciplinary Journal, 
Vol. 22:2, 2000, pp. 171-201.
BUCK-MORSS, S. “Hegel, Haiti, and Universal History”. Pittsburgh: University of 
Pittsburgh Press, 2009.
ENGELS, F; MARX, K. “Textos”. Vol. 3. São Paulo: Edições Sociais, 1977.
GRIER, P.T. (ed.). “Identity and Difference. Studies in Hegel’s Logic, Philosophy of 
Spirit, and Politics”. New York: State University of New York, 2007.
HABIB, M. A. R. “Hegel and Islam”. Philosophy East and West, Vol. 68:1, 2018, pp. 
59-77. 
HEGEL, G.W.F. “Ciência da Lógica”. Vol. 3 - A Doutrina do Conceito. Petrópolis: 
Vozes, 2018.
________. “Ciência da Lógica”. Vol. 2 - A Doutrina da Essência. Petrópolis: Vozes, 2017.
________. “Enciclopédia das Ciências Filosóficas em Compêndio”. Vol. I - A Ciência 
da Lógica. São Paulo: Loyola, 2012.
________. “Enciclopédia das Ciências Filosóficas em Compêndio”. Vol. III - A Filosofia 
do Espírito. São Paulo: Loyola, 2011. 
________. “Filosofia da História”. Brasília: UnB, 2008.



Gabriel Ferri Bichir22

________. “A Razão na História”. Lisboa: Edições 70, 1995.
________. “Werke in 20 Bänden”. Frankfurt am Main: Suhrkamp, 1986.
HENRICH, D. “Hegel im Kontext”. Frankfurt: Suhrkamp, 1971.
HOFFHEIMER, M. “Hegel, Race, Genocide”. The Southern Journal of Philosophy, 
Vol. XXXIX, 2001, pp. 35-62.
LEBRUN, G. “A Paciência do Conceito: ensaio sobre o discurso hegeliano”. São 
Paulo: UNESP, 2006.
LONGUENESSE, B. “Hegel’s Critique of Metaphysics”. New York: Cambridge 
University Press, 2007.
MALABOU, C. “The Future of Hegel. Plasticity, Temporality and Dialectic”. London/
New York: Routledge, 2005.
PURTSCHERT, P. “On the limit of spirit: Hegel’s racism revisited”. Philosophy and 
Social Criticism, Vol. 36 (9), 2010, pp. 1039-1051.
RUDA, F. “Hegel’s Rabble. An Investigation into Hegel’s Philosophy of Right”. New 
York: Continuum, 2011.
TIBEBU, T. “Hegel and the Third World. The Making of Eurocentrism in World 
History”. New York: Syracuse University Press, 2011.
ZIZEK, S. “Menos que nada: Hegel e a sombra do materialismo dialético”. São Paulo: 
Boitempo, 2013.


