
“YI HUA” EN EL DISCURSO ACERCA DE  
LA PINTURA DE SHITAO: LA CONCEPCIÓN 

DE “UNO” EN LA FILOSOFÍA CHINA*

“YI HUA” IN SHITAO’S ARTS OF  
PAINTING: THE CONCEPT OF THE  
“ONE” IN CHINESE PHILOSOPHY

Wu Rongqiao 
https://orcid.org/0000-0002-1082-974X 

494535609@qq.com 
Universidad de Estudios Extranjeros de Guangdong,  

Guangzhou, Guangdong, China

RESUMEN  “Yi Hua” constituye el concepto clave para comprender el 
sofisticado sistema estético de Shitao. En este artículo, se pretende desentrañar 
este concepto mediante la investigación de la concepción del Uno en la filosofía 
china. Se revelará que, en el budismo, el confucianismo y el taoísmo, el Uno 
apunta a la fuerza infinita de la vida y refleja la tenaz búsqueda de los antepasados 
chinos por la inseparabilidad entre el hombre y el entorno ecológico. “Yi Hua” 
resalta la unidad entre las obras humanas y la naturaleza, requiriendo que 
cada imagen encierre el espíritu vital de lo representado, de modo que ambas 
converjan en el estado del Uno. Así, se expondrán en la conclusión las razones 
que respaldan la traducción de este concepto como la “Línea Vital”.

Palabras clave:  Yi Hua. Uno. Hombre. Naturaleza. Filosofía china. 

KRITERION, Belo Horizonte, v. 66, nº 161, Fluxo Contínuo, 2025; e-52778

*	 Este trabajo está financiado por el Ministerio de Educación de China (24YJC740072), titulado “Traducción y 
divulgación de los tratados pictóricos tradicionales chinos en el mundo hispanohablante”. Artículo enviado el: 
28/05/2024. Aprobado el: 03/01/2025.

Artículo Original doi:10.1590/0100-512X2025n16109wu



Wu Rongqiao2

ABSTRACT  “Yi Hua” constitutes the key concept to comprehend Shitao’s 
sophisticated aesthetic system. This article aims to unravel this concept through 
an investigation of the concept of the One in Chinese philosophy. It will be 
revealed that, in Buddhism, Confucianism, and Taoism, the One points to the the 
boundless vitality of life and reflects the relentless pursuit of Chinese ancestors 
for the inseparability between humans and the ecological environment. “Yi 
Hua” highlights the unity between artworks and nature, requiring each image 
to encapsulate the vital spirit of what is represented, so that both converge in 
the state of Oneness. Consequently, the conclusion will present the reasons that 
support translating this concept as the “Vital Line”.

Keywords:  Yi Hua. the One. Man. Nature. Chinese philosophy.

1. Introducción 

 Shitao (1642-1707), conocido también como “Monje Calabaza Amarga”, 
emerge como un gran explorador e innovador en la práctica y teoría artística 
en la historia del arte chino. Su legado ha dejado una profunda influencia 
en el panorámico pictórico del país durante siglos posteriores (Zhang, 2019, 
pp. 2-16). Desde mediados del siglo XX, investigadores de varios países 
han invertido considerable esfuerzo en desentrañar el pensamiento artístico 
del Huayulu (画语录, Discurso acerca de la pintura, de allí en adelante, el 
Discurso), un tratado escrito por el propio pintor en la etapa tardía de su vida. 

Esta obra teórica se caracteriza por su profundidad y complejidad, 
atribuidas a la erudición del artista y a sus vivencias enriquecedoras, así como 
a la evolución de sus ideologías y creencias a lo largo de su trayectoria. Entre las 
diversas discusiones que han surgido en torno a ciertas afirmaciones pictóricas 
de Shitao, destaca la polémica noción de “Yi Hua (一画la Línea Vital1)” (Yuan, 
2013, p. 68). Este concepto no solo inaugura el libro como su primer capítulo, 
sino que también constituye una idea fundamental que impregna todas las 
reflexiones del artista sobre la pintura. Como resultado, esta afirmación ha 
surgido de manera recurrente en toda la obra. Sin desentrañar el significado de 
este importante concepto, resulta imposible vislumbrar el sutil sistema estético 
de Shitao. 

1	 En ausencia de una especificación sobre la autoría de las traducciones, se presume que son realizadas por 
el autor del artículo en cuestión.



“YI HUA” EN EL DISCURSO ACERCA DE LA PINTURA DE SHITAO 3

“Yi Hua” está compuesto por dos caracteres: Yi (一), que significa “uno”; 
y Hua (画), que posee múltiples acepciones en chino antiguo, tales como 
“frontera”, “imagen”, “pintura” y “escritura”, también puede ser sinónimo de 
“Hua (划)”, referente a las “huellas de cuchillos de talla” (Xu, 2002, p. 189). 
Las investigaciones existentes sobre este concepto pictórico pueden dividirse 
en las siguientes cuatro categorías según distintos enfoques y perspectivas: 

1. Teoría de la línea. Estas investigaciones sugieren que “Yi Hua” trata 
de líneas concretas en la geometría, que marcan tanto el inicio como el fin 
del proceso pictórico. Este trazo no solo delinea las formas icónicas en el 
papel blanco, sino que también encarna una regla fundamental que rige el uso 
de los trazos de la pintura china (Luo, 2020, p. 132; Guo, 2011, p. 61). En 
consecuencia, muchos traductores y estetas optan por traducir este concepto 
como “Primordial Line” (Chou, 1970, p. vi), “Oneness of Brush Strokes” 
(Coleman, 1971, p. 1), “One-Stroke” (Lin, 1973, p. 50), “L’Unique Trait de 
Pinceau” (Ryckmans, 1966, p. 81), “La Pincelada Única” (Suárez, 1993, p. 
104), “El Trazo Único del Pincel” (Lecea, 2011, p. 21). 

2. Enfoque religioso. Se postula que el término “Yi Hua” encuentra sus 
raíces en la filosofía budista o taoísta. Según sus argumentos, esta noción 
proyecta el mismo Dao, el Camino o la Ley suprema que regula el nacimiento y 
el orden del universo. Además, refleja una cosmovisión tradicional que sostiene 
“el surgimiento de todo a partir de la nada” (Hu, 2007, p. 180; Huang et al., 
2004, p. 67). 

3. Norma pictórica esencial. Se arguye que este concepto estético no 
se refiere a una técnica o método específico, sino que representa una norma 
dialéctica que fusiona la subjetividad del artista con la objetividad de la 
naturaleza, integrando la belleza de la forma con la del contenido en toda 
creación artística (Shi, 2003, pp. 86-87; Yang, 2016, p. 123). 

4. Expresión individual. Se plantea que mediante la afirmación de “Yi 
Hua”, Shitao aspira a alcanzar una libertad espiritual absoluta y a proponer un 
estado trascendental que supere las dualidades de existencia y no existencia, 
así como la dicotomía entre ontología y fenómeno. Este estado establece una 
norma suprema que se encuentra exenta de cualquier restricción o limitación 
(Zhu, 2005a, p.7; Zhou, 2005, p. 34). 

Con una retrospectiva hacia los numerosos estudios existentes, encontramos 
perspectivas académicas enriquecedoras que han proporcionado sólidas bases 
filosóficas y evidencia para una mejor comprensión del concepto estético de 
Shitao. Sin embargo, también se identifican algunas lagunas explicativas: 

1. La teoría de la línea reduce el sentido filosófico de “Yi Hua” al 
simplificarlo como una acción concreta de pintar. Sin embargo, es ampliamente 



Wu Rongqiao4

sabido que el trazo constituye una unidad básica en la pintura china. Incidir 
en el simple hecho de que la pintura comienza con un trazo determinado no 
ayuda a realzar la originalidad del artista (Wu et al., 2024, p. 304), sobre todo 
cuando él mismo declara orgullosamente en su Discurso: “El principio de Yi 
Hua está fundado por mí” (Shi, 1962, p. 17).

2. Un singular enfoque religioso, ya sea budista o taoísta, plantea el riesgo 
de reducir la profundidad del pensamiento artístico de Shitao. Esto se debe a la 
marcada ambivalencia ideológica que el artista experimentó entre el budismo 
y el taoísmo mientras redactaba este tratado, aproximadamente entre 1690 y 
1696 (Zhu, 2005b, p. 21). Además, en el Discurso se aprecia una profusión de 
términos tomados del Libro de las mutaciones, como “Yin”, “Yang”, “Qian 
(乾, cielo)” y “Kun (坤, tierra)”, entre otros. Estos elementos atestiguan la 
influencia del pintor por diversas corrientes filosóficas. 

3. Considerar “Yi Hua” como una norma pictórica suprema o una 
expresión emocional individual subraya su dimensión metafísica, negando su 
fundamento operativo como una técnica concreta pictórica. No obstante, resulta 
imprescindible realizar una exégesis detallada sobre la esencia de su contenido: 
adjetivos como “esencial” o “supremo” no proporcionan una comprensión 
verdadera de lo que este concepto implica para los lectores. Además, como un 
término recurrente en el Discurso, en el capítulo IX se lee: “Cuando ‘Yi Hua’ 
se plasma en el papel, todas las demás pinceladas la siguen naturalmente” (Shi, 
1962, p. 46). Este detalle revela la peculiaridad concreta y la riqueza semántica 
de esta afirmación.

El presente trabajo propone que “Yi Hua” exhibe una fuerza generativa 
y encarna una estética sublime de la vida, con énfasis en la primacía del “Yi” 
(Uno) sobre el “Hua”. “Yi Hua” ilustra la dualidad y la conexión entre el 
“Uno” y el “todo” en las filosofías tradicionales chinas. Proponemos que el 
Uno representa la fuerza vital infinita de la naturaleza, semilla de todas las 
metamorfosis del universo. En las prácticas pictóricas, se manifiesta como una 
línea inicial que engendra múltiples formas, cada trazo sucesivo debe encarnar 
la belleza de la vida; al mismo tiempo, “Yi Hua” pone de relieve la unidad 
entre las obras y la naturaleza, exigiendo que cada imagen capture el espíritu 
vital de lo representado. En consecuencia, este artículo sugiere su traducción 
como la “Línea Vital”.

En las siguientes secciones, se plantea esclarecer el significado de “Yi Hua” 
a partir de la noción del “Uno” en el budismo, el confucianismo y el taoísmo, 
así como mediante referencias a la poética literaria y la teoría artística clásica. 
Este articulo busca demostrar que esta línea, como manifestación tangible en el 
espacio pictórico, refleja el ritmo y la respiración de los objetos representados; 



“YI HUA” EN EL DISCURSO ACERCA DE LA PINTURA DE SHITAO 5

al mismo tiempo, como una suprema norma intangible, alberga la fuerza vital 
que engendra formas distintivas. 

2. La Única Luna reverbera en todos los ríos 

El maestro zen Yongjia Xuanjue (?-867) de la dinastía Tang (618-907), 
en su Oda a la verificación del camino (证道歌), expone su entendimiento del 
Dharma de la siguiente manera: “El único dharma abarca todos los dharmas, 
la Única Luna refleja en todas las aguas” (Dao, 1935, p. 618). Ocho siglos 
más tarde, el poeta Fang Hongjing (1516-1611) reflexiona sobre esta máxima: 
“Estas palabras budistas parecen iluminar el principio de que el Uno impregna 
el todo [...] Aquellos que saben que hay una sola luna, pero no comprenden que 
el agua es una sola, no pueden captar esta razón” (Fang, 1573, p. 613). En este 
comentario del poeta, resulta más desafiante la comprensión de “una sola agua” 
que “una sola luna”, dado que la luna es singular en el firmamento, mientras 
que los mares y lagos del mundo exhiben diversidad, ¿por qué sostiene que 
solo hay un tipo de agua? 

Además, en esta célebre oda se percibe otras discusiones de la relación 
dialéctica entre el Uno y el todo: “La única verdadera naturaleza del dharma 
permea todas las naturalezas búdicas”, “Al iluminar la Frase Única, se trascienden 
infinitas enseñanzas” (Dao, 1935, pp. 618-619). Estas palabras del maestro 
Yongjia están íntimamente imbuidas de las doctrinas del Mahayana, conocido 
como el “Gran Vehículo”. Según el Surangama Sutra (楞严经): “El Uno 
engloba la infinitud, y a su vez, la infinitud abarca al Uno. Desde la perspectiva 
de lo pequeño se vislumbra lo grandioso, y desde lo grandioso se aprecia lo 
diminuto” (Lai, 2022, p. 169); el Amitartha Sutra (无量义经) declara: “Del 
único dharma surgen miles de sentidos, y de estos emergen consecutivamente 
innumerables números, hasta alcanzar la infinitud de sentidos” (AA. VV., 2004, 
p. 320); el Sutra de Vimalakirti (维摩诘经) postula: “Las lámparas infinitas, en 
su esencia, operan como una única lámpara que enciende miles, donde todas 
las oscuridades se disipan y la luminosidad no se extinguirá” (Lai, 2016, p. 
84). Frente a la abundancia de ideas similares sobre el Uno y la totalidad en las 
enseñanzas budistas, cabe preguntar: ¿Por qué la concepción del Uno resalta 
tanto en estas doctrinas y cuál es precisamente su esencia?

La “puerta del dharma” (法门，Famen), el sendero hacia la liberación 
espiritual, se caracteriza por su adherencia a la “no dualidad”. Esta dualidad 
implica la existencia de diferencias entre aspectos opuestos, como el ser y el no 
ser, el vacío y la plenitud, lo grande y lo pequeño, entre otros. Según el famoso 
monje Sengcan (510?-606), al adoptar una “visión dualista”, se engendra la 



Wu Rongqiao6

inclinación a discernir entre los objetos, momento en el que la “pureza del 
corazón”2 se desvanece (Hong, 2012, p. 1). Esta perspectiva, considerada 
“viciosa” e incluso “herética”, surge de las turbulencias de la conciencia 
humana, siendo el objetivo de las doctrinas budistas la erradicación de tal 
tendencia discriminatoria. Por ente, el Sutra del Descenso a Lanka (楞伽经) 
reitera que todos los fenómenos son percibidos por el propio corazón, y exhorta 
a los practicantes a no dejarse llevar por la diferenciación ni a verse influidos 
por el mundo externo (Lai, 2018, pp. 10, 18, 160). 

En el contexto budista, la esencia intrínseca de todos los dharmas es 
la “vacuidad”. Se les han atribuido numerosas metáforas, como “burbujas 
del mar”, “rocío”, “relámpago”, “sueño”, “fantasía” o “flores en el espejo” 
(Chen, 2010, p. 112), que subrayan su naturaleza transitoria e ilusoria. Las 
enseñanzas budistas aspiran a la erradicación de la “perspectiva dual” y a la 
comprensión de la ilusión de los métodos de práctica espiritual. No obstante, 
esta “característica vacía” no implica la nihilidad, sino que, en el pensamiento 
budista convencional, esta “vacuidad” es simultáneamente equivalente a 
la “no vacuidad”; simplemente se le otorga el nombre de “vacuidad”. Por 
ejemplo, la típica aserción zen afirma que “la trayectoria de los pájaros es 
vacía”, al ser invisible e inasible (vacuidad), mientras que existe una ruta 
definida para las aves en el aire (no vacuidad). En este sentido, el vacío no 
difiere del lleno, sino que ambos conforman dos aspectos complementarios 
de una misma entidad. 

2	 Nota del autor: según la tradición budista, el corazón va más allá del órgano humano; es la totalidad del espíritu, 
la conciencia y el alma, y se considera la fuente de todos los dharmas. El corazón limpio implica abandonar 
el acto de discernir y el egocentrismo; al ser contaminado, surge el apego al juicio de valor, lo que da lugar 
a inquietudes interminables. 



“YI HUA” EN EL DISCURSO ACERCA DE LA PINTURA DE SHITAO 7

Fig. 1. Shi Tao (1691). “Explorando excesivamente las montañas 
prodigiosas (搜尽奇峰图卷)”. 285.5×42.8cm. Tinta en papel. Rollo de 

mano. Colección del Museo del Palacio Imperial de Beijing.

La ausencia de discernimiento entre los objetos refleja el principio del 
“camino medio (中道, Zhongdao)”, que consiste en evitar caer en el extremo de 
la “vacuidad” o en el de la “no vacuidad”. Esta “visión no dualista” constituye 
el núcleo del Uno. Desde esa perspectiva, aunque los ríos y lagos muestren 
gran diversidad en temperatura, color y sabor, su esencia como agua permanece 
constante, sin diferencias sustanciales entre ellos. No sorprende entonces que 
el poeta Fang afirme que solo existe un tipo de agua en el mundo.

Según la “puerta del dharma no dualista” (不二法门, Bu’er Famen), el Uno 
no es “ser”, ni tampoco es “no ser”; pero al mismo tiempo es “ser” y “no ser”. La 
acción de juzgar la naturaleza del Uno conlleva el despertar del discernimiento, 
considerado como una obstinación, una visión herética o una ilusión. En última 
instancia, mediante la completa disolución del “corazón de discernimiento”  
(分别心, Fenbie xin), estos principios dialécticos buscan transmitir la noción de 
que el “nada” no difiere del “todo”. Tal como lo proclama el Sutra del Estrado 
(坛经), la naturaleza humana es intrínsecamente vacía, sin ninguna norma que 
pueda ser adquirida. Es precisamente debido a esta carencia de adquisición en 
el corazón que se establecen todos los dharmas (Hui, 2010, pp. 31, 111). “Esta 



Wu Rongqiao8

perspectiva no dualista” ejerce una gran influencia en el pensamiento estético 
de Shitao. En su pintura “Explorando excesivamente las montañas prodigiosas” 
(Véase la figura 1) el mismo artista expresa: “No imponer una regla (法，Fa)3 
es mi objetivo; no desprenderme de ninguna regla es mi principio”. Por otro 
lado, en una discusión sobre el método pictórico, menciona: “Esta norma, que 
es a la vez no-norma, se convierte en mi propia norma” (Zhu, 2017, p. 329). 

Tras la llegada del budismo a tierras chinas, su panorama espiritual 
experimentó una significativa adaptación local, marcada por el surgimiento de 
la escuela zen. En la placa del edificio principal del templo Hualin, ubicado en 
la ciudad de Guangzhou, se inscribe: “De una flor brotan cinco hojas” (一花
五叶). Aquí, “una flor” simboliza Bodhidharma, el primer patriarca legendario 
del budismo zen, mientras que las “hojas” representan las cinco corrientes 
principales de la escuela zen: Weiyang, Caodong, Fayan, Yunmen y Linji. Esta 
última es la rama que abraza el monje Calabaza Amarga en su vida monacal. 

Linji Yixuan (?-867), el fundador de esta escuela zen que lleva su nombre, 
postula que los dharmas no son más que “las reglas del corazón” (心法，Xinfa) 
del propio practicante (Hui, 2001, p. 13). Conforme a este venerable monje, 
cada objeto del mundo exterior refleja el corazón humano; más allá de él, 
ninguna otra regla subsiste. Es por ello que Shitao resalta en el capítulo “Yi 
Hua” que “la pintura emana del corazón” (1962, p. 17). 

Dado que el corazón es la única fuente de los dharmas, la cultivación 
del corazón se erige como un sendero crucial hacia la liberación espiritual 
en la vida monástica. Un discípulo pregunta al monje zen Nanquan Puyuan 
(748-834) sobre el paradero del Supremo Camino. El maestro responde que 
el Dao reside en el corazón, y se manifiesta a través de las cosas ordinarias 
de la vida (Dao, 1935, p. 169). Según su explicación, acciones tan simples 
como hervir el agua, cultivar la tierra o cortar leña se convierten en prácticas 
espirituales. La enseñanza zen también proclama que “todos los bambúes 
verdes encarnan el cuerpo de los dharmas, mientras que las flores amarillas 
lozanas representan la manifestación de la Prajna (agudeza cognitiva)” (Qu, 
1743, p. 306). Surge entonces la pregunta: ¿cuál es el sentido profundo detrás 
de estas cosas aparentemente ordinarias?

El cuerpo de los dharmas y la Prajna, símbolos de la plena comprensión 
y la suprema verdad de Buda, son entidades sin forma; los bambúes verdes y 

3	 Nota del autor: en el budismo, “法” (dharma) suele traducirse como regla, ley, principio, etc. Es la característica 
interna de todos los fenómenos del mundo. Es decir, cada ser o cosa inanimada posee su propia naturaleza 
y las leyes que rigen su existencia. Al aplicar este concepto a la pintura, Shitao aspira a transmitir un espíritu 
libre, despojado de toda atadura a las reglas pictóricas establecidas, y se orienta hacia la búsqueda de la ley 
interna de las montañas y el agua, es decir, la fuerza vital de la naturaleza.



“YI HUA” EN EL DISCURSO ACERCA DE LA PINTURA DE SHITAO 9

las flores amarillas, desprovistos de emociones, no albergan intrínsecamente 
reglas o sabiduría. Estas plantas son el espejo del corazón del observador; una 
vez que éste está iluminado y liberado, los dharmas se dispersarán entre todas 
las actividades y los objetos ordinarios de la naturaleza. Esta emancipación 
mental significa una sabiduría trascendental que deshace la obstinación por 
meras apariencias y comprende la ilusión que envuelve a los bambúes verdes 
y las flores amarillas. En este instante, se desvela la auténtica esencia tanto 
en lo cotidiano como en la vida misma. El corazón iluminado, despojado de 
discernimiento y colmado de plenitud, se alza como el Uno, ostentando un 
poder enorme y una fuerza vital que engendra nuevas normas. Siguiendo las 
palabras del monje Linji, “una gran carcajada mía hace estremecer el cielo y 
la tierra” (Hui, 2001, p. 46). 

El monje zen Qinyuan Weixin, del siglo XII, reflexiona sobre el sendero 
de su evolución espiritual: 

Hace treinta años, antes de iniciar mi práctica meditativa, percibía la montaña como 
montaña y el agua como agua. Con el tiempo, al desentrañar el origen de nuestro 
entendimiento, llegué a ver que la montaña ya no es montaña y el agua no es agua. 
Ahora, mi corazón halla un refugio tranquilo, donde reconozco que la montaña sigue 
siendo montaña y el agua sigue siendo agua (Qu, 1743, pp. 1242).

Antes de cruzar el umbral budista, el hombre y la naturaleza permanecen 
separados, ya que el observador distingue entre sí mismo y el mundo que lo 
rodea. Con el tiempo, el practicante reconoce la ilusión de las apariencias de 
los objetos exteriores, aunque aún persiste en la noción de que la montaña no 
es montaña, lo que constituye otro tipo de apego a la “vacuidad”. Finalmente, 
emplea su “espada de sabiduría” para cortar la perspectiva dualista viciosa y 
comprende que su corazón ya no alberga intenciones de discernimiento. En 
este momento, la naturaleza no difiere del observador, y ambos convergen en 
el Uno. 

Shitao expresa: “Sin vencer el obstáculo impuesto por las reglas del pasado 
y del presente, el principio de la Línea Vital permanecerá sin clarificar” (1962, 
p. 23). Este obstáculo se manifiesta como una bruma perceptual que genera una 
separación ilusoria entre el ser humano y la naturaleza. Despejar esta neblina 
implica abrazar una visión no dualista y experimentar la indistinción entre 
ambos, lo que se conoce como “el Uno”. En este estado, “la pintura procede 
del corazón y el obstáculo se desvanece” (1962, p. 23). Naturalmente, ningún 
impedimento puede obstruir el flujo del trazo sobre el papel. 



Wu Rongqiao10

3. En un punto rojo se esconde la infinita primavera 

El líder de los pintores literatos de la dinastía Song, Su Shi (1037-1101), 
emite su comentario sobre una pintura de su época que retrata ramas dobladas: 

Cualquiera que analiza la pintura con base en la “semejanza formal” comparte una visión 
infantil. […] La poesía y la pintura, en su esencia, comparten el mismo principio de 
naturalidad ingenua y frescura cristalina. […] ¿Quién podría negar que incluso en un 
diminuto punto rojo no se pueda evocar la infinita primavera? (Feng, 2001, p. 1.437)

En las críticas estéticas tradicionales, la similitud formal solía ser 
descartada como una técnica artesanal inferior. Según el esteta Jing Hao (850?-
911), la esencia de la pintura radica en trascender la mera apariencia para 
desvelar su “verdad” (真, Zhen) interna. En su criterio, la “semejanza formal” 
se restringe únicamente a aprehender la forma superficial, dejando de lado 
el “espíritu” (神, Shen)4 de los objetos (1993, p. 6). Desde la perspectiva del 
poeta Su, las expresiones artísticas deben resaltar una “resonancia divina”, es 
decir, plasmar la vitalidad natural del mundo exterior. Con tan solo un sencillo 
retrato (un punto rojo), consigue evocar un estado artístico enriquecedor (la 
infinita primavera). Resulta intrigante indagar cómo un pequeño punto rojo 
puede albergar la extraordinaria capacidad de transmitir el vasto esplendor de 
la primavera.

4	 Nota del autor: la “semejanza formal” y la “semejanza espiritual” son dos términos importantes en las criticas 
estéticas chinas. La primera categoría suele considerarse inferior, ya que se refiere a creaciones artificiales, 
elaboradas por los artesanos en busca de la precisión de la apariencia. La segunda, en cambio, busca captar 
el espíritu interno de las cosas representadas, es decir, el ritmo vital.



“YI HUA” EN EL DISCURSO ACERCA DE LA PINTURA DE SHITAO 11

Fig 2. Shitao (1705). “Thirty-six Peaks of Mount Huang Recollected”  
(黃山三十六峰意图). 205.9 × 78.7 cm. Rollo colgante. Tinta y color en 

papel. Colección del Metropolitan Museum of Art. 

Su Zhe, ilustre erudito del siglo XI, declara: “Contemplo cómo, entre el 
cielo y la tierra, todas las cosas siguen la misma razón” (1987, p. 30). Su Shi, 
por su parte, presenta una afirmación similar: “El cielo y la tierra comparten 
con el hombre una misma razón, pero la gente, envuelta en la opacidad de los 
objetos, raramente alcanza una sintonía con el universo” (2002, p. 294). Según 
la visión de ambos poetas, una única razón se alza como una ley suprema que 
rige el orden y el funcionamiento del mundo; todas las cosas se convierten en 



Wu Rongqiao12

sus distintas manifestaciones concretas. Esta concepción estética alcanza su 
plenitud en el seno del neoconfucianismo, y encuentra su expresión definitiva en 
“la Única Razón, diversas formas (理一分殊, Liyi fenshu)”5, la cual representa 
un pilar fundamental en esta corriente filosófica. 

Uno de los precursores de la escuela neoconfuciana, Cheng Yi (1033-
1107), propone que en el mundo solamente existe una Única Razón (Lao, 
1999, p. 18). Otra figura representante, Zhu Xi (1130-1200), dicta: “Todas las 
cosas poseen su propia singularidad, y todas estas singularidades se originan en 
una misma fuente; mediante esta Única Razón, se pueden deducir y entender 
todas las leyes del universo” (1473, p. 352). La razón es única y constante para 
todas las cosas, sin embargo, estas se manifiestan en formas distintas; cada 
pétalo de flor, cada rama de árbol, exhibe su cualidad particular. Los filósofos 
neoconfucianos se empeñan en investigar con diligencia las reglas y leyes 
inherentes a las cosas, con el propósito de sintetizarlas en un conocimiento 
racional y extraer la característica común de las diversas manifestaciones hacia 
un principio supremo. Es pertinente cuestionar: ¿en qué consiste concretamente 
esta máxima razón? 

Frente a esta interrogante, diversos filósofos ofrecen sus propias 
interpretaciones. Zhu Xi atribuye esta razón al Taiji (太极, literalmente, Gran 
Polaridad), una entidad primigenia anterior al nacimiento del universo, cuyo 
movimiento da origen al Yang y cuya estabilidad engendra el Yin. Las cuatro 
estaciones y los cinco elementos básicos (madera, fuego, tierra, metal, agua) 
de los fenómenos naturales surgen de la metamorfosis de esta única fuente. A 
nivel macroscópico, todos los seres forman parte de un único Taiji, mientras 
que, a nivel microscópico, cada entidad encierra su propio Taiji (1714, p.2274). 
Zhang Zai (1020-1077) sostiene que esta razón se manifiesta como un “aire 
primordial” (原气, Yuanqi)6, la base fundamental de hombres y cosas. La 
aglomeración y la dispersión de este aire dan origen al universo, y las múltiples 
formas de los objetos son sus expresiones concretas (1708, p. 18). Otro erudito 

5	 Nota del autor: “理 (Li)”, término clave acuñado por el los eruditos neoconfucianos, que suele traducirse como 
principio, razón, etc., es una idea que fusiona el budismo y el taoísmo. Según estas creencias, esta Única 
Razón es una trascendencia que supera el tiempo y el espacio, simboliza el origen del mundo y revela la 
esencia de todas las leyes naturales. Esta Razón permea todo el universo; todas las cosas del mundo están 
armoniosamente entrelazadas y unificadas por esta razón suprema. Por ello, los eruditos de esta escuela 
neoconfuciana otorgan mayor importancia a la convivencia armoniosa entre el hombre y la naturaleza que la 
escuela confuciana. 

6	 Nota del autor: la teoría de “气(aire)” proviene del Mencio, y se centra en el espíritu individual, el cual debe ser 
cultivado a través de la formación personal y las conductas morales. En contraste, el “aire primordial” de Zhang 
es la manifestación del Dao, todo el universo está compuesto por este aire. Sin embargo, a diferencia del Dao 
taoísta, que resalta la fuente y la entidad suprema, el aire en el neoconfucianismo enfatiza el movimiento o 
la metamorfosis del universo.



“YI HUA” EN EL DISCURSO ACERCA DE LA PINTURA DE SHITAO 13

de la dinastía Yuan, Wang Haogu (1200?-1264), a su vez, sugiere que la razón 
universal está vinculada al “Dao de los sabios”, en uso del término de la 
Doctrina de la Medianía (中庸) (1879, p. 2). Según este clásico confuciano, 
los sabios transitan un sendero de equilibrio constante, sin inclinarse hacia 
ningún extremo. Al alcanzar el estado de medianía, el cielo y la tierra establecen 
su posición, dando inicio al crecimiento y desarrollo de los seres del mundo. 

A pesar de los diversos enfoques interpretativos, ya sea Taiji, el “aire 
primordial” o el Dao, los filósofos neoconfucianos perciben esta Única Razón 
como una entidad espiritual absoluta. Estas perspectivas convergen en exaltar 
su poder vital. Según las doctrinas confucianas, la gran virtud del cielo y la 
tierra es conocida como el acto de “nacer” (Guo, 2010, p. 304). El sublime ideal 
de los pensadores neoconfucianos, esta Única Razón, reside específicamente 
en destacar la vitalidad del universo. La ética individual, la máxima regla de 
la sociedad y el orden del cosmos se refleja en esta fuerza vital. 

La Única Razón se revela como el Uno, la génesis de todo, una entidad 
trascendental y una presencia superior sin forma; las diversas manifestaciones, 
como entidades inferiores dotadas de forma, se entienden como fenómenos o 
“instrumentos” (器, qi) (en términos de Yi Jing, conocido como el Libro de las 
mutaciones) de esta razón. Esto ilustra una visión orgánica de la vida: entre 
los objetos del mundo, ya sean animados o inanimados, existe una conexión 
armoniosa donde se desarrollan y se apoyan mutuamente, dando lugar a lo 
que se podría denominar una “relación de parentesco” (Zhu, 2020, p. 327). 
Dada esta red de interconexión, se abre la posibilidad de vislumbrar nuevas 
razones a partir de una sola premisa y de comprender otras reglas mediante el 
estudio de un solo objeto. El esplendor primaveral podría permanecer oculto 
dentro de un punto rojo sobre el papel blanco, ya que este diminuto punto 
encierra la Única Razón del universo: la poderosa fuerza generadora capaz 
de metamorfosearse en cualquier forma. En este contexto, no resulta difícil 
entender el sentido profundo por el cual Shitao concluye el capítulo “Yi Hua” 
con una cita de Confucio: “El Dao de mi corazón es el Uno que atraviesa lo 
Universal” (1962, p. 20). 

La doctrina confuciana dicta que “los hombres benévolos encuentran placer 
en las montañas, mientras los sabios lo hallan en el agua” (Zhang, 2007, p. 80). 
Los eruditos neoconfucianos también buscan el goce espiritual al analizar las 
leyes inherentes a los objetos, y a través de este proceso descubren la belleza 
de la vida en su entorno natural. El Discurso del señor Zhu (朱子语类) registra 
un interesante diálogo: Cheng Hao (1032-1085) plantea a Zhou Dunyi (1017-
1073) la cuestión de por qué no arranca las malas hierbas frente a su ventana. 
Este último responde que la vitalidad de esas plantas refleja, ni más ni menos, 



Wu Rongqiao14

el palpitar de su propio corazón (Zhu, 1473, p. 1.169). Este pensador proyecta 
sus emociones en la vegetación silvestre, reconociendo que el ser humano y 
la naturaleza no están en oposición, y que no existe un velo que los separe. En 
cambio, percibe la plenitud y la armonía en estas modestas plantas, y descubre 
una comunión espiritual entre el hombre y el mundo. 

La poética literaria tradicional sugiere que “al ascender a las montañas, las 
emociones se colman entre sus majestuosas cumbres; al contemplar los mares, 
las sensaciones se despliegan entre sus vastas aguas” (Liu, 2012, p. 322). Este 
principio también se aplica en la pintura. En las prácticas pictóricas, se debe 
despojar la intención del cincelado detallado en la búsqueda de la semejanza 
formal. En su lugar, hay que difundir la “voz nítida” de la naturaleza, es decir, 
la fascinación de la vida detrás de los signos visuales. 

La estética del neoconficianismo ha dejado una influencia perdurable en 
pintores como Shitao, quien, a su vez, persigue con ahínco la “energía vital” o 
la “resonancia vital” en sus prácticas pictóricas (Zhu, 2017, pp. 328, 355). En 
su Discurso, sostiene que la comprensión del movimiento de Qian y Kun es 
crucial para aclarar el verdadero sentido de la Línea Vital (1962, p. 24). 

Qian y Kun ocupan los dos primeros lugares entre los 64 hexagramas en 
Yi Jing, una obra perteneciente a los Cinco Clásicos confucianos. Conforme a 
este libro oracular, Qian representa el Yang, el cielo y la fortaleza, mientras que 
Kun simboliza el Yin, la tierra y la ternura; siendo ambos dos polos opuestos. 
Las exégesis señalan que estos dos hexagramas son fundamentales para la 
existencia de las mutaciones. El movimiento entre ellos implica fricción, 
transformación y fusión, cuyo significado interactivo reside precisamente en 
una vitalidad infinita (Guo, 2010, pp. 291, 301). 

El maestro Calabaza Amarga postula que “la Línea Vital es el origen 
de todos los objetos, la raíz de todos los fenómenos” (1962, p. 17). En este 
contexto, la regla de “Yi Hua” encarna un supremo principio de transformación 
(la Única Razón), y contiene una fuerza inagotable de vitalidad que genera una 
variedad de trazos y manifestaciones en el papel (formas diversas). El mismo 
pintor expresa la soltura y la facilidad en el proceso de pintar al manejar esta 
regla pictórica: “Dejándose llevar por unos pocos movimientos de la mano, 
se logrará captar con naturalidad tanto la apariencia externa como el espíritu 
interno de las montañas y los ríos, de los pájaros y los animales, así como de 
las personas y los objetos inanimados” (1962, p. 20). Una vez comprendido 
el poder vital de la transformación y la resonancia armoniosa entre el hombre 
y su entorno (el Uno), el artista percibirá el aliento y el ritmo de la naturaleza 
en su corazón, lo que le otorgará la capacidad de capturar la esencia de los 
objetos con su pincel. 



“YI HUA” EN EL DISCURSO ACERCA DE LA PINTURA DE SHITAO 15

4. La mariposa en el sueño y yo conformamos la unidad

Al comienzo del Discurso, se lee: “En la Antigüedad Remota no existían 
reglas; la Suprema Simplicidad permanecía sin división. Cuando la Suprema 
Simplicidad se dividió, surgieron las reglas. ¿Cuál es el fundamento de la regla? 
La regla se sustenta en la Línea Vital” (1962, p. 3). La mención de términos 
taoístas al inicio del libro no es casual. Pocos meses después de completar el 
Discurso, Shitao se enfundó en la túnica amarilla y abrazó la senda del taoísmo. 
Aproximadamente en el invierno de 1696, construyó la choza de Gran Pureza 
en la próspera ciudad de Guangling, nombrando su aposento como “Cultivación 
del Corazón” y adoptando el alias de “Hijo de Gran Pureza”. Esta acción 
simboliza la purificación de arrepentimientos y pecados del pasado (Wang, 
2002, p. 25). La introducción sobre el fundamento de su regla pictórica basada 
en conceptos taoístas revela su convicción en su futuro camino espiritual.

Fig. 3. Shitao (1695). 
“Returning Home”  

(归棹图册). 16.5×10.5cm. 
Hoja del álbum. Tinta y 

color en papel. Colección del 
Metropolitan Museum of Art. 



Wu Rongqiao16

En cuanto al origen del cielo y la tierra, el libro Liezi (列子) enumera 
cinco fases. Antes de la ordenación del universo, existía un estado amorfo 
denominado “Simplicidad” (朴，Pu)7. En este estado caótico, la energía, la 
forma, la sustancia, el tiempo y el espacio aún no se habían separado. La 
división de la “Simplicidad” impulsa la segunda fase, el “Inicio Primordial”, 
que marca el comienzo de la energía y la trascendencia del tiempo (Huang, 
2021, pp. 6-7). Por lo tanto, la referencia a la “Antigüedad Remota” no indica 
una época distante en relación con la escritura de este tratado, sino que apunta 
a la “atemporalidad”; la “Suprema Simplicidad”, a su vez, alude a una entidad 
indivisa que simboliza la ausencia de espacialidad (Zhu, 2017, p. 367). Ambos 
conceptos sugieren este caos indefinido antes del nacimiento del cosmos. La 
génesis del universo es la condición sine qua non para la instauración de la 
regla de la Línea Vital. 

Según Liezi, la “Simplicidad”, al ser amorfa, no puede ser vista, oída ni 
tocada. No obstante, es la semilla de transformación que puede metamorfosearse 
en el Uno, el cual se transforma en el Nueve, el número máximo y símbolo de 
la transformación infinita. Este clásico taoísta enseña que el Uno representa el 
comienzo de la “metamorfosis de las formas”, donde la energía ligera asciende 
para formar el cielo, la densa desciende en la tierra y la intermedia se transforma 
en el ser humano, de este modo surge la ordenación del mundo (2021, p. 7). 
En realidad, esta idea refleja la profunda influencia del Daode Jing. Conforme 
a Laozi, la división de la “Simplicidad” da lugar a los “instrumentos” (Rao, 
2007, p. 71), o sea, a todos los fenómenos del universo. Esta entidad superior, 
la Simplicidad, se refiere precisamente al Dao: “El Dao engendra el Uno, que 
a su vez origina el dos; el dos produce el tres, este último da lugar a todos los 
seres” (Rao, 2007, p. 105). 

Dentro del contexto taoísta, el Dao se presenta como un sublime ente 
de existencia y valor, misterioso pero omnipresente; es inefable, constante 
y eterno. El libro Huainanzi (淮南子) lo describe como el sostén del cielo y 
la tierra, que se extiende a los cuatro puntos cardinales y es insondable en su 
altura y profundidad. Se distingue por su capacidad de contracción y expansión, 
siendo simultáneamente como oscuro y luminoso, tierno pero firme (Gu, 2009, 
p. 2). Para Laozi, esta idea fundamental es el conjunto de ser y no-ser, “la puerta 

7	 Nota del autor: el término “朴(Simplicidad)” proviene de Daode Jing. En el sistema de Laozi, este concepto 
representa un estado natural y primigenio, libre de tallado o esculpido, que encarna la esencia original de las 
cosas. Es una unificación de los opuestos; aunque diminuta, abarca una inmensa profundidad y, en muchos 
contextos, se usa para aludir al Dao. Para este filósofo, el ser humano debe abrazar la simplicidad, renunciar 
a la tentación de la riqueza y el poder, moderar sus propios deseos y actuar en sintonía con las leyes de la 
naturaleza. 



“YI HUA” EN EL DISCURSO ACERCA DE LA PINTURA DE SHITAO 17

de todas las maravillas”, la semilla de la transformación del universo. El primer 
fruto directo de la metamorfosis del Dao es el Uno: 

Lo que antiguamente llegó al Uno: el cielo, en el Uno, abraza la claridad; la tierra, en 
el Uno, alcanza la serenidad; los espíritus manifiestan su poder en el Uno; los valles 
rebosan plenitud en el Uno; los innumerables seres, en el Uno, se reproducen (Rao, 
2007, p. 97). 

El Dao alberga la razón fundamental de la existencia y la fuerza motriz 
de la transformación. En este estado original, todo permanecía en desorden; 
el tiempo y el espacio no existían, y, en consecuencia, las reglas carecían de 
sentido. Desde la perspectiva de la ontología de devenir, solo al dar origen al 
Uno se revela su fuerza vital definitiva y se establece el verdadero orden del 
cosmos. A partir de este momento, los seres empiezan a adquirir la condición 
necesaria para su proliferación. El Discurso sostiene: “El fundamento de la 
Línea Vital consiste en la ausencia de reglas que engendra la regla, y esta 
regla obtenida da origen a todas las reglas” (1962, p. 17). En este sentido, 
la transición del Dao al Uno desvela la afirmación y la determinación de la 
norma; del Uno al Tres, e incluso a todo, revela el proceso de reproducción de 
los principios pictóricos. 

El hombre, el cielo, la tierra y el Dao conforman las “cuatro grandezas” del 
universo taoísta. Respecto al orden jerárquico entre estas cuatro entidades, el 
Daode Jing (道德经) establece este principio: “El ser humano obedece la ley 
de la tierra; la tierra, la ley del cielo; el cielo, la ley del Dao; y el Dao, su propia 
ley” (Rao, 2007, p. 63). Como el origen ontológico del todo, cada elemento 
debe ajustarse a la ley del Dao para lograr fluir en sintonía. 

Pero, ¿cuál es la propia ley de esta sublime entidad? Laozi la concibe como 
“no acción” (无为, Wuwei); es decir, el Dao no impone ninguna acción ni 
requiere de fuerza adicional, sino que, de manera natural, transforma y permite 
el crecimiento de los elementos del cosmos. La propia característica del Dao 
radica precisamente en la ausencia de intervención y en la generosidad de dejar 
que las cosas sigan su curso. Desde esta perspectiva, la conformidad con esta 
entidad superior implica descubrir y seguir las leyes inherentes de la naturaleza. 

El libro Zhuangzi (庄子) desarrolla la noción del Uno en relación con el 
Dao. En sus líneas, el sabio expresa que el núcleo del Camino Supremo consiste 
en la supresión de las diferencias entre las innumerables manifestaciones. La 
capacidad del Dao para responder a la infinitud del movimiento y cambio de 
los objetos se asemeja al suave deslizamiento de una bisagra al encajarse en el 
agujero de una puerta (Chen, 2007, p. 67). 



Wu Rongqiao18

La “uniformidad entre las cosas” (齐物, Qiwu) es una importante propuesta 
filosófica de Zhuangzi. Este clásico afirma que “en este mundo no hay ningún 
objeto que no sea el otro, ni ninguno que no sea yo” (2007, p. 67). La alteridad 
se opone a la identidad; sin la existencia de una, la otra tampoco puede existir. 
Si un aspecto cambia en uno, también lo hace en el otro correspondientemente, 
lo que conduce a que todo experimente una continua transformación hacia su 
opuesto y viceversa. Como enseña Liezi, en última instancia, “todas las cosas 
de la naturaleza comparten la vida y la muerte, la sabiduría y la estupidez, así 
como la nobleza y la humildad” (Huang, 2021, p. 185). Cuando uno se enreda 
en juzgar la verdad de estos cambios, no llegará a ningún juicio certero. Por 
ello, los sabios taoístas prefieren contemplar las cosas tal como son y percibir la 
indistinción entre los fenómenos; una cosa puede ser tanto sujeto como objeto 
simultáneamente.

La igualación entre los objetos en Zhuangzi no solo se limita a la 
erradicación del “corazón del discernimiento”, sino que, yendo más allá de 
la propuesta budista, el sabio busca alcanzar una gran integridad (el Uno) 
entre el hombre y la naturaleza mediante la disolución del concepto de sujeto 
y objeto. En la famosa anécdota del sueño de Zhuangzi, el sabio se sumerge 
profundamente en la experiencia de convertirse en una hermosa mariposa que 
vuela con alegría, llegando al punto de olvidar por completo su identidad. Al 
despertar, se enfrenta a la incapacidad de discernir si fue él quien soñó ser 
una mariposa o si, de hecho, es la mariposa quien sueña ser Zhuangzi. En 
este estado, las distinciones entre la mariposa y el soñador desaparecen, la 
frontera entre la alteridad y la identidad ya está borrada; ambos se fusionan en 
una única entidad. Este fenómeno es conocido como la “transmutación de los 
seres” (2007, p. 109).

La propuesta de una gran uniformidad entre las cosas ejerce mucha 
influencia en las prácticas pictóricas del arte chino. Su Shi aprecia el estado de 
embriaguez creativa de Wen Yuke (1018-1079): 

Cuando Yuke pinta bambúes, su atención se concentra exclusivamente en los propios 
bambúes, dejando a un lado la presencia de los hombres. No solo sus ojos no perciben 
a nadie más, en esta honda inmersión incluso se olvida de sí mismo. Su cuerpo se ha 
transformado en los bambúes, y de esta unión surge una frescura y una novedad infinita. 
Ya que Zhuangzi no está presente en nuestra era, ¿quién más podría comprender tanta 
concentración de Wen en su ejecución pictórica? (Su, 1982, p. 1522) 

Wen Yuke fue un renombrado pintor literato especializado en bambúes 
durante la dinastía Song del Norte. Según el registro de Su Zhe, para representar 
vívidamente las diversas formas de estas plantas, el artista construyó una pequeña 



“YI HUA” EN EL DISCURSO ACERCA DE LA PINTURA DE SHITAO 19

choza en medio de un bosque de bambúes. Pasó todo el año contemplando estos 
verdes bambúes en diferentes situaciones: 

Al principio, me sentía alegre al contemplar los bambúes, pero ahora esa alegría ha 
penetrado completamente en mis entrañas que ya no puedo percibirla, como si también 
me hubiera olvidado de que el pincel estaba en mi mano y el papel estaba en mi 
frente. Cuando me viene la inspiración, tomo el pincel y empleo la tinta, los bambúes 
exuberantes de verdad ya brotan en el papel (Su, 1987, p. 417) 

El esteta del siglo XIV, Sheng Ximing, argumenta que, aunque la práctica 
del arte de la pintura pueda parecer humilde, en realidad es en ella donde 
reside el Supremo Camino (1993, p. 828). En caso del pintor Yuke, el Dao 
de la pintura consiste en retornar, observar y abrazar la naturaleza, revelar 
la hermosura de la vida y captar con el pincel la respiración y la emoción 
de los objetos exteriores. El pintor, al conocer y observar profundamente las 
características variadas de las plantas verdes, comprende que no hay separación 
entre el hombre y los bambúes; el objeto pintado es el mismo sujeto pintor. 
El corazón y la mano convergen en plena concordancia, y así los objetos se 
liberan y vuelan bajo el pincel. 

En el Discurso Shitao declara: “Las montañas y los ríos me encomiendan 
hablar por ellos; han nacido en mí y yo en ellos. [...] Existe un encuentro 
maravilloso entre ellos y mi espíritu, de tal manera que, al final, se metamorfosean 
en Hijo de Gran Pureza” (1962, p. 8). Durante la incesante exploración hacia 
paisajes maravillosos, como el maestro Yuke, el pintor Shi también experimenta 
y disfruta el sabor de la vida, comprende la verdad de la naturaleza y logra una 
fusión espiritual con ella. En ese instante, se alcanza el estado del Uno, una 
gran integración entre el hombre y la naturaleza. 

5. Conclusiones

En este artículo, hemos desentrañado el concepto de “Yi Hua” dentro del 
sistema estético de Shitao mediante el análisis de la concepción del Uno en 
el budismo, el confucianismo y el taoísmo. Hemos descubierto que, dentro de 
la filosofía china, el Uno representa una fuerza vital, como una semilla que 
engendra infinitas hojas y flores. Al mismo tiempo, en el marco de las tres 
escuelas filosóficas, este concepto denota la inseparabilidad entre el hombre y 
la naturaleza, si bien es abordado desde tres ángulos distintos: en el budismo, 
esta unidad implica la erradicación del “corazón del discernimiento”; mediante 
una “visión no dualista”, se comprende el “vacío” de los dharmas y fenómenos, 
donde se desvanece la ilusión de separación entre la naturaleza y el observador. 



Wu Rongqiao20

Al destruir el apego al discernimiento, el Uno no se diferencia del todo, y de 
una única regla brota la sabiduría que engloba miles de reglas. Dentro del marco 
neoconfucianismo, la Única Razón se extiende por todas las cosas; todos están 
estrechamente entrelazados, lo que da lugar a una conexión armoniosa. Desde 
un punto diminuto rojo, se revela el poder de generar la perpetuidad vital de 
la primavera en su totalidad. En el taoísmo, el concepto del Uno simboliza el 
impulso primordial del universo y la energía que da forma a todas las cosas; 
además, implica la igualación de las distinciones entre los objetos, los cuales 
experimentan una transmutación incesante hasta alcanzar una gran uniformidad. 

Con base en nuestros análisis, concluimos que “Yi Hua” no significa 
meramente una línea concreta ni el acto inicial de dar forma a una pintura. 
La traducción “La Única Pincelada” o “El Trazo Único”, aunque destaca la 
unicidad del concepto, no captura con precisión la esencia de este concepto 
estético de Shitao y podría generar confusión al sugerir una interpretación 
literal de la línea específica o un procedimiento determinado en la pintura. En 
contraste, proponemos traducir “Yi Hua” como la “Línea Vital”, esta traducción 
revela la potencia engendradora de este concepto. A diferencia del chino, que no 
cuenta con el artículo definido ni el uso de mayúsculas, en el ámbito gramatical 
de la lengua española, estos señalan a un miembro específico dentro de una 
clase. Por eso, al emplear la forma singular en mayúscula con artículo definido 
femenino, ya hemos logrado enfatizar con claridad su unicidad y singularidad. 
A nivel microscópico, la Línea Vital es una fuerza que infunde vida, de un solo 
trazo brotan miles de trazos. Desde un trazo en el papel, se puede vislumbrar 
el ritmo vital del objeto retratado; todos estos trazos posteriores, a su vez, 
deben manifestar la hermosura de la vida; a nivel macroscópico, la Línea Vital 
disuelve la oposición entre la naturaleza y las creaciones humanas al exigir que 
estas últimas se adhieran a las reglas naturales para retornar a su seno. De esta 
manera, la fuerza de la vida salva el abismo entre el Uno y el todo, las obras 
artísticas y los objetos naturales convergen en el estado del Uno.

Shitao expresa: “Probablemente en el vasto universo solamente existe una 
única regla. Al comprenderla, todo se convierte en reglas. ¿Para qué, entonces, 
persistir en denominarla ‘mi regla’?” (Zhu, 2017, p. 332). Esta única norma es 
la Línea Vital, la ley misma de la vida que irradia desde la naturaleza, reflejando 
el supremo ideal de los antepasados de instaurar una relación armoniosa entre 
el hombre y su entorno ecológico, con el fin último de alcanzar una integración 
plena.



“YI HUA” EN EL DISCURSO ACERCA DE LA PINTURA DE SHITAO 21

Declaración de disponibilidad de datos:
Todos los datos generados o analizados se incluyen en 
este artículo publicado. 

Conflictos de intereses:
El autor declara no tener ningún conflicto de intereses.

Editores responsables:
Mauro Luiz Engelmann

Bibliografía

AA. VV. “Amitartha Sutra”. Beijing: Religious Culture Press, 2004. 
CHEN, Q. P. 陈秋平 (ed.). Sutra de Corazón. Sutra del diamante. Beijing: Zhonghua 
Book Company, 2010. 
CHEN, D. 陈鼎. “留溪外传” [Liuxi Waizhuan]. Edición grabada por Chen Ding en 
el año 37 del emperador Kangxi, 1698. [http://hggifd60e530af26c4c98su500ccxp6q
cq6900.fyaz.librra.gdufs.edu.cn/ancientc/ancientkm?@@1299494889#kmtop] 
CHEN, G. Y. 陈鼓应. “庄子”[Zhuangzi]. Beijing: The Commercial Press, 2007. 
CHOU, J. H. “In Quest of the Primordial Line: The Genesis and Content of Tao-Chi’s 
Hua-yu-lu”. Tesis doctoral. Princeton: Princeton University, 1970. 
COLEMAN, E.J. “Philosophy of Painting by Shih-T’ao: A Translation and Exposition 
of his Hua-P’u”. Tesis doctoral. Manoa: University of Hawaii, 1971. 
DAO, Y. 道原. “传灯录” [Chuan Denglu, Crónica de la transmisión de la luz]. Shanghai: 
The Commercial Press, 1935. 
GU, Q. 顾迁. “淮南子”[Huainanzi]. Beijing: Zhonghua Book Company, 2009. 
GUO, Y. 郭彧. “I Ching”. Beijing: Zhonghua Book Company, 2010. 
GUO, W. 郭伟. “一画论与中国画线条美关系之美学分析” [Análisis estético de la 
relación entre la teoría del ‘Yi Hua’ y la belleza de las líneas en la pintura china]. 文
艺争鸣 [Polémica literaria y artística], 4, 2011, pp. 61-63. 
FANG, H.J. 方弘静. “素园存稿” [Suyuan Cungao. Manuscrito redactado en el jardín 
Suyuan]. Grabado durante la era Wanli de la dinastía Ming, 1573. [http://hggifd60e530af26
c4c98su500ccxp6qcq6900.fyaz.librra.gdufs.edu.cn/ancientc/ancientkm?@@478122284] 
FENG, Y.L. 冯应榴 (comp.). “苏轼诗集合注” [Sushi Shiji Hezhu, Antología y notas 
sobre los poemas de Su Shi]. Shanghai: Shanghai Classic Publishing House, 2001.
HU, J. 胡俊 “Buddhist Ideas on ‘Painting Skills Created by Oneself’”. Hundred Schools 
In Arts. 95, 2, 2007, pp. 180-181.
HUI, N. 慧能 “Sutra del Estrado”. Nanjing: Phoenix Publishing House, 2010. 
HUI, R. 慧然. “临济录” [Linji Lu]. Zhengzhou: Zhongzhou Ancient Books Publishing 
House, 2001. 
HUANG, D.B. 黄敦兵. “Liezi”. Changsha: Yuelu Publishing House, 2021. 



Wu Rongqiao22

HUANG, P.J. y HAO, W.J. 黄培杰, 郝文杰. “Analyzing Shi Tao’s ‘One Stroke’ 
Theory and Its Philosophical Origins in Traditional Ontology”. Journal of Nanjing 
Arts Institute, 4, 2004, pp. 67-69. 
HONG, W.L. 洪文亮 (ed.). “信心铭” [Xinxin Min]. Nanjing: Jiangsu People’s Publishing 
House, 2012. 
JING, H. 荆浩. “笔法记” [Bifa Ji, Antología completa de teoría de la pintura y la 
caligrafía de China]. Tomo I. Shanghai: Shanghai Literature & Art Publishing House, 
1993. 
LAI, Y. H. 赖永海. (ed.). “El Surangama Sutra”. Beijing: Zhonghua Book Company, 
2022. 
______. “Sutra de Vimalakirti”. Beijing: Zhonghua Book Company, 2016. 
______. Sutra del descenso a Lanka. Beijing: Zhonghua Book Company, 2018. 
LAO, G. 老根. (ed.). “中华传世奇书: 二程遗书” [Zhonghua Chuanshi Qishu Ercheng 
Yishu, Libros extraordinarios de la herencia china: Los escritos póstumos de los Dos 
Cheng]. Beijing: China Drama Press, 1999. 
LECEA, M. “Discurso acerca de la pintura por el monje Calabaza Amarga”. Granada: 
Editorial Universidad de Granada, 2011. 
LIN, Y.T. 林语堂. “Friar Bitter-Melon on Painting”. Renditions. 1, 1973, pp. 50-61. 
LIU, X. 刘勰. “El corazón de la literatura, el cincelado del dragón”. Beijing: Zhonghua 
Book Company, 2012. 
LUO, D.Q. 骆冬青. “A Treatise on Yihua: An Aesthetic Justification of Why Zhishi 
Preceded Xiangxing in the Development of Chinese Characters”. Journal of Nanjing 
Normal University. 5, 2020, pp. 132-140. 
QU, R.J. 瞿汝稷. (ed.). “指月录” [Zhiyue Lu, Crónica de señalar a la luna]. Grabado 
en la Sala Mingshan en el octavo año del reinado de Qianlong, 1743. [http://
hggifd60e530af26c4c98sfwnuq0cu9vf66u0v.fyaz.librra.gdufs.edu.cn/ancientc/
ancientkm?@@1221901617#kmtop]
RAO, S.K.饶尚宽. “Laozi” (Daode Jing). Beijing: Zhonghua Book Company, 2007. 
RYCKMANS, P. “Les propos sur la peinture de Shi Tao -Traduction et commentaire”. 
Arts asiatiques, 14, 1966, pp. 79-150. 
SHENG, X.M. 盛熙明. “图画考” [Estudio sobre la pintura]. Lu, Fusheng (ed.). 中国
书画全书[Antología completa de teoría de la pintura y la caligrafía de China]. Tomo 
II. Shanghai: Shanghai Literature & Art Publishing House, 1993. 
SHI, R.H. 施荣华. “A new inquiry concerning Shi Tao’s ‘one drawing’ Aesthetics”. 
Journal of Yunnan Normal University, 35, 5, 2003, pp. 82-87. 
SHI, T. 石涛. “Discurso acerca de la pintura por el monje Calabaza Amarga”. Beijing: 
People’s Fine Arts Publishing House, 1962.
SU, Z. 苏辙. “栾城集” [Luancheng Ji, Antología de las obras literarias de Su Zhe]. 
Tomo I. Zeng Zaozhuang y Ma Defu (eds.). Shanghai: Shanghai Classics Publishing 
House, 1987.
SU, S. 苏轼. “东坡易传” [Dongpo Yizhuan]. Long Yin (comp.). Changchun: Jilin 
Literature and History Publishing House, 2002. 



“YI HUA” EN EL DISCURSO ACERCA DE LA PINTURA DE SHITAO 23

______. “苏轼诗集” [Sushi Shiji, Antología de las Poesías de Sushi]. Sun Fanli (comp.). 
Beijing: Zhonghua Book Company, 1982
SUÁREZ, A.H. “Enseñanzas sobre pintura del monje Calabaza Amarga Shi Tao”. El 
paseante, 20-22, 1993, pp. 104-119. 
WANG, H.G. 王好古 “阴证略例” [Yinzheng Lueli]. Grabado de Lu Xinyuan en el quinto 
año del reinado de Guangxu, 1879. [http://hggifd60e530af26c4c98su500ccxp6qcq6900.
fyaz.librra.gdufs.edu.cn/ancientc/ancientkm?@@558885918#kmtop]
WANG, S.Q. 汪世清. “Random Notes of the Textual Research on Shi Tao”. Duo Yun 
Volume No. 56: Study on Shi Tao. Shanghai: Shanghai People’s Fine Arts Publishing 
House, 2002, pp. 18-66. 
WU, R.Q. y HE, Y. 伍镕桥. 何嫣. “‘Lejos del polvo’ en el Discurso acerca de la pintura 
de Shitao: Soledad en el arte chino”. Arte, Individuo y Sociedad, 36, 2, 2024, pp. 303-314.
XU, S. 许慎. “Comentario de caracteres simples y explicación de caracteres compuestos”. 
Beijing: Zhonghua Book Company, 2002. 
YU, J.H. 俞剑华. “石涛画语录标点注释”. [Shitao Huayulu biaodian zhushi, 
Anotaciones sobre el Discurso acerca de la pintura de Shitao]. Beijing: People’s Fine 
Arts Publishing House, 1962. 
YANG, X.H. 杨晓辉. “Analysis of the Integrative Characteristics of Shitao’s ‘One 
Stroke’ Theory”. Research of Chinese Fine Arts, 19, 2016, pp. 120-124.
YUAN, X.P. 袁宪泼. “Distinguishing the Meaning of ‘Qianxuan Kunzhuan’: A 
Comprehensive Discussion on the Esoteric Thought of Shitao’s Discourses on Painting 
and the Construction of Painting Studie”. The world of literature and history, 6, 2013, 
pp. 68-71. 
ZHANG, C.H. 张长虹 “我用我法:石涛艺术与社会接受研究” [Woyong Wofa: Shitao 
yishu yu shehui jieshou yanjiu, Utilizando mis propios métodos: Investigación sobre 
el arte de Shi Tao y su recepción en la Sociedad]. Shanghai: Shanghai Calligraphy and 
Painting Publishing House, 2019.
ZHANG, Y.Y. 张燕婴. “Analectas de Confucio”. Beijing: Zhonghua Book Company, 
2007.
ZHANG, Z. 张载. “张橫渠先生文集” [Antología del señor Zhang Hengqu]. Edición 
de la Sala Zhengyi de la dinastía Qing, 1708. 
ZHOU, Y. 周怡. “石涛‘一画’论研究的世纪回顾” [Una retrospectiva sobre el estudio 
de la teoría de “Línea primordial” de Shitao]. Shandong Social Science, 123, 11, 2005, 
pp. 32-36. 
ZHU, L.Z. 朱良志. “石涛研究” [Estudio sobre Shitao]. Beijing: Pekin University 
Press, 2005a. 
______. “Shitao and Taoism”. Religious Studies. 3, 2005b, pp. 19-28.
______. “石涛诗文集” [Shitao Shiwenji, Antología de poemas y prosas de Shitao]. 
Beijing: Pekin University Press, 2017. 
______. “扁舟一叶: 画学与理学研究” [Pianzhou yiye: huaxue yu lixue yanjiu, Una 
pequeña barca: estudio sobre la pintura y el neoconfucianismo]. Hefei: Anhui Literature 
& Art Publishing House, 2020.



Wu Rongqiao24

ZHU, X. 朱熹. “朱子语类” [Zhuzi Yulei, Discurso del señor Zhu]. Edición grabada 
por Chen Wei durante el noveno año del reinado del emperador Ming Chenghua, 1473. 
[http://read.nlc.cn/allSearch/searchDetail?searchType=10024&showType=1&indexName 
=data_892&fid=411999008576]
______. “御纂朱子全书” [Yuzuan Zhuzi Quanshu, Antologia completa del señor Zhu 
editada por el emperador]. Edicion de Siku Quanshu, 1714. [http://read.nlc.cn/allSearch/
searchDetail?searchType=10024&showType=1&indexName=data_892&fid=412000 
003457]


