
LEFORT E A RESSIGNIFICAÇÃO  
DO VÍNCULO ENTRE DIREITOS 

HUMANOS E DEMOCRACIA1

LEFORT AND THE RESIGNIFICATION  
OF THE LINK BETWEEN HUMAN  

RIGHTS AND DEMOCRACY

Martha Gabrielly Coletto Costa 
https://orcid.org/0000-0003-4415-1989  

mcolettocosta@gmail.com 
Universidade Estadual do Paraná (UNESPAR) - Campus  

de União da Vitória, União da Vitória, Paraná, Brasil

RESUMO  O artigo busca apresentar o lugar e a singularidade da 
interpretação de Claude Lefort (1924-2010) sobre o vínculo entre direitos 
humanos e democracia, interpretação gestada no contexto da experiência 
totalitária e das resistências que ela suscitou ao longo do século XX. Para isso, 
propomos caracterizar, em linhas gerais, o campo histórico e conceitual em 
que se move o pensador francês para superar a imagem ideológica dos direitos 
humanos, tal como denunciada por Marx em Sobre a questão judaica. Do diálogo 
crítico com Marx, sobressai uma nova chave de leitura da modernidade política, 
proposta por Lefort não apenas para evidenciar o potencial emancipatório 
dos direitos  humanos, mas também para apontar caminhos de reinvenção 
das democracias contemporâneas. Por fim, lançaremos a hipótese de que a 
interpretação lefortiana se baseia na ressignificação do socialismo, não de 

1	 Artigo submetido em: 04/06/2024. Aprovado em: 29/07/2024.

KRITERION, Belo Horizonte, v. 66, nº 161, Fluxo Contínuo, 2025; e-52883

Artigo Original doi:10.1590/0100-512X2025n16106mgc



Martha Gabrielly Coletto Costa2

um ponto de vista puramente teórico, mas sob o impulso dos movimentos de 
resistência ao dito “socialismo real”, com destaque à Revolução Húngara (1956).

Palavras-chave:  Democracia. Direitos humanos. Marx. Capitalismo. 
Socialismo.

ABSTRACT  The article seeks to present the place and the singularity of 
Claude Lefort’s (1924-2010) interpretation of the link between human rights 
and democracy, an interpretation created in the context of the totalitarian 
experience and the resistance it aroused in the 20th century. For that, we propose 
to characterize in general lines the historical and conceptual field in which the 
French thinker moves to overcome the ideological image of human rights, as 
denounced by Marx in On the Jewish Question. From the critical dialogue with 
Marx, a new key to reading political modernity emerges, proposed by Lefort not 
only to highlight the emancipatory potential of human rights, but also to point 
out ways of reinventing contemporary democracies. Finally, we will launch the 
hypothesis that the Lefortian interpretation is based on the resignification of 
socialism, not from a purely theoretical point of view, but under the impulse of 
resistance movements to the so-called «real socialism», with emphasis on the 
Hungarian Revolution (1956).

Keywords:  Democracy. Human Rights. Marx. Capitalism. Socialism. 

Introdução

É impossível apreciar o significado da interpretação que Lefort dedicou 
aos direitos humanos sem antes situar sua perspectiva no campo histórico 
em que emergiu. A partir da segunda metade do século XX, a discussão em 
torno dos direitos humanos aflora no cenário político europeu, sob o impulso 
da experiência do tempo, marcada pela proliferação dos relatos e das lutas 
conduzidas pelos dissidentes dos regimes totalitários, sobretudo da URSS, 
do Leste Europeu e da China. É no interior dessa experiência concreta de 
resistência à opressão, com os sinais do colapso dos regimes totalitários 
tão visíveis quanto os do renascimento de reivindicações democráticas, que 
é gestada a necessidade de uma reavaliação sobre o significado e o alcance 



LEFORT E A RESSIGNIFICAÇÃO DO VÍNCULO ENTRE DIREITOS HUMANOS E DEMOCRACIA 3

dos direitos fundamentais, originalmente declarados no curso dos grandes 
movimentos revolucionários do século XVIII2. 

Importa observar que essa reavaliação é comandada pela ideia implícita de 
que as experiências históricas se comunicam, se (re)convocam e se iluminam 
umas pelas outras. A ação dos dissidentes, colocada sob o signo da defesa dos 
direitos humanos, ao reelaborar e reintroduzir na cena histórica do século XX 
uma referência à linguagem das Declarações do XVIII, põe novamente em jogo 
o caráter fundador daqueles direitos e instiga a repensar a relação entre direito 
e política. Esse movimento torna possível orientar o juízo sobre a natureza 
das diferentes formas de sociedade e, sobretudo, iluminar a compreensão da 
dinâmica das lutas democráticas que se desenvolvem na esteira da instituição 
dos direitos fundamentais. Tais observações permitem vislumbrar que a atenção 
concedida por Lefort aos direitos humanos surge, não de uma decisão puramente 
teórica, mas do acolhimento de uma exigência histórica.

Embora significativo, o alcance público da ação dos dissidentes contrastava 
com um campo de debate marcado por divisões e categorias de interpretação 
antigas e persistentes, que impediam deslocar os termos das críticas às quais 
os direitos humanos haviam sido submetidos já nos séculos XVIIII e XIX. O 
resultado não poderia ser outro que a obstrução do desenvolvimento de uma 
abordagem nova, percebida como uma urgência diante dos acontecimentos 
do século XX, em especial as Guerras Mundiais e a ascensão dos regimes 
totalitários. No entanto, faltava nesse cenário uma perspectiva teórica capaz de 
arrancar os direitos humanos da zona de descrédito em que haviam sido lançados 
por uma tradição de autores tão diferentes entre si (Joseph de Maistre, Burke, 
Marx, Arendt), que colaboraram, cada qual à sua maneira, para denunciar ora 
a abstração em que esses direitos repousam, ora a função ideológica a que se 
prestam, ora a impossibilidade da ideia de homem sem determinação, ora a 
ineficácia prática que eles revelam em situações concretas de opressão.

No contexto em que Lefort se situava, mais precisamente entre o final dos 
anos 1970 e começo dos 1980, as linhas de força que configuravam o debate, 
embora distintas, confluíam para uma mesma direção: a redução dos direitos 
humanos a direitos individuais e a impossibilidade de pensar a relação de 
essência que esses direitos mantêm com o espaço político democrático (Cf. 
Colliot-Thélène, 2009 e Lacroix, 2012). Do lado do pensamento liberal, os 
direitos humanos eram concebidos como uma garantia interna ao indivíduo, 
última instância de proteção à qual se apelar para firmar um limite contra 

2	 Em especial, temos em nosso horizonte a Declaração formulada no processo revolucionário francês e redigida 
em agosto de 1789.



Martha Gabrielly Coletto Costa4

as investidas do poder arbitrário do Estado; reduzidos à interioridade do 
indivíduo, os direitos eram postos no mesmo registro que a moral ou a religião, 
sinalizando uma distância insuperável entre direito (pertencente ao indivíduo) 
e política (campo do Estado)3. Do lado do campo das esquerdas, as posições 
oscilavam entre dois polos. Por um lado, diante de uma realidade que já não se 
permitia denegar inteiramente, era forçoso reconhecer as violações dos direitos 
individuais, insurgir-se contra os crimes de opinião, condenar as perseguições, 
os abusos, os campos de internação; mas a retórica inflamada, empregada pelos 
principais líderes do PCF e do Partido Socialista, que fizeram dela peça-chave 
de sua estratégia eleitoral, era incapaz de ultrapassar a dimensão individual 
da violação dos direitos e, consequentemente, reconhecer o vínculo entre 
a natureza do regime totalitário e a negação radical dos direitos humanos. 
Por outro lado, os círculos teóricos que reivindicavam o marxismo ainda se 
mostravam impregnados pela crítica de Marx formulada em Sobre a questão 
judaica; continuavam a identificar os direitos humanos com os direitos do 
homem burguês, egoísta e isolado, e, desse modo, impediam a si mesmos de 
reconhecer neles algo mais do que um véu tecido pelo formalismo jurídico 
para recobrir as relações reais de desigualdade e exploração. Em suma, nesses 
meios predominava a visão de que os direitos humanos eram o ápice da ilusão 
política e a expressão ideológica mais privilegiada da história burguesa, na 
medida em que alimentavam a ideia de que a formação do Estado moderno e 
as declarações de direitos – fruto da emancipação política de uma classe em 
particular – significavam a emancipação humana em sua plenitude.

Esse breve quadro visa ressaltar o lugar e a dimensão da tarefa que Lefort 
se atribui. A nosso ver, o que confere singularidade à sua interpretação dos 
direitos humanos é o esforço que ela empreende, afastando-se ao mesmo tempo 
dos marcos liberais e marxistas, para construir um paradigma sobre os direitos 
humanos, que se quer enraizado num campo de pensamento de esquerda. 
Enfatizar esse enraizamento significa, dentre outras coisas, desvencilhar os 
direitos de um significado tanto conservador (nesse caso, a referência aos 
direitos fundamentais presta-se apenas à conservação de direitos adquiridos) 

3	 Para ilustrar essa chave de leitura liberal, trazemos a posição de Norberto Bobbio sobre o significado dos 
direitos humanos, exposta no livro A era dos direitos. Note-se no trecho a seguir a ênfase que o autor confere 
à dimensão individual dos direitos: “No plano histórico, sustento que a afirmação dos direitos do homem deriva 
de uma radical inversão de perspectiva, característica da formação do Estado moderno, na representação da 
relação política, ou seja, na relação Estado/cidadão ou soberano/súditos: relação que é encarada, cada vez 
mais, do ponto de vista dos direitos dos cidadãos não mais súditos, e não do ponto de vista dos direitos do 
soberano, em correspondência com a visão individualista da sociedade, segundo a qual, para compreender 
a sociedade, é preciso partir de baixo, ou seja, dos indivíduos que a compõem, em oposição à concepção 
orgânica tradicional, segundo a qual a sociedade como um todo vem antes dos indivíduos” (Cf. Bobbio, 2004, 
p. 8, grifos nossos). 



LEFORT E A RESSIGNIFICAÇÃO DO VÍNCULO ENTRE DIREITOS HUMANOS E DEMOCRACIA 5

quanto reacionário (nesse outro, a referência aos direitos é pensada apenas 
como defesa e contraposição do indivíduo ao poder do Estado), de modo a 
dotá-los de um potencial simbólico de resistência e luta, questionamento e 
transformação da ordem social estabelecida. Na verdade, é preciso convir que 
a esquerda francesa que Lefort tem em mira (trotskistas, PCF, PS, intelectuais 
progressistas do círculo da revista Le Temps Modernes) não abraçou com afinco 
a tarefa de construir uma concepção própria sobre os direitos humanos, mas 
preferiu abandonar a disputa pelo seu sentido, entregando-o ao monopólio do 
discurso liberal e moralista; afastou-se, assim, da referência a esses direitos e 
do seu alcance prático na luta contra a opressão, e desinteressou-se pelo enigma 
de sua instituição, permanecendo estagnada diante da visão crítica legada por 
Marx4.

Escapar às linhas de força desse campo minado não resume, entretanto, a 
envergadura do desafio que Lefort se coloca. Recusando-se a reduzir o sentido 
dos direitos humanos à condição de mero instrumento pragmático, Lefort 
busca inseri-los numa concepção filosófica e política mais ampla, e torná-
los peça central de sua concepção democrática. Para isso, precisa lidar com 
algumas dificuldades teóricas. Uma delas, proveniente do naturalismo, pode ser 
enunciada na forma da seguinte questão: é possível resgatar uma reflexão sobre 
os direitos humanos prescindindo do conceito de natureza humana? Sensível às 
preocupações que um autor como Léo Strauss externou em Direito natural e 
história, Lefort busca caracterizar um registro específico para desenvolver sua 
reflexão sobre os direitos humanos. Um registro que não necessite enveredar 
pelo caminho da reabilitação de um conceito de natureza para lastrear a reflexão 
sobre os direitos e escapar aos perigos do relativismo histórico, repelindo a 
temível perda de critérios para o juízo político acerca dos regimes políticos e 
do valor último dos direitos – como o faz Strauss. 

Por outro lado, Lefort se mostra atento a outra dificuldade, relativa às 
fragilidades e aos problemas trazidos pela adoção de uma perspectiva historicista 
que tende a confinar os direitos aos limites de um tempo histórico empiricamente 
determinado, encerrando neles o seu sentido, o que impossibilita pensá-los 
enquanto fundação, isto é, enquanto obra que retoma a força de instituição 
da origem sem perder de vista a diferença temporal entre passado e presente. 
Ao que nos parece, a perspectiva que Lefort abre começa a se delinear pela 
afirmação de que o naturalismo e o historicismo não são os únicos modos de 
abordagem dos direitos humanos; na verdade, tanto um quanto o outro ocultam 

4	 Para uma crítica mais detida aos chamados “intelectuais progressistas”, consultar o ensaio “La méthode des 
intellectuels progressistes”, publicado originalmente em 1958 (Cf. Lefort, 1979, pp. 236-268).



Martha Gabrielly Coletto Costa6

o seu significado. Para escapar dessas dificuldades e, sobretudo, superar a 
imagem ideológica que foi fixada em tais direitos, o primeiro esforço de Lefort 
consiste em desenvolver sua reflexão em um novo registro: o simbólico. Como 
veremos a seguir, trata-se de uma dimensão que poderá contornar algumas das 
mais persistentes dificuldades teóricas do debate sobre os direitos humanos, 
conferindo-lhes nova força. 

O diálogo crítico com Marx

Feitas essas observações preliminares, voltemos à obra do filósofo francês. 
Três ensaios publicados no início dos anos 1980, por ocasião de conferências 
proferidas em espaços universitários, formam o essencial da interpretação 
lefortiana sobre o tema. São eles: “Direitos do homem e política” (Lefort, 
2011, pp. 59-86), “La pensée politique devant les droits de l’homme” (Lefort, 
2007, pp. 405-421), ambos publicados em 1980, e “Os direitos do homem e o 
Estado-Providência” (Lefort, 1991, pp. 37-62), publicado em 1984. Em todos 
eles, a passagem por Marx se faz incontornável. Seja pela impregnação da 
crítica marxiana nos círculos de esquerda, como indicamos brevemente; seja 
pela sua inusitada confluência com a perspectiva liberal neste ponto específico: 
a redução dos direitos humanos a direitos individuais, cuja consequência é a 
violação desses direitos nunca admitida como uma agressão ao corpo social, 
mas apenas contra indivíduos particulares (Cf. Lefort, 2011, p. 63). 

Situar-se prudentemente diante de Marx, confrontando as suas teses sem 
abrir mão de sua pertinência: essa é a primeira atitude de Lefort para abrir o 
caminho de uma nova interpretação dos direitos humanos, que faça jus ao seu 
significado político e simbólico. Não se trata de recusar o potencial crítico de 
que a análise de Marx nos investe para reconhecer o emprego do formalismo 
jurídico no sentido de conservar e legitimar relações assimétricas de poder e/ou 
relações de exploração. O cuidado de Lefort consiste em circunscrever a crítica 
ideológica dos direitos a um registro empírico, sem que, extrapolando-o, ela 
destrua a sua natureza simbólica. Em outras palavras, se a crítica de inspiração 
marxista é sempre necessária no terreno dos fatos, ela não pode desconsiderar 
ou esvaziar o potencial libertário desses direitos fundamentais. Nesse sentido, 
torna-se imperioso desvencilhar-se da problemática de Marx, muito mais 
por conta daquilo que sua perspectiva deixa à sombra na consideração dessa 
matéria. Para Lefort (2011, p. 67), 

Marx cai e nos joga numa armadilha que em outras ocasiões e para outros fins foi 
bastante hábil em desmontar: a da ideologia. Deixa-se aprisionar pela versão ideológica 
dos direitos, sem examinar o que significam na prática, que reviravolta fazem na vida 



LEFORT E A RESSIGNIFICAÇÃO DO VÍNCULO ENTRE DIREITOS HUMANOS E DEMOCRACIA 7

social. E, por isso, torna-se cego ao que no próprio texto da Declaração aparece à 
margem da ideologia. 

Diante da complexidade da tarefa e dos objetivos, é preciso começar 
trazendo à luz o sentido geral e os pressupostos que alicerçam a crítica de 
Marx aos direitos humanos, exposta em Sobre a questão judaica. Nessa obra, 
conforme já observado por Ruy Fausto (2018), o pensador alemão tenta mostrar 
que o “Homem” dos direitos humanos, quando submetido à crítica dialética 
materialista, revela-se o que ele é na realidade efetiva, a saber, o homem burguês, 
egoísta, atomizado, separado dos outros homens e da coletividade. O resultado 
da crítica marxiana expõe o Homem como aquilo que é diferente do Homem: 
o Homem universal é, na realidade, um homem particular historicamente 
determinado. Para Lefort, Marx chega a essa formulação porque toda a sua 
interpretação se desenrola no horizonte de uma determinada visão da história 
moderna e, em particular, de uma teoria da sociedade baseada na oposição entre 
sociedade civil e Estado5. 

Analisando a transição do feudalismo à sociedade burguesa, Marx retém 
desse processo a formação de uma esfera do particular – a sociedade civil –, 
formada pela justaposição de indivíduos atomizados e pulverizada em interesses 
particulares e conflitantes; essa esfera se opõe, por sua vez, àquela que figuraria 
a integração entre os indivíduos por meio da imagem da comunidade política 
– o Estado –, mediador universal da sociedade dispersa sem o qual os seus 
membros não entram em relação. De acordo com a interpretação lefortiana, 
Marx teria lido as Declarações sob a grade da divisão sociedade civil-Estado, 
de modo que elas seriam a figura mais exemplar da “dissociação dos indivíduos 
no seio da sociedade e [da] separação entre essa sociedade atomizada e a 
comunidade política” (Lefort, 2011, p. 64). A própria Declaração francesa, ao 
apontar a distinção entre o homem e o cidadão, permite entrever que esta figura 

5	 Esse processo é descrito por Marx nos seguintes termos: “A emancipação política representa concomitantemente 
a dissolução da sociedade antiga, sobre a qual está baseado o sistema estatal alienado do povo, o poder 
do soberano. A revolução política é a revolução da sociedade burguesa. Qual era o caráter da sociedade 
antiga? Uma palavra basta para caracterizá-la: a feudalidade. A sociedade burguesa antiga possuía um caráter 
político imediato, isto é, os elementos da vida burguesa, como, p. ex., a posse ou a família ou o modo do 
trabalho, foram elevados à condição de elementos da vida estatal nas formas da suserania, do estamento e 
da corporação. [...] Desse modo, a revolução política superou o caráter político da sociedade burguesa. Ela 
decompôs a sociedade burguesa em seus componentes mais simples, ou seja, nos indivíduos, por um lado, 
e, por outro, nos elementos materiais e espirituais que compõem o teor vital, a situação burguesa desses 
indivíduos. Ela desencadeou o espírito político que estava como que fragmentado, decomposto, disperso 
nos diversos becos sem saída da sociedade feudal; ela o congregou a partir dessa dispersão, depurou-o da 
sua mistura com a vida burguesa e o constituiu como a esfera do sistema comunitário, da questão universal 
do povo com independência ideal em relação àqueles elementos particulares da vida burguesa” (Cf. Marx, 
2010, pp. 51-52).



Martha Gabrielly Coletto Costa8

– o homem – é aquele ser que já não se define mais pela integração imediata 
a uma instância política. Do ponto de vista marxiano, os direitos humanos 
expressariam, juridicamente, o advento de uma sociedade de indivíduos ao 
mesmo tempo soberanos e isolados, incapazes de relações diretas e transversais, 
razão pela qual necessitam da referência ao Estado e aos direitos humanos para 
afirmar sua emancipação política. É esse enquadramento prévio, fundado na 
imagem de uma sociedade de indivíduos egoístas e soberanos – à qual Lefort se 
refere como o “preconceito de Marx” –, que determina o sentido que o pensador 
alemão confere aos direitos humanos.

Preso a essa imagem da sociedade burguesa e, por conseguinte, às suas 
implicações, Marx (2010, pp. 49-50): i) toma a opinião como um equivalente 
“ao direito humano à propriedade privada”; ii) retém da liberdade de ação 
apenas o seu sentido negativo, ou seja, como equivalente “ao direito de fazer 
e promover tudo que não prejudique a nenhum outro homem”; iii) observa 
no direito à propriedade apenas a confirmação de que o homem vê “no outro 
homem, não a realização, mas, ao contrário, a restrição de sua liberdade”; 
iv) toma o direito à igualdade como um signo de que “cada homem é visto 
uniformemente como mônada que repousa em si mesma”; v) faz do direito à 
segurança “o conceito social supremo da sociedade burguesa”, um direito que 
não à toa é intimamente vinculado ao conceito da polícia, na medida em que 
visa garantir, fundamentalmente, a conservação individual de cada membro da 
sociedade burguesa e o desfrute de sua pessoa, suas propriedades e direitos.

Diante dessa leitura, Lefort lança mão de duas ordens de argumento 
para desconstruí-la: uma histórica, outra teórica. Historicamente, o esquema 
marxiano é desmentido pela experiência do totalitarismo, que “lança uma 
luz sinistra sobre as fraquezas dessa interpretação” (Lefort, 2011, p. 65). 
Os regimes totalitários se afirmam abolindo justamente a divisão típica da 
sociedade burguesa: a divisão sociedade civil-Estado. Longe de resultar na 
destruição da esfera ilusória da política, a abolição dessa divisão efetuada pelos 
regimes totalitários se dá sob o preço de um descomunal alargamento do poder 
político, identificado ao poder do Estado, que supostamente encarna o Povo-
Uno. O que se verifica, portanto, sob a regência de uma instituição central – o 
Partido –, é um processo que visa tornar a sociedade civil imanente ao Estado. 
Reabsorvendo a sociedade, o direito e o saber em sua órbita, o poder totalitário 
nega à sociedade qualquer vestígio de autonomia. 

Certamente, esse processo em nada corresponde ao que Marx designara 
como emancipação humana. Ao contrário, à luz de suas concepções, o 
totalitarismo se revela como o sistema em que a ilusão política da sociedade 
burguesa é levada ao ápice e se torna drasticamente real. Nesses regimes, os 



LEFORT E A RESSIGNIFICAÇÃO DO VÍNCULO ENTRE DIREITOS HUMANOS E DEMOCRACIA 9

indivíduos estão, de fato, separados de si e da coletividade, estão, de fato, 
privados da legitimidade de comunicar uma opinião ou um saber dissonante 
da norma, estão, de fato, privados da liberdade de associação. E isto não pelo 
efeito de uma representação ilusória, mas por um efeito concreto que decorre 
da posição do poder no sistema social, do apagamento da relação entre direito 
e política e do modo de socialização ao qual os sujeitos estão submetidos. Se, 
portanto, esses acontecimentos históricos põem em xeque o esquema de Marx, 
é porque eles nos desautorizam a descartar a relação entre política e direitos 
como se essas instâncias fossem apenas “dois polos de uma mesma ilusão”; 
é justamente denegando tal relação que os regimes totalitários recusam toda 
liberdade política aos seus membros e atentam abertamente contra suas vidas.

Do ponto de vista teórico, Lefort afirma que a crítica de Marx já se achava, 
no seu contexto próprio, mal fundada, na medida em que o pensador alemão 
exacerba a imagem do isolamento dos indivíduos e lhe confere um estatuto de 
realidade, de modo a confundir aquilo que, em outras ocasiões, soube discernir 
atentamente: a diferença entre a representação e o real. Pois, como argumenta 
Lefort (2011, p. 67): 

[...] sendo esse vínculo [entre os indivíduos] um dado primeiro que não depende 
de mecanismos institucionais ou políticos ou, o que dá no mesmo, o isolamento, o 
monadismo do indivíduo sendo estritamente impensáveis – visto que mesmo onde ele 
está de fato separado de seus semelhantes ainda se trata de uma modalidade de sua 
relação com os outros –, a única questão deveria ser esta: nesta ou naquela sociedade 
– nesta ou naquela formação social – quais são os limites impostos à ação de seus 
membros, as restrições ao seu estabelecimento, ao seu deslocamento, a que frequente 
certos lugares, à sua entrada em certas carreiras, à mudança de suas condições, ao seu 
modo de expressão e de comunicação? 

Anunciando o que deveria ser a questão central nessa discussão, Lefort 
sinaliza o deslocamento que busca realizar, a saber, afastar-se da imagem de 
um “individualismo obsessivo” como traço definidor da modernidade para 
comparar os modos de socialização que caracterizam, de um lado, a sociedade 
do Antigo Regime e, de outro, a sociedade moderna no interior da qual os 
direitos humanos são declarados. Com isso, o pensador francês visa ressaltar 
tanto a liberação de condicionamentos e interdições que pesavam sobre a ação 
humana quanto a inauguração de “um novo modo de acesso ao espaço público” 
(Lefort, 2011, p. 67). 

Ressaltar esses dois aspectos já marca uma distância significativa da análise 
lefortiana em relação à perspectiva de Marx: para o autor contemporâneo, as 
liberdades civis e políticas, afirmadas com as Declarações, exercem um efeito 
democratizante inédito sobre a constituição das ações e das relações humanas, 



Martha Gabrielly Coletto Costa10

que passam a se estabelecer no interior de um espaço desprendido do espaço 
do poder. Esse acontecimento – a formação de um espaço público que, em 
princípio, escapa ao controle do poder – desloca para a sociedade um foco de 
legitimidade a partir do qual ela pode agir, por exemplo, recusando distinções 
naturais ou ações punitivas excessivas e arbitrárias, ou afirmando uma liberdade 
de consciência, comunicação, movimento e associação sobre a qual o poder 
não tem mais autoridade para interferir, exceto nos casos especificados pela 
lei. Trata-se, pois, de conquistas fundamentais da experiência política moderna 
subestimadas pela análise de Marx. 

Para dizê-lo brevemente – aí está uma das ideias-chave de nossa interpretação – Marx cai 
na armadilha da ideologia burguesa que ele pretende denunciar. Ele toma, literalmente, 
o discurso burguês sobre os direitos humanos – discurso do individualismo, discurso 
da propriedade privada – e diz: eis a realidade dos direitos humanos, sem medir o que 
se produz, efetivamente, através da instituição dos direitos do homem e que tem uma 
significação totalmente diversa: graças à afirmação, ao reconhecimento, à legitimação 
de um certo número de liberdades, [há] um desdobramento do espaço público, que 
acompanha um novo modo de relações sociais em ruptura com os princípios de 
organização do Antigo Regime (Lefort, 2007, p. 412). 

Ao tomar a linguagem da Declaração pela realidade efetiva, ao fazer uma 
leitura dos direitos pela grade do direito de propriedade, Marx deixa de ver 
que, na prática, esses direitos, em especial o direito à liberdade de associação 
e de opinião, o direito de resistência à opressão, não são direitos que reforçam 
a separação; ao contrário, eles favorecem o estabelecimento de novas relações, 
apontam para a afirmação de uma liberdade de comunicação entre os homens 
e para uma circulação dos pensamentos que se mostram exteriores ao campo 
de interferência do poder. Em outras palavras, o poder não detém mais o 
princípio de produção e da legitimidade das obras culturais humanas e, além 
disso, é destituído do direito de coibir as opiniões ou os saberes que venham a 
criticá-lo. Ainda que alguns artigos não se libertem da imagem da propriedade 
e reforcem aquela de um indivíduo soberano, é inegável que o artigo relativo 
à liberdade de opinião, por exemplo, subverta ambas as imagens, pois “dá a 
entender que é de direito do homem, um dos seus direitos mais preciosos, sair 
de si mesmo e ligar-se aos outros pela palavra, pela escrita e pelo pensamento. 
Melhor, dá a entender que o homem não pode ser legitimamente confinado aos 
limites do seu mundo privado, que tem por direito uma palavra, um pensamento 
públicos” (Lefort, 2011, p. 68). Esse direito à palavra – a ouvir e ser ouvido, a 



LEFORT E A RESSIGNIFICAÇÃO DO VÍNCULO ENTRE DIREITOS HUMANOS E DEMOCRACIA 11

comunicar pensamentos –, abre, além disso, um espaço de diálogo e de busca 
por reconhecimento no espaço social6. 

Por fim, Marx não teria percebido que a afirmação do direito à liberdade de 
consciência é sinal de uma exterioridade da vida social com relação ao poder7. 
Os artigos relativos à liberdade indicam que a comunicação, o pensamento, 
a opinião pública testemunham que a esfera da sociedade política conquistou 
uma autonomia relativa, ao mesmo tempo afirmando-se como distinta do polo 
do poder e impondo-se como o seu fundamento permanente, que lhe confere 
legitimidade. Exterioridade, nesse caso, não significa que o direito e o saber, em 
vias de afirmação de sua autonomia, deixem de sofrer as influências do poder 
e consigam se exercer, sempre, de maneira crítica em relação a ele. Significa 
– e esse é o traço fundamental a frisar – que se estabelece uma separação 
por princípio (nos termos lefortianos, um desintrincamento) entre a esfera 
da opinião e do saber e a esfera do poder, o que torna possível um confronto 
legítimo entre elas8.

O simbólico como nova perspectiva de compreensão 

O diálogo crítico que Lefort trava com Marx tem por objetivo mostrar que 
a divisão sociedade civil-Estado, nos termos colocados pelo pensador alemão, 
não fornece a chave de compreensão suficiente do processo político moderno. 
Ao contrário, é preciso reconhecer que a instituição dos direitos humanos abre 
uma janela de compreensão sobre a mutação simbólica e política que inaugurou 

6	 Contrariamente à análise de Marx, “não há direitos que não impliquem um mútuo reconhecimento no espaço 
social. O direito à opinião não é de modo algum um direito a deter essa propriedade privada que seria a opinião, 
ele é direito de falar, escrever e, publicamente, de se fazer ouvir. Ele instala de imediato um circuito, e é esse 
circuito que faz a especificidade de uma sociedade democrática. Ao longo desse circuito, há suscitação de 
iniciativas de palavra, como pode haver, em todos os outros setores, uma mobilização das energias, uma 
vitalização do tecido social que faz ser instaurada uma busca de reconhecimento de um pelo outro. O que, 
de longe, ultrapassa a ideia de indivíduo” (Lefort, 2007, p. 400).

7	 “Pois é isso, precisamente, que está em jogo através do enunciado da liberdade de opinião: a independência 
do pensamento, da opinião com relação ao poder. O que está em jogo é uma clivagem entre o espaço público 
e o espaço do poder. Não é, como diz Marx, a cisão do burguês e do cidadão, do privado e do público: é, ao 
contrário, a abertura desse espaço público fora do poder” (Cf. Lefort, 2007, p. 413, grifo nosso). 

8	 Lefort dá como exemplo desse processo a emancipação da ciência em relação à teologia e, por conseguinte, 
ao poder político-teológico. Também nota que é próprio das sociedades democráticas permitir e suscitar 
a expansão de disciplinas (como a filosofia) que possuem uma incidência crítica sobre os costumes, as 
ideias e os valores da sociedade. Nas palavras do filósofo (2007, p. 742): “se ninguém encarna o poder, se 
ninguém é o grande juiz, ninguém está em condições de decidir sobre as normas do conhecimento e decidir 
seu campo. A emancipação da ciência do quadro da teologia é seguramente um fenômeno que marca o 
advento da sociedade moderna. Ainda é preciso observar que, diferentemente dos regimes totalitários, que 
podem favorecer as ciências suscetíveis de aplicação técnica, apenas os regimes democráticos ao mesmo 
tempo permitem e suscitam o livre exercício de modos de conhecimento e de expressão – filosofia, história, 
sociologia, psicologia, ou ainda literatura e arte em geral –, que têm uma incidência direta sobre os costumes 
e a política”. 



Martha Gabrielly Coletto Costa12

a história moderna, a nova apreensão que os sujeitos fazem dela e o novo lugar 
do direito. Quanto mais nos debruçamos sobre o enigma de sua instituição, mais 
esses direitos nos impelem a considerar seu enraizamento numa determinada 
formação social e a interrogar o vínculo entre sua declaração e a experiência 
do mundo que a tornou possível. Em outras palavras, o aprofundamento da 
análise requer que os direitos humanos sejam reconsiderados à luz da revolução 
democrática.

É nesse sentido que Lefort delineia uma nova leitura da modernidade para 
sustentar sua interpretação dos direitos do homem. Uma leitura, à diferença 
de Marx, que se quer propriamente política, ou seja, atenta às implicações de 
acontecimentos como a desincorporação do poder e do direito, a desintrincação 
das esferas do poder, do saber e da lei, as novas possibilidades de ação e relação 
humanas, o novo estatuto do direito (não mais transcendente ou sagrado), a 
nova figura do Homem (como figura da indeterminação), a nova dimensão 
e eficácia do dispositivo simbólico da sociedade moderna, irredutível ao 
cumprimento exclusivo de uma função ideológica. Para Lefort, o sentido da 
crítica de Marx decorre de sua “rejeição do político”, visto que não aborda as 
formações sociais em função da posição do poder e de suas marcas simbólicas. 
Por isso, “tal teoria não permite conceber o sentido da mutação histórica na qual 
o poder se encontra confinado a limites e o direito plenamente reconhecido em 
exterioridade ao poder” (Lefort, 2011, p. 71).

Não deve causar estranheza o percurso sinuoso que Lefort trilha nesses 
artigos que mencionamos, abrindo para questões que parecem exceder o 
quadro de discussão dos direitos do homem. No fundo, nesse desafio para 
desvencilhar a significação dos direitos do lugar que Marx lhe reservou, o que 
está em jogo é nada menos do que a releitura, ou, se preferirmos, a disputa 
pelo sentido da modernidade política. Isso fica claro quando Lefort confronta 
e inverte as grandes linhas da reconstituição imaginária de Marx acerca da 
formação do Estado moderno, que o pensador alemão julgou ser uma instância 
produzida pelo parcelamento da sociedade civil. Opondo-se a essa perspectiva, 
Lefort já sinalizava o lugar de sua própria interpretação: a clivagem entre o 
particular e o universal é muito anterior à formação da sociedade burguesa. 
Para se desenvolver, tal sociedade passou por um processo jurídico e político 
alicerçado na secularização dos valores cristãos, o que constituiu os marcos 
de unificação e de universalização do espaço social. A seu ver, as raízes do 
Estado moderno estão não na sociedade burguesa atomizada, mas no Estado 
monárquico (portanto, suas raízes são políticas), e, por isso, a especificidade 
do Estado moderno deve ser procurada na mutação sem precedentes que se 



LEFORT E A RESSIGNIFICAÇÃO DO VÍNCULO ENTRE DIREITOS HUMANOS E DEMOCRACIA 13

passa na instância do poder, a saber, o advento do lugar do poder como lugar 
simbolicamente vazio. 

Para o pensador francês, a Declaração dos direitos nos põe diante da 
mutação política que inaugura a democracia, o que, necessariamente, nos leva 
a apreciar a nova posição do poder e suas consequências para o estabelecimento 
de relações humanas e para as reivindicações sociais. Justamente esse 
entendimento da mutação histórica do poder foi o que escapou ao olhar de 
Marx. 

Em suma, a formulação dos direitos do homem, no fim do século XVIII, inspira-se 
numa reivindicação de liberdade que põe em ruínas a representação de um poder 
situado acima da sociedade, dispondo de uma legitimidade absoluta – seja provindo 
de Deus, seja representando a sabedoria suprema ou a justiça suprema –, finalmente, 
incorporado no monarca ou na instituição monárquica. Esses direitos do homem marcam 
uma desintrincação do direito e do poder. O direito e o poder não mais se condensam 
no mesmo polo. Para que seja julgado legítimo, o poder deve doravante ser conforme 
ao direito, e, deste, ele não detém o princípio (Lefort, 1991, p. 48).

O novo estatuto do poder também explica o lugar da lei na experiência 
moderna da política, que é um lugar também marcado pela exterioridade frente 
ao lugar do poder. Novamente, assim como no caso do conhecimento, não se 
trata de afirmar que a lei se torna independente por inteiro do poder ou que 
ela se constitui fora dos jogos de poder. Trata-se, antes, de salientar que, em 
princípio, a lei não se encontra, pela mediação do corpo do rei, referida a 
um lugar transcendente ao social, um lugar que seria a fonte primeira de sua 
legitimidade e fixaria, previamente, o seu sentido, o seu entendimento e a sua 
aplicação. Como diz Lefort (2011, p. 73), “é, pois, todo um outro modo de 
exterioridade ao poder que se instaura a partir do momento em que não há mais 
ancoradouro para o direito”, ancoradouro que, no Antigo Regime, era o corpo 
do rei como mediação entre o social e a origem do poder e da legitimidade: 
Deus. 

Lefort, na verdade, corrige-se. Seria exagero afirmar que desaparece todo 
ancoradouro para o direito com a morte do rei e o desmantelamento da imagem 
do corpo como referência da identidade e da unidade sociais. O que muda é o 
tipo de ancoradouro no qual o direito vem se inscrever. O novo ancoradouro é 
engendrado a partir de uma nova concepção do Homem. Tomando um caminho 
diferente de Marx, que vê a sociedade moderna composta pela justaposição de 
homens individuais, Lefort consegue enxergar esse Homem dos direitos para 
além de sua figura egoísta, tão frisada por Marx. Lendo a gênese da modernidade 
pela ótica do poder, ou melhor, pela ótica da desincorporação do poder, o 
pensador francês é capaz de apreender, com outro alcance, a singularidade do 



Martha Gabrielly Coletto Costa14

novo ancoradouro do direito. Este se desprende do corpo do rei, que, apesar 
de ser um corpo duplo, natural e divino, oferecia ao direito uma figura e uma 
substância bastante precisas. O novo ancoradouro que emerge na modernidade 
com as Declarações é, simplesmente, o Homem, sem nenhuma referência a 
algo que o ultrapasse: um Homem apreendido segundo uma lógica radical da 
identidade. 

O que é esse Homem? Contrariamente a Marx, Lefort responderia: o Homem 
é o Homem. Afirmação que insiste numa identidade radical contra a revelação 
da diferença: para Marx, o Homem é diferente do homem. Na ótica lefortiana, 
é preciso ater-se à radicalidade dessa afirmação, aparentemente tautológica, 
para não permitir esse passo interpretativo que tende a tomar o Homem 
sempre de modo qualificado, particularizado: o homem-burguês, o homem-
egoísta, o homem-proprietário, o homem-proletário. Negar a qualificação 
dessa noção de homem não é simplesmente ignorar as particularizações 
que ela recobre ou as desigualdades que ela pode ocultar, mas é fazer uma 
aposta nas potencialidades políticas em se tomar o Homem como pura noção 
simbólica, como aquilo que não tem substância, que não pode ser preenchido ou 
apropriado em definitivo por qualquer figura ou grupo empírico historicamente 
determinado que queira figurar ou coincidir com ele. Afirmar que o Homem das 
Declarações é, simplesmente, Homem é dizer que ele é, enquanto noção vazia, 
essencialmente infigurável e, nessa condição, não se presta a uma simples e 
exclusiva manipulação, seja por um indivíduo, seja por uma classe ou um grupo 
em particular. Dotado dessa característica, a noção de Homem é impedida de 
se petrificar sob alguma forma de apropriação definitiva. 

Ainda que se possa continuar denunciando a formalidade da afirmação 
“somos todos iguais porque somos Homens e todo Homem é portador de 
direitos”, ainda que se possa denunciar o uso ideológico da noção de Homem 
(e, a rigor, não podemos jamais renunciar a essa crítica, se colocar aquém de 
Marx, como insiste Lefort), é preciso também saber ver e agir para além da 
ideologia. É preciso levar a sério as possibilidades inscritas na noção simbólica 
de Homem. Se, por um lado, ela pode mascarar a desigualdade entre homens 
numa sociedade desigual, ou seja, se ela pode servir para ocultar as relações de 
classe numa sociedade de exploração, por outro, ela introduz, como sustenta 
Ruy Fausto, uma potência de afirmação de igualdade e de universalidade 
que pode vir a se chocar (e protestar contra) com a desigualdade real. Diz 
Fausto (2018, p. 212): “‘Homem’, conceito mais ou menos vazio, ou pouco 
rico em ‘compreensão’ – para usar de uma linguagem fenomenológica 
irá sendo progressivamente preenchido por ‘homens (seres humanos) 
masculinos e femininos’ ou por ‘homens (seres humanos) heterossexuais e 



LEFORT E A RESSIGNIFICAÇÃO DO VÍNCULO ENTRE DIREITOS HUMANOS E DEMOCRACIA 15

homossexuais’”, etc. O conceito se revela, antes de tudo, germinal”. Assim, 
embora seja infigurável, a noção de Homem é altamente fecunda, pois faz 
nascer homens e lutas diversas contra a desigualdade real. A sua imprecisão, 
nesse sentido, é condição do seu enriquecimento, da multiplicação de sujeitos 
que o reivindicam e se colocam sob sua proteção. Sem figura determinada, sem 
limites prévios ou específicos, sem substância, o novo ancoradouro do direito 
é capaz de acolher quem se coloque sob seu amparo em busca de garantias, 
proteções, criações de direitos dotados de universalidade concreta. Em outras 
palavras, ele é uma referência capaz de abrigar mulheres, negros, crianças, 
homossexuais, refugiados, minorias, etc. Importa assinalar, enfim, que essa 
noção indeterminada se mostra porosa o suficiente para acolher e estimular o 
movimento histórico das lutas sociais.

O Homem, este “fundamento enigmático”, como diz Lefort, é o novo 
ancoradouro do direito na modernidade. Além disso, é fixado numa Constituição 
escrita, servindo de lastro para que todo e qualquer indivíduo, carregando 
aquilo que na linguagem original das Declarações aparece como “natureza 
humana”, possa desfrutar dos direitos e garantias constitucionais. Essa fixação 
do direito pela escrita, ou seja, sua objetivação na forma de uma Constituição 
é importante para realçar a função simbólica da lei, garantir uma referência 
objetiva, que, a princípio, não pode ser manipulável ao sabor das circunstâncias 
e das vontades individuais; ao mesmo tempo, a referência escrita abre o campo 
da linguagem, o que permite um questionamento público e ininterrupto do 
direito. Em outras palavras, a dimensão simbólica da lei escrita é uma referência 
de objetividade, mas é uma referência móvel, na medida em que impede a 
sacralização do direito, assim como o engessamento de sua compreensão e 
aplicação. Além disso, a lei escrita sinaliza, de uma maneira objetiva e pública, 
a limitação do poder político moderno. Desse modo, há com as Declarações 
não somente a enunciação de direitos a partir de um novo ancoradouro, mas 
a definição de características e limites que constituem o ordenamento de um 
Estado constitucional. 

Se o fundamento do direito é esse Homem infigurável, temos aí mais 
um sinal da exterioridade do direito frente ao poder. Por meio dessa noção, é 
possível vislumbrar uma dimensão do direito que não pode ser manipulável 
ou apropriada pelo poder ou por aqueles que, temporariamente, agem em seu 
nome ou possam querer se apropriar dele9. Por ser dotado de uma dimensão 

9	 “Os direitos do homem reenviam o direito a um fundamento que, a despeito de sua denominação, não tem 
figura, dá-se como interior a ele e nisso se dissimula perante todo poder que pretendesse se apoderar dele 
– religioso ou mítico, monárquico ou popular” (Cf. Lefort, 2011, p. 74).



Martha Gabrielly Coletto Costa16

simbólica e de um ancoradouro simbólico, o direito escapa, em princípio, à 
absorção pelo poder, e escapa também à identificação plena com uma figura 
determinada, tal como o homem burguês. Diferentemente de pensadores como 
Hannah Arendt (2012, p. 408), que fazem da indeterminação do homem signo 
de ineficácia prática (segundo a pensadora, diante dos refugiados, minorias 
e apátridas, diante do peso da soberania do Estado-nação, “o mundo não viu 
nada de sagrado na abstrata nudez de ser unicamente humano”), Lefort atribui a 
essa mesma indeterminação a causa de novas potencialidades, e, curiosamente, 
faz do vazio da noção de Homem a condição do seu excesso sobre qualquer 
homem histórica e empiricamente determinado. Justamente porque os direitos 
humanos são de natureza simbólica

[...] há neles excesso face a toda formulação efetivada: o que significa ainda que sua 
formulação contém a exigência de sua reformulação ou que os direitos adquiridos 
são necessariamente chamados a sustentar direitos novos. Enfim, a mesma razão faz 
com que não sejam confináveis a uma época, como se sua função se esgotasse na 
função histórica que viriam a preencher a serviço da ascensão da burguesia, e que não 
poderiam ser circunscritos na sociedade, como se seus efeitos fossem localizáveis e 
controláveis (Lefort, 2011, p. 74). 

Essas afirmações já são o resultado da operação do simbólico, noção da 
qual Lefort se serve frequentemente nessa discussão, mesmo não lhe fornecendo 
uma caracterização pormenorizada. Ainda que careça de uma definição prévia, 
o simbólico opera decisivamente na construção da argumentação de Lefort, 
levando-o a tomar distância de Marx sem perder potencial crítico e fecundidade 
prática. A citação anterior fornece algumas pistas sobre o entendimento e o 
papel dessa noção central do pensamento lefortiano de maturidade. Insistir 
no caráter simbólico da noção de Homem e dos direitos significa pensar 
uma ordem de significados, ideias, valores, direitos elementares, princípios, 
referenciais – ou seja, uma ordem do sentido – que não seja nem o produto 
histórico e imediato das relações de força entre os grupos, nem um puro a priori 
sem relação alguma com a práxis humana. Como enfatiza Bernard Flynn, é 
verdade que o simbólico ocupa um lugar de difícil categorização e resiste, 
pela sua própria natureza, a uma definição plena. Como o simbólico é aquilo 
que permite um acesso ao real, é impossível haver para ele um sujeito do 
conhecimento transcendental que retorne à origem das formas da experiência 
e atinja uma determinação completa desse “objeto” (Cf. Flynn, 2012, pp. 
177-187). Portanto, a seu respeito é impossível um conhecimento total, um 
conhecimento de sobrevoo. Mas, para lhe dar uma caracterização mínima, 
capaz de evidenciar seu papel, podemos nos valer de uma imagem: o simbólico 



LEFORT E A RESSIGNIFICAÇÃO DO VÍNCULO ENTRE DIREITOS HUMANOS E DEMOCRACIA 17

é aquilo que emoldura nossa percepção do mundo social, atuando como um 
operador de sentido, um operador de práticas. 

Com efeito, essa fórmula não nos livra da dificuldade referente à posição 
ambígua que o simbólico ocupa: afinal, como Lefort indica na citação 
mencionada, a posição do simbólico não está nem dentro nem fora da história 
empírica, nem dentro nem fora da sociedade empírica; melhor seria dizer que 
ele ocupa um lugar a distância do social, de modo a resistir a uma plena 
apropriação. O simbólico é um lugar de sentido que se abre quando a sociedade 
não se encontra mais determinada e unificada pelo corpo do rei. Seria errôneo 
dizer que o desaparecimento do corpo do rei leva a sociedade a romper 
com toda referência ao exterior. A desincorporação do poder não engendra 
a eliminação do lugar-outro, do lugar transcendente: apaga somente a sua 
figura. Assim, a referência ao exterior permanece, mas essa permanência se dá 
enquanto referência simbólica, que marca a distância que a sociedade continua 
a ter de si mesma. Tal distância significa a impossibilidade do social em se 
tornar plenamente idêntico e transparente a si. Nessa medida, o simbólico se 
configura como o lugar em que a sociedade projeta seus valores, buscando 
obter uma quase-visibilidade de sua identidade, buscando mover-se em função 
dessas referências: o justo, o injusto, a liberdade, a opressão, o certo, o errado, 
o legítimo, o ilegítimo. Por ocupar essa posição ambígua, o simbólico é uma 
espécie de fonte de instituição, a partir da qual a sociedade busca extrair a 
força de legitimidade para contestar e transformar o instituído, alargando “as 
fronteiras do possível” (Cf. Lefort, 2011, pp. 253-263). 

Resistente a uma definição cabal, o simbólico apenas se deixa compreender 
a partir desta constelação de ideias: a desincorporação, a indeterminação, o 
vazio e o excesso. E só exerce essa função de força contestadora, instituinte, 
no contexto da história moderna, quando o dispositivo simbólico da antiga 
sociedade monárquica, eclipsado pela imagem do corpo do rei, sofre uma 
mutação e, enfim, se libera. Em outras palavras, o simbólico somente atua 
enquanto poder simbólico de instituição social quando desaparece o corpo 
do rei e, com ele, toda a determinação natural e/ou transcendente da ordem 
social, que fixava o entendimento do justo e do injusto, do legítimo e do 
ilegítimo, do bem e do mal, do sagrado e do profano. Quando vem abaixo 
a estrutura imaginária do Antigo Regime, referida ao corpo do rei, que, por 
sua vez, encontra-se referido ao Alto, finalmente o simbólico pode atuar. Sua 
atuação depende, portanto, do acontecimento que libera a ordem social de uma 
determinação última, dissolvendo, como diz Lefort, “os marcos tradicionais de 
certeza”. Apenas assim a dimensão simbólica da sociedade pode dar livre curso 



Martha Gabrielly Coletto Costa18

ao movimento incessante de interrogação da ordem estabelecida, tornando 
legítimas a divergência e a oposição. Nesse sentido, conferir uma natureza 
simbólica ao direito e colocá-lo como referência fundamental da sociedade 
democrática é justamente aquilo que lhe dará condições de sustentar seu 
movimento histórico e suas lutas por emancipação. 

A partir do momento que os direitos do homem são postos como referência última, o 
direito estabelecido está destinado ao questionamento. Ele é sempre mais questionável à 
medida que vontades coletivas ou, se se prefere que agentes sociais portadores de novas 
reivindicações mobilizam uma força em oposição à que tende a conter os efeitos dos 
direitos reconhecidos. Ora, ali onde o direito está em questão, a sociedade, entenda-se, 
a ordem estabelecida, está em questão. Por mais eficazes que sejam os meios de que 
dispõe uma classe para explorar em proveito próprio e denegar às outras as garantias 
do direito, ou aqueles de que dispõe o poder para subordinar a si a administração da 
justiça ou sujeitar as leis aos imperativos da dominação, esses meios permanecem 
expostos a uma oposição de direito (Lefort, 2011, pp. 74-75). 

Essa oposição de direito, outro nome para o reconhecimento da 
legitimidade da oposição, da divergência, da interrogação e do conflito, ganha 
um novo sentido na modernidade e redefine o estatuto do Estado democrático. 
Pois, se a oposição ao poder no Antigo Regime já era tematizada e mesmo 
prevista (por exemplo, a formulação do direito de recusa ao pagamento de 
imposto em determinadas ocasiões ou a possibilidade da insurreição a um 
governo ilegítimo ou a um governo que atentasse contra a vida dos súditos), 
ela tinha um caráter excepcional (ou seja, não constitutivo) e não bastava para 
questionar ou subverter a determinação da ordem social – o que revela, aliás, 
que o direito permanecia interior ao poder. Algo diferente se passa na sociedade 
democrática, uma vez que o direito se desprende da órbita do poder e a oposição 
de direito e o direito à oposição tornam-se constitutivos da ordem simbólica 
dessa sociedade. Esse “tornar-se constitutivo da ordem simbólica” significa 
que o direito à oposição e a oposição de direito estão na base da apreensão e da 
relação que os sujeitos estabelecem com o real. Os sujeitos tornam-se capazes 
de perceber o mundo social, sua posição nele, sua relação com os demais 
sujeitos, a partir desses princípios, os quais, interiorizados na consciência e nos 
costumes, têm grande potencial de incidir sobre suas práticas e lutas. 

Vale pontuar que, a partir do momento em que a oposição de direito se 
afirma como constitutiva da ordem social, ocorre uma redefinição do estatuto 
do Estado democrático. Este excede os limites do Estado de direito justamente 
porque se abre para o questionamento e para a incorporação daquilo que ainda 
não se encontra instituído. Por ter uma dimensão simbólica, o direito não é 
uma cristalização, algo sagrado ou inamovível. A concepção liberal de uma 



LEFORT E A RESSIGNIFICAÇÃO DO VÍNCULO ENTRE DIREITOS HUMANOS E DEMOCRACIA 19

democracia como sinônimo exclusivo de regime da ordem, identificado ao 
Estado de direito, é aqui ultrapassada pela ideia de uma sociedade efervescente, 
que se institui continuamente e lança uma interrogação infinita às bases do 
direito, da ciência e da cultura. O Estado democrático, diz Lefort (2011, p. 75), 
“experimenta direitos que ainda não lhe estão incorporados, é o teatro de uma 
contestação cujo objeto não se reduz à conservação de um pacto tacitamente 
estabelecido, mas que se forma a partir de focos que o poder não pode dominar 
inteiramente” – justamente porque o poder está desincorporado e mantém uma 
relação de exterioridade com as outras esferas da vida social. Por conseguinte, 
é possível compreender a historicidade da democracia como abertura ao tempo, 
fundada no trabalho da (e sobre) a divisão social, na qual a transgressão (como 
impulso selvagem, indomesticável) pode ser acolhida: “da legitimação da 
greve ou dos sindicatos ao direito relativo ao trabalho ou à segurança social, 
desenvolveu-se assim sobre a base dos direitos humanos toda uma história que 
transgredia as fronteiras nas quais o Estado pretendia se definir, uma história 
que continua aberta” (Lefort, 2011, p. 75).

À luz do caminho de análise percorrido até aqui, torna-se claro que Lefort é 
um pensador que leva em conta os efeitos do simbólico, para quem importa pensar 
com radicalidade a experiência política inaugurada a partir da nova posição do 
poder com a democracia moderna. Nesse sentido, importa-lhe também refletir 
sobre as condições de acesso ao real, as possibilidades e os sentidos de ações 
e relações humanas, os quais, trabalhando sobre o conflito e a divisão social, 
mostram-se capazes de lançar e relançar a sociedade num movimento incessante 
de contestação e criação de direitos enquanto universais concretos.

4. Considerações finais

Esse complexo embate com as teses de Marx tem um objetivo preciso e, 
à primeira vista, modesto: “apenas pôr em evidência a dimensão simbólica 
dos direitos humanos e levar a reconhecer que ela se tornou constitutiva da 
sociedade política” (2011, p. 75, grifo nosso). Seria esse um resultado pequeno? 
Aqueles que insistem em fazer a crítica desses direitos vendo neles tão somente 
a dissimulação da exploração ou o reforço do isolamento talvez ainda não 
tenham meditado o bastante sobre a experiência do totalitarismo (que oferece 
a contraprova histórica à crítica teórica que se pode fazer da visão marxista 
dos direitos) ou nutram, secretamente, o desejo ou a imagem de uma sociedade 
sem dominação e sem exploração. Diante dessa concepção de “emancipação 



Martha Gabrielly Coletto Costa20

humana”, o direito, certamente, não teria nada a dizer10. Essa expectativa, que 
de certo modo Lefort nutrira na juventude, é abandonada nesse momento de 
seu percurso intelectual. Que não percamos de vista que a ressignificação dos 
direitos humanos se insere num projeto político maior de revalorização da 
democracia moderna, no qual o horizonte da revolução dá lugar às invenções. 
Daí toda a importância de complicar o esquema marxiano, apoiado na distinção 
entre o real e o imaginário, abrir uma fenda no domínio da ideologia e permitir 
alguma distinção com o simbólico, apostando no seu sentido interrogativo 
e instituinte, apostando, enfim, na capacidade que a dimensão simbólica da 
sociedade democrática tem de nos lançar numa nova relação com os demais 
sujeitos e com a própria realidade histórica.

Se Lefort contorna a perspectiva liberal sobre os direitos humanos, atendo-
se à concepção matriz do pensador alemão, é porque há mais em jogo do que 
desfazer a redução dos direitos humanos a direitos individuais e recusar a 
exclusiva função ideológica dos direitos. Não percamos de vista o propósito 
maior subjacente à sua análise: seja observando o sentido das lutas históricas 
iniciadas pelos dissidentes da URSS, seja combatendo, no plano teórico, a visão 
marxiana, Lefort busca extrair dessa dupla experiência as bases de uma nova 
concepção da política e da sociedade democrática que se coloque à distância, 
a um só tempo, da norma capitalista-burocrática e da perspectiva comunista, 
em vista da qual toda a crítica de Marx (nela inclusos os direitos humanos) se 
orienta. 

É tempo de assinalar, além disso, que essa questão [a reavaliação dos direitos do homem] 
surge nas condições históricas em que vivemos e testemunha uma nova sensibilidade 
para o político e o direito. Ela se impõe a todos aqueles que não mais se satisfazem com 
uma análise em termos de relação de produção, menos ainda em termos de propriedade 
e para quem o abandono da perspectiva do comunismo não induz de forma alguma 
a se refugiar numa visão religiosa ou moral do mundo, mas incita, pelo contrário, a 
procurar novos meios de pensamento e de ação (Lefort, 2011, p. 60, grifos nossos).

10	 De acordo com Lefort, o sentido geral da crítica de Marx aos direitos humanos é comandado pela imagem 
da sociedade comunista, no interior da qual não haveria demarcações entre o espaço do poder, da lei e do 
saber, não haveria instituições políticas, tampouco a necessidade de uma referência jurídica como os direitos 
humanos. “O direito, ao qual se refere a Declaração, a seus olhos só tem o sentido que ele lhe atribui na 
representação burguesa. É necessário ainda insistir em lembrar: Marx não pensa certamente em defender as 
prerrogativas do poder, em libertá-lo de todo entrave, em pôr os indivíduos à sua mercê: dedica-se a conceber 
uma sociedade libertada da opressão e da exploração do homem pelo homem; mas, nessa sociedade não 
dá lugar a nenhuma instituição determinada, nem aos direitos do homem, porque os homens lhe parecem, 
então, imediatamente imersos na vida social, numa vida plenamente humana, ou porque lhe parecem respirar 
o mesmo ar de liberdade” (Cf. Lefort, 2011, p. 70). 



LEFORT E A RESSIGNIFICAÇÃO DO VÍNCULO ENTRE DIREITOS HUMANOS E DEMOCRACIA 21

Enfatizar esse ponto se faz necessário, pois poderíamos supor que 
a revalorização dos direitos humanos, a partir da ação dos dissidentes, 
é acompanhada pelo elogio das sociedades ocidentais democráticas, 
contemporâneas a Lefort. Em vários lugares, o filósofo francês contesta essa 
ilação. Sua concepção dos direitos humanos restabelece um vínculo com os 
princípios originários da experiência democrática, mas esse restabelecimento 
está longe de legitimar ou de se conformar às democracias existentes, a um só 
tempo capitalistas e burocráticas. O desdobramento da dinâmica dos direitos 
humanos põe em xeque o modelo vigente das democracias contemporâneas e 
abre uma brecha para pensar a construção de uma nova forma de democracia. 
Ao se debruçar sobre os movimentos de oposição do Leste, por exemplo, Lefort 
(2007, p. 421) observa que eles não apenas “estão em busca de liberdades 
civis, mas também de um estilo de vida, de comunicação, de socialização, 
que os sistemas capitalistas-burocráticos não toleram”. Na visão de Lefort, 
os dissidentes não almejavam a conquista de uma democracia tal como a 
ocidental; na verdade, sua ação se colocava como superação desse modelo, 
pois o capitalismo burocrático também não tolera o tipo de liberdade e o estilo 
de vida que os dissidentes buscam fazer reconhecer. Esses agentes apontavam 
para um tipo de democracia ainda não existente, uma democracia por fazer, por 
inventar: “os dissidentes que tomavam a palavra por sua conta e risco, na China, 
se apresentavam como oponente ao poder da burocracia e, longe de solicitar 
alguma restauração do antigo regime, defendiam a ideia de uma democracia 
socialista” (Lefort, 2007, p. 406, grifos nossos). 

Embora tal ideia não possa ser tratada a contento no espaço deste artigo, 
é interessante notar de que maneira a referência ao socialismo é retomada e 
ressignificada no âmbito da discussão sobre os direitos humanos. Certamente, 
a democracia socialista que Lefort tem em mente é aquela que busca negar e 
superar o modelo burocrático vigente nos países da então URSS ou da China. 
Do ponto de vista da experiência histórica, a todo tempo presente como lastro 
da reflexão lefortiana, são os movimentos antitotalitários do Leste Europeu, em 
especial, a Revolução Húngara, que permitem vislumbrar a força da reinvenção 
democrática. Decerto, a Revolução Húngara não significou uma “transição à 
boa sociedade, o comunismo”, mas se mostrou capaz de reatualizar a questão 
do socialismo, pois este passava “a viver, no momento em que se permitia 
descobrir que era o único capaz de dar o máximo de vida à sociedade civil 
e de impedir que o poder se solidificasse, que a lei decaísse para o plano do 
interesse do dominante e que o saber se dissolvesse em ideologia” (Lefort, 
2011, p. 211, grifos nossos).



Martha Gabrielly Coletto Costa22

O insucesso da Revolução Húngara continua alimentando o discurso e a 
prática política acerca do possível, de modo que o seu sentido não está preso no 
passado, mas, ao contrário, só pode ser vislumbrado olhando-se para o futuro.

[...] ninguém sabe qual organização social teria saído da revolução se ela tivesse sido 
vitoriosa. Mas o que é certo é que os insurgentes, na sua maioria, tinham rompido com 
o mito de uma sociedade unificada pela ação de um bom poder, que eles buscavam a 
fórmula de um socialismo que fizesse justiça à diferença das normas, às oposições, 
aos conflitos, às divisões que trabalham toda sociedade viva (Lefort, 2007, p. 308, 
grifos nossos).

Se a referência ao socialismo ainda sobrevive nesse momento da trajetória 
de Lefort, é porque ela permite construir uma perspectiva teórica contra o tipo 
de dominação que prevaleceu na experiência histórica do socialismo real e, ao 
mesmo tempo, manter uma visão crítica em relação às democracias capitalistas-
burocráticas existentes. Ao menos até os anos 1980, a questão do socialismo 
não é relegada por Lefort, mas posta num registro diferente: o socialismo torna-
se o nome de uma práxis de resistência e invenção que busca fazer “justiça à 
diferença das normas, às oposições, aos conflitos, às divisões que trabalham 
toda sociedade viva”. A nosso ver, é essa perspectiva de fundo, aqui apenas 
apontada, que dá força e radicalidade ao projeto de ressignificação que Lefort 
empreende sobre o vínculo entre democracia e direitos humanos na cena 
filosófica contemporânea.

Disponibilidade de dados:
Todo o conjunto de dados que dá suporte aos resultados 
deste estudo foi publicado no próprio artigo.

Ausência de conflito de interesses:
O autor declara que não há conflito de interesses.

Editores responsáveis:
Mauro Luiz Engelmann

Referências

ARENDT, H. “As origens do totalitarismo: antissemitismo, imperialismo, totalitarismo”. 
Tradução de R. Raposo. São Paulo: Companhia das Letras, 2012. 



LEFORT E A RESSIGNIFICAÇÃO DO VÍNCULO ENTRE DIREITOS HUMANOS E DEMOCRACIA 23

BOBBIO, N. “A era dos direitos”. Tradução de C. N. Coutinho. Rio de Janeiro: Elsevier, 
2004.
COLLIOT-THÉLÈNE, C. “L’interprétation des droits de l’homme: enjeux politiques et 
théoriques au prisme du débat français”. Trivium, 3, abril de 2009 [Online]. Disponível 
em: http://journals.openedition.org/trivium/3290 (Acessado em 1º de Junho de 2024).
FAUSTO, R. “Claude Lefort e a crítica de ‘A propósito da questão judaica’ de Marx: 
dialética e ideologia”. Revista Discurso, 48(1), junho de 2018 [Online]. Disponível 
em: https://doi.org/10.11606/issn.2318-8863.discurso.2018.147393 (Acessado em 1º 
de junho de 2024).
FLYNN, B. “La philosophie politique de Claude Lefort”. Paris: Belin, 2012.
LACROIX. J. “Droits de l’homme et politique. 1980-2012”. La Vie des idées, setembro 
de 2012 [Online]. Disponível em: https://laviedesidees.fr/Droits-de-l-homme-et-politique 
(Acessado em 1º de Junho de 2024).
LEFORT, C. “Éléments d’une critique de la bureaucratie”. Paris: Gallimard, 1979.
______. “A invenção democrática: os limites da dominação totalitária”. Tradução de I. 
Loureiro e M. L. F. R. Loureiro. Belo Horizonte: Autêntica Editora, 2011.
______. “Pensando o político: ensaios sobre democracia, revolução e liberdade”. 
Tradução de E. M. Souza. Rio de Janeiro: Paz e Terra, 1991.
______. “Le temps présent: écrits 1945-2005”. Paris: Belin, 2007.
MARX, K. “Sobre a questão judaica”. Tradução de N. Schneider. São Paulo: Boitempo, 
2010.


