
A PALAVRA DAS MULHERES  
COMO PHÁRMAKON: UMA  

LEITURA ARQUEOLÓGICA1

THE WORD OF WOMEN  
AS PHÁRMAKON: AN  

ARCHAEOLOGICAL READING

Alessandra Affortunati Martins 
https://orcid.org/0000-0001-7740-2284 

aaffortunatimartins@gmail.com 
Universidade Federal de São Paulo, Guarulhos,  

São Paulo, Brasil

RESUMO  Trata-se de recorrer à arqueologia do saber, tal como 
empreendida por Foucault, em suas aulas entre os anos de 1970-1971 no Collège 
de France, para resgatar o lugar da mulher no contexto clássico grego. Nas 
primeiras aulas desse período, Foucault explora a subdivisão entre sofistas e 
filósofos que abalou de modo irreversível o lugar de saber e poder da sofística. 
Tal abalo consolida o viés da lógica aristotélica em detrimento da palavra em 
sua função de phármakon. Com esse recorte, a pesquisa arqueológica realizada 
por Barbara Cassin sobre a sofística, especialmente o Elogio de Helena, de 
Górgias, também se torna uma referência para compreender outra forma de 
saber tradicionalmente ligada às mulheres. Por meio de sua análise filológica 
e dos estudos da classicista Nicole Loraux (1993) sobre a figura de Aspásia, 
nota-se como a validade do que é tomado como verdade na tradição ocidental 
subdivide-se também por um corte de gênero subjacente, no qual modelos 

1	 Artigo submetido em: 27/06/2024. Aprovado em: 11/09/2024.

KRITERION, Belo Horizonte, v. 66, nº 161, Fluxo Contínuo, 2025; e-53159

Artigo Original doi:10.1590/0100-512X2025n16105am



Alessandra Affortunati Martins2

historicamente atrelados aos saberes das mulheres – ou femininos de maneira 
mais ampla – aparecem destituídos de valor, ao passo que formas ligadas aos 
modelos de pensamento masculino emergem alinhadas ao que é tido como 
verdadeiro e, portanto, contendo valor nas sociedades ocidentais.

Palavras-chave:  Sofistas. Filósofos. Arqueologia. Aspásia. Helena. 

ABSTRACT  It involves resorting to the archeology of knowledge, as 
undertaken by Foucault, in his classes between the years 1970-1971 at the 
Collège de France, to rescue the place of women in the classical Greek context. 
In the first classes of this period, Foucault explores the subdivision between 
sophists and philosophers that irreversibly shook the place of knowledge and 
sophist’s power. This shock consolidates the bias of Aristotelian logic instead 
of the word in its function as phármakon. With this focus, the archaeological 
research carried out by Barbara Cassin on sophistry, especially in Gorgias’ 
Praise of Helena, also becomes a reference for understanding another form of 
knowledge traditionally linked to women. Through a philological analysis and 
studies by classicist Nicole Loraux on the figure of Aspasia, it is noted how the 
validity of what is taken as truth in the Western tradition is also subdivided by an 
underlying genre cut, in which models historically linked to Women’s knowledge 
– or feminine knowledge more broadly – appears devoid of value, while forms 
linked to male thought models emerge aligned with what is considered true 
and, therefore, containing value in Western societies.

Keywords:  Sophists. Philosophers. Archeology. Aspasia. Helena.

*

Ao analisar o ostracismo da sofística na Grécia clássica, em suas “Aulas 
sobre a vontade de saber”, ministradas no Collège de France entre os anos 
1970-1971, Michel Foucault (2011/2014) suspeita de uma prática de exclusão 
nos discursos filosóficos sob a insígnia da verdade. Para afirmá-la, teria havido 
uma desqualificação da sofística. Todavia, não será Foucault a exaurir o 
impasse. “O efeito sofístico”, de Barbara Cassin (2005), escava ainda mais essa 
problemática. O diagnóstico de Foucault e a arqueologia de Cassin conduzem 
ao que pretendo explorar aqui: a sedução e o phármakon como formas de saber 
e de poder que foram historicamente sufocadas. 

A defesa de Helena, feita por Górgias e analisada por Cassin, traz essa outra 
forma discursiva atrelada à sedução que rege tanto a sofística como o lugar de 



A PALAVRA DAS MULHERES COMO PHÁRMAKON: UMA LEITURA ARQUEOLÓGICA 3

Helena no cenário grego. O regime de exclusão da sofística, diagnosticado por 
Foucault e examinado por Cassin, condenou ao exílio não apenas o segmento 
da sofística grega, mas depreciou sobretudo modelos de linguagem e de 
conhecimento tradicionalmente ligados às mulheres – ponto a ser esmiuçado 
a partir dos estudos de outra helenista: Nicole Loraux (1993), que destaca o 
papel de Aspásia na atmosfera helênica. 

Embora minhas investigações recorram a pesquisas helenistas, o objetivo 
deste artigo não é um estudo esotérico de vertentes do classicismo grego. Trata-
se antes de observar alguns recortes epistêmicos da Antiguidade grega, cujos 
efeitos são perceptíveis ainda hoje, especialmente em relação ao saber sedutor 
de certas mulheres. Ainda que abordada por filósofos contemporâneos (cf. 
Baudrillard, 2008), a sedução pode ser considerada antifilosófica. Traiçoeira, 
se oporia à verdade. A sedução pela palavra e pelo corpo como forma de saber 
torna-se inaceitável para aquilo que se considera válido racionalmente. Citando 
Jean-François Lyotard, Cassin escreve o seguinte sobre a sedução: 

Seria preciso ampliar a ideia de sedução [...] Não é o destinatário que é seduzido 
pelo destinador. Este, o referente, o sentido, não se deixa seduzir menos do que o 
destinatário [...]”. O discurso sofístico não é apenas uma performance, no sentido 
epidítico do termo, é inteiramente um performativo [...]. Ele é demiúrgico, fabrica 
o mundo, faz com que advenha – e teremos, logo mais, a exata medida disso com a 
cidade e a política (Lyotard apud Cassin, 2005, p. 63).

Indico a seguir como Foucault e Cassin articulam a condenação da 
linguagem sedutora e da política ligada à sofística, para depois apresentar a 
pesquisa de Loraux sobre Aspásia. Três recortes de comentários permitirão 
circunscrever certo viés de verdade que, para obter destaque e poder, sufoca 
outras modalidades de saber, especialmente de mulheres que se aproximam, 
em certa medida, às de sofistas.

O problema da vontade de verdade

Era 9 de dezembro de 1970, primeira aula de Foucault. Nela, o filósofo 
revela o jogo ao qual se dedicará: de modo análogo ao que observara na 
“História da loucura” (1972/1978), por exemplo, em que formas de saber-
poder se autoproclamavam alinhadas à razão e se fundavam pela circunscrição 
e pela exclusão de um Outro da razão, Foucault analisará se, na esfera do 
discurso, a vontade de verdade não teria excluído outro estilo de saber e de 
conhecimento. Ou seja, qual seria a história da vontade de verdade, marca da 
pretensão filosófica, que se quer universal e atemporal? Foucault (2011/2014) 
visará, então,



Alessandra Affortunati Martins4

saber se a vontade de verdade não é tão profundamente histórica quanto quaisquer 
outros sistemas de exclusão; se, na raiz, não é arbitrária como eles; se não é modificável 
como eles no decurso da história; se, como eles, não se apoia e, como eles, não é 
incessantemente reativada por toda uma rede institucional; se não forma um sistema de 
coerção que exerce não só sobre outros discursos mas sobre toda uma série de outras 
práticas (Foucault, 2011/2014, p. 4).

Em seu curso, Foucault (2011/2014) observará algo subjacente à vontade 
de saber: “a verdade – seria melhor dizer o sistema do verdadeiro e do falso – 
terá revelado o rosto que há tanto tempo vem escondendo de nós, e que é o de 
sua violência” (p. 6).

Seu exame inicia-se pelo “Livro A” da “Metafísica” de Aristóteles, no qual 
detecta a operação do discurso filosófico “tal como existiu em nossa civilização” 
(Foucault, 2011/2014, p. 7). Mostra como Aristóteles liga inicialmente a 
vontade de saber à natureza pela sensação e pelo prazer, o que a torna uma 
característica genérica do homem2. Em seguida, o fim do conhecimento passa 
a ser, ele mesmo, uma felicidade abstrata. “Imediatamente”, conclui Foucault 
(2011/2014), “o corpo, o desejo são elididos; o movimento que no próprio 
nível raso da sensação leva ao grande conhecimento sereno e incorporal das 
causas, esse movimento já é, em si mesmo, a vontade obscura de alcançar 
essa sabedoria, esse movimento já é a filosofia” (p. 13). Como consequência, 
o sujeito do desejo e o do conhecimento fundem-se. 

Diferentes maneiras de abordar a verdade em Aristóteles são expostas em 
Aristotle on Truth, de Paolo Crivelli (2004). Embora exponha a extensa variação 
de verificações e garantias acerca do verdadeiro e do falso em Aristóteles, nota-
se como a verdade por este defendida assume estatuto ontológico, refutando 
outras formas de verdade ligadas a elementos circunstanciais, às ondas instáveis 
do desejo e aos efeitos inesperados da palavra em sua função de phármakon. 
Fundada na ontologia, a verdade deve alçar-se ao estável plano do universal. 
Nesse modelo ontológico, destituído das marcas da instabilidade, firma-se 
menos a necessidade interna do que é conhecido ou a gênese ideal das formas 
do conhecimento do que uma espécie de ascetismo como regra da vontade 
(Cf. Foucault, 2011/2014, p. 24). Há, portanto, um “fechamento do desejo 
de conhecer no próprio conhecimento” (Foucault, 2011/2014, p. 18) estranho 
aos poetas trágicos e aos sofistas. Esse desejo amainado exclui “um saber 
transgressivo, proibido, temível” (Foucault, 2011/2014, p. 14). O saber trágico 
não nasce do prazer natural, mas impõe-se como enigma temível e perturbador 

2	 Caberia perguntar sobre o gênero empregado, pois de fato essa tradição linguística funda-se na diferença 
entre os sexos, como mostram algumas feministas (Cf. Luce Irigaray [1993] e Adriana Cavarero [2003]). 



A PALAVRA DAS MULHERES COMO PHÁRMAKON: UMA LEITURA ARQUEOLÓGICA 5

entre as esferas divina e humana. Nasce de fora, não de sensações interligadas 
ao prazer do sujeito. Na discussão de Eutidemo, diz o sofista: “Se queres que teu 
amigo aprenda, é preciso que ele não seja mais o mesmo, é preciso que morra” 
(Foucault, 2011/2014, p. 18). Esses riscos atenuam-se na vertente aristotélica, 
marca da história do pensamento ocidental.

É curioso, porém, que, ao comentar a lógica aristotélica, Jonathan Barnes 
(2013) se refira mais a questões de estilo do que ao alcance preciso da verdade 
nos escritos do filósofo grego: “Aristóteles está, com efeito, afirmando que 
produziu uma lógica completa e perfeita. Essa alegação é audaciosa, e falsa”, 
ele diz. Tal falsidade não se vincula às condenáveis recaídas ao apelo sedutor 
da palavra, mas diz respeito ao lugar das inferências que se baseiam nas 
proposições, e às deficiências que estas teriam produzido naquelas. O autor 
salienta que “essas deficiências não são vistas de imediato, e pensadores 
ulteriores ficaram tão impressionados com o vigor e a elegância da silogística 
de Aristóteles que durante dois milênios os Analíticos foram ensinados como 
se constituíssem a suma da verdade lógica”. Embora os Analíticos anteriores 
sejam “uma obra de notável genialidade”, Barnes observa nela “dificuldades 
internas ao sistema de Aristóteles – notadamente em seu relato das deduções 
que envolvem proposições problemáticas”. Afirma que o texto aristotélico 
preserva “erros e obscuridades”. Apesar disso, a obra é tida por ele como 
“elegante e sistemática”, os argumentos nela contidos “são organizados, lúcidos 
e rigorosos”, e “ela atinge um notável nível de generalidade”. Ora, vê-se bem 
que esses adjetivos não podem ser vinculados de modo imediato à verdade 
subsumida da dialética bem articulada, das categorias bem estabelecidas ou 
dos silogismos bem construídos, sendo visivelmente mais tendentes à forma 
estilística da escrita e à estrutura organizada dos argumentos. 

*

Dia 6 de janeiro de 1971. A análise foucaultiana (2011/2014) volta-se ao 
“aparecimento e depois à exclusão dos sofistas como acontecimento do saber 
que deu lugar a um certo tipo de afirmação da verdade e a um certo efeito de 
conhecimento que, em seguida, se tornou forma normativa” (p. 30). O autor de 
tal exclusão definitiva é, na visão foucaultiana, Aristóteles (2005), sobretudo 
nas “Refutações sofísticas”.

Do espanto se reconhece a própria ignorância, reflete Aristóteles. Quando 
se almeja superá-la pelo efeito e para o bem do conhecimento, busca-se a 
verdade filosófica. Se, para Aristóteles, os princípios dos seres eternos são 
necessariamente verdadeiros e não ocasionalmente verdadeiros, eles são a 



Alessandra Affortunati Martins6

causa do ser dos outros seres. Daí que algo tenha “tanto de verdade quanto 
possui de ser” (Aristóteles, 2002, p. 73). Nota-se como a verdade é causa 
material da filosofia e os princípios nela enunciados são “aquilo que tem mais 
ser e aquilo que tem mais verdade” (Foucault, 2011/2014, p. 31).

O filósofo situa-se na dimensão de um saber/não saber. Não se trata de 
segredo ou ignorância, alerta Foucault. Há antes certa carência inerente à 
própria relação com a verdade. Supor essa carência irreparável confere caráter 
coercitivo à verdade, alocada em lugar distante. O que o filósofo dissimula é 
motivo pelo qual a verdade por ele pronunciada se determina. Não explicita 
seu lugar ao defender como única forma de conhecimento válido a sua própria. 
Foucault questiona tal abstração. O movimento interno da filosofia baseia-se no 
pressuposto da verdade-além e em seus métodos apropriados para aproximar-se 
dela. Simultaneamente, há a exigência de reparação incessante em relação aos 
inevitáveis desvios do alvo. 

Em As razões de Aristóteles, Enrico Berti3 (1998) destaca como, tanto no 
livro VI de Ética a Nicômaco quanto no livro I da Metafísica, Aristóteles indica 
seu interesse pela racionalidade (dianoética) da arte, que seria constituída de 
“logos verdadeiro”. Não é o caso de expor em detalhes aqui o que exatamente 
Aristóteles pensa sobre a arte, mas é certo que não são poucos e nem irrelevantes 
os cruzamentos de sua visão sobre esta e aquilo que comumente se considera 
como próprio à sofística. De maneira direta: se o discurso sofístico puder 
ser considerado uma forma de arte pelos próprios critérios estabelecidos por 
Aristóteles, o que nele restaria a ser desqualificado em termos de verdade? 

Talvez seja em razão desse tipo de acusação nebulosa que Foucault 
considere o lugar de contraponto da sofística à verdade um estratagema que 
visa retirar o discurso filosófico da intencionalidade política explícita, forjando 
uma espécie de imunidade diante de disputas ostensivas. Todavia, a aliança 
da filosofia com a verdade superior e sua forma alheia às disputas indicam 
precisamente suas armas na luta por espaços de poder. Seu compromisso com 
a verdade filosófica desinteressada protege-o ou, nas palavras de Foucault 
(2011/2014), “o filósofo é alguém que nunca expulsamos totalmente ou que 
nunca matamos totalmente” (p. 34). Não há ostracismo filosófico. Atrelar-se à 
verdade ontológica forma um escudo que torna o filósofo invencível. Diferente 
do sofista, enxotado da cidade (Cf. Foucault, 1971/1996, p. 15) em função 
de sua palavra manchada, a filosofia retira-se do jogo e aparta-se das outras 
práticas discursivas (poética, mítica, trágica, política e retórica).

3	 Cf. capítulo 7 de Berti, E. (1998), As razões de Aristóteles. 



A PALAVRA DAS MULHERES COMO PHÁRMAKON: UMA LEITURA ARQUEOLÓGICA 7

Subsiste, então, o próprio movimento interno à esfera filosófica. São 
unidades sistemáticas designadas pelos nomes próprios de filósofos ou pelas 
construções abstratas: empirismo, racionalismo, idealismo. Essa cadeia de 
individualidades, que encarna cada um dos momentos filosóficos, conecta-
se à verdade. Sempre pensada como de pleno direito, a verdade atravessa 
toda e qualquer obra filosófica. Para Foucault (2011/2014), o que torna a 
verdade filosófica sempre esquiva é o recalcado de toda filosofia. Cada nova 
obra filosófica pensará o não pensado de outra. Essa cadeia preserva relações 
recíprocas de repetição e de comentário e define a singularidade de cada nome 
com o conjunto comprometido com essa noção de verdade.

Nota-se, então, uma inacessibilidade da filosofia, fechada ao exterior, 
já que sua relação fundamental com a verdade lança para fora discursos ou 
práticas que não visem abarcá-la. Por isso, Foucault (2011/2014) afirma: na 
filosofia “estava em causa eliminar o exterior” (p. 36), que era o desejo ou o 
que este simbolizava. E dessa afirmação, desdobra-se outra: “na história da 
filosofia, o exterior é o que é representado ou simbolizado pelo sofista e por 
tudo o que o personagem do sofista trazia consigo” (p. 36). É “o exterior contra 
o qual se apoia obscuramente o discurso filosófico” (p. 36).

Unir filosofia e verdade como vontade de saber acende o sinal contra 
a sofística, cujo perigo não se referia ao raciocínio falso ou aos erros de 
raciocínio. A acusação, quase sempre imprecisa quando busca se justificar, é 
de que trata de raciocínios aparentes. Distantes da verdade, o argumento de 
Aristóteles é de que se ocupam com efeitos ilusórios promovidos por artimanhas 
grosseiras. Entretanto, Foucault insiste: se se trata de um teatro farsesco, por 
que “o discurso que deveria ocupar-se apenas do verdadeiro e do falso ainda 
precisa exercer essa polícia moral? O que é esse jogo ético entre o honesto e o 
desonesto, sendo que se deveria dizer somente verdadeiro ou falso?” (Foucault, 
2011/2014, p. 38).

Aristóteles caracteriza o raciocínio falso: a conclusão pode ser falsa ou 
porque uma premissa é falsa ou porque as duas premissas são verdadeiras, 
mas a conclusão não foi tirada como deve ser. Em contraposição, o raciocínio 
sofístico seria um não raciocínio. Trata-se de aparência racional, alvo de ataque 
nas “Refutações sofísticas”: “Que alguns silogismos são verdadeiros, enquanto 
outros o parecem ser, embora o não sejam, é evidente” (Aristóteles, 2005, p. 
545). Nas “Refutações sofísticas”, o sofista não é acusado por se servir do 
erro ou do raciocínio falso como armadilha; o discurso do sofista é “miragem 
argumentativa” que não raciocina verdadeiramente. 

Aristóteles alerta especialmente contra as homonímias e as anfibologias, 
recusando ambiguidades da linguagem: “a sofística é conhecimento aparente, 



Alessandra Affortunati Martins8

mas não real” (Aristóteles, 2002, p. 139). Ademais, o dinheiro pelo discurso 
sofístico contaminaria o estatuto do saber proferido.

Percebe-se que o rechaço à sofística se deve a ela aparecer, aos olhos do 
filósofo, como discurso manipulado. Este se desvincula das coisas propriamente 
ditas. Os volteios da linguagem comprometem-se apenas com os próprios 
nomes, e não com as coisas por eles designadas. Uma mesma palavra pode 
dizer duas coisas diferentes na própria identidade da coisa proferida. De modo 
diverso, coloca-se o silogismo: “[...] uma locução em que, uma vez certas 
suposições sejam feitas, alguma coisa distinta delas se segue necessariamente 
devido à mera presença das suposições como tais [...] entendo que é por causa 
delas [suposições] que resulta a conclusão” (Aristóteles, 2005, pp. 112-113). 
Na refutação do silogismo, o raciocínio contradiz a conclusão do anterior. O 
sofisma, por sua vez, livra-se da imposição lógica. Embora os interlocutores não 
tenham em mente as mesmas premissas, o sofista preserva o enunciado em sua 
identidade material linguística por conta de alguma coincidência, confusão ou 
semelhança dos nomes que designam as coisas. Essa sobreposição metonímica 
ou metafórica, considerada filosoficamente arbitrária, indicaria uma imagem 
invertida de raciocínio.

A crítica aristotélica da sofística situa-se no nível da materialidade 
discursiva. O sofisma é uma tática interna a essa materialidade que perderia 
o compromisso com o referente. O que aflige a vontade de saber atrelada à 
verdade é o fato de os sofismas se inserirem numa série ingovernável de redes 
discursivas seriais. O discurso assume valor em si e torna-se acontecimento, 
que, uma vez formulado, não pode ser mudado. “Dito é dito” (Foucault, 
2011/2014, p. 44). Em seu bojo está o jogo vivaz que encena a situação de 
disputa – o além do próprio acontecimento perde valor.

A tarefa filosófica torna-se distinguir, neutralizar a materialidade do 
discurso e separar falsas identidades, sobreposições e repetições. Confusões 
entre palavras e construções linguísticas, manipuladas pela sofística, adviriam 
da escassez de nomes ante a multiplicidade dos objetos. O pensamento da 
diferença permitiria, então, superar o aprisionamento na materialidade 
discursiva e extinguir cadeias vertiginosas de palavras flutuantes na superfície. 
Ο λόγος conceitua acontecimentos, eliminando a virtualidade material do 
discurso e recuperando a apofântica como campo da verdade ou do erro das 
proposições. Sim, pois só há apofântica quando a materialidade do discurso é 
neutralizada (cf. Foucault, 2011/2014). Na verdade filosófica, este atrela-se ao 
eixo de referência. Esse debate condensa-se no princípio de não contradição 
aristotélico: é falso dizer que aquilo que é não é e que aquilo que não é é; é 



A PALAVRA DAS MULHERES COMO PHÁRMAKON: UMA LEITURA ARQUEOLÓGICA 9

verdadeiro dizer que aquilo que é é e que aquilo que não é não é (cf. Aristóteles, 
2002, p. 94).

O raciocínio filosófico torna-se uma espécie de resíduo da verdade que 
aflora após o percurso garantido pela apofântica. Longe dessa estabilidade, 
a sofística ocupa o espaço cênico e performa raciocínios como uma dança 
entre palavras e construções sintático-semânticas. Ali quando a coisa é dita, 
ela passa a existir e ser verdadeira em si. É possível dizer sobre o não ser, e, 
dizendo-o, ele é.

*

Dia 13 de janeiro de 1971. Foucault não pretende invalidar a crítica 
aristotélica aos sofistas tal como fizeram alguns historiadores. Ao invés de 
revogar o banimento da sofística, aproximando-a do discurso filosófico como 
George Grote (2019), Theodor Gomperz (1912) e Eugène Dupréel (1980), ele 
valida a diferença. Sim, pois demonstrar a equivalência de ambas, provando 
as injustiças das críticas aristotélicas, significaria conceder indiretamente 
autoridade à validação ou à recusa do discurso filosófico à sofística. Ou seja, o 
procedimento acabaria por reiterar, de modo subjacente, a exclusão.

Para Foucault, porém, não convém trazer os sofistas pelos porões da história. 
Cabe observar a exclusão, decidida por Aristóteles, seus contemporâneos e 
sucessores. Não basta aplacar ânimos para reunir sofistas e filósofos numa 
esfera comum em que problemas comuns articulem-se conjuntamente na 
mesma direção. Foucault escava o modo como o discurso sofístico perdeu 
espaço na sociedade grega. Trata-se de “mostrar como, sempre permanecendo 
no interior da filosofia, pode-se reconhecer, pelo menos às cegas, um certo 
exterior do qual o sofista [...] [se torna] símbolo [...] ameaçador”. O sofista 
torna-se antípoda “mais obstinado e mais zombeteiro” (Foucault, 2011/2014, 
p. 52) do filósofo.

Na lógica, legítima para Aristóteles, há “um sistema de regras anônimas, 
imutáveis, comuns” (Foucault, 2011/2014, p. 56). Nesse conjunto, os filósofos 
produzem seus enunciados e estabelecem proposições reconhecidas como 
novas e verdadeiras. Há nelas um “triplo caráter ordenado, honesto e adulto 
do verdadeiro raciocínio” que “implica uma relação definida, apesar de 
muito geral, entre as regras, o sujeito, o enunciado produzido e a intenção 
significativa” (Foucault, 2011/2014, p. 56). O excluído dessa relação é o fato 
de que ela “neutraliza o caráter de acontecimento do enunciado”. (Foucault, 
2011/2014, p. 56). O sofisma contorceria proposições para girar em torno do 
próprio acontecimento; logo, seria descartado como “formalmente desordenado, 



Alessandra Affortunati Martins10

moralmente desonesto, psicologicamente pueril” (Foucault, 2011/2014, 
p. 56). Em suma: “a lógica, a moral, a psicologia zelam pela exclusão das 
infantilidades fraudulentas e anárquicas do sofisma” (Foucault, 2011/2014, 
p. 57), perversidade que introduz o corpo dos discursos na cena de maneira 
indevida e reprovável pela “ordem moral adulta” (Foucault, 2011/2014, p. 
57). O verdadeiro no sofisma baseia-se unicamente na sustentação do dito. 
Sem “acesso às coisas a partir do discurso, as palavras falam de quê, remetem 
a quê? A nada – quando se acredita falar dos seres, não se está falando de 
nada” (Foucault, 2011/2014, p. 58). Eis a alegação dos filósofos. Entretanto, 
argumentam os sofistas, tão logo se empregam palavras para negar o ser, está 
implicado que ele seja por ter sido dito. O não ser se enuncia “não ser”, sendo. 
Ao mesmo tempo, “faz com que o não-ser não seja, visto que as palavras 
empregadas não [remetem] a nada e ‘não-ser’ em particular não remete a nada, 
não mais que esse ser que lhe é concebido ou que lhe é recusado” (Foucault, 
2011/2014, p. 58) na própria construção discursiva.

Esse jogo de oposições familiares (ser/não ser, contraditório/não 
contraditório, verdadeiro/falso) não equivale às coisas sobre as quais se 
enuncia um estatuto. Ser/não ser equivale a dito/não dito e não contraditório/
contraditório como não rejeitado/rejeitado. Para a sofística, a apofântica será 
um recurso à idealidade. O cerne da oposição é, pois, entre declarativo e não 
declarativo.

A palavra como phármakon

Barbara Cassin, filósofa helenista e filóloga que revirou a tradição filosófica 
do avesso, promove um “retorno do recalcado sofístico”, indo da ontologia à 
logologia. O efeito sofístico abala o estatuto do cidadão ateniense à condição 
sempre rudimentar de a cada vez “cidadanizar-se” (Cassin, 2005, p. 8) pelo ato 
discursivo, como queria o sofista Antifonte. Em “Tratado do não-ser”, Górgias 
expõe de que modo o “Poema” de Parmênides, obra inaugural da ontologia, 
não deixa de ser também um discurso entre outros. Ou seja, expõe sua face 
performativa. Performar opõe-se, então, à clausura da verdade. A réplica 
filosófica a Górgias é o princípio de não contradição de Aristóteles. Nessa 
equação aristotélica, falar implica significar alguma coisa e só uma, a mesma. 
A palavra deve ser unívoca. Não pode ter e não ter, ao mesmo tempo, o mesmo 
sentido. Sofistas que se inclinam a homonímias e anfibologias, resistindo à 
decisão do sentido único, não são homens; no máximo, pensa Aristóteles, são 
plantas que falam. Sofistas falam para não dizer nada. Falam pela simples graça 
de falar ao léu.



A PALAVRA DAS MULHERES COMO PHÁRMAKON: UMA LEITURA ARQUEOLÓGICA 11

No verbete “Sofística”, do Vocabulário de Andre Lalande (1999), a 
contradição se torna explícita: “uma filosofia de raciocínio verbal, sem solidez 
e sem seriedade” (cf. Cassin, 2017, p. 56). Filosofia, má-filosofia, avesso da 
filosofia? Lançados às margens ou fora da verdade filosófica, sofistas seriam 
afeitos às ficções com suas palavras desancoradas do ser.

Cassin coloca nova luz na dupla antitética filósofo-sofista: de um lado, 
filósofos, conhecidos como amantes do saber; de outro, sofistas, sábios no amor 
(Cassin, 2017). Eros a rondar o saber entre rivais. Ser sábio no amor estremece 
o anseio filosófico que almeja a incansável perseguição amorosa da verdade. 
O amor ganha textura na própria palavra que circula no jogo.

Qual seria a verdade apreensível entre os jogos de linguagem? Prescindindo 
da linguística e da semiótica modernas, constata-se que em todo dizer estão 
implicados, além daquele que o emite, seu receptor. Este inevitavelmente situa-
se em determinado contexto, cujos limites específicos conferem contornos ao 
que é dito – o dito está sempre endereçado, ainda que esse elemento esteja 
velado em nome de uma verdade supostamente abstrata. Também devem-se 
considerar códigos através dos quais algo se torna possível na linguagem. O 
que é dito – o conteúdo ou a mensagem – se serve de um canal, isto é, de 
ferramentas e suportes a partir dos quais o dito se torna possível.

Ou seja, ainda que alguma verdade atravesse tempos e espaços, ela nunca 
emerge como puramente abstrata e fora do contexto discursivo, mas nasce em 
algum enredo vivo, cujas características penetram e “sujam” o que se pretende 
como verdade pura. Uma “história sofística da filosofia”, tal como a propõe 
Cassin (2005, p. 9), se relaciona com posições circunstanciadas. A sofística não 
se aferra à unicidade da verdade, quer eterna, quer dialeticamente constituída 
ao modo hegeliano.

Na sofística, o efeito do dizer importa mais que a imutabilidade da ideia ou 
a coerência incontestável da proposição. Cumpre captar com astúcia o instante 
oportuno da enunciação, kairós. Estar atento a mekhanai, isto é, às artimanhas 
capazes de abrirem fendas no circuito da lógica avessa à multiplicidade de 
sentidos. Acima de tudo: não escamotear que o dizer molda-se pelos interesses 
do que diz. Considerar, enfim, que a verdade não é abstração que paira acima 
dos corpos que buscam enunciá-la. Phármakon que, como explica Sócrates 
na Apologia do Teeteto (cf. Platão, Teeteto, 167b), não passa do falso ao 
verdadeiro, mas transforma afetos e ideias de modo alquímico.

Formas de articular-se amorosamente com o saber distinguem-se 
ligeiramente entre filósofos e sofistas, mas foram tratadas como antagônicas: 
o filósofo assenta-se em sua falta e vislumbra um lugar-além onde o saber (ou 
a ideia inteligível) estaria alocado em sua inteireza indivisível, embora nunca 



Alessandra Affortunati Martins12

inteiramente capturável. O sofista não é como Sócrates que “só sabe que nada 
sabe”. Ele sabe, mas sabe no próprio gesto de esburacar o ser, tornando-o 
permanentemente inconsistente: o amor acontece em sua vibração atual. Em 
suma, o sofista sabe por que ama no ato entusiasmado de seu falar; ama porque 
permite-se viver em ato os efeitos de seu saber.

Barbara Cassin (2005) dedica-se a refutar o princípio aristotélico de não 
contradição, cuja origem estaria no Poema de Parmênides. Aos moldes da 
arqueologia, a filósofa reabilita a sofística. Conservado por Sexto Empírico, 
o título “Sobre o não-ente ou Sobre a natureza”, de Górgias, abala a tradição 
ontológica. Quase todos os filósofos redigiram um tratado “Sobre a natureza”. 
Sob o mesmo título, Górgias inverte vertentes de físicos, ou fisiólogos, dentre os 
quais, Parmênides. Para ele, todavia, abordá-la não implica falar do ente, mas, 
antes, tratar do não-ente ou daquilo que está em vias de nascer. O “Tratado” 
de Górgias, paradigmático da sofística, seria um segundo discurso, crítico do 
primeiro: o “Poema” de Parmênides, base da ontologia platônico-aristotélica 
sob a qual ainda vivemos. Tal crítica sugere que o poema parmenidiano já 
é em si um discurso sofístico. Mais: a existência e a persistência de toda a 
philosophia perennis demonstram que o “Poema” de Parmênides é o mais 
eficaz entre os discursos sofísticos. 

A linguagem de Górgias, todavia, segue outro percurso: o esforço de 
desvelar artifícios da graça que capturam o Outro. Em suma: a crítica de 
Górgias se refere à crise ou à partilha que Parmênides instaura entre o ser e o 
não ser no ponto de partida da filosofia. É ou não é (estin e auk estin) implica 
uma ontologia em que o ser se torna o “herói de um romance” (Cassin, 2005, 
p. 20), a partir da própria fissura instauradora de antinomias forjadas no seio 
da linguagem.

Como indiquei a partir de Foucault (2011/2014), na sofística o ser torna-se 
efeito do dizer e o fato desenha-se pelo dito. Ou seja: a realidade se instaura 
pelo discurso. Górgias, desqualificado como falsário, critica Parmênides – 
e o eleatismo – e refuta a abstração vazia. Reintroduz ao campo do saber 
o mundo sensível e vivo, a pluralidade de prismas, o movimento irregular 
da linguagem e a subjetividade vibrante do falante. O mundo sensível, 
abolido da lógica aristotélica, aparece no livro “Gama” da “Metafísica”. Para 
demonstrar o indemonstrável princípio de não contradição, Aristóteles crítica 
a discursividade sofística nos mesmos termos posteriormente assumidos pela 
racionalidade cartesiana: “Em geral, [...] afirmam que tudo o que aparece aos 
nossos sentidos é necessariamente verdadeiro, porque eles consideram que 
a inteligência é sensação e que esta é uma alteração” (Aristóteles, 2002, pp. 
166-167). Evidencia-se o enrosco quando “os sofistas são [criticados como] 



A PALAVRA DAS MULHERES COMO PHÁRMAKON: UMA LEITURA ARQUEOLÓGICA 13

empiristas” (Cassin, 2005, p. 16) ingênuos e, simultaneamente, são vistos como 
aqueles que “fazem discursos” descolados das coisas e nos quais os nomes 
pairam sem referentes. O que se mantém intacto, entre as críticas, é a ideia 
de que sofistas se valem da mera aparência e apelam para a retórica vazia – o 
impasse parece insolúvel.

Sofistas sabiam que à emissão de seu dizer somavam-se artifícios 
discursivos e palavras capazes de fisgarem o desejo. São elementos contrários 
à lógica sisuda, assim como a doxa, que segundo Cassin (2005, p. 346), é 
palavra grega bela e boa [kalos kagathos]. Nesse lugar belo e bom [kalon 
kagathos] está também o herói homérico. Palavras da doxa, prenhes de beleza, 
se caracterizam por sua mutação e ambiguidade. Servem-se de semblantes. 
Levam em conta a expectativa, a expectação, aquilo pelo que se espera. Sua 
ambivalência é tratada por Cassin (2017, p. 19) pelos termos alemães Schein 
e Erscheinung. Diz a helenista que o aspecto objetivo do Schein “constitui a 
‘aparência enganosa’, a ‘falsa-aparência’; seu aspecto subjetivo é a ‘conjectura’, 
a ‘alucinação’, o ‘erro’ – a ‘opinião’ enquanto não fiável”. Quando se olha para 
o lado do Erscheinung, ou seja, para a aparição de um objeto, ela continua: 
“considera-se a ‘bela aparência’, a força da ‘manifestação’, sua plenitude e, 
quando esse objeto é alguém, celebra-se a sua ‘boa reputação’, a ‘glória’ e até o 
‘esplendor’”. Pelo prisma subjetivo, Erscheinung teria o lugar de uma “opinião 
verdadeira” e “bem estabelecida”, emitida por “pessoas decentes” (doxa do 
latim decet, “convém”; no francês décent [decente]). Doxa contra alêtheia, 
embate eternizado. Mas a pretensão de estar do lado da verdade pode ser apenas 
uma “modulação dos sentidos de doxa” (Cassin, 2017, p. 20). Górgias define 
o impasse: “O ser é invisível [aphanes] se ele não alcança o parecer [dokein], 
e o parecer é fraco [asthenes] se ele não alcança o ser” (Cassin, 2017, p. 20).

Nietzsche talvez tenha esfacelado o antagonismo ao perguntar, em “O 
crepúsculo dos ídolos”: “Como o ‘mundo-verdade’ se torna, finalmente, uma 
fábula – história de um erro”? “O mundo-verdade”, diz Nietzsche, “nós o 
abolimos: que mundo nos restou? O mundo das aparências, talvez?... Claro que 
não! Com o mundo-verdade nós abolimos também o mundo das aparências!” 
(Nietzsche, 2006, p. 37).

Outro retorno do recalcado: a voz das mulheres na filosofia

“Elogio de Helena”, de Górgias, indica um veio identificatório entre 
práticas sofísticas de linguagem e práticas sedutoras normalmente atribuídas 
às mulheres. Tendo sido gerada por Leda, por Tíndaro – o melhor dos homens 
– e Zeus – senhor de todos –, Helena “obteve a beleza própria dos deuses, que 



Alessandra Affortunati Martins14

ela possuía sem reserva” (Górgias, 5 [2005, p. 295]). É possível que Górgias 
tenha sido sensível às acusações sofridas por Helena por sentir-se, ele mesmo, 
em lugar análogo ao dela quando a filosofia o tornava alvo de condenações 
ou insultos. Górgias cumprirá a tarefa de defendê-la. Para isso, observa que a 
beleza exuberante de Helena impactava vários homens. Dotados de riqueza, 
vigor, inteligência ou renome, estes vislumbravam a grandeza daquela mulher 
e se aproximavam, desejantes.

Ela não deveria ser responsabilizada pela vontade dos deuses (mais 
poderosos do que ela), que acenderam seu desejo aos atrativos de Troia. Nem 
pelo seu rapto, cuja violência adviria do Outro. Também não seria o caso de 
culpá-la por ter sido persuadida por discursos.

Ao defender Helena a partir desse último argumento, Górgias (8 [2005, p. 
296]) expõe mais claramente sua perspectiva sobre a sofística: “[...] se aquele 
que a persuadiu [...] foi o discurso, também não será difícil defendê-la contra 
esta acusação”. Sim, pois “o discurso é um grande soberano que, por meio do 
menor e do mais inaparente dos corpos, realiza os atos mais divinos” (Cassin, 
2005, pp. 296-297). A palavra discursiva transforma humores e afetos. Toda a 
poesia, argumenta Górgias (9, 2005 [p. 297]), é discurso sob medida. Ao escutá-
la é possível que sobrevenha “o tremor que habita o medo”, “a piedade que 
abunda em lágrimas” e “o luto que se compraz na dor”. Discursos são corpos 
estranhos que incitam a alma a alegrias e reveses. Carregam uma paixão que 
lhe é imanente.

Deuses encantam pelo discurso. Uma vez que penetra a alma, o impacto 
de um sortilégio a atrai, persuade e transforma. Por vezes, o efeito mágico 
convence por vias discursivas falsas. O tempo é culpado, já que a memória é 
imprecisa, o futuro, incerto, e o presente, frágil nas certezas. Impossível atribuir 
precisão ao passado, apreender minúcias do presente ou ser vidente do futuro, 
restando às almas titubeantes apenas uma opinião conselheira, que favorece os 
que se comprazem com “uma felicidade vacilante e sem resistência” (Górgias, 
11 [2005, p. 298]). Também Helena pode ter sido raptada pela violência 
discursiva, já que “o discurso que persuade cria uma necessidade na alma” 
(Górgias, 12 [2005, p. 299]) da vítima. Esta deixa-se conduzir pelas palavras. 
Constrangida pelo discurso, a persuadida é alvo de imprecações. Em seu corpo, 
o discurso magnetiza. Em seguida, marca a alma.

Outro sofista, Filostrato (I, 479-484 [2005]) enumera pensadores que 
articularam seus discursos. Górgias teria inaugurado a improvisação. Certa 
vez, diante da plateia em Atenas, ousou: “Proponham!” (Filostrato, I, 482 
[2005, p. 406]). O risco seria agir na ocasião oportuna. Segundo Filostrato, 
Górgias, assim fazendo, contrariava o modo de Pródico de Ceos, que, embora 



A PALAVRA DAS MULHERES COMO PHÁRMAKON: UMA LEITURA ARQUEOLÓGICA 15

arquitetasse bons discursos, repetia pelas cidades fórmulas similares: a Virtude 
e o Vício visitavam Héracles (Hércules) sob o aspecto de duas mulheres, uma 
esplendorosa, outra sem artifícios sedutores. Ofertavam ao jovem diferentes 
elementos: uma delas, a ociosidade e a preguiça; a outra, o suor e o trabalho. 
À maneira de Orfeu e Tamiras, Pródico encantava ouvintes e cobrava por suas 
sessões nas cidades. Adquiriu fama em Tebas e na Lacedemônia. Mas Górgias 
ridicularizou Pródico por proferir sempre o mesmo discurso, sem incorporar 
a vivacidade do kairós. 

Ao introduzir esse elemento temporal – o calor da circunstância no discurso 
–, Górgias incitou inveja. Filostrato diz que sofistas foram interditados nos 
tribunais atenienses pela sua inacreditável habilidade de manipular argumentos 
e, com eles, triunfar. “Sofista” define Filostrato (I, 484 [2005, p. 409]), “foi 
o nome que os antigos deram não apenas àqueles oradores que falavam 
excessivamente bem e resplandeciam em glória, mas também àqueles filósofos 
que davam livre curso à sua expressão”.

Em nota, Cassin (2005, p. 407) explica que a fábula de Pródico traz o 
kairós de Górgias para fazer frente às ideias de Vício e Virtude, encarnadas em 
mulheres. Na carta 73, ela lembra, Filostrato compara sofistas que enfeitiçam 
cidades “à moda de Orfeu e Tamiras” e aproxima Górgias de Platão, pois este 
“‘longe de enxergá-los [os sofistas] como mau augúrio’ (baskaino), ou de ser 
tomado pela ‘inveja’ (pthonos), estava, de preferência, ‘repleto de emulação’ 
(philotimia, amor pela honra inspirado por uma sã rivalidade), já que era capaz 
de fazer discursos ‘tão bem e mesmo melhor’” (Cassin, 2005, p. 407).

Nesse ponto do elogio de Górgias a Helena pode-se reconhecer uma voz 
subjacente a interceder em favor da própria sofística. Seria necessário, diz 
Górgias (13 [2005, p. 299]), conscientizar-se em relação àqueles que, “opinião 
contra opinião”, desqualificam uma como mera opinião para validar a outra 
como mais elevada. Com tal estratégia, certos discursos, mesmo que pouco 
críveis, brilham. Não seria recomendável, é o que se deduz, que um único 
discurso se coloque como válido em nome de se articular como poder.

“Elogio de Helena” desmente a neutralidade de uma verdade existente além 
das circunstâncias, como pretende o discurso filosófico. Torna-se impossível 
escapar da doxa. Depreende-se do discurso de Górgias que o engodo daqueles 
que se autoproclamam filósofos estaria em não admitirem que os seus seriam, 
como outros, só mais um discurso. Só o estilo distinguiria filósofos de sofistas. 
Sabendo que discurso também se liga a poder, Górgias não se abstém de usá-lo, 
revelando, porém, que dele fazia uso, ao contrário de filósofos.

Além disso, ouvintes atraem-se pelo que os fisga. Ou seja, há uma via 
de mão dupla entre poder do discurso e disposição da alma, dispositivo das 



Alessandra Affortunati Martins16

drogas e natureza dos corpos. Se discursos persuadiram Helena, ela é vítima 
da história. 

Aliás, pelo phármakon, depositado em “Elogio de Helena”, Górgias 
aproxima-se dos engenhos femininos da própria personagem defendida. Na 
Odisseia, Homero constrói a cena com Helena, designada como a que provoca 
desejos.

Finda a guerra, Troia está destroçada, guerreiros gregos, mortos. De 
volta a Esparta, Helena encontra-se, como antes, em casa. Restabelecido o 
matrimônio, Helena ocupa seu lugar. Encarrega as empregadas de preparar 
o jantar. Sem aviso, chegam visitas. Dentre elas, Telêmaco, desolado pela 
ausência do pai, Ulisses. Celebra-se o casamento de um dos filhos de Menelau 
e Helena. Combalido, Telêmaco chora e contamina a alegria geral. A fim 
de apaziguar ânimos, Menelau faz todas as honrarias aos companheiros de 
guerra, especialmente a Ulisses. Helena recupera um phármakon, presente de 
Polídamna do Egito, e coloca-o no vinho dos hóspedes. Com a substância, a 
tristeza se esvai. O remédio permite que todos contemplem a morte de seus pais 
e irmãos sem cair no choro. Esse phármakon “dissipa a dor e a cólera” (Cassin, 
2017, p. 82). Tão logo depõe a droga nas taças cheias, recupera a palavra: “– 
Esta noite, jantem bem acomodados na sala e gozem dos discursos [muthois 
terpesthe]. Eu vou lhes contar coisas semelhantes/verossímeis/apropriadas 
[eoikota katalexó]” (Homero apud Cassin, 2017, p. 82). 

Como indica o classicista Teodoro Rennó Assunção em “Luto e Banquete 
no Canto IV da Odisseia”, as características de tal droga (φάρμακον) são 
imprecisas. Seus efeitos indicam sua função na narrativa antes de tudo pelos 
adjetivos neutros e por “dois nomes com noções negativas (πένθος, ‘dor’ e 
χόλος, ‘cólera’), isto é: νηπενθές (‘que desfaz ou impede a dor’) e ἄχολον (‘que 
desfaz ou impede a cólera’)”. Por conseguinte, a função do phármakon seria 
analgésica e calmante. A intensidade dos afetos apaziguar-se-ia pelo seu efeito, 
trazendo “o esquecimento de todos os males”. Nem sempre esquecer é bom 
remédio, mas a memória dos entes amados, que não puderam voltar vivos de 
Troia, ou de Odisseu desaparecido não se casa bem com o contexto da festa; 
a droga resgata magicamente os convivas ao clima de leveza almejado. Outro 
aspecto frisado pelo autor refere-se ao efeito passageiro da droga, ainda que 
prolongado se comparado àquele obtido pelo álcool do vinho ali servido. A 
substância segura as lágrimas, mas não é capaz de dissolver as dores do luto, 
ainda mais quando a morte decorre de violentos embates de guerra. 

É certo que Helena atinge seu intento: o efeito da droga (φάρμακον) 
recupera a atmosfera do jantar e suspende a melancolia imprópria àquele 
momento. Troia deixa de estar impregnada das mortes e da tristeza, e Ulisses 



A PALAVRA DAS MULHERES COMO PHÁRMAKON: UMA LEITURA ARQUEOLÓGICA 17

pode ser trazido à memória por outras perspectivas. Seja como for, Teodoro 
Rennó Assunção, seguindo Ann Bergren, considera improcedente que “a estória 
de Helena sobre Ulisses funcione também como um φάρμακον [phármakon] – 
como se retomando uma antiga tradição médica do poder encantatório e curativo 
das palavras”. A tristeza de Telêmaco, hóspede principal, e dos outros presentes 
é apenas combatida de maneira anestésica e momentânea, não curativa. 

Penso, todavia, que qualquer experiência – até mesmo aquela de caráter 
anestésico pelo efeito de drogas – deixa marcas em quem a vive. Se Telêmaco 
pode acalmar-se e ouvir outros prismas sobre seu pai, se pode desfrutar 
momentos prazerosos, se pode compartilhar afetos com amigos de Ulisses, 
o retorno à sobriedade não o deixará incólume ou igual a antes. Assim, se é 
verdade que o processo de luto não é ultrapassado por um momento de calmaria 
e prazer sob efeitos de uma droga, também é verdade que essa composição 
de fatores oferecida no banquete se soma como ferramenta para enfrentar a 
tristeza em momento posterior. Em suma: o efeito do phármakon pode não ser a 
resolução definitiva, mas esse fato não anula o impacto de uma boa experiência 
em relação aos assuntos que ainda ferem e que podem ser lidos por diferentes 
óticas – incluindo a experimentada sob efeito da droga. 

Mas volto à cena da Odisseia. Dentre as histórias reconstituídas sob efeito 
do remédio, Menelau lembra-se que Helena contornou a emboscada do cavalo 
de Troia por três vezes. Chamou “nome por nome, os melhores dos Dânaos” 
(Homero apud Cassin, 2017, p. 83). Na verdade, Helena (Cassin, 2017, p. 83) 
quis trapacear os gregos, dentre os quais Ulisses e seu marido Menelau, que 
ora narra a história para os convivas. Helena supôs que os gregos estivessem 
no interior do cavalo de madeira e queria atraí-los para que se traíssem. Nunca 
se escutaram alegações da própria Helena. Homens sempre falaram por ela; a 
versão registrada é de Menelau: ela incitara o desejo nos heróis ao forjar a voz 
das esposas deles. Diz “‘Ajax’ com a voz da mulher de Ajax, ‘Ulisses’ com a 
voz de Penélope, e ‘Menelau’ com sua própria voz de Helena” (Cassin, 2017, 
p. 84). Barbara Cassin (2017, p. 84) observa que “o phármakon egípcio nos 
abre à compreensão da voz humana como phármakon, remédio-veneno, por 
excelência”. A voz don juana incita desejo: “A voz está livre [...] pelo fato de 
ser outra coisa que não substância” (Cassin, 2017, p. 84). Helena equipara-
se a todas as mulheres, é a/uma mulher. O texto homérico enlaça mulher e 
phármakon discursivo.



Alessandra Affortunati Martins18

A secreta mestra de sofistas e filósofos

Elogio é estratégia discursiva, invenção política. Situa-se como “criação 
de objetos e valores novos que modificam o consenso” (Cassin, 2017, p. 89). 
Sofistas são, define Hegel, “mestres da Grécia”, “[m]estres em paideia e 
mestres em política” (Cassin, 2017, p. 89).

Platão e Aristóteles insurgem-se contra essa espécie ampla de poder 
político. Platão o faz pela desqualificação da analogia farmacêutica de Górgias, 
colocando-a como ilusória e simulacro do logos. Eidos, ideia, e eidôlon, 
fantasma, adulação – eis a primeira divisão decisiva na história do pensamento 
ocidental. Sócrates sobrepõe ao Elogio de Helena a versão na qual o logos não 
é mais phármakon, mas fantoche de phármakon, eidôlon, como a Helena de 
Eurípedes sobre as muralhas de Troia.

Helena fica associada à falsidade, atributo igualmente colocado para 
os sofistas. Similarmente à ostentação de Esparta, Helena surge na Odisseia 
marcada pela exuberância de pertences brilhantes e preciosos (Homero, 
Odisseia, Canto IV, 120-140) sedutores. Como salienta Clara Crepaldi (2015), 
as investigações de Clader (1976 apud Crepaldi, 1975/1978) e Martin West 
(apud Crepaldi, 1975/1978) condensam as origens de Helena de Homero em 
duas divindades: uma deusa indoeuropeia, ligada ao Sol e aos Dióscuros, e uma 
deusa da vegetação de origem mediterrânea (p. 28). Ou seja, elementos divinos 
impregnam Helena já na Odisseia. Interessa destacar, porém, os brilhos dos 
adereços dela, dentre os quais uma roca de ouro e um cesto de prata com bordas 
de ouro. Ambos foram presenteados por Alcandra, esposa de Polibo, habitante 
do Egito (Crepaldi, 2015, p. 28). É egípcia a exotérica poção distribuída entre 
os copos dos convivas. Esses sedutores elementos estrangeiros compõem a 
figura que marca a própria cultura grega da Antiguidade, denominada helênica.

Além de Helena, mostrei figuras alegóricas de mulheres que se 
aproximavam de Héracles (ou Hércules): a Virtude e o Vício. Essas imagens 
foram resgatadas pelo renascentista Paolo Veronese (1528-1588) na pintura A 
escolha de Hércules [ou Héracles] entre o Vício e a Virtude. O mito narrado por 
Pródico traz dúvidas do herói entre elas. Ambas buscam arrebatá-lo, oferecendo 
diferentes caminhos para a felicidade. A primeira mulher, representante 
do Vício, indica trajeto perigoso e aprazível, alcançado pela alegria e pela 
ociosidade; a segunda, associada à Virtude, indica percurso de renúncias e 
dificuldades. Hércules escolhe a Virtude. Para sua pintura, Veronese teria 
consultado a versão do mito relatada na Vida de Apolônio de Tiana, escrita 
por Filostrato, cuja tradução para o latim ocorreu em 1501 e circulou bastante 
no início do século XVI.



A PALAVRA DAS MULHERES COMO PHÁRMAKON: UMA LEITURA ARQUEOLÓGICA 19

Nessa edição, Filostrato opõe a figura do Vício, enfeitada com adereços e 
sandálias de ouro e cabelos trançados, à Virtude, cujos pés apresentam-se em 
estado precário. Erwin Panofsky (1999) observa que Filostrato é a única fonte 
que introduz o dilema de Hércules entre as mulheres. Como salienta Maria 
Antônia Couto da Silva (2006), cada uma delas puxa-o para um lado, tentando 
convencê-lo “não só pelas palavras e pelo olhar, como aparece na descrição 
de Xenofonte, mas também por meio de gestos e até da força” (Silva, 2006, p. 
58). Na pintura alegórica, o herói volta-se para a jovem rústica, esquivando-se 
da moça sedutora.

Nessa arqueologia do saber, iniciada com Foucault e esmiuçada por 
Cassin, examinei a desqualificação de determinada forma estilística de saber, 
concentrada na palavra discursiva que integra a corporeidade sensível e 
performática. Agora nota-se outra passagem de condenações públicas: aquelas 
que se transferem da sofística para o corpo belo e enfeitado da mulher sedutora. 
Aqui a dicotomia entre aparência e verdade, falso e verdadeiro, bem e mal 
aparece mais fortemente. A citada observação de Foucault (2011/2014, p. 6) 
diante da vontade de verdade emerge mais vívida quando articulada contra a 
imagem da mulher: “A verdade – seria melhor dizer o sistema do verdadeiro 
e do falso – terá revelado o rosto que há tanto tempo vem escondendo de 
nós, e que é o de sua violência”. Na Antiguidade grega, então, se inaugura a 
antítese entre saber ontológico e as imagens iconográficas das mulheres, que 
posteriormente assumirão o lugar nuclear dos pecados cristãos.

Na Antiguidade grega percebe-se que mulheres dotadas de inteligência 
discursiva não recebem o mesmo tratamento elogioso destinado a uma mulher 
tida “apenas” como bela, como fora Helena. Mais diretamente: ninguém 
elogiou discursivamente Aspásia, nem a defendeu enfaticamente contra ataques 
recebidos. Embora tenha sido elogiada por Górgias, a imagem de Helena 
manteve-se aderida à da mulher passiva, destituída de liberdade e capacidade 
decisória.

Nesse paralelo, Nicole Loraux (1993, p. 126) recupera um fragmento 
de um autor cômico ateniense no qual interessa a questão: “Você acredita 
que existe uma diferença entre o sofista e a cortesã (hetàira)?”. O fragmento 
não traz a resposta. Coloca-nos, contudo, os dois termos – sofista e hetàira – 
como passíveis de comparação. Com esse indício, Loraux (1993) conclui que 
a pergunta tinha em seu fundo a dupla Aspásia-Sócrates.

Aspásia, segundo a helenista, teria sido a mulher mais famosa da época 
clássica. Sua fama provinha de sua estreita relação amorosa com Péricles. Os 



Alessandra Affortunati Martins20

cerca de trinta anos, de 460 a 430 (V a.C.), ou seja, da reforma de Efialtes4 até 
a eclosão da guerra do Peloponeso, ficaram marcados como a “era de Péricles”, 
o ateniense mais poderoso. Aspásia era amada e respeitada por ele.

A projeção de Aspásia não se devia apenas à vida amorosa com Péricles. 
Ela era estrangeira em Atenas. É possível, aliás, que sua condição de meteca 
a impedisse de ser esposa legítima dele. Por sua vez, como estrangeira, pôde 
assumir sua liberdade intelectual e alcançar prestígio, que embora sufocante 
pela infinidade de maledicências, não deixou de ser notada como excepcional. 

Ao contrário do que Péricles, representante do Estado, reservava às 
mulheres atenienses, esposas legítimas de cidadãos, Aspásia parece ter sido alvo 
de seu amor pela sua penetrante inteligência e pela sua capacidade pedagógica. 
No segundo livro de Tucídides, Péricles exortava as esposas dos atenienses, 
que morreram por seu país, a um ortodoxo anonimato: 

Se tenho de falar também das virtudes femininas, dirigindo-me às mulheres agora viúvas, 
resumirei tudo num breve conselho: será grande a vossa glória se vos mantiverdes fiéis 
à vossa própria natureza, e grande também será a glória daquelas de quem menos se 
falar, seja pelas virtudes, seja pelos defeitos (Tucídides, II, 45 [2001, p. 114]).

Virginia Woolf (apud Loraux, 1993, p. 126) resume essa declaração do 
heleno: “a maior glória para uma mulher é que dela não se fale, disse Péricles 
que, por seu lado, foi um dos homens de quem mais se falou” (Woolf, 1977, 
p. 69). É impossível haver visibilidade para uma mulher que habita Atenas se 
o nome dela não estiver acompanhado do nome de um homem. E o nome de 
Aspásia associa-se não só ao de Péricles, mas também ao de Sócrates.

Invariavelmente tratado como sofista na comédia grega, a imagem vívida 
de Sócrates em diálogos públicos abala a dicotomia aristotélica excludente 
da sofística. Uma das razões de tal vivacidade pode estar em sua condição de 
aprendiz de algumas mulheres, dentre as quais Aspásia e Diotima. Aspásia 
e Sócrates unem-se pelo interesse educacional. Ela tem como discípulos 
Péricles, Sócrates, Crítias. Se Aspásia, como vários registros de tonalidades 
desqualificantes insinuam, ocupa o lugar de hetaera (cortesã), ela se aproxima 
da atividade sofística, como indicam os termos de comparação anteriormente 
indicados. Ou: seria possível deduzir que mulheres hetaera seriam espécies 
de sofistas?

Mas quem seriam as hetaeras ou hetairas (ἑταίραι, hetaírai: ‘aquela que 
faz companhia’)? Diferentemente da definição de sofista, que consta no famoso 

4	 Reforma democrática que privou o conselho aristocrático do Areópago de parte dos seus poderes.



A PALAVRA DAS MULHERES COMO PHÁRMAKON: UMA LEITURA ARQUEOLÓGICA 21

Lalande, e inclusive já retificada da versão consultada por Barbara Cassin, não 
é possível encontrar o termo hetaeras em diferentes dicionários existentes de 
filosofia (Lalande, 1998; Prieto, 2001). Além da definição dada por Loraux 
(1993), o termo se popularizou pelo Wikipédia: prostitutas intelectualizadas. 
Elas não prestam apenas serviços sexuais, mas oferecem companhia e sabedoria. 
Os relacionamentos com seus clientes perduram no tempo. Diferentemente das 
prostitutas comuns (pornoi) da época, que se limitavam ao comércio do prazer 
carnal, elas ofertavam deleite e conversas culturais aos companheiros.

O termo teria sido extraído de Afrodite Hetera, um dos epítetos da deusa. 
Éfipo teria dito o seguinte sobre as Hetairas: “– Elas nos lisonjeiam e nos 
acalmam, nos beijam gentilmente, não pressionam nossos lábios com força 
como se fossem seus inimigos, mas suave e abertamente como se fossem um 
pardal. Elas cantam, nos consolam e nos deixam alegres, e imediatamente 
banimos toda a nossa preocupação” (Afrodite Hetera, n.p.). O Wikipédia 
reconhece Aspásia como uma das mais famosas Hetairas: “originária de 
Mileto, sendo [...] uma estrangeira em Atenas, Aspásia conviveu com Sófocles, 
Fídias e com Sócrates e seus discípulos. Plutarco refere-se a ela como uma 
personalidade detentora de poder, que teve sob sua influência os políticos 
mais importantes de sua época” (Hetera, n.p.). As Hetairas eram exaltadas 
pelos homens. Em alguns casos, havia a vontade de deixar o casamento para 
manter uma relação com elas. Muitas foram levadas ao tribunal na Ágora e 
sentenciadas à morte.

Seja como for, Loraux (1993) busca fontes que indiquem qual dos dois, 
entre Sócrates e Aspásia, procurava o outro. Encontra indícios de que Sócrates, 
longe de preconceitos, pratica as cortesãs. Com frequência, porém, a fortuna 
helenista inverte a ordem. Coloca Aspásia no lugar de discípula de Sócrates, o 
que Loraux contesta após sua verificação de fontes primárias. 

Com Aspásia, Sócrates estudou retórica e filosofia. Aprendeu sobre o 
amor. Haveria surpresa nesse encontro? Sócrates era exceção. Não distinguia 
a virtude de um homem e a de uma mulher. Aristóteles (1998) rejeita Sócrates, 
preferindo a ortodoxia do silêncio entre mulheres, aquela de que Péricles tinha 
sido o maior intérprete. O comediante Cálias condenava Sócrates no século V 
a. C. Para ele, a perspectiva igualitária era capricho perigoso que incutia nas 
mulheres ideias inúteis. A prova está no diálogo forjado por ele: “Por que és tão 
orgulhosa e orgulhosa?” “Eu tenho o direito. Uma vez que Sócrates é a causa 
disso” (Cálias apud Loraux, 1993, p. 131).

O encontro intelectual entre Sócrates e Aspásia aparece em pensadores 
socráticos. Alguns a mencionam apenas uma vez, como Platão. Outros, como 
Xenofonte, concedem a ela maior espaço. O protagonismo da figura de Mileto 



Alessandra Affortunati Martins22

restringe-se a Antístenes e Esquines, o socrático. A lembrança de sua vida 
deve-se ao registro simbólico nesses fragmentos esparsos.

Enquanto Esquines a considera “sábia e política”, Antístenes caracteriza 
de modo depreciativo a paixão amorosa que unia Péricles à sua parceira. 
Antístenes é avesso ao amor. Nele enxerga o signo do prazer que desvia a 
conduta de homens. Afrodite seria “a causa da perda de muitas das nossas 
mulheres, belas e virtuosas” (Antístenes apud Loraux, 1993, p. 132). Com 
efeito, Antístenes critica Péricles, que, apaixonado por Aspásia, visitava-a duas 
vezes ao dia e por ela derramava vergonhosamente suas lágrimas.

Cálias (filho da primeira esposa legítima de Péricles) pede recomendações 
de professor para seu filho. Consulta Sócrates. Fica incrédulo com o conselho 
de confiá-lo a uma mulher, Aspásia. A indicação visava a destreza política. 
Diante das objeções de Cálias, Sócrates lista os sucessos de Péricles, depois de 
Lysicles, buscando demonstrar a extraordinária competência da Milesia. Alega 
que ele próprio frequenta Aspásia.

Nos Memoráveis, de Xenofontes, Aspásia e Sócrates alinham-se em 
relação aos temas do casamento e do amor. São muitos os exemplos, além 
dos citados. Como apagar que Aspásia é mestre, quando todos os indícios 
conduzem a essa conclusão?

Outro fio conduz ao lugar de Aspásia. Plutarco, seguindo Esquines, 
supõe que Targélia tivesse sido um ideal para Aspásia: “Diz-se que, querendo 
competir com Targélia, uma jônica do passado, ela se amarrou aos homens 
mais importantes” (Plutarco apud Loraux, 1993, p. 136). Targélia esbanjava 
beleza, e sua graciosidade compunha-se com outras habilidades (deinòtes). 
Suas virtudes atraíram o rei da Pérsia, com quem se casou. A bela jônica usava 
a sedução como meio para atrair homens poderosos. Nada indica que a astuta 
Milesia visava algo além do desejo de demonstrar o poder de uma mulher, 
fundado na inteligência e no amor. Fontes insistem sobretudo na capacidade 
política de Targélia, que, tendo se casado com Antíoco, rei da Tessália, reinou 
ali após a sua morte (Loraux, 1993). De fato, a figura de Targélia interessou 
aos intelectuais contemporâneos de Sócrates, tanto por si mesma quanto como 
modelo de Aspásia, pois representava um exemplo de deinòtes (qualidade 
sofística) combinado com a beleza.

Ésquines inspirou-se em Górgias, em seu elogio de Targélia. O sofista 
Hípias também se interessou por Targélia, não por ela ter sido “casada catorze 
vezes” (Loraux, 1993, p. 137). Seu entusiasmo acendeu-se por ela ser “tão bela 
fisicamente como sábia (sophé)” (Loraux, 1993, p. 137). 

Nesse rol de mulheres da Antiguidade ainda se encontra Semiramis, bela 
jônica que combinava feminilidade, inteligência e poder, e exerceu a profissão 



A PALAVRA DAS MULHERES COMO PHÁRMAKON: UMA LEITURA ARQUEOLÓGICA 23

de cortesã antes de se casar e suceder ao rei da Babilônia. Outra era Rodoguna, 
rainha da Pérsia, também objeto de interesse de Esquines. Loraux compara, 
porém, Aspásia a outra rainha da Ásia: Artemísia de Halicarnasso, descrita com 
admiração por Heródoto (VII, 99, cf. Loraux, 1993, p. 137). Viúva, Artemísia 
exerceu a tirania, como Targélia. Não inspirou Aspásia. Sua coragem inclinava-
se ao estilo viril (andrèia). Sua figura inverte as referências de masculino e 
feminino. Aspásia, de outro lado, não renunciava à feminilidade. Ainda que 
dispusesse das qualidades tidas como masculinas (Brulé, 1989, p. 49-6), não 
as explorava pela andrèia. Equiparava-se aos homens gregos pela capacidade 
intelectual (cf. Loraux, 1993, p. 137).

Detratores de Aspásia, revela Loraux (1993), especialmente comediantes 
atenienses, nunca se incomodaram com Artemísia. O lado feminino, ao 
qual Aspásia não renunciou, torna-se o principal alvo de ódio maledicente. 
Atacaram-na com o uso de uma

arma mais tosca, mas mais eficaz, desqualificando-a a partir de fofocas que giravam em 
torno de seus costumes da “hétaïre”. Mas Aspásia era efetivamente prostituta, ou dona 
de um bordel, como quer Nicarete na oração contra Neera? Ou como sugere de forma 
maledicente Aristófanes em seu Acarneses, atribuindo a causa da guerra do Peloponeso 
ao sequestro da prostituta Aspásia pelos megarianos? Não difere do que Plutarco alega: 
“ela tinha uma profissão que não era nem respeitável nem honesta: ela treinou jovens 
cortesãs”, eliminando o fato de que esta mulher, tida como prostituta estrangeira, era a 
companheira da vida de Péricles e a mãe de um de seus filhos (Loraux, 1993, p. 139).

Para Loraux (1993), todavia, não se trata de escolher entre duas posições. 
Valeria antes escavar a própria questão, sem julgamento prévio. Há a prostituta 
(porne), como Aristófanes designa Aspásia, e a hetaera. Como indiquei, estas 
atraem por sua elegância e inteligência. Se insistirmos que Aspásia pertence a 
esse conjunto, ela talvez fosse uma hetaera quando conheceu Péricles. Nada o 
comprova, mas o boato tornou-se eficaz para desqualificá-la.

O ataque quase consensual a Aspásia usava o subterfúgio de, pela 
semelhança, associá-la à hetaera, ainda que de maneira mais depreciativa. 
O escracho entre comediantes lançava Aspásia ao conjunto de mulheres 
desrespeitadas no campo simbólico da cidade. Não se trata aqui de condenar ou 
defender qualquer um dos tipos de prostituição, mas de analisar as razões de tais 
julgamentos e, como Foucault, avaliar por que as mulheres, ainda mais que os 
sofistas, tinham um lugar que convinha apenas na medida de sua invisibilidade 
política e social.

Vê-se, então, a imagem da mulher ateniense dividir-se entre “a figura 
da esposa, mãe de filhos legítimos, privada de qualquer autonomia pessoal 
e personalidade jurídica, e que as representações cívicas ortodoxas querem 



Alessandra Affortunati Martins24

ignorantes ao máximo, e a da cortesã, sempre disponível, perita nos prazeres 
do amor, inteligente e boa conselheira” (Loraux, 1993, p. 140), mas sem a 
cidadania legítima para interferir nas questões do Estado.

Na esposa existe a marca da mulher “rabugenta”, avalia Nicole Loraux 
(1993, p. 140), “enquanto por trás da cortesã aparece a figura de um intelectual 
livre e liberal”. Na persona de Sócrates essa subdivisão aparece pela figura de 
Santippe, esposa e espécie de cuidadora fiel; a segunda seria Aspásia: duas faces 
amarradas em seus contrários para desenhar um “eterno feminino grego” (p. 
141) – a mãe e a mulher porta-voz de Eros. 

Essa divisão não parece ter se extinguido. Mulheres que unem a inteligência 
ao Eros e aspiram reconhecimento, concedido às conformadas ao modelo da 
mulher-mãe, frequentemente se veem banidas por má-fama. Esses “tipos” 
sociais se repetem pelas ficções maledicentes de outros “tipos”, reiterando a 
estrutura patriarcal ocidental. A estrangeira culta, livre pensadora, que recebe 
em sua casa quem deseja receber pode ser vista como cortesã. Sim, Aspásia 
não teria outro lugar, já que os tipos das mulheres que habitavam Atenas eram 
apenas as pornôs, as hetaera e as esposas. Mas também pode ser que, não 
se encaixando em nenhuma dessas categorias, Aspásia estivesse em um não 
lugar, que ameaçava todos os contornos delimitados na cultura helênica para 
as mulheres. Jogada na pior categoria entre as mulheres da sociedade ateniense, 
atenuavam-se as ameaças de sua posição irreverente. Um lugar indeterminado 
estremece os limites sociais dados e abala estruturas fixas.

Péricles também poderia se separar de sua esposa para se dedicar a Aspásia – o que 
ele fez com ou sem o consentimento de sua esposa –, mas a parceira a quem ele assim 
manifestou seu apego sempre foi tida como uma simples concubina, muito amada, 
mas privada de qualquer direito de ser sua esposa. Quanto ao filho que Milesia deu ao 
ateniense, ele nunca poderia ter exercido o menor cargo em Atenas, pois foi excluído 
da cidadania por nascimento, em virtude de um decreto votado pelos atenienses pouco 
antes por proposta de seu pai (Loraux, 1993, pp. 141-142).

O decreto de 451-50 concedia cidadania somente aos que eram atenienses 
por parte de pai e mãe. Ou seja, o filho de uma hetaera ateniense seria cidadão, 
mas não o de Aspásia. Péricles viu-se diante da “situação paradoxal de implorar 
aos atenienses que quebrassem para ele a proibição que ele havia recentemente 
proposto à votação” (Loraux, 1993, p. 142). Como explica Plutarco: o pedido 
era de que a lei [...] pudesse ser abolida pela mesma pessoa que a propôs. Nada 
se sabe sobre o que Aspásia pensou ou sentiu nessa mesma situação, já que 
“apenas os sentimentos e pensamentos dos homens merecem ser mencionados” 
(Loraux, 1993, p. 142). Tratada como porne até mesmo por Plutarco, que 



A PALAVRA DAS MULHERES COMO PHÁRMAKON: UMA LEITURA ARQUEOLÓGICA 25

reconstitui a trágica história, Aspásia, cuja inteligência serviu ao cultivo dos 
mais ilustres homens, jaz apagada pelo silêncio. Ninguém ouviu sua própria 
voz.

Loraux reconstitui cenas sem se resignar às histórias fictícias transmitidas 
de modo estrutural. Longe da porne, de Eupolis ou da pallaktè kynòpis, 
“concubina com cara de cadela” (Loraux, 1993, p. 144), de Cratino, Aspásia 
era inclassificável. Colocada por Eupolis ao lado de Helena, associando-a à 
causa da guerra do Peloponeso, Aspásia é associada ao mal. Também ligada à 
imagem de Omphale, que teria Péricles-Hércules a seus pés, seria a causa de 
fazê-lo perder sua andrèia. Aspasia-Helena e Aspasia-Omphale, uma mulher 
amada e muito poderosa. Como é possível enganar-se? Como pensar que se 
trata apenas de maledicências sobre intimidade sexual, quando o que está claro 
é a questão de seu poder? 

Conclusão

Este estudo buscou circunscrever o sufocamento de modalidades 
específicas de conhecimento, ligadas à sofística e, mais especialmente, 
às mulheres, a partir da costura de três diagnósticos, feitos por Michel 
Foucault, Barbara Cassin e Nicole Loraux. Resgatando recortes precisos de 
algumas proposições dessas(es) autoras(es) e costurando-os por um outro 
diagnóstico subjacente feito por mim, aqui, pretendi demonstrar como saberes 
tradicionalmente reservados às mulheres, como a sedução e a palavra, em 
seu efeito de phármakon, foram desqualificados em razão de uma disputa 
de poder, e não pelos motivos alegados, que se conectariam ao apreço 
platônico-aristotélico pela verdade pura. Evidentemente as filosofias platônica 
e aristotélica estabeleceram bases incontornáveis para a tradição ocidental do 
pensamento. Caberia perguntar se, para estabelecer-se como forma legítima 
de pensar a verdade, essa tradição de pensamento precisaria lançar mão de 
estratégias desqualificadoras de outras maneiras de tratar a verdade, como 
foram a dos sofistas e principalmente a das mulheres. Essa discussão não se 
reserva a um simples interesse historiográfico, mas concentra sua importância 
principalmente por ressoar ainda hoje em modos dissimulados de depreciar 
certos saberes, sobretudo oriundos de mulheres. 



Alessandra Affortunati Martins26

Disponibilidade de dados:
Todo o conjunto de dados que dá suporte aos resultados 
deste estudo foi publicado no próprio artigo.

Ausência de conflito de interesses:
A autora declara que não há conflito de interesses.

Editores responsáveis:
Mauro Luiz Engelmann

Referências

ARISTÓTELES. “Ética a Nicômacos”. Trad. M. Kury. Brasília: Editora Universidade 
de Brasília, 1997.
ARISTÓTELES. “Metafísica”. Trad. M. Perine. São Paulo: Edições Loyola, 2002.
ARISTÓTELES. “Órganon”. Trad. E. Bini. São Paulo: EDIPRO, 2005.
ARISTÓTELES. “Política”. Trad. A. Amaral e C. C. Gomes. Lisboa: Vega, 1998.
ASSUNÇÃO, T. R. “Luto e Banquete no Canto IV da Odisseia”. Revista de Letras 
Clássicas, Vol. 14 (2010), pp. 34-50, Universidade de São Paulo.
BARNES, J. “Aristóteles”. São Paulo: Edições Loyola, 2013.
BAUDRILLARD, J. “Da sedução”. Trad. T. Pelegrini. Campinas: Papirus, 2008.
BERTI, E. “As razões de Aristóteles”. São Paulo: Edições Loyola, 1998.
BRULÉ, P. “Des femmes au miroir masculin”. In: Mélanges P. Lévêque. Besançon-
Paris: Annales littéraires de l’Université de Besançon, 1989, pp. 49-61.
CASSIN, B. “Jacques, o Sofista: Lacan, logos e psicanálise”. Trad. Y. Vilela. Belo 
Horizonte: Autêntica Editora, 2017.
CASSIN, B. “O efeito sofístico”. Trad. A. L. Oliveira, M. C. Ferraz e P. Pinheiro. São 
Paulo: Editora 34, 2005.
CAVARERO, A. “Diotima: il pensiero della differenza sessuale”. Milano: La Tartaruga 
Edizioni, 2003.
CREPALDI, C. L. “Helena de Eurípides: estudo e tradução”. São Paulo: FFLCH/
USP, 2015.
CRIVELLI, P. “Aristotle on Truth”. Cambridge: Cambridge University Press, 2004.
DUPRÉEL, E. “Les Sophistes? Protagoras, Gorgias, Prodicus, Hippias”. Neuchâtel: 
Éditions du Griffon, 1980. (Originalmente publicada em 1948).
FOUCAULT, M. “A ordem do discurso”. Trad. L. F. A. Sampaio. São Paulo: Edições 
Loyola, 1996.
FOUCAULT, M. “Aulas sobre a vontade de saber”. Trad. R. C. Abílio. São Paulo: 
Martins Fontes, 2014. (Originalmente publicado em 1970-1971).
FOUCAULT, M. “Histoire de la folie à l’âge classique”. Paris: Gallimard, 1972. 
Reprinted in: História da loucura na idade clássica. Trad. J. T. C. Netto. 2ª ed. São 
Paulo: Editora Perspectiva, 1978.



A PALAVRA DAS MULHERES COMO PHÁRMAKON: UMA LEITURA ARQUEOLÓGICA 27

GOMPERZ, T. “Sophistik und Rhetorik. Das Bildungsideal des eu legein in seinem 
Verhältnis zur Philosophie des V. Jahrhunderts”. Leipzig/Berlim, 1912.
GÓRGIAS. “Elogio de Helena”. In: B. Cassin. O efeito sofístico. São Paulo: Editora 
34, 2005, pp. 293-301.
GÓRGIAS. “O Tratado do Não-Ser, M.X.G./Sexto”. In: B. Cassin. O efeito sofístico. 
São Paulo: Editora 34, 2005, pp. 269-271.
GROTE, G. “Aristotle”. Londres: Good Press, 2019.
HETERA. In: Wikipédia: a enciclopédia livre. Disponível em: https://pt.wikipedia.org/
wiki/Hetera. Acesso em: 26 nov. 2023.
HOMERO. “Odisseia”. Rio de Janeiro: Ediouro, 2001.
HOMERO. “Odisseia”. Trad. C. A. Nunes. Rio de Janeiro: Nova Fronteira, 2015.
IRIGARAY, L. “An Ethics of Sexual Difference”. Ithaca, NY: Cornell University 
Press, 1993.
LALANDE, A. “Vocabulário Técnico e Crítico da Filosofia”. Trad. F. S. Correia et al. 
São Paulo: Martins Fontes, 1999.
LORAUX, N. “Grecia al femminile”. Roma-Bari: Editora Laterza, 1993.
NIETZSCHE, F. “O crepúsculo dos ídolos”. Trad. E. Bini e M. Pugliesi. São Paulo: 
Companhia das Letras, 2006.
PANOFSKY, E. “Hercule à la croisée des chemins”. Paris: Flammarion, 1999.
PLATÃO. “Diálogos: Teeteto – Crátilo”. Trad. C. A. Nunes. Belém: Universidade 
Federal do Pará, 1988.
PRIETO, M. H. U. “Dicionário de Literatura Grega”. Lisboa-São Paulo: Verbo, 2001.
SILVA, M. A. C. “Hércules entre o Vício e a Virtude e Alegoria da Sabedoria e da 
Força: as cópias de Veronese por François Boucher, do acervo do MASP”. RHAA, 
Vol. 6, pp. 55-67.
TUCÍDIDES. “História da Guerra do Peloponeso”. Trad. M. G. Kury. 4ª ed. Brasília: 
Editora Universidade de Brasília; Instituto de Pesquisa de Relações Internacionais, 2001.
WOOLF, V. “Une chambre à soi”. Paris: Denoël/Gonthier, 1977. (Originalmente 
publicada em 1929).


