Artigo Original doi:10.1590/0100-512X2025n16105am

A PALAVRA DAS MULHERES
COMO PHARMAKON: UMA
LEITURA ARQUEOLOGICA!

THE WORD OF WOMEN
AS PHARMAKON: AN
ARCHAEOLOGICAL READING

Alessandra Affortunati Martins
https://orcid.org/0000-0001-7740-2284
aaffortunatimartins@gmail.com

Universidade Federal de Sao Paulo, Guarulhos,
Sao Paulo, Brasil

RESUMO Trata-se de recorrer a arqueologia do saber, tal como
empreendida por Foucault, em suas aulas entre os anos de 1970-1971 no College
de France, para resgatar o lugar da mulher no contexto classico grego. Nas
primeiras aulas desse periodo, Foucault explora a subdivisdo entre sofistas e
filosofos que abalou de modo irreversivel o lugar de saber e poder da sofistica.
Tal abalo consolida o viés da logica aristotélica em detrimento da palavra em
sua fungdo de pharmakon. Com esse recorte, a pesquisa arqueologica realizada
por Barbara Cassin sobre a sofistica, especialmente o Elogio de Helena, de
Gorgias, também se torna uma referéncia para compreender outra forma de
saber tradicionalmente ligada as mulheres. Por meio de sua andlise filologica
e dos estudos da classicista Nicole Loraux (1993) sobre a figura de Aspasia,
nota-se como a validade do que é tomado como verdade na tradi¢do ocidental
subdivide-se também por um corte de género subjacente, no qual modelos

1 Artigo submetido em: 27/06/2024. Aprovado em: 11/09/2024.

KRITERION, Belo Horizonte, v. 66, n° 161, Fluxo Continuo, 2025; e-53159



2 Alessandra Affortunati Martins

historicamente atrelados aos saberes das mulheres — ou femininos de maneira
mais ampla — aparecem destituidos de valor, ao passo que formas ligadas aos
modelos de pensamento masculino emergem alinhadas ao que é tido como
verdadeiro e, portanto, contendo valor nas sociedades ocidentais.

Palavras-chave: Sofistas. Filosofos. Arqueologia. Aspasia. Helena.

ABSTRACT It involves resorting to the archeology of knowledge, as
undertaken by Foucault, in his classes between the years 1970-1971 at the
Collége de France, to rescue the place of women in the classical Greek context.
In the first classes of this period, Foucault explores the subdivision between
sophists and philosophers that irreversibly shook the place of knowledge and
sophist’s power. This shock consolidates the bias of Aristotelian logic instead
of the word in its function as pharmakon. With this focus, the archaeological
research carried out by Barbara Cassin on sophistry, especially in Gorgias’
Praise of Helena, also becomes a reference for understanding another form of
knowledge traditionally linked to women. Through a philological analysis and
studies by classicist Nicole Loraux on the figure of Aspasia, it is noted how the
validity of what is taken as truth in the Western tradition is also subdivided by an
underlying genre cut, in which models historically linked to Women s knowledge
— or feminine knowledge more broadly — appears devoid of value, while forms
linked to male thought models emerge aligned with what is considered true
and, therefore, containing value in Western societies.

Keywords. Sophists. Philosophers. Archeology. Aspasia. Helena.

*

Ao analisar o ostracismo da sofistica na Grécia classica, em suas “Aulas
sobre a vontade de saber”, ministradas no Collége de France entre os anos
1970-1971, Michel Foucault (2011/2014) suspeita de uma pratica de exclusao
nos discursos filosoficos sob a insignia da verdade. Para afirma-la, teria havido
uma desqualificacdo da sofistica. Todavia, ndo sera Foucault a exaurir o
impasse. “O efeito sofistico”, de Barbara Cassin (2005), escava ainda mais essa
problematica. O diagnostico de Foucault e a arqueologia de Cassin conduzem
ao que pretendo explorar aqui: a sedugao e o phdarmakon como formas de saber
e de poder que foram historicamente sufocadas.

A defesa de Helena, feita por Gorgias e analisada por Cassin, traz essa outra
forma discursiva atrelada a seducdo que rege tanto a sofistica como o lugar de



A PALAVRA DAS MULHERES COMO PHARMAKON: UMA LEITURA ARQUEOLOGICA 3

Helena no cenario grego. O regime de exclusao da sofistica, diagnosticado por
Foucault e examinado por Cassin, condenou ao exilio ndo apenas o segmento
da sofistica grega, mas depreciou sobretudo modelos de linguagem e de
conhecimento tradicionalmente ligados as mulheres — ponto a ser esmiucado
a partir dos estudos de outra helenista: Nicole Loraux (1993), que destaca o
papel de Aspasia na atmosfera helénica.

Embora minhas investigacdes recorram a pesquisas helenistas, o objetivo
deste artigo ndo ¢ um estudo esotérico de vertentes do classicismo grego. Trata-
se antes de observar alguns recortes epistémicos da Antiguidade grega, cujos
efeitos sao perceptiveis ainda hoje, especialmente em relagao ao saber sedutor
de certas mulheres. Ainda que abordada por filésofos contemporaneos (cf.
Baudrillard, 2008), a seducdo pode ser considerada antifilosofica. Traigoeira,
se oporia a verdade. A sedugao pela palavra e pelo corpo como forma de saber
torna-se inaceitavel para aquilo que se considera valido racionalmente. Citando
Jean-Francois Lyotard, Cassin escreve o seguinte sobre a seducao:

Seria preciso ampliar a ideia de sedugdo [...] Nao ¢ o destinatario que é seduzido
pelo destinador. Este, o referente, o sentido, ndo se deixa seduzir menos do que o
destinatario [...]”. O discurso sofistico ndo ¢ apenas uma performance, no sentido
epiditico do termo, é inteiramente um performativo [...]. Ele ¢ demitrgico, fabrica
o mundo, faz com que advenha — e teremos, logo mais, a exata medida disso com a
cidade e a politica (Lyotard apud Cassin, 2005, p. 63).

Indico a seguir como Foucault e Cassin articulam a condenacdo da
linguagem sedutora e da politica ligada a sofistica, para depois apresentar a
pesquisa de Loraux sobre Aspasia. Trés recortes de comentarios permitirdo
circunscrever certo viés de verdade que, para obter destaque e poder, sufoca
outras modalidades de saber, especialmente de mulheres que se aproximam,
em certa medida, as de sofistas.

O problema da vontade de verdade

Era 9 de dezembro de 1970, primeira aula de Foucault. Nela, o filésofo
revela o jogo ao qual se dedicara: de modo andlogo ao que observara na
“Histdria da loucura” (1972/1978), por exemplo, em que formas de saber-
poder se autoproclamavam alinhadas a razao e se fundavam pela circunscrigdo
e pela exclusdo de um Outro da razdo, Foucault analisara se, na esfera do
discurso, a vontade de verdade nao teria excluido outro estilo de saber e de
conhecimento. Ou seja, qual seria a historia da vontade de verdade, marca da
pretensdo filosofica, que se quer universal e atemporal? Foucault (2011/2014)
visara, entao,



4 Alessandra Affortunati Martins

saber se a vontade de verdade ndo ¢ tdo profundamente histérica quanto quaisquer
outros sistemas de exclusio; se, na raiz, ndo ¢ arbitraria como eles; se ndo ¢ modificavel
como eles no decurso da historia; se, como eles, ndo se apoia e, como eles, ndo é
incessantemente reativada por toda uma rede institucional; se ndo forma um sistema de
coer¢do que exerce ndo s6 sobre outros discursos mas sobre toda uma série de outras
praticas (Foucault, 2011/2014, p. 4).

Em seu curso, Foucault (2011/2014) observara algo subjacente a vontade
de saber: “a verdade — seria melhor dizer o sistema do verdadeiro e do falso —
terd revelado o rosto que ha tanto tempo vem escondendo de nés, e que € o de
sua violéncia” (p. 6).

Seu exame inicia-se pelo “Livro A” da “Metafisica” de Aristoteles, no qual
detecta a operacdo do discurso filosofico “tal como existiu em nossa civilizagao”
(Foucault, 2011/2014, p. 7). Mostra como Aristoteles liga inicialmente a
vontade de saber a natureza pela sensagdo e pelo prazer, o que a torna uma
caracteristica genérica do homem?. Em seguida, o fim do conhecimento passa
a ser, ele mesmo, uma felicidade abstrata. “Imediatamente”, conclui Foucault
(2011/2014), “o corpo, o desejo sdo elididos; o0 movimento que no proprio
nivel raso da sensacdo leva ao grande conhecimento sereno e incorporal das
causas, esse movimento ja é, em si mesmo, a vontade obscura de alcangar
essa sabedoria, esse movimento ja ¢ a filosofia” (p. 13). Como consequéncia,
o sujeito do desejo e o do conhecimento fundem-se.

Diferentes maneiras de abordar a verdade em Aristoteles sdo expostas em
Aristotle on Truth, de Paolo Crivelli (2004). Embora exponha a extensa variagao
de verificagdes e garantias acerca do verdadeiro e do falso em Aristoteles, nota-
se como a verdade por este defendida assume estatuto ontologico, refutando
outras formas de verdade ligadas a elementos circunstanciais, as ondas instaveis
do desejo e aos efeitos inesperados da palavra em sua funcdo de phdrmakon.
Fundada na ontologia, a verdade deve algar-se ao estavel plano do universal.
Nesse modelo ontoldgico, destituido das marcas da instabilidade, firma-se
menos a necessidade interna do que é conhecido ou a génese ideal das formas
do conhecimento do que uma espécie de ascetismo como regra da vontade
(Cf. Foucault, 2011/2014, p. 24). Ha, portanto, um “fechamento do desejo
de conhecer no proprio conhecimento” (Foucault, 2011/2014, p. 18) estranho
aos poetas tragicos e aos sofistas. Esse desejo amainado exclui “um saber
transgressivo, proibido, temivel” (Foucault, 2011/2014, p. 14). O saber tragico
ndo nasce do prazer natural, mas impde-se como enigma temivel e perturbador

2 Caberia perguntar sobre o género empregado, pois de fato essa tradi¢do linguistica funda-se na diferenca
entre os sexos, como mostram algumas feministas (Cf. Luce Irigaray [1993] e Adriana Cavarero [2003]).



A PALAVRA DAS MULHERES COMO PHARMAKON: UMA LEITURA ARQUEOLOGICA 5

entre as esferas divina e humana. Nasce de fora, ndo de sensacdes interligadas
ao prazer do sujeito. Na discussao de Eutidemo, diz o sofista: “Se queres que teu
amigo aprenda, € preciso que ele nao seja mais 0 mesmo, € preciso que morra”
(Foucault, 2011/2014, p. 18). Esses riscos atenuam-se na vertente aristotélica,
marca da histéria do pensamento ocidental.

E curioso, porém, que, ao comentar a logica aristotélica, Jonathan Barnes
(2013) se refira mais a questdes de estilo do que ao alcance preciso da verdade
nos escritos do filésofo grego: “Aristoteles estd, com efeito, afirmando que
produziu uma logica completa e perfeita. Essa alegacao ¢ audaciosa, e falsa”,
ele diz. Tal falsidade ndo se vincula as condenaveis recaidas ao apelo sedutor
da palavra, mas diz respeito ao lugar das inferéncias que se baseiam nas
proposi¢des, ¢ as deficiéncias que estas teriam produzido naquelas. O autor
salienta que “essas deficiéncias ndo sdo vistas de imediato, e pensadores
ulteriores ficaram tdo impressionados com o vigor ¢ a elegancia da silogistica
de Aristoteles que durante dois milénios os Analiticos foram ensinados como
se constituissem a suma da verdade logica”. Embora os Analiticos anteriores
sejam “uma obra de notavel genialidade”, Barnes observa nela “dificuldades
internas ao sistema de Aristoteles — notadamente em seu relato das dedugdes
que envolvem proposi¢des problematicas”. Afirma que o texto aristotélico
preserva “erros e obscuridades”. Apesar disso, a obra ¢ tida por ele como
“elegante e sistematica”, os argumentos nela contidos “sdo organizados, lucidos
e rigorosos”, e “ela atinge um notavel nivel de generalidade”. Ora, vé-se bem
que esses adjetivos ndo podem ser vinculados de modo imediato a verdade
subsumida da dialética bem articulada, das categorias bem estabelecidas ou
dos silogismos bem construidos, sendo visivelmente mais tendentes a forma
estilistica da escrita e a estrutura organizada dos argumentos.

Dia 6 de janeiro de 1971. A andlise foucaultiana (2011/2014) volta-se ao
“aparecimento e depois a exclusao dos sofistas como acontecimento do saber
que deu lugar a um certo tipo de afirmagdo da verdade e a um certo efeito de
conhecimento que, em seguida, se tornou forma normativa” (p. 30). O autor de
tal exclusdo definitiva €, na visdo foucaultiana, Aristoteles (2005), sobretudo
nas “Refutagdes sofisticas”.

Do espanto se reconhece a propria ignorancia, reflete Aristoteles. Quando
se almeja supera-la pelo efeito e para o bem do conhecimento, busca-se a
verdade filosofica. Se, para Aristoteles, os principios dos seres eternos sdo
necessariamente verdadeiros e ndo ocasionalmente verdadeiros, eles sdo a



6 Alessandra Affortunati Martins

causa do ser dos outros seres. Dai que algo tenha “tanto de verdade quanto
possui de ser” (Aristoteles, 2002, p. 73). Nota-se como a verdade ¢ causa
material da filosofia e os principios nela enunciados sdo “aquilo que tem mais
ser e aquilo que tem mais verdade” (Foucault, 2011/2014, p. 31).

O filosofo situa-se na dimensdo de um saber/ndo saber. Nao se trata de
segredo ou ignorancia, alerta Foucault. Ha antes certa caréncia inerente a
propria relagdo com a verdade. Supor essa caréncia irreparavel confere carater
coercitivo a verdade, alocada em lugar distante. O que o filésofo dissimula ¢é
motivo pelo qual a verdade por ele pronunciada se determina. Nao explicita
seu lugar ao defender como tnica forma de conhecimento valido a sua propria.
Foucault questiona tal abstragdo. O movimento interno da filosofia baseia-se no
pressuposto da verdade-além e em seus métodos apropriados para aproximar-se
dela. Simultaneamente, ha a exigéncia de reparagdo incessante em relacdo aos
inevitaveis desvios do alvo.

Em As razoes de Aristoteles, Enrico Berti® (1998) destaca como, tanto no
livro VI de Etica a Nicémaco quanto no livro I da Metafisica, Aristoteles indica
seu interesse pela racionalidade (dianoética) da arte, que seria constituida de
“logos verdadeiro”. No é o caso de expor em detalhes aqui o que exatamente
Aristételes pensa sobre a arte, mas € certo que ndo sdo poucos ¢ nem irrelevantes
os cruzamentos de sua visdo sobre esta e aquilo que comumente se considera
como proprio a sofistica. De maneira direta: se o discurso sofistico puder
ser considerado uma forma de arte pelos proprios critérios estabelecidos por
Aristoteles, o que nele restaria a ser desqualificado em termos de verdade?

Talvez seja em razdo desse tipo de acusagdo nebulosa que Foucault
considere o lugar de contraponto da sofistica a verdade um estratagema que
visa retirar o discurso filoséfico da intencionalidade politica explicita, forjando
uma espécie de imunidade diante de disputas ostensivas. Todavia, a alianca
da filosofia com a verdade superior e sua forma alheia as disputas indicam
precisamente suas armas na luta por espagos de poder. Seu compromisso com
a verdade filosdfica desinteressada protege-o ou, nas palavras de Foucault
(2011/2014), “o filosofo ¢é alguém que nunca expulsamos totalmente ou que
nunca matamos totalmente” (p. 34). Nao ha ostracismo filosofico. Atrelar-se a
verdade ontoldgica forma um escudo que torna o filosofo invencivel. Diferente
do sofista, enxotado da cidade (Cf. Foucault, 1971/1996, p. 15) em funcao
de sua palavra manchada, a filosofia retira-se do jogo e aparta-se das outras
praticas discursivas (poética, mitica, tragica, politica e retorica).

3 Cf. capitulo 7 de Berti, E. (1998), As razées de Aristoteles.



A PALAVRA DAS MULHERES COMO PHARMAKON: UMA LEITURA ARQUEOLOGICA 7

Subsiste, entdo, o proprio movimento interno a esfera filosofica. Sao
unidades sistematicas designadas pelos nomes préoprios de filésofos ou pelas
construgdes abstratas: empirismo, racionalismo, idealismo. Essa cadeia de
individualidades, que encarna cada um dos momentos filosoficos, conecta-
se a verdade. Sempre pensada como de pleno direito, a verdade atravessa
toda e qualquer obra filoséfica. Para Foucault (2011/2014), o que torna a
verdade filosofica sempre esquiva € o recalcado de toda filosofia. Cada nova
obra filosofica pensara o nao pensado de outra. Essa cadeia preserva relagoes
reciprocas de repeticao e de comentario e define a singularidade de cada nome
com o conjunto comprometido com essa nogao de verdade.

Nota-se, entdo, uma inacessibilidade da filosofia, fechada ao exterior,
ja que sua relagdo fundamental com a verdade langa para fora discursos ou
praticas que ndo visem abarca-la. Por isso, Foucault (2011/2014) afirma: na
filosofia “estava em causa eliminar o exterior” (p. 36), que era o desejo ou o
que este simbolizava. E dessa afirmag@o, desdobra-se outra: “na historia da
filosofia, o exterior € o que ¢ representado ou simbolizado pelo sofista e por
tudo o que o personagem do sofista trazia consigo” (p. 36). E “o exterior contra
o qual se apoia obscuramente o discurso filos6fico” (p. 36).

Unir filosofia e verdade como vontade de saber acende o sinal contra
a sofistica, cujo perigo nao se referia ao raciocinio falso ou aos erros de
raciocinio. A acusacdo, quase sempre imprecisa quando busca se justificar, ¢
de que trata de raciocinios aparentes. Distantes da verdade, o argumento de
Aristoteles € de que se ocupam com efeitos ilusorios promovidos por artimanhas
grosseiras. Entretanto, Foucault insiste: se se trata de um teatro farsesco, por
que “o discurso que deveria ocupar-se apenas do verdadeiro e do falso ainda
precisa exercer essa policia moral? O que € esse jogo ético entre o honesto e o
desonesto, sendo que se deveria dizer somente verdadeiro ou falso?” (Foucault,
2011/2014, p. 38).

Aristoteles caracteriza o raciocinio falso: a conclusdo pode ser falsa ou
porque uma premissa ¢ falsa ou porque as duas premissas sdo verdadeiras,
mas a conclus@o ndo foi tirada como deve ser. Em contraposi¢do, o raciocinio
sofistico seria um ndo raciocinio. Trata-se de aparéncia racional, alvo de ataque
nas “Refutagdes sofisticas”: “Que alguns silogismos sao verdadeiros, enquanto
outros o parecem ser, embora o ndo sejam, ¢ evidente” (Aristoteles, 2005, p.
545). Nas “Refutacdes sofisticas”, o sofista ndo ¢ acusado por se servir do
erro ou do raciocinio falso como armadilha; o discurso do sofista ¢ “miragem
argumentativa” que ndo raciocina verdadeiramente.

Aristoteles alerta especialmente contra as homonimias e as anfibologias,
recusando ambiguidades da linguagem: “a sofistica ¢ conhecimento aparente,



8 Alessandra Affortunati Martins

mas ndo real” (Aristoteles, 2002, p. 139). Ademais, o dinheiro pelo discurso
sofistico contaminaria o estatuto do saber proferido.

Percebe-se que o rechago a sofistica se deve a ela aparecer, aos olhos do
filésofo, como discurso manipulado. Este se desvincula das coisas propriamente
ditas. Os volteios da linguagem comprometem-se apenas com 0s Proprios
nomes, € ndo com as coisas por eles designadas. Uma mesma palavra pode
dizer duas coisas diferentes na prépria identidade da coisa proferida. De modo
diverso, coloca-se o silogismo: “[...] uma locucdo em que, uma vez certas
suposicdes sejam feitas, alguma coisa distinta delas se segue necessariamente
devido a mera presencga das suposi¢des como tais [...] entendo que € por causa
delas [suposi¢des] que resulta a conclusdo” (Aristoteles, 2005, pp. 112-113).
Na refutagdo do silogismo, o raciocinio contradiz a conclusdo do anterior. O
sofisma, por sua vez, livra-se da imposi¢ao légica. Embora os interlocutores ndo
tenham em mente as mesmas premissas, o sofista preserva o enunciado em sua
identidade material linguistica por conta de alguma coincidéncia, confusao ou
semelhanca dos nomes que designam as coisas. Essa sobreposi¢ao metonimica
ou metaforica, considerada filosoficamente arbitraria, indicaria uma imagem
invertida de raciocinio.

A critica aristotélica da sofistica situa-se no nivel da materialidade
discursiva. O sofisma ¢ uma tatica interna a essa materialidade que perderia
o compromisso com o referente. O que aflige a vontade de saber atrelada a
verdade € o fato de os sofismas se inserirem numa série ingovernavel de redes
discursivas seriais. O discurso assume valor em si e torna-se acontecimento,
que, uma vez formulado, ndo pode ser mudado. “Dito ¢ dito” (Foucault,
2011/2014, p. 44). Em seu bojo esta o jogo vivaz que encena a situagdo de
disputa — o além do proprio acontecimento perde valor.

A tarefa filosofica torna-se distinguir, neutralizar a materialidade do
discurso e separar falsas identidades, sobreposigoes e repeticdes. Confusdes
entre palavras e construgdes linguisticas, manipuladas pela sofistica, adviriam
da escassez de nomes ante a multiplicidade dos objetos. O pensamento da
diferenca permitiria, entdo, superar o aprisionamento na materialidade
discursiva e extinguir cadeias vertiginosas de palavras flutuantes na superficie.
O Adyog conceitua acontecimentos, eliminando a virtualidade material do
discurso e recuperando a apofantica como campo da verdade ou do erro das
proposicdes. Sim, pois s6 ha apofantica quando a materialidade do discurso ¢
neutralizada (cf. Foucault, 2011/2014). Na verdade filosofica, este atrela-se ao
eixo de referéncia. Esse debate condensa-se no principio de ndo contradi¢ao
aristotélico: ¢ falso dizer que aquilo que ¢ ndo € e que aquilo que nao ¢ ¢; ¢



A PALAVRA DAS MULHERES COMO PHARMAKON: UMA LEITURA ARQUEOLOGICA 9

verdadeiro dizer que aquilo que é é e que aquilo que ndo é ndo é (cf. Aristoteles,
2002, p. 94).

O raciocinio filosofico torna-se uma espécie de residuo da verdade que
aflora apds o percurso garantido pela apofantica. Longe dessa estabilidade,
a sofistica ocupa o espago cénico e performa raciocinios como uma danga
entre palavras e construgdes sintatico-semanticas. Ali quando a coisa ¢ dita,
ela passa a existir e ser verdadeira em si. E possivel dizer sobre o ndo ser, e,
dizendo-o, ele é.

*

Dia 13 de janeiro de 1971. Foucault ndo pretende invalidar a critica
aristotélica aos sofistas tal como fizeram alguns historiadores. Ao invés de
revogar o banimento da sofistica, aproximando-a do discurso filoso6fico como
George Grote (2019), Theodor Gomperz (1912) e Eugeéne Dupréel (1980), ele
valida a diferenga. Sim, pois demonstrar a equivaléncia de ambas, provando
as injusticas das criticas aristotélicas, significaria conceder indiretamente
autoridade a validacgdo ou a recusa do discurso filosofico a sofistica. Ou seja, 0
procedimento acabaria por reiterar, de modo subjacente, a exclusao.

Para Foucault, porém, ndo convém trazer os sofistas pelos pordes da historia.
Cabe observar a exclusao, decidida por Aristoteles, seus contemporaneos e
sucessores. Nao basta aplacar animos para reunir sofistas e fildsofos numa
esfera comum em que problemas comuns articulem-se conjuntamente na
mesma dire¢do. Foucault escava 0 modo como o discurso sofistico perdeu
espago na sociedade grega. Trata-se de “mostrar como, sempre permanecendo
no interior da filosofia, pode-se reconhecer, pelo menos as cegas, um certo
exterior do qual o sofista [...] [se torna] simbolo [...] ameacador”. O sofista
torna-se antipoda “mais obstinado e mais zombeteiro” (Foucault, 2011/2014,
p. 52) do filésofo.

Na logica, legitima para Aristoteles, ha “um sistema de regras anénimas,
imutaveis, comuns” (Foucault, 2011/2014, p. 56). Nesse conjunto, os fildsofos
produzem seus enunciados e estabelecem proposi¢des reconhecidas como
novas e verdadeiras. Ha nelas um “triplo carater ordenado, honesto e¢ adulto
do verdadeiro raciocinio” que “implica uma relacdo definida, apesar de
muito geral, entre as regras, o sujeito, o enunciado produzido e a intengdo
significativa” (Foucault, 2011/2014, p. 56). O excluido dessa relacdo ¢ o fato
de que ela “neutraliza o carater de acontecimento do enunciado”. (Foucault,
2011/2014, p. 56). O sofisma contorceria proposigdes para girar em torno do
proprio acontecimento; logo, seria descartado como “formalmente desordenado,



1 0 Alessandra Affortunati Martins

moralmente desonesto, psicologicamente pueril” (Foucault, 2011/2014,
p. 56). Em suma: “a logica, a moral, a psicologia zelam pela exclusdo das
infantilidades fraudulentas e anarquicas do sofisma” (Foucault, 2011/2014,
p- 57), perversidade que introduz o corpo dos discursos na cena de maneira
indevida e reprovavel pela “ordem moral adulta” (Foucault, 2011/2014, p.
57). O verdadeiro no sofisma baseia-se unicamente na sustentacdo do dito.
Sem “acesso as coisas a partir do discurso, as palavras falam de qué, remetem
a qué? A nada — quando se acredita falar dos seres, ndo se esta falando de
nada” (Foucault, 2011/2014, p. 58). Eis a alegacao dos filosofos. Entretanto,
argumentam os sofistas, tdo logo se empregam palavras para negar o ser, esta
implicado que ele seja por ter sido dito. O ndo ser se enuncia “ndo ser”, sendo.
Ao mesmo tempo, “faz com que o ndo-ser ndo seja, visto que as palavras
empregadas ndo [remetem] a nada e ‘ndo-ser’ em particular ndo remete a nada,
ndo mais que esse ser que lhe ¢ concebido ou que lhe ¢ recusado” (Foucault,
2011/2014, p. 58) na propria construcao discursiva.

Esse jogo de oposicdes familiares (ser/ndo ser, contraditério/ndo
contraditorio, verdadeiro/falso) ndo equivale as coisas sobre as quais se
enuncia um estatuto. Ser/nao ser equivale a dito/ndo dito e ndo contraditorio/
contraditoério como nao rejeitado/rejeitado. Para a sofistica, a apofantica serd
um recurso a idealidade. O cerne da oposicao &, pois, entre declarativo e ndo
declarativo.

A palavra como phdrmakon

Barbara Cassin, filésofa helenista e filologa que revirou a tradicdo filosofica
do avesso, promove um “retorno do recalcado sofistico”, indo da ontologia a
logologia. O efeito sofistico abala o estatuto do cidaddo ateniense a condi¢ao
sempre rudimentar de a cada vez “cidadanizar-se” (Cassin, 2005, p. 8) pelo ato
discursivo, como queria o sofista Antifonte. Em “Tratado do nao-ser”, Gorgias
expde de que modo o “Poema” de Parménides, obra inaugural da ontologia,
ndo deixa de ser também um discurso entre outros. Ou seja, expoOe sua face
performativa. Performar opde-se, entdo, a clausura da verdade. A réplica
filosofica a Gorgias € o principio de ndo contradicao de Aristoteles. Nessa
equacao aristotélica, falar implica significar alguma coisa e s6 uma, a mesma.
A palavra deve ser univoca. Nao pode ter e ndo ter, a0 mesmo tempo, 0 mesmo
sentido. Sofistas que se inclinam a homonimias e anfibologias, resistindo a
decisdo do sentido Uinico, ndo sdo homens; no maximo, pensa Aristoteles, sdo
plantas que falam. Sofistas falam para ndo dizer nada. Falam pela simples graca
de falar ao léu.



A PALAVRA DAS MULHERES COMO PHARMAKON: UMA LEITURA ARQUEOLOGICA 1 1

No verbete “Sofistica”, do Vocabulario de Andre Lalande (1999), a
contradicao se torna explicita: “uma filosofia de raciocinio verbal, sem solidez
e sem seriedade” (cf. Cassin, 2017, p. 56). Filosofia, ma-filosofia, avesso da
filosofia? Lancados as margens ou fora da verdade filosofica, sofistas seriam
afeitos as ficcdes com suas palavras desancoradas do ser.

Cassin coloca nova luz na dupla antitética filésofo-sofista: de um lado,
filésofos, conhecidos como amantes do saber; de outro, sofistas, sabios no amor
(Cassin, 2017). Eros a rondar o saber entre rivais. Ser sabio no amor estremece
o anseio filosdfico que almeja a incansavel perseguicao amorosa da verdade.
O amor ganha textura na propria palavra que circula no jogo.

Qual seria a verdade apreensivel entre os jogos de linguagem? Prescindindo
da linguistica e da semiodtica modernas, constata-se que em todo dizer estdo
implicados, além daquele que o emite, seu receptor. Este inevitavelmente situa-
se em determinado contexto, cujos limites especificos conferem contornos ao
que ¢ dito — o dito esta sempre enderecado, ainda que esse elemento esteja
velado em nome de uma verdade supostamente abstrata. Também devem-se
considerar codigos através dos quais algo se torna possivel na linguagem. O
que ¢ dito — o conteido ou a mensagem — se serve de um canal, isto é, de
ferramentas e suportes a partir dos quais o dito se torna possivel.

Ou seja, ainda que alguma verdade atravesse tempos € espagos, ela nunca
emerge como puramente abstrata e fora do contexto discursivo, mas nasce em
algum enredo vivo, cujas caracteristicas penetram e “sujam’ o que se pretende
como verdade pura. Uma “histdria sofistica da filosofia”, tal como a propde
Cassin (2005, p. 9), se relaciona com posigdes circunstanciadas. A sofistica ndo
se aferra a unicidade da verdade, quer eterna, quer dialeticamente constituida
ao modo hegeliano.

Na sofistica, o efeito do dizer importa mais que a imutabilidade da ideia ou
a coeréncia incontestavel da proposi¢do. Cumpre captar com astucia o instante
oportuno da enunciagdo, kairds. Estar atento a mekhanai, isto ¢, as artimanhas
capazes de abrirem fendas no circuito da logica avessa a multiplicidade de
sentidos. Acima de tudo: ndo escamotear que o dizer molda-se pelos interesses
do que diz. Considerar, enfim, que a verdade ndo ¢ abstragao que paira acima
dos corpos que buscam enuncia-la. Pharmakon que, como explica Socrates
na Apologia do Teeteto (cf. Platdo, Teeteto, 167b), nao passa do falso ao
verdadeiro, mas transforma afetos e ideias de modo alquimico.

Formas de articular-se amorosamente com o saber distinguem-se
ligeiramente entre filosofos e sofistas, mas foram tratadas como antagdnicas:
o filésofo assenta-se em sua falta e vislumbra um lugar-além onde o saber (ou
a ideia inteligivel) estaria alocado em sua inteireza indivisivel, embora nunca



1 2 Alessandra Affortunati Martins

inteiramente capturavel. O sofista ndo é como Socrates que “sé sabe que nada
sabe”. Ele sabe, mas sabe no proprio gesto de esburacar o ser, tornando-o
permanentemente inconsistente: o amor acontece em sua vibragdo atual. Em
suma, o sofista sabe por que ama no ato entusiasmado de seu falar; ama porque
permite-se viver em ato os efeitos de seu saber.

Barbara Cassin (2005) dedica-se a refutar o principio aristotélico de ndo
contradi¢do, cuja origem estaria no Poema de Parménides. Aos moldes da
arqueologia, a filosofa reabilita a sofistica. Conservado por Sexto Empirico,
o titulo “Sobre o nao-ente ou Sobre a natureza”, de Gorgias, abala a tradigao
ontoldgica. Quase todos os filosofos redigiram um tratado “Sobre a natureza”.
Sob 0 mesmo titulo, Gérgias inverte vertentes de fisicos, ou fisidlogos, dentre os
quais, Parménides. Para ele, todavia, aborda-la ndo implica falar do ente, mas,
antes, tratar do ndo-ente ou daquilo que estd em vias de nascer. O “Tratado”
de Gorgias, paradigmatico da sofistica, seria um segundo discurso, critico do
primeiro: o “Poema” de Parménides, base da ontologia platonico-aristotélica
sob a qual ainda vivemos. Tal critica sugere que o poema parmenidiano ja
¢ em si um discurso sofistico. Mais: a existéncia e a persisténcia de toda a
philosophia perennis demonstram que o “Poema” de Parménides ¢ o mais
eficaz entre os discursos sofisticos.

A linguagem de Gorgias, todavia, segue outro percurso: o esfor¢o de
desvelar artificios da graca que capturam o Outro. Em suma: a critica de
Gorgias se refere a crise ou a partilha que Parménides instaura entre o ser € o
ndo ser no ponto de partida da filosofia. E ou ndo ¢ (estin e auk estin) implica
uma ontologia em que o ser se torna o “herdi de um romance” (Cassin, 2005,
p- 20), a partir da propria fissura instauradora de antinomias forjadas no seio
da linguagem.

Como indiquei a partir de Foucault (2011/2014), na sofistica o ser torna-se
efeito do dizer e o fato desenha-se pelo dito. Ou seja: a realidade se instaura
pelo discurso. Gorgias, desqualificado como falsario, critica Parménides —
e o eleatismo — e refuta a abstra¢do vazia. Reintroduz ao campo do saber
o mundo sensivel e vivo, a pluralidade de prismas, 0 movimento irregular
da linguagem e a subjetividade vibrante do falante. O mundo sensivel,
abolido da logica aristotélica, aparece no livro “Gama” da “Metafisica”. Para
demonstrar o indemonstravel principio de nao contradi¢do, Aristoteles critica
a discursividade sofistica nos mesmos termos posteriormente assumidos pela
racionalidade cartesiana: “Em geral, [...] afirmam que tudo o que aparece aos
nossos sentidos € necessariamente verdadeiro, porque eles consideram que
a inteligéncia ¢ sensagdo e que esta ¢ uma alteracao” (Aristoteles, 2002, pp.
166-167). Evidencia-se o enrosco quando “os sofistas sdo [criticados como]



A PALAVRA DAS MULHERES COMO PHARMAKON: UMA LEITURA ARQUEOLOGICA 13

empiristas” (Cassin, 2005, p. 16) ingénuos e, simultaneamente, sdo vistos como
aqueles que “fazem discursos” descolados das coisas e nos quais os nomes
pairam sem referentes. O que se mantém intacto, entre as criticas, ¢ a ideia
de que sofistas se valem da mera aparéncia e apelam para a retorica vazia — o
impasse parece insoluvel.

Sofistas sabiam que a emissdo de seu dizer somavam-se artificios
discursivos e palavras capazes de fisgarem o desejo. Sao elementos contrarios
a logica sisuda, assim como a doxa, que segundo Cassin (2005, p. 346), ¢
palavra grega bela e boa [kalos kagathos]. Nesse lugar belo e bom [kalon
kagathos] esta também o her6i homérico. Palavras da doxa, prenhes de beleza,
se caracterizam por sua mutacdo e ambiguidade. Servem-se de semblantes.
Levam em conta a expectativa, a expectacdo, aquilo pelo que se espera. Sua
ambivaléncia ¢ tratada por Cassin (2017, p. 19) pelos termos alemaes Schein
e Erscheinung. Diz a helenista que o aspecto objetivo do Schein “constitui a
‘aparéncia enganosa’, a ‘falsa-aparéncia’; seu aspecto subjetivo ¢ a ‘conjectura’,
a ‘alucinag@o’, o ‘erro’—a ‘opinido’ enquanto nao fidvel”. Quando se olha para
o lado do Erscheinung, ou seja, para a apari¢do de um objeto, ela continua:
“considera-se a ‘bela aparéncia’, a forca da ‘manifestag¢ao’, sua plenitude e,
quando esse objeto é alguém, celebra-se a sua ‘boa reputacdo’, a ‘gléria’ e até o
‘esplendor’”. Pelo prisma subjetivo, Erscheinung teria o lugar de uma “opinido
verdadeira” e “bem estabelecida”, emitida por “pessoas decentes” (doxa do
latim decet, “convém”; no francés décent [decente]). Doxa contra alétheia,
embate eternizado. Mas a pretensao de estar do lado da verdade pode ser apenas
uma “modulagdo dos sentidos de doxa” (Cassin, 2017, p. 20). Gorgias define
o impasse: “O ser ¢ invisivel [aphanes] se ele ndo alcanga o parecer [dokein],
e o parecer ¢ fraco [asthenes] se ele ndo alcanga o ser” (Cassin, 2017, p. 20).

Nietzsche talvez tenha esfacelado o antagonismo ao perguntar, em “O
crepusculo dos idolos”: “Como o ‘mundo-verdade’ se torna, finalmente, uma
fabula — historia de um erro”? “O mundo-verdade”, diz Nietzsche, “nos o
abolimos: que mundo nos restou? O mundo das aparéncias, talvez?... Claro que
nao! Com o mundo-verdade nos abolimos também o mundo das aparéncias!”
(Nietzsche, 2006, p. 37).

Outro retorno do recalcado: a voz das mulheres na filosofia

“Elogio de Helena”, de Gorgias, indica um veio identificatorio entre
praticas sofisticas de linguagem e praticas sedutoras normalmente atribuidas
as mulheres. Tendo sido gerada por Leda, por Tindaro — o melhor dos homens
— e Zeus — senhor de todos —, Helena “obteve a beleza propria dos deuses, que



1 4 Alessandra Affortunati Martins

ela possuia sem reserva” (Gorgias, 5 [2005, p. 295]). E possivel que Gorgias
tenha sido sensivel as acusacdes sofridas por Helena por sentir-se, ele mesmo,
em lugar analogo ao dela quando a filosofia o tornava alvo de condenacdes
ou insultos. Gorgias cumprira a tarefa de defendé-la. Para isso, observa que a
beleza exuberante de Helena impactava varios homens. Dotados de riqueza,
vigor, inteligéncia ou renome, estes vislumbravam a grandeza daquela mulher
e se aproximavam, desejantes.

Ela nao deveria ser responsabilizada pela vontade dos deuses (mais
poderosos do que ela), que acenderam seu desejo aos atrativos de Troia. Nem
pelo seu rapto, cuja violéncia adviria do Outro. Também nao seria o caso de
culpa-la por ter sido persuadida por discursos.

Ao defender Helena a partir desse Gltimo argumento, Gorgias (8 [2005, p.
296]) expde mais claramente sua perspectiva sobre a sofistica: “[...] se aquele
que a persuadiu [...] foi o discurso, também nao sera dificil defendé-la contra
esta acusagdo”. Sim, pois “o discurso ¢ um grande soberano que, por meio do
menor e do mais inaparente dos corpos, realiza os atos mais divinos” (Cassin,
2005, pp. 296-297). A palavra discursiva transforma humores e afetos. Toda a
poesia, argumenta Gorgias (9, 2005 [p. 297]), é discurso sob medida. Ao escuta-
la é possivel que sobrevenha “o tremor que habita o medo”, “a piedade que
abunda em lagrimas” e “o luto que se compraz na dor”. Discursos sdo corpos
estranhos que incitam a alma a alegrias e reveses. Carregam uma paixao que
lhe é imanente.

Deuses encantam pelo discurso. Uma vez que penetra a alma, o impacto
de um sortilégio a atrai, persuade ¢ transforma. Por vezes, o efeito magico
convence por vias discursivas falsas. O tempo ¢ culpado, ja que a memoria ¢é
imprecisa, o futuro, incerto, e o presente, fragil nas certezas. Impossivel atribuir
precisao ao passado, apreender mintucias do presente ou ser vidente do futuro,
restando as almas titubeantes apenas uma opinido conselheira, que favorece os
que se comprazem com “uma felicidade vacilante e sem resisténcia” (Gorgias,
11 [2005, p. 298]). Também Helena pode ter sido raptada pela violéncia
discursiva, ja que “o discurso que persuade cria uma necessidade na alma”
(Gorgias, 12 [2005, p. 299]) da vitima. Esta deixa-se conduzir pelas palavras.
Constrangida pelo discurso, a persuadida ¢ alvo de imprecagdes. Em seu corpo,
o discurso magnetiza. Em seguida, marca a alma.

Outro sofista, Filostrato (I, 479-484 [2005]) enumera pensadores que
articularam seus discursos. Gorgias teria inaugurado a improvisagdo. Certa
vez, diante da plateia em Atenas, ousou: “Proponham!” (Filostrato, I, 482
[2005, p. 406]). O risco seria agir na ocasido oportuna. Segundo Filostrato,
Gorgias, assim fazendo, contrariava o modo de Prodico de Ceos, que, embora



A PALAVRA DAS MULHERES COMO PHARMAKON: UMA LEITURA ARQUEOLOGICA 15

arquitetasse bons discursos, repetia pelas cidades formulas similares: a Virtude
e o Vicio visitavam Héracles (Hércules) sob o aspecto de duas mulheres, uma
esplendorosa, outra sem artificios sedutores. Ofertavam ao jovem diferentes
elementos: uma delas, a ociosidade e a preguiga; a outra, o suor ¢ o trabalho.
A maneira de Orfeu e Tamiras, Prodico encantava ouvintes e cobrava por suas
sessoes nas cidades. Adquiriu fama em Tebas e na Lacedemoénia. Mas Gorgias
ridicularizou Prddico por proferir sempre o mesmo discurso, sem incorporar
a vivacidade do kairds.

Ao introduzir esse elemento temporal — o calor da circunstancia no discurso
—, Gorgias incitou inveja. Filostrato diz que sofistas foram interditados nos
tribunais atenienses pela sua inacreditavel habilidade de manipular argumentos
e, com eles, triunfar. “Sofista” define Filostrato (I, 484 [2005, p. 409]), “foi
0 nome que os antigos deram ndo apenas aqueles oradores que falavam
excessivamente bem e resplandeciam em gloria, mas também aqueles filosofos
que davam livre curso a sua expressao’.

Em nota, Cassin (2005, p. 407) explica que a fabula de Prodico traz o
kairos de Gorgias para fazer frente as ideias de Vicio e Virtude, encarnadas em
mulheres. Na carta 73, ela lembra, Filostrato compara sofistas que enfeiticam
cidades “a moda de Orfeu e Tamiras™ e aproxima Gorgias de Platdo, pois este
“‘longe de enxerga-los [os sofistas] como mau augurio’ (baskaino), ou de ser
tomado pela ‘inveja’ (pthonos), estava, de preferéncia, ‘repleto de emulagao’
(philotimia, amor pela honra inspirado por uma sa rivalidade), ja que era capaz
de fazer discursos ‘tdo bem e mesmo melhor’” (Cassin, 2005, p. 407).

Nesse ponto do elogio de Gorgias a Helena pode-se reconhecer uma voz
subjacente a interceder em favor da propria sofistica. Seria necessario, diz
Gorgias (13 [2005, p. 299]), conscientizar-se em relagao aqueles que, “opiniao
contra opiniao”, desqualificam uma como mera opinido para validar a outra
como mais elevada. Com tal estratégia, certos discursos, mesmo que pouco
criveis, brilham. Nao seria recomendavel, ¢ o que se deduz, que um unico
discurso se coloque como valido em nome de se articular como poder.

“Elogio de Helena” desmente a neutralidade de uma verdade existente além
das circunstancias, como pretende o discurso filoséfico. Torna-se impossivel
escapar da doxa. Depreende-se do discurso de Gorgias que o engodo daqueles
que se autoproclamam filosofos estaria em nao admitirem que os seus seriam,
como outros, s6 mais um discurso. So6 o estilo distinguiria fildsofos de sofistas.
Sabendo que discurso também se liga a poder, Gorgias ndo se abstém de usa-lo,
revelando, porém, que dele fazia uso, ao contrario de filosofos.

Além disso, ouvintes atraem-se pelo que os fisga. Ou seja, ha uma via
de mao dupla entre poder do discurso e disposi¢cdo da alma, dispositivo das



1 6 Alessandra Affortunati Martins

drogas e natureza dos corpos. Se discursos persuadiram Helena, ela ¢ vitima
da historia.

Alias, pelo phdarmakon, depositado em “Elogio de Helena”, Gorgias
aproxima-se dos engenhos femininos da propria personagem defendida. Na
Odisseia, Homero constroi a cena com Helena, designada como a que provoca
desejos.

Finda a guerra, Troia esta destrocada, guerreiros gregos, mortos. De
volta a Esparta, Helena encontra-se, como antes, em casa. Restabelecido o
matrimonio, Helena ocupa seu lugar. Encarrega as empregadas de preparar
o jantar. Sem aviso, chegam visitas. Dentre elas, Telémaco, desolado pela
auséncia do pai, Ulisses. Celebra-se o casamento de um dos filhos de Menelau
e Helena. Combalido, Telémaco chora e contamina a alegria geral. A fim
de apaziguar animos, Menelau faz todas as honrarias aos companheiros de
guerra, especialmente a Ulisses. Helena recupera um phdrmakon, presente de
Polidamna do Egito, e coloca-o no vinho dos hospedes. Com a substancia, a
tristeza se esvai. O remédio permite que todos contemplem a morte de seus pais
e irmaos sem cair no choro. Esse phdrmakon “dissipa a dor e a célera” (Cassin,
2017, p. 82). Tao logo depde a droga nas tacas cheias, recupera a palavra: “—
Esta noite, jantem bem acomodados na sala e gozem dos discursos [muthois
terpesthe]. Eu vou lhes contar coisas semelhantes/verossimeis/apropriadas
[eoikota katalexo]” (Homero apud Cassin, 2017, p. 82).

Como indica o classicista Teodoro Rennd Assuncdo em “Luto e Banquete
no Canto 1V da Odisseia”, as caracteristicas de tal droga (pdapuokxov) sdo
imprecisas. Seus efeitos indicam sua fun¢io na narrativa antes de tudo pelos
adjetivos neutros e por “dois nomes com nogdes negativas (mévbog, ‘dor’ e
¥OA0G, ‘cdlera’), isto é: vmevOéc (‘que desfaz ou impede a dor’) e dyolov (‘que
desfaz ou impede a colera’)”. Por conseguinte, a fun¢do do phdrmakon seria
analgésica e calmante. A intensidade dos afetos apaziguar-se-ia pelo seu efeito,
trazendo “o esquecimento de todos os males”. Nem sempre esquecer ¢ bom
remédio, mas a memoria dos entes amados, que ndo puderam voltar vivos de
Troia, ou de Odisseu desaparecido ndo se casa bem com o contexto da festa;
a droga resgata magicamente os convivas ao clima de leveza almejado. Outro
aspecto frisado pelo autor refere-se ao efeito passageiro da droga, ainda que
prolongado se comparado aquele obtido pelo alcool do vinho ali servido. A
substancia segura as lagrimas, mas ndo ¢ capaz de dissolver as dores do luto,
ainda mais quando a morte decorre de violentos embates de guerra.

E certo que Helena atinge seu intento: o efeito da droga (p&ppakov)
recupera a atmosfera do jantar e suspende a melancolia imprépria aquele
momento. Troia deixa de estar impregnada das mortes e da tristeza, e Ulisses



A PALAVRA DAS MULHERES COMO PHARMAKON: UMA LEITURA ARQUEOLOGICA 17

pode ser trazido a memoria por outras perspectivas. Seja como for, Teodoro
Rennd Assungdo, seguindo Ann Bergren, considera improcedente que “a estoria
de Helena sobre Ulisses funcione também como um @dppoxov [pharmakon] —
como se retomando uma antiga tradi¢do médica do poder encantatorio e curativo
das palavras”. A tristeza de Telémaco, hospede principal, e dos outros presentes
¢ apenas combatida de maneira anestésica ¢ momentanea, nao curativa.

Penso, todavia, que qualquer experiéncia — até mesmo aquela de carater
anestésico pelo efeito de drogas — deixa marcas em quem a vive. Se Telémaco
pode acalmar-se e ouvir outros prismas sobre seu pai, se pode desfrutar
momentos prazerosos, se pode compartilhar afetos com amigos de Ulisses,
o retorno a sobriedade ndo o deixara incolume ou igual a antes. Assim, se ¢
verdade que o processo de luto ndo ¢é ultrapassado por um momento de calmaria
e prazer sob efeitos de uma droga, também ¢ verdade que essa composicdo
de fatores oferecida no banquete se soma como ferramenta para enfrentar a
tristeza em momento posterior. Em suma: o efeito do phdrmakon pode ndo ser a
resolugd@o definitiva, mas esse fato ndo anula o impacto de uma boa experiéncia
em relagdo aos assuntos que ainda ferem e que podem ser lidos por diferentes
6Oticas — incluindo a experimentada sob efeito da droga.

Mas volto a cena da Odisseia. Dentre as historias reconstituidas sob efeito
do remédio, Menelau lembra-se que Helena contornou a emboscada do cavalo
de Troia por trés vezes. Chamou “nome por nome, os melhores dos Danaos”
(Homero apud Cassin, 2017, p. 83). Na verdade, Helena (Cassin, 2017, p. 83)
quis trapacear os gregos, dentre os quais Ulisses e seu marido Menelau, que
ora narra a histdria para os convivas. Helena supds que os gregos estivessem
no interior do cavalo de madeira e queria atrai-los para que se traissem. Nunca
se escutaram alegagdes da propria Helena. Homens sempre falaram por ela; a
versao registrada ¢ de Menelau: ela incitara o desejo nos herois ao forjar a voz
das esposas deles. Diz “‘Ajax’ com a voz da mulher de Ajax, ‘Ulisses’ com a
voz de Penélope, ¢ ‘Menelau’ com sua propria voz de Helena” (Cassin, 2017,
p. 84). Barbara Cassin (2017, p. 84) observa que “o phdrmakon egipcio nos
abre a compreensdo da voz humana como phdarmakon, remédio-veneno, por
exceléncia”. A voz don juana incita desejo: “A voz estd livre [...] pelo fato de
ser outra coisa que ndo substancia” (Cassin, 2017, p. 84). Helena equipara-
se a todas as mulheres, ¢ a/uma mulher. O texto homérico enlagca mulher e
pharmakon discursivo.



1 8 Alessandra Affortunati Martins

A secreta mestra de sofistas e filosofos

Elogio ¢ estratégia discursiva, inveng¢ao politica. Situa-se como “criagdo
de objetos e valores novos que modificam o consenso” (Cassin, 2017, p. 89).
Sofistas sdo, define Hegel, “mestres da Grécia”, “[m]estres em paideia e
mestres em politica” (Cassin, 2017, p. 89).

Platdo e Aristoteles insurgem-se contra essa espécie ampla de poder
politico. Platdo o faz pela desqualificacdo da analogia farmacéutica de Gorgias,
colocando-a como ilusoria e simulacro do logos. Eidos, ideia, e eiddlon,
fantasma, adulagdo — eis a primeira divisao decisiva na histdéria do pensamento
ocidental. Socrates sobrepde ao Elogio de Helena a versao na qual o /ogos nao
€ mais pharmakon, mas fantoche de phdrmakon, eidolon, como a Helena de
Euripedes sobre as muralhas de Troia.

Helena fica associada a falsidade, atributo igualmente colocado para
os sofistas. Similarmente a ostentagdo de Esparta, Helena surge na Odisseia
marcada pela exuberancia de pertences brilhantes e preciosos (Homero,
Odisseia, Canto 1V, 120-140) sedutores. Como salienta Clara Crepaldi (2015),
as investigagdes de Clader (1976 apud Crepaldi, 1975/1978) e Martin West
(apud Crepaldi, 1975/1978) condensam as origens de Helena de Homero em
duas divindades: uma deusa indoeuropeia, ligada ao Sol e aos Didscuros, e uma
deusa da vegetagdo de origem mediterranea (p. 28). Ou seja, elementos divinos
impregnam Helena ja na Odisseia. Interessa destacar, porém, os brilhos dos
aderecos dela, dentre os quais uma roca de ouro e um cesto de prata com bordas
de ouro. Ambos foram presenteados por Alcandra, esposa de Polibo, habitante
do Egito (Crepaldi, 2015, p. 28). E egipcia a exotérica pogio distribuida entre
os copos dos convivas. Esses sedutores elementos estrangeiros compdem a
figura que marca a propria cultura grega da Antiguidade, denominada helénica.

Além de Helena, mostrei figuras alegoricas de mulheres que se
aproximavam de Héracles (ou Hércules): a Virtude e o Vicio. Essas imagens
foram resgatadas pelo renascentista Paolo Veronese (1528-1588) na pintura 4
escolha de Hércules [ou Héracles] entre o Vicio e a Virtude. O mito narrado por
Prodico traz davidas do her6i entre elas. Ambas buscam arrebata-lo, oferecendo
diferentes caminhos para a felicidade. A primeira mulher, representante
do Vicio, indica trajeto perigoso e aprazivel, alcangado pela alegria e pela
ociosidade; a segunda, associada a Virtude, indica percurso de rentincias e
dificuldades. Hércules escolhe a Virtude. Para sua pintura, Veronese teria
consultado a versdo do mito relatada na Vida de Apolonio de Tiana, escrita
por Filostrato, cuja traduc@o para o latim ocorreu em 1501 e circulou bastante
no inicio do século XVI.



A PALAVRA DAS MULHERES COMO PHARMAKON: UMA LEITURA ARQUEOLOGICA 19

Nessa edicdo, Filostrato opoe a figura do Vicio, enfeitada com aderecos e
sandalias de ouro e cabelos trangados, a Virtude, cujos pés apresentam-se em
estado precario. Erwin Panofsky (1999) observa que Filostrato ¢ a unica fonte
que introduz o dilema de Hércules entre as mulheres. Como salienta Maria
Antonia Couto da Silva (2006), cada uma delas puxa-o para um lado, tentando
convencé-lo “ndo sé pelas palavras e pelo olhar, como aparece na descrigcdo
de Xenofonte, mas também por meio de gestos e até da for¢a” (Silva, 20006, p.
58). Na pintura alegorica, o heroi volta-se para a jovem rustica, esquivando-se
da moga sedutora.

Nessa arqueologia do saber, iniciada com Foucault e esmiugada por
Cassin, examinei a desqualificacdo de determinada forma estilistica de saber,
concentrada na palavra discursiva que integra a corporeidade sensivel e
performatica. Agora nota-se outra passagem de condenagdes publicas: aquelas
que se transferem da sofistica para o corpo belo e enfeitado da mulher sedutora.
Aqui a dicotomia entre aparéncia e verdade, falso e verdadeiro, bem e mal
aparece mais fortemente. A citada observacdo de Foucault (2011/2014, p. 6)
diante da vontade de verdade emerge mais vivida quando articulada contra a
imagem da mulher: “A verdade — seria melhor dizer o sistema do verdadeiro
e do falso — tera revelado o rosto que ha tanto tempo vem escondendo de
nos, e que € o de sua violéncia”. Na Antiguidade grega, entdo, se inaugura a
antitese entre saber ontoldgico e as imagens iconograficas das mulheres, que
posteriormente assumirdo o lugar nuclear dos pecados cristaos.

Na Antiguidade grega percebe-se que mulheres dotadas de inteligéncia
discursiva nao recebem o mesmo tratamento elogioso destinado a uma mulher
tida “apenas” como bela, como fora Helena. Mais diretamente: ninguém
elogiou discursivamente Aspasia, nem a defendeu enfaticamente contra ataques
recebidos. Embora tenha sido elogiada por Goérgias, a imagem de Helena
manteve-se aderida a da mulher passiva, destituida de liberdade e capacidade
decisoria.

Nesse paralelo, Nicole Loraux (1993, p. 126) recupera um fragmento
de um autor comico ateniense no qual interessa a questdo: “Vocé acredita
que existe uma diferenga entre o sofista e a cortesa (hetaira)?”. O fragmento
ndo traz a resposta. Coloca-nos, contudo, os dois termos — sofista e hetaira —
como passiveis de comparagdo. Com esse indicio, Loraux (1993) conclui que
a pergunta tinha em seu fundo a dupla Aspasia-Socrates.

Aspasia, segundo a helenista, teria sido a mulher mais famosa da época
classica. Sua fama provinha de sua estreita relacdo amorosa com Péricles. Os



20 Alessandra Affortunati Martins

cerca de trinta anos, de 460 a 430 (V a.C.), ou seja, da reforma de Efialtes* até
a eclosdo da guerra do Peloponeso, ficaram marcados como a “era de Péricles”,
o0 ateniense mais poderoso. Aspasia era amada e respeitada por ele.

A projecao de Aspasia ndo se devia apenas a vida amorosa com Péricles.
Ela era estrangeira em Atenas. E possivel, alis, que sua condi¢io de meteca
a impedisse de ser esposa legitima dele. Por sua vez, como estrangeira, pode
assumir sua liberdade intelectual e alcangar prestigio, que embora sufocante
pela infinidade de maledicéncias, nao deixou de ser notada como excepcional.

Ao contrario do que Péricles, representante do Estado, reservava as
mulheres atenienses, esposas legitimas de cidaddos, Aspasia parece ter sido alvo
de seu amor pela sua penetrante inteligéncia e pela sua capacidade pedagogica.
No segundo livro de Tucidides, Péricles exortava as esposas dos atenienses,
que morreram por seu pais, a um ortodoxo anonimato:

Se tenho de falar também das virtudes femininas, dirigindo-me as mulheres agora vitvas,
resumirei tudo num breve conselho: serd grande a vossa gloria se vos mantiverdes fiéis
a vossa propria natureza, e grande também sera a gloria daquelas de quem menos se
falar, seja pelas virtudes, seja pelos defeitos (Tucidides, 11, 45 [2001, p. 114]).

Virginia Woolf (apud Loraux, 1993, p. 126) resume essa declaracdo do
heleno: “a maior gloria para uma mulher ¢ que dela ndo se fale, disse Péricles
que, por seu lado, foi um dos homens de quem mais se falou” (Woolf, 1977,
p. 69). E impossivel haver visibilidade para uma mulher que habita Atenas se
o nome dela néo estiver acompanhado do nome de um homem. E o nome de
Aspasia associa-se ndo so ao de Péricles, mas também ao de Socrates.

Invariavelmente tratado como sofista na comédia grega, a imagem vivida
de Socrates em dialogos publicos abala a dicotomia aristotélica excludente
da sofistica. Uma das razdes de tal vivacidade pode estar em sua condicao de
aprendiz de algumas mulheres, dentre as quais Aspasia e Diotima. Aspasia
e Socrates unem-se pelo interesse educacional. Ela tem como discipulos
Péricles, Socrates, Critias. Se Aspasia, como varios registros de tonalidades
desqualificantes insinuam, ocupa o lugar de hetaera (cortesa), ela se aproxima
da atividade sofistica, como indicam os termos de comparagao anteriormente
indicados. Ou: seria possivel deduzir que mulheres /efaera seriam espécies
de sofistas?

Mas quem seriam as hetaeras ou hetairas (€taipon, hetairai: ‘aquela que
faz companhia’)? Diferentemente da defini¢do de sofista, que consta no famoso

4 Reforma democratica que privou o conselho aristocratico do Areépago de parte dos seus poderes.



A PALAVRA DAS MULHERES COMO PHARMAKON: UMA LEITURA ARQUEOLOGICA 21

Lalande, e inclusive ja retificada da versao consultada por Barbara Cassin, nao
¢ possivel encontrar o termo hetaeras em diferentes dicionarios existentes de
filosofia (Lalande, 1998; Prieto, 2001). Além da defini¢do dada por Loraux
(1993), o termo se popularizou pelo Wikipédia: prostitutas intelectualizadas.
Elas ndo prestam apenas servicos sexuais, mas oferecem companhia e sabedoria.
Os relacionamentos com seus clientes perduram no tempo. Diferentemente das
prostitutas comuns (pornoi) da época, que se limitavam ao comércio do prazer
carnal, elas ofertavam deleite e conversas culturais aos companheiros.

O termo teria sido extraido de Afrodite Hetera, um dos epitetos da deusa.
Efipo teria dito o seguinte sobre as Hetairas: “~ Elas nos lisonjeiam e nos
acalmam, nos beijam gentilmente, ndo pressionam nossos labios com forga
como se fossem seus inimigos, mas suave ¢ abertamente como se fossem um
pardal. Elas cantam, nos consolam e nos deixam alegres, e imediatamente
banimos toda a nossa preocupacao” (Afrodite Hetera, n.p.). O Wikipédia
reconhece Aspasia como uma das mais famosas Hetairas: “originaria de
Mileto, sendo [...] uma estrangeira em Atenas, Aspasia conviveu com Sofocles,
Fidias e com Socrates e seus discipulos. Plutarco refere-se a ela como uma
personalidade detentora de poder, que teve sob sua influéncia os politicos
mais importantes de sua época” (Hetera, n.p.). As Hetairas eram exaltadas
pelos homens. Em alguns casos, havia a vontade de deixar o casamento para
manter uma relagio com elas. Muitas foram levadas ao tribunal na Agora e
sentenciadas a morte.

Seja como for, Loraux (1993) busca fontes que indiquem qual dos dois,
entre Socrates e Aspasia, procurava o outro. Encontra indicios de que Socrates,
longe de preconceitos, pratica as cortesds. Com frequéncia, porém, a fortuna
helenista inverte a ordem. Coloca Aspasia no lugar de discipula de Socrates, o
que Loraux contesta apos sua verificagdo de fontes primarias.

Com Aspasia, Socrates estudou retorica e filosofia. Aprendeu sobre o
amor. Haveria surpresa nesse encontro? Socrates era exce¢dao. Nao distinguia
a virtude de um homem e a de uma mulher. Aristoteles (1998) rejeita Socrates,
preferindo a ortodoxia do siléncio entre mulheres, aquela de que Péricles tinha
sido o maior intérprete. O comediante Calias condenava Sécrates no século V
a. C. Para ele, a perspectiva igualitaria era capricho perigoso que incutia nas
mulheres ideias inuteis. A prova esta no dialogo forjado por ele: “Por que és tao
orgulhosa e orgulhosa?” “Eu tenho o direito. Uma vez que Socrates ¢ a causa
disso” (Calias apud Loraux, 1993, p. 131).

O encontro intelectual entre Socrates e Aspdsia aparece em pensadores
socraticos. Alguns a mencionam apenas uma vez, como Platdo. Outros, como
Xenofonte, concedem a ela maior espago. O protagonismo da figura de Mileto



22 Alessandra Affortunati Martins

restringe-se a Antistenes e Esquines, o socratico. A lembranga de sua vida
deve-se ao registro simbdlico nesses fragmentos esparsos.

Enquanto Esquines a considera “sabia e politica”, Antistenes caracteriza
de modo depreciativo a paixdo amorosa que unia Péricles a sua parceira.
Antistenes € avesso ao amor. Nele enxerga o signo do prazer que desvia a
conduta de homens. Afrodite seria “a causa da perda de muitas das nossas
mulheres, belas e virtuosas” (Antistenes apud Loraux, 1993, p. 132). Com
efeito, Antistenes critica Péricles, que, apaixonado por Aspasia, visitava-a duas
vezes ao dia e por ela derramava vergonhosamente suas lagrimas.

Calias (filho da primeira esposa legitima de Péricles) pede recomendacdes
de professor para seu filho. Consulta Socrates. Fica incrédulo com o conselho
de confia-lo a uma mulher, Aspasia. A indicag¢do visava a destreza politica.
Diante das objecdes de Calias, Socrates lista os sucessos de Péricles, depois de
Lysicles, buscando demonstrar a extraordinaria competéncia da Milesia. Alega
que ele proprio frequenta Aspasia.

Nos Memoraveis, de Xenofontes, Aspasia e Socrates alinham-se em
relagdo aos temas do casamento ¢ do amor. Sdo muitos os exemplos, além
dos citados. Como apagar que Aspasia ¢ mestre, quando todos os indicios
conduzem a essa conclusao?

Outro fio conduz ao lugar de Aspasia. Plutarco, seguindo Esquines,
supde que Targélia tivesse sido um ideal para Aspasia: “Diz-se que, querendo
competir com Targélia, uma jonica do passado, ela se amarrou aos homens
mais importantes” (Plutarco apud Loraux, 1993, p. 136). Targélia esbanjava
beleza, e sua graciosidade compunha-se com outras habilidades (deinotes).
Suas virtudes atrairam o rei da Pérsia, com quem se casou. A bela jonica usava
a sedug¢dao como meio para atrair homens poderosos. Nada indica que a astuta
Milesia visava algo além do desejo de demonstrar o poder de uma mulher,
fundado na inteligéncia e no amor. Fontes insistem sobretudo na capacidade
politica de Targélia, que, tendo se casado com Antioco, rei da Tessalia, reinou
ali ap6s a sua morte (Loraux, 1993). De fato, a figura de Targélia interessou
aos intelectuais contemporaneos de Socrates, tanto por si mesma quanto como
modelo de Aspasia, pois representava um exemplo de deinotes (qualidade
sofistica) combinado com a beleza.

Esquines inspirou-se em Gérgias, em seu elogio de Targélia. O sofista
Hipias também se interessou por Targélia, ndo por ela ter sido “casada catorze
vezes” (Loraux, 1993, p. 137). Seu entusiasmo acendeu-se por ela ser “tdo bela
fisicamente como sabia (sophé)” (Loraux, 1993, p. 137).

Nesse rol de mulheres da Antiguidade ainda se encontra Semiramis, bela
jonica que combinava feminilidade, inteligéncia e poder, e exerceu a profissao



A PALAVRA DAS MULHERES COMO PHARMAKON: UMA LEITURA ARQUEOLOGICA 23

de cortesa antes de se casar e suceder ao rei da Babilonia. Outra era Rodoguna,
rainha da Pérsia, também objeto de interesse de Esquines. Loraux compara,
porém, Aspasia a outra rainha da Asia: Artemisia de Halicarnasso, descrita com
admiragao por Herodoto (VII, 99, cf. Loraux, 1993, p. 137). Viuva, Artemisia
exerceu a tirania, como Targélia. Nao inspirou Aspasia. Sua coragem inclinava-
se ao estilo viril (andréia). Sua figura inverte as referéncias de masculino e
feminino. Aspdsia, de outro lado, ndo renunciava a feminilidade. Ainda que
dispusesse das qualidades tidas como masculinas (Brulé, 1989, p. 49-6), nao
as explorava pela andréia. Equiparava-se aos homens gregos pela capacidade
intelectual (cf. Loraux, 1993, p. 137).

Detratores de Aspasia, revela Loraux (1993), especialmente comediantes
atenienses, nunca se incomodaram com Artemisia. O lado feminino, ao
qual Aspasia ndo renunciou, torna-se o principal alvo de 6dio maledicente.
Atacaram-na com o uso de uma

arma mais tosca, mas mais eficaz, desqualificando-a a partir de fofocas que giravam em
torno de seus costumes da “hétaire”. Mas Aspasia era efetivamente prostituta, ou dona
de um bordel, como quer Nicarete na oracdo contra Neera? Ou como sugere de forma
maledicente Aristofanes em seu Acarneses, atribuindo a causa da guerra do Peloponeso
ao sequestro da prostituta Aspasia pelos megarianos? Nao difere do que Plutarco alega:
“ela tinha uma profissdo que nao era nem respeitavel nem honesta: ela treinou jovens
cortesds”, eliminando o fato de que esta mulher, tida como prostituta estrangeira, era a
companheira da vida de Péricles e a mae de um de seus filhos (Loraux, 1993, p. 139).

Para Loraux (1993), todavia, nao se trata de escolher entre duas posigoes.
Valeria antes escavar a propria questao, sem julgamento prévio. Ha a prostituta
(porne), como Aristofanes designa Aspasia, e a hetaera. Como indiquei, estas
atraem por sua elegancia e inteligéncia. Se insistirmos que Aspdsia pertence a
esse conjunto, ela talvez fosse uma /etaera quando conheceu Péricles. Nada o
comprova, mas o boato tornou-se eficaz para desqualifica-la.

O ataque quase consensual a Aspasia usava o subterfugio de, pela
semelhanga, associa-la a hetaera, ainda que de maneira mais depreciativa.
O escracho entre comediantes lancava Aspasia ao conjunto de mulheres
desrespeitadas no campo simbolico da cidade. Nao se trata aqui de condenar ou
defender qualquer um dos tipos de prostituicao, mas de analisar as razdes de tais
julgamentos e, como Foucault, avaliar por que as mulheres, ainda mais que os
sofistas, tinham um lugar que convinha apenas na medida de sua invisibilidade
politica e social.

Vé-se, entdo, a imagem da mulher ateniense dividir-se entre “a figura
da esposa, mae de filhos legitimos, privada de qualquer autonomia pessoal
e personalidade juridica, e que as representagdes civicas ortodoxas querem



24 Alessandra Affortunati Martins

ignorantes a0 maximo, ¢ a da cortesa, sempre disponivel, perita nos prazeres
do amor, inteligente e boa conselheira” (Loraux, 1993, p. 140), mas sem a
cidadania legitima para interferir nas questdes do Estado.

Na esposa existe a marca da mulher “rabugenta”, avalia Nicole Loraux
(1993, p. 140), “enquanto por tras da cortesa aparece a figura de um intelectual
livre e liberal”. Na persona de Socrates essa subdivisao aparece pela figura de
Santippe, esposa e espécie de cuidadora fiel; a segunda seria Aspasia: duas faces
amarradas em seus contrarios para desenhar um “eterno feminino grego” (p.
141) — a mae e a mulher porta-voz de Eros.

Essa divisdo ndo parece ter se extinguido. Mulheres que unem a inteligéncia
ao Eros e aspiram reconhecimento, concedido as conformadas ao modelo da
mulher-mae, frequentemente se veem banidas por ma-fama. Esses “tipos”
sociais se repetem pelas ficgdes maledicentes de outros “tipos”, reiterando a
estrutura patriarcal ocidental. A estrangeira culta, livre pensadora, que recebe
em sua casa quem deseja receber pode ser vista como cortesad. Sim, Aspasia
nao teria outro lugar, ja que os tipos das mulheres que habitavam Atenas eram
apenas as pornos, as hetaera e as esposas. Mas também pode ser que, ndo
se encaixando em nenhuma dessas categorias, Aspasia estivesse em um ndo
lugar, que ameagava todos os contornos delimitados na cultura helénica para
as mulheres. Jogada na pior categoria entre as mulheres da sociedade ateniense,
atenuavam-se as ameacas de sua posi¢do irreverente. Um lugar indeterminado
estremece os limites sociais dados e abala estruturas fixas.

Péricles também poderia se separar de sua esposa para se dedicar a Aspasia — o que
cle fez com ou sem o consentimento de sua esposa —, mas a parceira a quem ele assim
manifestou seu apego sempre foi tida como uma simples concubina, muito amada,
mas privada de qualquer direito de ser sua esposa. Quanto ao filho que Milesia deu ao
ateniense, ele nunca poderia ter exercido o menor cargo em Atenas, pois foi excluido
da cidadania por nascimento, em virtude de um decreto votado pelos atenienses pouco
antes por proposta de seu pai (Loraux, 1993, pp. 141-142).

O decreto de 451-50 concedia cidadania somente aos que eram atenienses
por parte de pai e mae. Ou seja, o filho de uma hefaera ateniense seria cidadao,
mas nao o de Aspasia. Péricles viu-se diante da “situacdo paradoxal de implorar
aos atenienses que quebrassem para ele a proibi¢ao que ele havia recentemente
proposto a votagao” (Loraux, 1993, p. 142). Como explica Plutarco: o pedido
erade que a lei [...] pudesse ser abolida pela mesma pessoa que a prop6s. Nada
se sabe sobre o que Aspasia pensou ou sentiu nessa mesma situagao, ja que
“apenas os sentimentos e pensamentos dos homens merecem ser mencionados”
(Loraux, 1993, p. 142). Tratada como porne até mesmo por Plutarco, que



A PALAVRA DAS MULHERES COMO PHARMAKON: UMA LEITURA ARQUEOLOGICA 25

reconstitui a tragica historia, Aspasia, cuja inteligéncia serviu ao cultivo dos
mais ilustres homens, jaz apagada pelo siléncio. Ninguém ouviu sua propria
VOZ.

Loraux reconstitui cenas sem se resignar as historias ficticias transmitidas
de modo estrutural. Longe da porne, de Eupolis ou da pallakté kynopis,
“concubina com cara de cadela” (Loraux, 1993, p. 144), de Cratino, Aspasia
era inclassificavel. Colocada por Eupolis ao lado de Helena, associando-a a
causa da guerra do Peloponeso, Aspasia ¢ associada ao mal. Também ligada a
imagem de Omphale, que teria Péricles-Hércules a seus pés, seria a causa de
fazé-lo perder sua andréia. Aspasia-Helena e Aspasia-Omphale, uma mulher
amada e muito poderosa. Como ¢é possivel enganar-se? Como pensar que se
trata apenas de maledicéncias sobre intimidade sexual, quando o que esta claro
¢ a questao de seu poder?

Conclusao

Este estudo buscou circunscrever o sufocamento de modalidades
especificas de conhecimento, ligadas a sofistica e, mais especialmente,
as mulheres, a partir da costura de trés diagndsticos, feitos por Michel
Foucault, Barbara Cassin e Nicole Loraux. Resgatando recortes precisos de
algumas proposicdes dessas(es) autoras(es) e costurando-os por um outro
diagndstico subjacente feito por mim, aqui, pretendi demonstrar como saberes
tradicionalmente reservados as mulheres, como a seducdo e a palavra, em
seu efeito de pharmakon, foram desqualificados em razdo de uma disputa
de poder, ¢ ndo pelos motivos alegados, que se conectariam ao apreco
platonico-aristotélico pela verdade pura. Evidentemente as filosofias platonica
e aristotélica estabeleceram bases incontornaveis para a tradi¢ao ocidental do
pensamento. Caberia perguntar se, para estabelecer-se como forma legitima
de pensar a verdade, essa tradicdo de pensamento precisaria lancar mao de
estratégias desqualificadoras de outras maneiras de tratar a verdade, como
foram a dos sofistas e principalmente a das mulheres. Essa discussdo ndo se
reserva a um simples interesse historiografico, mas concentra sua importancia
principalmente por ressoar ainda hoje em modos dissimulados de depreciar
certos saberes, sobretudo oriundos de mulheres.



26 Alessandra Affortunati Martins

Disponibilidade de dados:
Todo o conjunto de dados que da suporte aos resultados
deste estudo foi publicado no proprio artigo.

Auséncia de conflito de interesses:
A autora declara que nao ha conflito de interesses.

Editores responsaveis:
Mauro Luiz Engelmann

Referéncias

ARISTOTELES. “Etica a Nicomacos”. Trad. M. Kury. Brasilia: Editora Universidade
de Brasilia, 1997.

ARISTOTELES. “Metafisica”. Trad. M. Perine. Sdo Paulo: Edigdes Loyola, 2002.
ARISTOTELES. “Organon”. Trad. E. Bini. Sdo Paulo: EDIPRO, 2005.
ARISTOTELES. “Politica”. Trad. A. Amaral ¢ C. C. Gomes. Lisboa: Vega, 1998.
ASSUNCAO, T. R. “Luto e Banquete no Canto IV da Odisseia”. Revista de Letras
Classicas, Vol. 14 (2010), pp. 34-50, Universidade de Sdo Paulo.

BARNES, J. “Aristoteles”. Sao Paulo: Edi¢des Loyola, 2013.

BAUDRILLARD, J. “Da sedug@o”. Trad. T. Pelegrini. Campinas: Papirus, 2008.
BERTI, E. “As razdes de Aristételes”. Sdo Paulo: Edigdes Loyola, 1998.

BRULE, P. “Des femmes au miroir masculin”. In: Mélanges P. Lévéque. Besangon-
Paris: Annales littéraires de I’Université de Besangon, 1989, pp. 49-61.

CASSIN, B. “Jacques, o Sofista: Lacan, logos e psicanalise”. Trad. Y. Vilela. Belo
Horizonte: Auténtica Editora, 2017.

CASSIN, B. “O efeito sofistico”. Trad. A. L. Oliveira, M. C. Ferraz e P. Pinheiro. Sdo
Paulo: Editora 34, 2005.

CAVARERO, A. “Diotima: il pensiero della differenza sessuale”. Milano: La Tartaruga
Edizioni, 2003.

CREPALDI, C. L. “Helena de Euripides: estudo e tradugao”. Sao Paulo: FFLCH/
USP, 2015.

CRIVELLLI, P. “Aristotle on Truth”. Cambridge: Cambridge University Press, 2004.
DUPREEL, E. “Les Sophistes? Protagoras, Gorgias, Prodicus, Hippias”. Neuchétel:
Editions du Griffon, 1980. (Originalmente publicada em 1948).

FOUCAULT, M. “A ordem do discurso”. Trad. L. F. A. Sampaio. Sao Paulo: Edi¢des
Loyola, 1996.

FOUCAULT, M. “Aulas sobre a vontade de saber”. Trad. R. C. Abilio. Sdo Paulo:
Martins Fontes, 2014. (Originalmente publicado em 1970-1971).

FOUCAULT, M. “Histoire de la folie a I’age classique”. Paris: Gallimard, 1972.
Reprinted in: Historia da loucura na idade classica. Trad. J. T. C. Netto. 2% ed. Sao
Paulo: Editora Perspectiva, 1978.



A PALAVRA DAS MULHERES COMO PHARMAKON: UMA LEITURA ARQUEOLOGICA 27

GOMPERZ, T. “Sophistik und Rhetorik. Das Bildungsideal des eu legein in seinem
Verhéltnis zur Philosophie des V. Jahrhunderts”. Leipzig/Berlim, 1912.

GORGIAS. “Elogio de Helena”. In: B. Cassin. O efeito sofistico. Sio Paulo: Editora
34, 2005, pp. 293-301.

GORGIAS. “O Tratado do Nao-Ser, M.X.G./Sexto”. In: B. Cassin. O efeito sofistico.
Sé&o Paulo: Editora 34, 2005, pp. 269-271.

GROTE, G. “Aristotle”. Londres: Good Press, 2019.

HETERA. In: Wikipédia: a enciclopédia livre. Disponivel em: https://pt.wikipedia.org/
wiki/Hetera. Acesso em: 26 nov. 2023.

HOMERO. “Odisseia”. Rio de Janeiro: Ediouro, 2001.

HOMERO. “Odisseia”. Trad. C. A. Nunes. Rio de Janeiro: Nova Fronteira, 2015.
IRIGARAY, L. “An Ethics of Sexual Difference”. Ithaca, NY: Cornell University
Press, 1993.

LALANDE, A. “Vocabulario Técnico e Critico da Filosofia”. Trad. F. S. Correia et al.
Sdo Paulo: Martins Fontes, 1999.

LORAUX, N. “Grecia al femminile”. Roma-Bari: Editora Laterza, 1993.
NIETZSCHE, F. “O creptsculo dos idolos”. Trad. E. Bini ¢ M. Pugliesi. Sdo Paulo:
Companhia das Letras, 2006.

PANOFSKY, E. “Hercule a la croisée des chemins”. Paris: Flammarion, 1999.
PLATAO. “Dialogos: Teeteto — Cratilo”. Trad. C. A. Nunes. Belém: Universidade
Federal do Para, 1988.

PRIETO, M. H. U. “Dicionario de Literatura Grega”. Lisboa-Sao Paulo: Verbo, 2001.
SILVA, M. A. C. “Hércules entre o Vicio e a Virtude e Alegoria da Sabedoria e da
Forga: as copias de Veronese por Frangois Boucher, do acervo do MASP”. RHAA,
Vol. 6, pp. 55-67.

TUCIDIDES. “Histéria da Guerra do Peloponeso”. Trad. M. G. Kury. 4* ed. Brasilia:
Editora Universidade de Brasilia; Instituto de Pesquisa de Relag¢des Internacionais, 2001.
WOOLF, V. “Une chambre a soi”. Paris: Deno&l/Gonthier, 1977. (Originalmente
publicada em 1929).

(@ This is an open-access article distributed under the terms of the Creative Commons Attribution License.



