Articulo Original doi:10.1590/0100-512X2025n16111jv

LA AUSENCIA DE DIOS PARA
EL CREYENTE Y EL INCREYENTE:
DIFERENTES EXPERIENCIAS,
JUICIOS DIFERENTES’

THE ABSENCE OF GOD FOR THE
BELIEVER AND THE UNBELIEVER:
DIFFERENT EXPERIENCES,
DIFFERENT JUDGMENTS

Javier Vidal
http://orcid.org/0000-0002-1502-6372
fravidal@udec.cl

Universidad de Concepcion, Concepcion, Chile

RESUMEN Este articulo empieza por considerar las diferentes
experiencias de la ausencia de Dios que tendrian un creyente y un increyente.
En tanto que tales experiencias serian las razones para hacer un juicio, y
ademas un creyente y un increyente tienen diferentes compromisos previos
sobre la existencia de Dios, solo aparentemente harian el mismo juicio de que
Dios no esta presente (o estd ausente). Para determinar entonces cudl es la
diferencia de juicio entre ambos, se examinaran los andlisis de Aristoteles, B.
Russell y P. F. Strawson interpretados pragmdaticamente como andlisis del juicio.
Pues bien, se argumentara que el juicio del creyente deberia analizarse en los
términos de Strawson, mientras que el juicio del increyente deberia analizarse
en los términos de Russell. Esto se sigue de que el creyente usa el término

1 Articulo enviado el: 15/07/2024. Aprobado el: 05/02/2025.

KRITERION, Belo Horizonte, v. 66, n° 161, Fluxo Continuo, 2025; e-53487



2 Javier Vidal

‘Dios’ para referirse a una persona en particular, mientras que el increyente
usa el término para identificar el rol que alguna persona sin determinar podria
desemperiar. Asi, si Dios no existe, el juicio del creyente no sera ni verdadero
ni falso, puesto que la presuposicion de que Dios existe es falsa, pero el juicio
del increyente sera verdadero, pues, el que Dios no exista es una condicion de
verdad de ese juicio.

Palabras clave: Ausencia de Dios. Experiencia religiosa. Descripcion
definida. Término singular. Negacion. Presuposicion.

ABSTRACT This article begins by considering the different experiences
of God's absence that a believer and an unbeliever would have. Since such
experiences would be the reasons for making a judgment, and since a believer
and an unbeliever have different prior commitments about Gods existence,
they would only apparently make the same judgment that God is not present (or
God is absent). In order to determine, then, what is the difference in judgment
between those two, I will examine the analyses of Aristotle, B. Russell, and
P. F. Strawson, pragmatically interpreted as analyses of judgment. It will be
argued that the believer s judgment should be analyzed in Strawson's terms,
while the unbeliever’s judgment should be analyzed in Russells terms. This
follows from the fact that the believer uses the term ‘God’in order to refer to
a particular person, while the unbeliever uses the term in order to identify the
role that some unspecified person might play. Thus, if God does not exist, the
believer s judgment will be neither true nor false, since the presupposition that
God exists is false, but the unbeliever's judgment will be true, since the fact
that God does not exist is a truth condition of that judgment.

Keywords: Absence of God. Religious experience. Definite description.
Singular term. Negation. Presupposition.

1. Las experiencias religiosa e irreligiosa de la ausencia de Dios

En la filosofia de la religion, se discute si las experiencias religiosas
que una persona tiene son o no razones, son o no una fuente de evidencia,
para creer que Dios existe (Davis, 1989; Alston, 1991). Quienes proponen
un argumento teista basado en la experiencia religiosa defienden un principio
de credulidad, cuyo rango incluye paradigmaticamente las experiencias
perceptuales, segun el cual parecerle a uno que las cosas son de cierta manera
constituye una razon prima facie para creer o juzgar que las cosas son asi en



LA AUSENCIA DE DIOS PARA EL CREYENTE Y EL INCREYENTE 3

la realidad (Swinburne, 2004, pp. 303-310; Mawson, 2005, pp. 164-166). Si,
por ejemplo, a alguien le parece que Dios le habla o le escucha, entonces, de
no haber consideraciones especiales que menoscaben el valor epistémico de
las apariencias, esa persona tiene una razon para juzgar que Dios le habla o le
escucha y, por tanto, para juzgar que Dios existe. Pero, en este articulo no me
ocuparé de las experiencias religiosas de la presencia de Dios que justo podrian
invocarse en un argumento a favor del teismo. Me propongo examinar primero,
en esta seccion, las diferentes experiencias de la ausencia de Dios que serian
propias de un creyente y de un increyente, respectivamente, para luego discutir
en profundidad, en las otras secciones, la diferencia de juicio (y, por tanto, de
contenido proposicional) que resulta de esas diferentes experiencias mas los
compromisos previos sobre la existencia de Dios cuando tanto el creyente
como el increyente llegan a juzgar que Dios no esta presente (o esta ausente).
Aventurandome en un territorio basicamente inexplorado, hasta donde llegan
mis conocimientos, pretendo contribuir a iluminar las respuestas del creyente
y del increyente ante la ausencia de Dios mediante un ejercicio en la filosofia
del lenguaje.

Para empezar, es importante distinguir entre una experiencia de la ausencia
de Dios y la ausencia de una experiencia de la presencia de Dios. Si tanto
el creyente como el increyente simplemente no tienen una experiencia de la
presencia de Dios (por ejemplo, mientras estan viendo un partido de futbol), no
hay, como es claro, ninguna diferencia entre sus experiencias. Consideremos,
por el contrario, un caso donde se ve facilmente que las experiencias de la
ausencia de Dios seran diferentes: entrando en un templo, el increyente puede
experimentar que Dios no esta presente, pero la experiencia del creyente serd
la experiencia de que Dios ya no esta presente. En este sentido, la experiencia
de la ausencia de Dios que es propia del creyente introduce una discontinuidad
con sus experiencias religiosas anteriores, que eran experiencias de la presencia
de Dios, que justo no se da para el increyente®. Por su parte, el increyente
no tiene por qué experimentar algo, quiza simplemente no tiene ninguna
experiencia, pero si tiene una experiencia de la ausencia de Dios, el unico
contraste relevante serd entre esa experiencia y la ausencia de experiencias

2 Evidentemente, aqui me refiero a las experiencias religiosas ordinarias de la presencia de Dios que son
compartidas por todos los creyentes o, al menos, por la mayoria de ellos (por ejemplo, experimentar el perdén
o la condena de Dios por las acciones de uno). No tendré en cuenta las experiencias extraordinarias que son
propias solo de algunos creyentes, como ciertas experiencias misticas o presuntas apariciones o revelaciones
privadas. Del mismo modo, considero las experiencias ordinarias de la ausencia de Dios, no especificamente
las experiencias que algunos misticos han descrito como ‘la noche oscura del alma’. Para un examen de las
distintas clases de experiencia religiosa, ver lo que dice Swinburne (2004, pp. 298-303).



4 Javier Vidal

religiosas de su presencia. En otras palabras, el cambio que en él se produce
es distinto porque va de la ausencia de experiencias religiosas en el pasado, no
de experiencias religiosas anteriores, a la experiencia de la ausencia de Dios.
Podria pensarse en el creyente y el increyente por analogia con dos personas
que entran en un departamento, una de las cuales es la hija del duefo recién
fallecido y la otra nunca ha visitado la vivienda ni siquiera sabe si alguna
vez estuvo habitada. Ambas personas pueden experimentar la vivienda como
deshabitada, pero solo la hija tendré la experiencia de que el duefio ya no esta
presente. Al recorrer la vivienda y mirar alrededor siente un ‘vacio’ que su
padre habria llenado. Analogamente, solo aquellos creyentes que han tenido
experiencias de la presencia de Dios que ya no tienen pueden sentir un vacio
parecido cuando entran en un templo (cf. Mawson, 2005, p. 170).

Teniendo en cuenta la distinta naturaleza del cambio subjetivo que afecta
a uno y otro, esperariamos que las experiencias de la ausencia de Dios sean
mas frecuentes para el creyente que para el increyente, como de hecho parece
ocurrir. En efecto, es el creyente quien ha dejado de tener ciertas experiencias
religiosas, las experiencias de la presencia de Dios, y por ello la mera ausencia
de esas experiencias significa un empobrecimiento experiencial de su vida
interior. Por el contrario, en la medida en que el increyente no ha tenido ninguna
experiencia religiosa con anterioridad, no hay una pérdida experiencial que
pueda compensarse de algin modo con una experiencia de la ausencia de Dios,
y quiza ni siquiera llegue a tener tal experiencia. Se sigue que las condiciones
minimas para tener una experiencia de la ausencia de Dios seran menos exigentes
en el caso del creyente, como voy a proponer ahora. Puesto que el creyente
tiene un compromiso previo con la existencia de Dios, para ¢l Dios puede estar
presente en el templo. No se trata solo de la posibilidad metafisica de que Dios
esté presente en el templo, algo que no es caracteristico del creyente frente al
no creyente, sino de la posibilidad epistémica de que Dios esté presente alli.
Justo si Dios puede estar presente en el templo, en un sentido de posibilidad
epistémica segun el cual algo es posible en relacion con nuestro estado actual
de creencia, cabe experimentar que Dios no esta presente alli®. Pues bien,
parece que la posibilidad epistémica de que Dios estuviera presente mdas la
ausencia de una experiencia de su presencia pueden constituir conjuntamente
una condicion suficiente para tener una experiencia de su ausencia en el templo.

3 Considérese la diferencia entre alguien con informacién meteoroldgica que dice algo como ‘Puede estar
lloviendo afuera’ y alguien sin esa informacion que dice algo como ‘Puede que llueva como puede que no’.
Solo el primer caso es un caso de posibilidad epistémica, y solo en ese caso un oyente se preocuparia de
salir a la calle con un paraguas.



LA AUSENCIA DE DIOS PARA EL CREYENTE Y EL INCREYENTE 5

La idea aqui es que no seria necesario ningun tercer factor para tener esa
experiencia. Adviértase que no se trata de que la posibilidad epistémica de que
Dios esté presente se dé con caracter general, lo que implicaria que, sea cual
sea la situacion, si el creyente no tiene una experiencia de la presencia de Dios,
entonces tiene una experiencia de su ausencia. En circunstancias normales, para
el creyente, no serd una posibilidad epistémica que Dios esta presente mientras
esta viendo un partido de fitbol*. Por tanto, no se satisfaria una parte de la
condicion suficiente para tener una experiencia de la ausencia de Dios. Asi,
aunque viendo el partido de futbol el creyente no tendra una experiencia de la
presencia de Dios, no ocurrird, justo lo que esperariamos, que adicionalmente
experimente su ausencia. Pero el increyente no tiene un compromiso previo
con la existencia de Dios, e incluso en el caso de un increyente ateo habra
una conviccion fuerte de que Dios no existe. Asi, aunque sigue siendo una
posibilidad metafisica que Dios esté presente en el templo, para el increyente,
€s0 ya no serd una posibilidad epistémica en términos de su actual estado de
creencia. Si el increyente fuera a tener una experiencia de la ausencia de Dios en
el templo, esa experiencia no podria ser el resultado de la posibilidad epistémica
de que Dios esté presente mas la ausencia de una experiencia de su presencia.
Debe concurrir algun otro factor, ademas de la ausencia de una experiencia de
la presencia de Dios, para que el increyente experimente su ausencia. Sea cual
sea este factor adicional, lo que no voy a explorar aqui, no es algo que se derive
simplemente de su estado actual de creencia, como si ocurre en el caso del
creyente con la posibilidad epistémica de que Dios esté presente en el templo.

Puesto que el creyente esta comprometido con la existencia de Dios,
puede decirse que su experiencia de la ausencia de Dios aun califica como una
experiencia religiosa, mientras que, en el caso del increyente, que no tiene ese
compromiso previo, seria mejor hablar de una experiencia irreligiosa de su
ausencia’. Una explicacion complementaria del hecho de que son mas frecuentes
las experiencias religiosas que las experiencias irreligiosas de la ausencia de

4 Desde luego, para algunos creyentes Dios posee el atributo de la omnipresencia. Por tanto, Dios no solo
puede estar presente en el estadio, sino que de hecho esta presente alli. Pero en este contexto se trata, por
asi decirlo, de si Dios esta ostensiblemente presente, en el sentido de que la situacion es tal que un creyente
genuino experimentaria su presencia. Es razonable pensar que, para el creyente, Dios no puede estar
ostensiblemente presente en el estadio si las circunstancias son normales, aunque de alguna otra manera
si esté presente. En cambio, el creyente que nos concierne pensara que Dios puede estar ostensiblemente
presente en el templo, pero concluira que de hecho no lo esta (o bien concluira, en una segunda instancia,
que, si de hecho lo estd, él ya no tiene la gracia suficiente para experimentar su presencia). En el articulo
daré por supuesto que, en el juicio de que Dios no esta presente que haria el creyente, la nocion relevante
es esta nocion de presencia ostensible.

5 Encambio, Mawson (2005, pp. 170-171) habla de la experiencia de la ausencia de Dios como una experiencia
irreligiosa en ambos casos.



6 Javier Vidal

Dios guarda relacion con la diferencia de contenido entre esas experiencias,
lo que esta determinado por las experiencias anteriores del creyente frente al
increyente. Ya vimos que una cosa es tener la experiencia de que Dios no esta
presente en el templo, otra cosa distinta es tener la experiencia de que Dios ya
no esta presente alli. Pero parece que en este caso las experiencias del creyente
y del increyente compartiran un contenido nuclear. El caso es distinto cuando
consideramos una amplia panoplia de experiencias de la ausencia de Dios
que son propias del creyente y no tienen una contrapartida en las experiencias
irreligiosas del increyente. Para un creyente, las experiencias de la presencia de
Dios pueden consistir, por ejemplo, en experimentar su perdon o su condena,
o0 en parecerle recibir una inspiracion divina sobre como actuar, entre otras
variedades de la experiencia religiosa. En consecuencia, las experiencias de la
ausencia de Dios que puede llegar a tener consistiran en experimentar tanto la
falta de perdon como de condena, o en parecerle que ya no esta divinamente
inspirado para orientar su vida. Pues bien, en la medida en que el increyente no
ha tenido las correspondientes experiencias de la presencia de Dios, no podra
experimentar su ausencia en tales términos. No habiendo experimentado el
perdon o la condena de Dios, tampoco podra parecerle que Dios esta ausente
porque ni perdona ni condena sus acciones. En este sentido, vemos, no solo
que las experiencias religiosas de la ausencia de Dios se caracterizan por una
mayor diversidad de contenido, sino también, por ello mismo, que las ocasiones
para que el creyente tenga esas experiencias seran mucho mas numerosas que
las ocasiones para que el increyente tenga experiencias irreligiosas.

2. La diferencia de juicio en términos del alcance de la negacién

Si es correcto plantear esta diferencia entre las experiencias de la ausencia
de Dios, esperariamos que también hubiese una diferencia de juicio. Puesto
que la correspondiente experiencia seria la razon, segin el principio de
credulidad, para hacer un juicio, las experiencias religiosa e irreligiosa con
diferentes contenidos llevarian al creyente y al increyente, respectivamente,
a hacer juicios diferentes. Parece evidente que en este caso deberia haber una
conexion racional entre la experiencia y el juicio como la que hay, por ejemplo,
entre una experiencia visual y el juicio perceptual que un sujeto puede hacer
a partir de ella. Y experiencias visuales con diferente contenido suelen ser
razones para hacer juicios perceptuales diferentes. Pero no solo el creyente
tendra una razon, de la que carece el increyente, para hacer, por ejemplo, el
juicio de que Dios ya no le perdona. El juicio mas general de que Dios no esta
presente solo aparentemente seria el mismo juicio en ambas situaciones. Pues,



LA AUSENCIA DE DIOS PARA EL CREYENTE Y EL INCREYENTE 7

la diferencia de compromisos previos entre el creyente y el increyente los
llevara a hacer juicios diferentes, incluso si sus experiencias comparten algin
contenido nuclear. En efecto, dejemos de lado por un momento la diferencia
entre las experiencias religiosa e irreligiosa de la ausencia de Dios. Puesto
que el creyente tiene un compromiso previo con la existencia de Dios, la
experiencia de su ausencia sera la razon para hacer un cierto juicio de que
Dios no esta presente que el increyente, sin tener ese compromiso, no haria.
Del mismo modo, la experiencia de la ausencia de Dios sera la razén para que
el increyente haga otro juicio de que Dios no estd presente que el creyente,
teniendo ese compromiso previo, no haria.

Para determinar cual seria la diferencia de juicio en este caso, empezaré
considerando el término ‘Dios’ como la forma abreviada de una descripcion
definida, algo como ‘el Creador’ o, digamos, ‘el Ser perfecto’. En efecto,
parece que el término ‘Dios’ se usa frecuentemente como una especie de tifulo
mediante el cual identificamos cierto papel o rol, como ser el Creador del
universo, que una persona podria desempefar (Murray y Rea, 2008, pp. 3-7).
Estos usos son analogos a los usos de ‘el presidente de Chile’ mediante los
cuales no nos referimos a una persona en particular, este o aquel presidente,
sino que identificamos el rol que segin la constitucion chilena vigente cualquier
persona que cumpla ciertos requisitos podria desempenar. Esto ocurre cuando
decimos con verdad, por ejemplo, que el presidente de Chile es elegido cada
cuatro afios (sin decir falsamente que este o aquel presidente es elegido cada
cuatro afios). Del mismo modo, cuando hablamos de Dios en el sentido que
estamos considerando no hablamos de una persona en particular como Yahvé,
0 Al4, o el Padre. Una vez que entendemos asi el término ‘Dios’, la expresion
lingiiistica del juicio de que Dios estd presente puede analizarse del modo
que B. Russell (1905) propuso para las oraciones que contienen descripciones
definidas®. Como es sabido, Russell (1905, pp. 483-484) empleo célebremente
como ejemplo la oracion ‘El actual rey de Francia es calvo’ para argumentar
que el hecho de que actualmente no haya ningun rey de Francia no priva a esa

6 En realidad, Russell (1905, p. 480) estaba interesado en el analisis de las proposiciones que expresan
oraciones con frases denotativas, entre las cuales figuran las descripciones definidas. En cambio, el interés de
este articulo radica en el andlisis de los juicios del creyente y del increyente, que al nivel del lenguaje serian
los enunciados o aserciones que pueden hacerse con la oracion ‘Dios no esta presente’. En esa medida, el
andlisis del juicio puede incorporar los distintos compromisos previos del creyente y del increyente. Esto es
importante porque, asi como los analisis de Russell y de Strawson, que examinaremos mas adelante, serian
incompatibles como analisis semanticos (y también como andlisis de la forma légica) de una misma oracion
‘Dios no esta presente’, o de una misma proposicion expresada por esa oraciéon, no son necesariamente
incompatibles en términos pragmaticos, como propondré aqui. Esa misma oracion ‘Dios no esta presente’
puede usarse para hacer enunciados diferentes, en cuyo caso puede expresar juicios diferentes del creyente
y del increyente.



8 Javier Vidal

oracion de un valor de verdad volviéndola un sinsentido. Pues, de acuerdo con
el analisis propuesto esa oracion dice (en parte) que existe alguien que es el
actual rey de Francia y es calvo, con lo que la oracion resulta obviamente falsa
porque el primer miembro de la conjuncion (que sigue al cuantificador) es falso.
Supongamos ahora que el término ‘Dios’ es la abreviacion de la descripcion ‘el
Ser perfecto’’, y entonces el juicio de que Dios esta presente puede analizarse
de la siguiente manera:

(1) Existe un x tal que x es el Ser perfecto y x esta presente®.

Ahora bien, Russell también advirtié que la negacidén puede afectar a
ese juicio de dos modos distintos. La negacion genuina por la que el juicio
resultante seria verdadero si y solo si el juicio de que Dios esta presente es
falso, y viceversa, es la que tiene un alcance amplio que afecta a (1) en su
totalidad y, por tanto, la descripcion definida cae bajo su alcance (Russell,
1905, pp. 489-490)°:

(2) No (existe un x tal que x es el Ser perfecto y x esta presente)'’.

Obsérvese que hay especialmente dos condiciones bajo las que (2) es
verdadero. Si, por un lado, no existe un x tal que x es el Ser perfecto, entonces
(2) es verdadero porque la conjuncidn (que sigue al cuantificador) es falsa.
En consecuencia, el juicio de que Dios no esta presente analizado en (2) sera
verdadero justo porque Dios no existe. Si, por otro lado, existe un x tal que
x es el Ser perfecto, pero resulta que x no esta presente, resulta de nuevo
que (2) es verdadero porque la conjuncion es falsa. El juicio de que Dios no
esta presente serd verdadero porque, aunque Dios si existe, no esta presente.
Vemos también que (1) y (2) son genuinamente contradictorios: la primera
condicion bajo la que (2) es verdadero es una condicion bajo la que (1) es falso
porque Dios no existe, y la segunda condicion bajo la que (2) es verdadero

7 El'mismo Russell (1905, p. 491) examina brevemente el argumento ontolégico en su articulo.

8 Como es sabido, el andlisis russelliano no solo introduce un requisito de existencia sino también un requisito
de unicidad (Russell, 1905, pp. 481-482), lo que significa que (1) deberia quedar asi: Existe un x y solo un x
tal que x es el Ser perfecto y x esta presente. Con posterioridad a Russell, (1) se formalizaria en la I6gica de
primer orden como: 3x ((Sx & Vy (Sy — y = x)) & Px). Por simplicidad, a continuacion, no tendré en cuenta
el requisito de unicidad.

9 Ciertamente, Russell no habla en términos del alcance de la negacién (amplio o estrecho) sino en términos
de la ocurrencia de la descripcién definida (secundaria o primaria). Aqui la descripcion tendria una ocurrencia
secundaria respecto a la negacién. Pero hablaré en términos del alcance de la negacién, como es habitual
hacerlo.

10 Con el requisito de unicidad, su formalizacién seria: ~3x ((Sx & Vy (Sy — y = x)) & Px).



LA AUSENCIA DE DIOS PARA EL CREYENTE Y EL INCREYENTE 9

es una condicion bajo la que (1) es falso porque Dios no esta presente. Y si
(1) es verdadero, entonces (2) es falso porque la conjuncion es verdadera.
Considerando las condiciones de verdad de (2), podriamos establecer que el
juicio de que Dios no esta presente asi analizado equivale a decir algo como
‘Exista o no exista Dios, no esta presente’. Pues bien, el increyente es quien
tiene una experiencia de la ausencia de Dios sin tener un compromiso previo
con su existencia. Esto significa que, para el increyente, el juicio de que Dios
no esta presente serd verdadero si Dios no existe, lo que justo ocurre con el
juicio analizado en (2). De hecho, una experiencia irreligiosa de la ausencia
de Dios puede ser una razon, dada la falta de compromiso con su existencia,
para hacer, no solo el juicio de que Dios no esta presente, sino también el juicio
de que Dios no existe. En efecto, es esperable que, sin un compromiso previo
con la existencia de Dios, la experiencia irreligiosa de su ausencia haga mas
probable que improbable, para el increyente, que Dios no exista.

El segundo modo como la negacion puede afectar al juicio de que Dios
esta presente nos revelara ahora cual es el juicio que el creyente haria. Se trata
de la negacion con un alcance estrecho que solo afecta a la tiltima parte de (1)
y, por tanto, la descripcion definida no cae bajo su alcance'":

(3) Existe un x tal que x es el Ser perfecto y no (x esta presente)'?.

Como es obvio, solo hay una condicién conjuntiva bajo la que (3) es
verdadero. Pero veamos ahora que (1) y (3) son juicios contrarios, no
contradictorios. Ciertamente, no pueden ser verdaderos a la vez: si (3) es
verdadero y, por tanto, Dios no estd presente (aunque exista), entonces la
conjuncién en (1) es falsa, y si (1) es verdadero y, por tanto, Dios esta presente,
entonces la conjuncion en (3) es falsa. Sin embargo, ambos juicios si pueden
ser falsos a la vez, lo que ocurre en el caso de que Dios no exista porque, en
ese caso, tanto la conjuncion en (1) como la conjuncién en (3) seran falsas.
El punto relevante aqui es que el juicio de que Dios no estd presente como
analizado en (3) sera falso, no verdadero, si Dios no existe. Pues, ese juicio asi
analizado equivale a decir algo como ‘Existiendo Dios, no esta presente’. Justo
para el creyente, que s/ tiene un compromiso previo con la existencia de Dios,
no parece que el juicio de que Dios no esta presente sea verdadero si Dios no
existe. En términos de ese compromiso previo, la experiencia religiosa de la
ausencia de Dios solo sera una razon para hacer el juicio de que Dios no esta

11 Para Russell, se trata de una ocurrencia primaria de la descripcion definida respecto a la negacion.
12 Con el requisito de unicidad, su formalizacién seria: 3x ((Sx & Vy (Sy — y = x)) & ~Px).



1 0 Javier Vidal

presente como analizado en (3), donde la verdad de que Dios existe se sigue
de la verdad de que Dios no estd presente. Para el creyente, el juicio de que
Dios no esta presente solo sera verdadero si, aunque Dios si existe, no esta
presente. Examinemos la cuestion desde otra perspectiva. Si alguien hace el
juicio de que Dios no esta presente como analizado en (2), la razon para hacer
ese juicio no podria ser una experiencia religiosa de la ausencia de Dios. Por
ejemplo, la experiencia del creyente de que Dios ya no le habla no puede ser
la razén, dado el compromiso previo con su existencia, para hacer un juicio
que seria verdadero si Dios no existe. Solo una experiencia irreligiosa del
silencio de Dios, que es para el increyente el silencio de quien nunca le hablo,
puede ser una razon para hacer un juicio con esa condicion de verdad. Pero
estabamos buscando determinar cudl es el juicio que el creyente haria a partir
de su experiencia religiosa de la ausencia de Dios.

Esta diferencia de juicio entre el creyente y el increyente corresponde hasta
cierto punto a la distincion introducida por Aristoteles entre la negacion del
predicado y la negacion del término predicativo. Mientras que el increyente
haria el juicio de que Dios no esta presente, segiin la version aristotélica, el
creyente hace el juicio de que Dios estd no-presente (o esta ausente). En el
primer caso se niega el predicado, que incluye el término predicativo junto
con la copula ‘es’ o ‘estd’, pero en el segundo caso solo se niega el término
predicativo. De esta manera, como dice Aristoteles (cf. “Prior Analytics”, 51b5-
10), ‘no estéd presente’ y ‘estd no-presente’ no tienen el mismo significado.
Tanto el juicio de que Dios no esta presente como el juicio de que Dios esta
no-presente serian juicios de la forma sujeto-predicado y, por tanto, no pueden
analizarse como (2) y (3), respectivamente. Pero, el juicio de que Dios no
esta presente consistiria en negar de Dios su presencia, del mismo modo que
el juicio de que Socrates no estd enfermo consiste en negar de Socrates la
enfermedad. Puesto que aqui se niega un estado de presencia que, ciertamente,
no se obtendra si Dios no existe, ese juicio sera verdadero si Dios no existe.
Ese juicio es entonces, como el juicio analizado en (2), 1a negacion genuina del
juicio de que Dios esta presente, y en este sentido los equivalentes aristotélicos
de (1) y (2) también constituyen un par contradictorio. En cambio, el juicio
de que Dios esta no-presente involucra, por asi decirlo, una doble operacion:
primero se niega el término predicativo, transformando ‘presente’ en el término
predicativo negativo ‘no-presente’, para luego, a través de la copula, afirmar
de Dios su no-presencia (o su ausencia). En la medida en que el juicio de
que Dios esta no-presente afirma un estado de no-presencia que, al igual que
cualquier otro estado divino, no se obtendra si Dios no existe, ese juicio serad
falso si Dios no existe. Vemos asi que el juicio de que Dios estd no-presente es



LA AUSENCIA DE DIOS PARA EL CREYENTE Y EL INCREYENTE 1 1

como el juicio analizado en (3), por lo que los equivalentes aristotélicos de (1)
y (3) tampoco seran juicios contradictorios (cf. Aristoteles, “Prior Analytics”,
51b32). En efecto, el juicio de que Dios esta presente y el juicio de que Dios
estad no-presente pueden ser falsos a la vez, dado que, si Dios no existe, no
hay algo cuyo estado afirmado sea el estado de presencia o el estado de no-
presencia. Pero, desde luego, ambos juicios no pueden ser verdaderos a la vez
y, por tanto, se trata de juicios contrarios, puesto que el estado afirmado de Dios
no puede ser a la vez un estado de presencia y un estado de no-presencia (cf.
Aristoteles, “Categories”, 13b17-19, 13b26-32)%.

Resulta interesante esta comparacion entre los analisis de Russell y
Aristoteles porque el segundo analisis no introduce el compromiso del creyente
con la existencia de Dios mediante el contenido proposicional del juicio, como
en (3), sino mediante su caracter afirmativo. La razon por la que el juicio del
creyente incorpora un compromiso con la existencia de Dios no es que ese
juicio sea en parte el juicio de gue existe alguien que es el Ser perfecto, sino que
es un juicio cuyo solo contenido proposicional, que Dios esta no-presente, tiene
el caracter de una afirmacion'. Sin duda, resulta mas plausible pensar que una
experiencia religiosa de la ausencia de Dios no llevara, en primera instancia, a
hacer un juicio que en parte es el juicio de que Dios existe, algo que no estara
en cuestion. Supongamos un contexto diferente en el que primero el creyente
dice algo como ‘Dios esta ausente’, expresando asi el juicio de que Dios esta
no-presente (o ausente), y alguien hace un comentario como ‘Claro, Dios no
existe’. Cuando el creyente responda diciendo ahora enfaticamente algo como
‘No, Dios estd ausente’, hara de alguna manera explicito su compromiso con
la existencia de Dios a través del énfasis en la copula, que justo se usa para
afirmar de Dios un cierto estado, sin necesidad de incluir ese compromiso en
el contenido proposicional de la emision (ni, por tanto, del juicio que expresa).

Adicionalmente, el analisis de Aristoteles permitiria advertir una posible
diferencia entre los juicios del creyente y del increyente que la mera diferencia
entre (2) y (3) no establece. Si (2) y (3) son verdaderos porque, aunque Dios
si existe, no estad presente, resulta que ambos juicios serian verdaderos porque
Dios no esta en un estado de presencia. Ninguno de los juicios es verdadero
porque haya algun estado afirmado de Dios tal que Dios efectivamente esta
asi. Por el contrario, el juicio de que Dios esta no-presente es una afirmacion

13 Para un examen de la negacion en la obra de Aristételes, ver el trabajo de Horn (2001, pp. 6-21, 35-45).

14 Como es claro, tampoco el juicio de que Dios esta presente seria en parte, como en (1), el juicio de que existe
el Ser perfecto, sino un juicio cuyo solo contenido proposicional, que Dios esta presente, tiene el caracter de
una afirmacion.



12 Javier Vidal

y, por tanto, sera verdadero, a diferencia del juicio analizado en (3), porque
Dios s7 esta en un cierto estado: el estado afirmado de Dios tal que Dios esta
asi es el estado de no-presencia (o de ausencia). Para Aristoteles, sin embargo,
el juicio del increyente es una negacion y, por tanto, en el caso examinado sera
verdadero, como el juicio analizado en (2), porque Dios no esta en un estado
de presencia. Luego, si Dios existe, el juicio del increyente serd verdadero
porque Dios no esta en un cierto estado, el estado de presencia, pero el juicio
del creyente sera verdadero porque Dios si esta en un cierto estado, el estado de
no-presencia. Quiza esta diferencia podria tener un eco fenomenolédgico en las
experiencias religiosa e irreligiosa que justo producen esta diferencia de juicio.
Se diria entonces que el creyente tuvo la experiencia de un cierto estado de
Dios, mientras que la experiencia del increyente no es una experiencia de estado
divino alguno. Pero, aunque esta consecuencia pareciera favorecer el analisis
aristotélico, justo introduce una objecidn fatal. De entrada, esto significaria
comprometerse con la existencia de estados negativos, lo que es razonable
evitar, como ocurre en general con cualquier entidad negativa, siempre que
haya alguna alternativa disponible (en este caso, el analisis russelliano). Esta
actitud es la que corresponderia, en parte, a un razonable parmenideanismo
metodologico (Mumford, 2021, pp. 13-16). Mas relevante aun, la idea de
un estado negativo de Dios no parece ser compatible con la teologia del Ser
perfecto, seglin la cual no puede haber negacion en Dios o, dicho de otra
manera, no puede haber perfecciones puras que tengan un caracter negativo.
Para esquivar esta objecion no es factible ahora una respuesta que explicara
reductivamente la existencia de estados negativos en términos de la inexistencia
de estados positivos, planteando asi que el hecho de que Dios esta en un estado
de no-presencia no es nada mas que el hecho de que Dios no estd en un estado
de presencia. El problema aqui es que esta solucion menoscaba la distincion
entre afirmacion y negacion que es constitutiva del analisis de Aristoteles, pues,
el juicio de que Dios esta no-presente no tendria ya el caracter irreductiblemente
afirmativo que lo diferencia del juicio de que Dios no esta presente. Si, en
altima instancia, el juicio de que Dios estd no-presente solo fuera verdadero
porque Dios no esta en un estado de presencia, entonces, en ultima instancia,
ese juicio consistiria en negar que Dios esta en dicho estado. Pero, seglin el
analisis aristotélico, ese es precisamente el juicio de que Dios no esta presente!'.

15 Desde luego, en otros casos se da la alternativa de que la existencia de estados negativos se explique en
términos de la existencia de otros estados positivos. Por ejemplo, la explicacién de que un cierto objeto sea
no-blanco es que ese objeto es azul. Pero no parece haber equivalentemente estados positivos que puedan
explicar un estado de no-presencia: en otras palabras, no hay distintas maneras de estar no-presente.



LA AUSENCIA DE DIOS PARA EL CREYENTE Y EL INCREYENTE 13

3. La diferencia de juicio en términos de presuposicion de existencia

A pesar de esto, estimo que el analisis de Russell no describe
satisfactoriamente el juicio que un creyente haria a partir de su experiencia
de la ausencia de Dios. Por un lado, parece que su juicio de que Dios no
estd presente deberia ser una negacion genuina del juicio de que Dios esta
presente, pero, como vimos, los juicios como analizados en (1) y (3) no son
contradictorios, y lo mismo ocurre con los equivalentes aristotélicos de (1) y
(3). Por otro lado, merece la pena rescatar del analisis aristotélico la idea de
que el compromiso con la existencia de Dios que es propio del creyente no
forma parte del contenido proposicional del juicio. Sin embargo, acabamos
de concluir que el caracter afirmativo del juicio, que es el rasgo mediante
el cual Aristoteles introduce ese compromiso, es una opcion problematica.
Mi propuesta sera situar el compromiso con la existencia de Dios en cierto
uso del término ‘Dios’, siguiendo en parte el analisis de P. F. Strawson para
los enunciados o aserciones con descripciones definidas. Ya sefialé que, para
Aristoteles, tanto el juicio de que Dios no esta presente como el juicio de
que Dios estd no-presente son juicios de la forma sujeto-predicado. Como
dirifamos actualmente, para ¢l el término ‘Dios’ seria un nombre o un término
singular cuya funcion semantica consiste en referir exitosa, o fallidamente, a
una persona en particular. Justo el analisis de Russell del término ‘Dios’ como
la abreviacion de una descripcion definida mostraria, a través de la variable x,
que no hay ninguna persona en particular que sea el objeto de una referencia
directa. Ciertamente, si Dios existe, el juicio de que Dios no esta presente
sera verdadero porque hay una persona en particular que es el Ser perfecto y
no esta presente. Pero la funcion semantica del término ‘Dios’ no consiste en
referir a esa persona sino en introducir un cuantificador mas un predicado que
expresa una propiedad (o refiere a un universal en vez de un particular). Ahora
bien, puesto que, para Aristoteles, tanto el juicio del creyente como el juicio
del increyente son de la forma sujeto-predicado, resulta que el compromiso
con la existencia de Dios que es propio del primer juicio, pero no del segundo,
no puede venir dado por la funcion semantica del término ‘Dios’. Es por ello
que el caracter afirmativo del primer juicio, frente al caracter negativo del
segundo, tiene el protagonismo. De aqui se sigue que un analisis alternativo al
analisis aristotélico debe proponer mas bien, como voy a hacer, una diferencia
pragmdtica tal que los usos del término ‘Dios’ por parte del creyente y del
increyente que se corresponden con cada juicio son sustantivamente diferentes,
involucrando asi en un caso, pero no en el otro, el compromiso con la existencia
de Dios.



14 Javier Vidal

Adviértase que, para un creyente, el término ‘Dios’, como, por ejemplo, lo
usa habitualmente en el rezo, es un término singular genuino mediante el cual
habla, o le parece hablar, de una persona en particular (Murray y Rea, 2008,
pp- 3-7). Como resultado de su participacion en una forma de vida religiosa
con una historia de interacciones, tanto comunitarias como individuales,
con la divinidad, le parece estar familiarizado con una cierta persona de un
modo no fundamentalmente distinto del modo en que esta familiarizado con
otras personas. Esta familiaridad real o solo pretendida puede ser una razén
suficiente, como ocurre con muchos nombres reales o ficticios, para establecer
que en estos usos religiosos el término ‘Dios’ se usa como un nombre (en un
sentido amplio). Sin duda, cuando reza, privada o ptiiblicamente, el creyente no
cree estar pensando en algtn rol, como ser el Creador del universo, que podria
desempefiar una persona que no conoce, sino que sus pensamientos y palabras
son acerca de una persona que si conoce (o cree conocer). Desde luego, puede ser
que el término ‘Dios’ no sea estrictamente un nombre propio sino la abreviacion
de una descripcion definida como ‘el Creador’ o ‘el Bienaventurado’ (de hecho,
en varias religiones ese término es una descripcion definida). Pero el punto
aqui es que, sea un nombre propio o una descripcion definida, el término se usa
como un término singular para referirse a una persona en particular. En esto
podria ser como el término ‘el presidente de Chile’ cuando se usa para decir,
por ejemplo, que el presidente de Chile esta de viaje por Alemania, diciendo, o
queriendo decir, con ello que tal o cual presidente esta de viaje por Alemania.
Una evidencia mas de que estos usos son referenciales es que ninglin creyente
de una religion estaria dispuesto, en primera instancia, a usar el correspondiente
término ‘Dios’ de otra religién en sus rezos, como un cristiano que usara el
término ‘Ala’ para rezar. Quiza la mejor explicacion de este hecho, sin excluir
otros factores explicativos, es que el creyente considera que el otro término no
refiere a la persona en particular que es el referente del término ‘Dios’ en su
propia religion. Sino estuviera en juego una referencia, el cristiano no deberia
tener problema en usar el término ‘Ala’, una de cuyas traducciones posibles
es ‘El Supremo’, puesto que simplemente quedaria indeterminado quién es la
persona en particular, Ala o el Padre, que desempena el rol de la supremacia.
No se plantearia que, si la referencia es exitosa, el término refiere a Ala en
vez de al Padre, y por eso no seria blasfemo usarlo en el rezo. Esta misma
indeterminacion ya seria constitutiva del término ‘Dios’ en su propia religion,
que tampoco referiria al Padre en vez de Ala.

Es sabido que, en su critica al analisis russelliano, Strawson (1950, pp. 320-
321) justo partio de la idea de que ciertos usos de las descripciones definidas
son usos referenciales (otros usos no serian referenciales). Tales usos de una



LA AUSENCIA DE DIOS PARA EL CREYENTE Y EL INCREYENTE 1 5

descripcion definida, como un término singular, ya introducirian el compromiso
con la existencia del referente, pues, el acto de referir exitosa, o fallidamente,
resulta imposible sin ese compromiso. Nadie podria intentar referirse al actual
rey de Francia en el lenguaje o en el pensamiento, fallidamente en este caso,
sin un compromiso con su existencia'®. En los términos en los que Strawson
formuld esta propuesta, se trata de que la existencia del referente es una
presuposicion de, por ejemplo, el enunciado o el juicio de que el actual rey de
Francia no es calvo. Que sea una presuposicion significa que el referente tiene
que existir para que el juicio correspondiente pueda tener un valor de verdad,
esto es, pueda ser verdadero o falso. Asi, dado que no hay ningtn actual rey
de Francia, se sigue que el juicio de que el rey de Francia no es calvo no es
verdadero ni falso. Ciertamente, alguien que hace ese juicio lleva a cabo un acto
de referencia con la presuposicion de que el referente existe, pero en la medida
en que la presuposicion es falsa, ya que no hay ningun actual rey de Francia,
resulta que el juicio de que el rey de Francia no es calvo no tendra un valor de
verdad (Strawson, 1950, pp. 329-333)!7. Esto tiene mucho sentido porque, si la
presuposicion es falsa, entonces el acto de referencia fue fallido y, por tanto, no
se satisface una condicion necesaria para que el juicio sea verdadero o falso. En
otras palabras, siempre que en el enunciado que expresa un cierto juicio se use
un término como un término singular, la presuposicion asociada con el término
de que el referente existe tiene que ser verdadera para que ese juicio pueda ser
verdadero o falso. Adviértase ahora la importante diferencia entre los analisis
de Strawson y Russell respecto al juicio de que Dios no esta presente que haria
un creyente. Puesto que el compromiso con la existencia de Dios es una parte
del contenido proposicional del juicio, como analizado en (3), vimos que, si

16 Strawson situa la referencia de una expresién en el uso, no en el significado, de la expresién (Strawson,
1950, pp. 326, 328). Es decir, la expresién como tal no refiere, solo un uso de la expresion lo hace. Mas
aun, no esta claro si para él puede haber una referencia fallida: sugiere que solo quienes vivieron durante la
monarquia francesa pudieron usar la descripcién ‘el actual rey de Francia’ para referir. Esto esta relacionado
con la cuestion de si alguien que hoy usa la oracién ‘El actual rey de Francia no es calvo’ logra o no hacer
un enunciado (y, por tanto, expresar o no un juicio). Una cosa es que su enunciado no tenga un valor de
verdad porque el referente no existe, otra cosa distinta es que su uso de la oracion ni siquiera cuente como un
enunciado porque ni siquiera hay una referencia fallida. Pero Strawson (1950, p. 330) habla claramente de la
posibilidad de enunciados que no son ni verdaderos ni falsos. Me parece, segun propongo en el texto, que la
interpretacion mas acertada es aquella segun la cual una expresion si puede usarse para referir fallidamente
y, por tanto, habra genuinos enunciados y juicios sin un valor de verdad (Garcia Suarez, 2011, p. 80).

17 Strawson no emplea aqui, sino en trabajos posteriores, el término ‘presuposicion’. Aqui habla de un modo
especial de implicacion (Strawson, 1950, pp. 331-332), pero, obviamente, no se trata de una implicacion
porque de la falsedad de la presuposicion no se sigue la falsedad del juicio de que el actual rey de Francia
no es calvo. Una cuestion que puede plantearse es si la presuposicién es una relacién entre enunciados (o
juicios) o una relacién entre una persona y un enunciado (o juicio). Por defecto, no parece que una persona
haciendo el juicio de que el actual rey de Francia no es calvo haga también un juicio correspondiente a la
presuposicion de que el rey de Francia existe.



1 6 Javier Vidal

Dios no existe, ese juicio sera falso. Pero, segun el analisis strawsoniano, el
compromiso con la existencia de Dios es una presuposicion asociada con el uso
del término ‘Dios’, sea un nombre propio o una descripcion definida, por lo que,
si Dios no existe, el juicio de que Dios no esta presente no sera verdadero ni
falso. Ahora bien, en la version que defenderé aqui, este analisis solo es valido
para los usos del término ‘Dios’ por parte del creyente'®. Como es él quien usa el
término referencialmente, con la presuposicion asociada de que Dios existe, hay
algo intuitivamente correcto en la idea de que, si esa presuposicion es falsa y,
en consecuencia, el acto de referencia fue fallido, no se satisface una condicion
necesaria para que su juicio de que Dios no esta presente sea verdadero o falso.
Solo si la presuposicion de que Dios existe fuera verdadera, ese juicio tendria
un valor de verdad: se trataria de un juicio verdadero si Dios no esta presente
y de un juicio falso si Dios si esta presente. No hay ahora, para el creyente,
dos condiciones bajo las cuales el juicio de que Dios no esta presente pueda
ser falso, que Dios no existe o que Dios esta presente. En efecto, su juicio solo
puede ser falso si la presuposicion de que Dios existe es verdadera.

Para que el analisis de Strawson sea correcto se requiere, por supuesto,
que el creyente use el término ‘Dios’ como un término singular, algo que
ya establecimos anteriormente. Podemos ver ahora que este analisis permite
describir satisfactoriamente el juicio del creyente en los dos aspectos que eran
criticos para el analisis de Russell, segin senalé al comienzo de esta seccion.
En primer lugar, el juicio de que Dios no esta presente resulta ser efectivamente
la negacion genuina del juicio de que Dios esta presente, lo que no ocurria
con los juicios como analizados en (1) y (3). Para el creyente, el juicio de que
Dios esta presente sera también un juicio que solo puede tener un valor de
verdad si la presuposicion de que Dios existe es verdadera, a diferencia del
juicio como analizado en (1). Por tanto, si Dios no existe, ni el juicio de que
Dios esta presente ni el juicio de que Dios no esta presente tendran un valor
de verdad. Ahora bien, si la presuposicion fuera verdadera, entonces o bien el
juicio de que Dios esta presente sera verdadero porque Dios si esta presente
o serd falso porque Dios no estd presente. Pero el juicio de que Dios no esté
presente sera falso en el primer caso y sera verdadero en el segundo caso, de
manera que efectivamente ambos juicios son contradictorios. Mas aun, algo
cuya relevancia se vera al final del articulo es que el juicio de que Dios no esta
presente en la version strawsoniana también seria la negacion genuina del juicio
de que Dios esta presente como analizado en (1). Si este juicio es verdadero,

18 En otras palabras, la presuposicién de que Dios existe no estaria asociada con los usos del término ‘Dios’ en
general sino solo con los usos de ese término por parte del creyente.



LA AUSENCIA DE DIOS PARA EL CREYENTE Y EL INCREYENTE 17

entonces Dios existe y esta presente, con lo que el juicio de que Dios no esta
presente sera falso. Y si el juicio de que Dios no esta presente es verdadero,
entonces, aunque Dios si existe, no esta presente y, por tanto, el juicio de que
Dios esta presente como analizado en (1) sera falso. El analisis de Strawson
nos permite, en segundo lugar, rescatar del analisis aristotélico la idea de que
el compromiso con la existencia de Dios que es propio del creyente no es una
parte del contenido proposicional del juicio. Merecia la pena rescatar esta idea
porque parece poco plausible que una experiencia religiosa de la ausencia de
Dios lleve al creyente a hacer un juicio que en parte es el juicio de que Dios
existe, algo que en la mayor parte de los contextos no estara en cuestion. En un
contexto diferente como el que examinamos mas arriba, el creyente procedera
de una manera analoga pero caracteristica del analisis strawsoniano. Primero
el creyente dice algo como ‘Dios no esté presente’, expresando asi el juicio de
que Dios no esta presente, a lo que alguien le hace un comentario como ‘Claro,
Dios no existe’. Entonces, el creyente respondera diciendo enfaticamente algo
como ‘No, Dios no estd presente’, y asi hace de alguna manera explicito su
compromiso con la existencia de Dios a través del énfasis en el término ‘Dios’,
cuyo uso referencial tiene asociada la presuposicion de que Dios existe, sin
necesidad de incluir ese compromiso en el contenido proposicional de la
emision (ni, por tanto, del juicio que expresa).

Volviendo ahora a examinar el juicio del increyente, me parece que
deberiamos mantener el analisis russelliano en (2)". Considérese que el
analisis de Strawson, a diferencia del analisis de Russell en términos de (2)
y (3), solo admite un modo de negar el juicio de que Dios esta presente. Esto
significaria que, asi analizado, el juicio de que Dios no esta presente que el
increyente haria también seria un juicio que no tendria ningtin valor de verdad
si la presuposicion de que Dios existe es falsa. Luego, que Dios no existe no
seria, para el increyente, una condicion bajo la que el juicio de que Dios no
esta presente es verdadero, como ocurre con el juicio como analizado en (2).
Pero esta consecuencia indeseada depende de aceptar en primer lugar que, en
el uso del increyente, el término ‘Dios’ tiene asociada la presuposicion de que
Dios existe. Sin embargo, el increyente no tiene un compromiso previo con la
existencia de Dios. Ademads, no parece que, en primera instancia, el increyente
use el término ‘Dios’ como un término singular, sea un nombre propio o una

19 Por tanto, aqui la idea es interpretar también el andlisis russelliano en los términos pragmaticos del juicio
que expresa un uso de la oracion ‘Dios no esta presente’, no en los términos semanticos de la proposicion
que, independientemente de un uso u otro, expresaria esa oracion. Aunque no parece ser esta la version del
propio Russell, esta interpretacion puede encontrarse en el trabajo de Luntley (1999, pp. 44-48).



1 8 Javier Vidal

descripcion definida, lo que justo haria que el término tuviese asociada la
presuposicion en cuestion. En efecto, no es propio del increyente que su uso
del término ‘Dios’ parta de una familiaridad real o solo pretendida con una
persona en particular, sino que, mas bien, usara el término para identificar
el rol que desempefiaria alguna persona que no conoce (ni cree conocer). Se
ve, entonces, que ambas razones para rechazar el analisis strawsoniano del
juicio del increyente estan relacionadas: es porque el increyente no tiene un
compromiso previo con la existencia de Dios por lo que no usara el término
‘Dios’ como un término singular para referirse, digamos, a Ala o al Padre, pues,
justo usar el término referencialmente implica incluir ese compromiso como
una presuposicion asociada. Téngase en cuenta adicionalmente que, segun
planteé en la seccion anterior, la diferencia de compromisos (y experiencias)
entre el creyente y el increyente deberia llevarlos a hacer diferentes juicios de
que Dios no esta presente. La experiencia religiosa de la ausencia de Dios seria
una razon, dado el compromiso previo con su existencia, para que el creyente
hiciera un juicio que el increyente, sin tener ese compromiso, no haria. Y la
experiencia irreligiosa de la ausencia de Dios seria una razon, dada la falta de
compromiso con su existencia, para que el increyente hiciera un juicio que el
creyente, teniendo ese compromiso, no haria. Como observamos, también su
experiencia irreligiosa podria ser una razdn para que el increyente llegue a hacer
el juicio de que Dios no existe. Por el contrario, si hubiera un solo modo de
negar el juicio de que Dios esté presente, tomando unilateralmente el analisis de
Strawson, entonces, a pesar de la diferencia de compromisos (y experiencias),
el creyente y el increyente harian el mismo juicio de que Dios no esta presente.

Tras un recorrido por algunas de las opciones disponibles, he llegado, por
tanto, a la siguiente conclusion: el juicio del creyente deberia analizarse en
los términos de Strawson, no en los términos russellianos de (3), mientras que
el juicio del increyente deberia analizarse en los términos russellianos de (2),
no en los términos de Strawson. Esto implica que el creyente, a diferencia del
increyente, usa el término ‘Dios’ con la presuposicion asociada de que Dios
existe. Pues, incluso si el término ‘Dios’ es la abreviacion de una descripcion
definida, el creyente lo usard como un término singular para referir a una
persona en particular, en cambio, el increyente lo usard en parte como un
término general (que refiere a un universal) para identificar el rol que alguna
persona sin determinar podria desempefiar. Asi, si Dios no existe, el juicio de
que Dios no esta presente que hiciera el creyente no seria ni verdadero ni falso,
puesto que la presuposicion de que Dios existe es falsa, pero el juicio de que
Dios no esta presente que hiciera el increyente seria verdadero, pues, el que
Dios no exista es una condicion de verdad del juicio analizado en (2). En efecto,



LA AUSENCIA DE DIOS PARA EL CREYENTE Y EL INCREYENTE 19

recordemos que el juicio analizado en (2) sera verdadero porque, si Dios no
existe, la conjuncién (que sigue al cuantificador) es falsa. Esta diferencia de
juicio es el resultado que esperariamos dado el hecho de que el creyente y el
increyente tienen diferentes compromisos previos.

Termino con una objecion que podria plantearse naturalmente a esta
propuesta, y es que habria dos modos genuinos de negar el juicio de que
Dios estéd presente, lo que no parece ser una explicacion satisfactoria de la
negacion. El problema no es que hubiera dos modos de negar ese juicio, un
juicio contradictorio y un juicio contrario, como ocurre en los términos de
(2) y (3), respectivamente, sino que habria dos modos de negar ese juicio que
son dos juicios contradictorios con €1, como ocurre en los términos de (2) y el
analisis strawsoniano. Ahora bien, adviértase que el creyente y el increyente
van a negar diferentes juicios de que Dios esta presente. El juicio de que Dios
estd presente que niega el creyente también corresponde, seglin el andlisis de
Strawson, a un uso del término ‘Dios’ que tiene asociada la presuposicion de
que Dios existe, mientras que el increyente niega el juicio de que Dios esta
presente como analizado en (1), que en parte tiene el contenido proposicional
de que Dios existe. En este sentido, resulta que se trata de dos pares de juicios
contradictorios: el juicio del creyente es contradictorio con el juicio de que Dios
estd presente en la version del andlisis strawsoniano, pero el juicio del increyente
analizado en (2) es contradictorio con el juicio de que Dios esta presente como
analizado en (1). Es cierto que, como vimos, el juicio del creyente también es
contradictorio con el juicio de que Dios esta presente como analizado en (1).
Pero esto podria explicarse simplemente como una consecuencia de que el
juicio de que Dios esta presente en la version de Strawson y el juicio de que
Dios estd presente como analizado en (1) se siguen uno del otro en ambas
direcciones. El primer juicio solo sera verdadero si Dios existe y esta presente,
y en ese caso el segundo juicio también sera verdadero, y si el segundo juicio
es verdadero también lo sera el primero. Supongamos ahora que el juicio de
que Dios no esta presente que hiciera el creyente es verdadero: el juicio de que
Dios esta presente en la version strawsoniana sera falso y, por modus tollens,
el juicio de que Dios estd presente como analizado en (1) también sera falso.
Si, por el contrario, el juicio del creyente fuera falso, entonces el juicio de que
Dios esta presente en la version strawsoniana seria verdadero y, por modus
ponens, el juicio de que Dios esta presente como analizado en (1) también sera
verdadero. Aunque estas implicaciones trabajan por igual en el orden inverso,
estoy proponiendo un orden de explicacion segun el cual el juicio del creyente
es contradictorio simpliciter con el juicio de que Dios esta presente en la version
strawsoniana, y es contradictorio con el juicio de que Dios estd presente como



20 Javier Vidal

analizado en (1) porque es contradictorio simpliciter con el primer juicio y ese
primer juicio esta en una relacion de equivalencia con el segundo juicio. Y
desde esta perspectiva no habria ningtin problema en que el juicio del creyente
fuera la negacion genuina de dos diferentes juicios de que Dios esta presente®.

Declaracion de disponibilidad de datos:
Todos los datos generados o analizados se incluyen en
este articulo publicado.

Conflictos de intereses:
El autor declara no tener ningun conflicto de intereses.

Editores responsables:
Mauro Luiz Engelmann

Referencias

ARISTOTELES. “Categories. On Interpretation. Prior Analytics”. Traducido por H. P.
Cooke y H. Tredennick. Loeb Classical Library. Cambridge Mass.: Harvard University
Press, 1938.

ALSTON, W. “Perceiving God”. Ithaca: Cornell University Press, 1991.

DAVIS, C. “The Evidential Force of Religious Experience”. Oxford: Clarendon Press,
1989.

GARCIA SUAREZ, A. “Modos de significar. Una introduccion temética a la filosofia
del lenguaje”. Segunda edicion. Madrid: Tecnos, 2011.

HORN, L. R. “A Natural History of Negation”. Segunda edicion. Stanford: CSLI
Publications, 2001.

LUNTLEY, M. “Contemporary Philosophy of Thought: Truth, World, Content”. Oxford:
Blackwell, 1999.

MAWSON, T. J. “Belief in God: An Introduction to the Philosophy of Religion”.
Oxford: Clarendon Press, 2005.

MUMFORD, S. “Absence and Nothing: The Philosophy of What There is Not”. Oxford:
Oxford University Press, 2021.

20 Considérese, analogamente, el juicio de que x no tiene tres lados como la negacion genuina tanto del juicio
de que x tiene tres lados como del juicio de que x tiene tres angulos. Dirilamos que el juicio de que x no tiene
tres lados es contradictorio simpliciter (o l6gicamente contradictorio) con el primer juicio, y es contradictorio
con el segundo juicio porque es contradictorio simpliciter con el primero y el primero esta en una cierta relacion
de equivalencia con el segundo.



LA AUSENCIA DE DIOS PARA EL CREYENTE Y EL INCREYENTE 2 1

MURRAY, M. J. y REA, M. “An Introduction to the Philosophy of Religion”. Cambridge:
Cambridge University Press, 2008.

RUSSELL, B. “On Denoting”. Mind, 14, 1905, pp. 479-493.
STRAWSON, P. F. “On Referring”. Mind, 59, 1950, pp. 320-344.

SWINBURNE, R. “The Existence of God”. Segunda edicion. Oxford: Clarendon
Press, 2004.

(@ This is an open-access article distributed under the terms of the Creative Commons Attribution License.



