
LA MÁQUINA MONETARIA: DEL OIKOS 
AL FLUJO MUTANTE1 – ELEMENTOS PARA 
PENSAR UNA MONEDA POSTCAPITALISTA

THE MONETARY MACHINE: FROM THE OIKOS 
TO THE MUTANT FLOW – ELEMENTS FOR 

THINKING A POST-CAPITALIST CURRENCY

Andrés M. Osswald 
https://orcid.org/0000-0001-6333-0726 

amosswald@gmail.com  
Consejo Nacional de Investigaciones Científicas y  

Técnicas, Universidad de Buenos Aires 
Buenos Aires, Argentina

Gonzalo Santaya 
https://orcid.org/0000-0002-1998-6215 

gonsantaya@gmail.com 
Universidad Nacional Guillermo Brown,  

Universidad de Ciencias Empresariales y Sociales 
Buenos Aires, Argentina

RESUMEN  De los análisis que Deleuze y Guattari destinan al estudio 
del capitalismo en las dos obras que componen Capitalismo y esquizofrenia, 
retomamos aquí los siguientes aspectos: que bajo ese sistema económico el 
deseo es deseo de dinero; que el capitalismo se caracteriza por la tendencia 
hacia lo ilimitado y que el dinero alcanza su máxima abstracción – y potencia 

1	 Artículo enviado el: 10/10/2024. Aprobado el: 31/01/2025.

KRITERION, Belo Horizonte, v. 66, nº 161, Fluxo Contínuo, 2025; e-55227

Artículo Original doi: 10.1590/0100-512X2025n16107ao



Andrés M. Osswald, Gonzalo Santaya 2

desterritorializante – bajo este régimen como flujo financiero o «mutante». 
A partir de este estado de cosas, nos proponemos mostrar el fundamento 
oikológico del dinero en el mundo de la vida, a partir de un estudio del primer 
libro de la Política de Aristóteles y de los análisis fenomenológicos sobre el 
hambre y el gozo en Totalidad e infinito, de Emmanuel Levinas. A partir de 
esta génesis oikológica, proponemos explicar el devenir abstracto del dinero 
como parte del proceso de matematización de la naturaleza que, para el 
Husserl de Crisis de las ciencias europeas y de la fenomenología trascendental, 
caracteriza a la ciencia moderna. Finalmente, ofrecemos una alternativa a la 
ilimitación del capitalismo a partir del diseño de instrumentos monetarios que 
permitan revertir flujos financieros sobre el mundo de la vida: nuevos objetos 
de deseo que permiten limitar el devenir ilimitado del capitalismo a través de 
la concretización de la moneda. 

Palabras clave:  Dinero. Postcapitalismo. Deseo. Oikología. Máquina.

ABSTRACT  From the analyses that Deleuze and Guattari devote to the 
study of capitalism in the two works that comprise Capitalism and Schizophrenia, 
we take up the following aspects: that under this economic system, desire 
is the desire for money; that capitalism is characterized by a tendency 
toward the unlimited; and that money reaches its maximum abstraction—and 
deterritorializing power — under this regime as a financial or “mutant” flow. 
From this point, we propose to demonstrate the oikological foundation of money 
in the lifeworld, based on a study of the first book of Politics of Aristotle and 
the phenomenological analyses about hunger and joy in Totality and Infinity, 
of Emmanuel Levinas. Based on this oikological genesis, we propose to explain 
the abstract becoming of money as part of the process of mathematization 
of nature that, according to Husserl in The Crisis of European Sciences and 
Transcendental Phenomenology, characterizes modern science. Finally, we 
offer an alternative to the limitlessness of capitalism by designing monetary 
instruments that allow for the reversal of financial flows into the lifeworld: 
new objects of desire that allow for the limitation of the unlimited future of 
capitalism through the concretization of currency.

Keywords:  Money. Post-capitalism. Desire. Oikology. Machine.



LA MÁQUINA MONETARIA: DEL OIKOS AL FLUJO MUTANTE 3

Introducción

La cuestión de la moneda asedia – más implícita o más explícitamente 
– todo el debate económico-político de la actualidad. Más allá del interés 
erudito, la tradición filosófica es rica en aportes capaces de nutrir la concepción 
de elementos monetarios alternativos a los actualmente dominantes. El 
objetivo de este trabajo es reconstruir y asociar algunos de esos aportes que, 
si bien pertenezcan a períodos y escuelas muy diferentes (la aristotélica, la 
fenomenológica y la deleuziano-guattariana), convergen en un diagnóstico 
común. Aceptando el hecho de que el actual predominio de la economía 
capitalista a nivel global universaliza el deseo de moneda, y desligando este 
hecho de toda consideración moral, partiremos de la premisa de que ese deseo 
está asociado a la actual crisis humana y ambiental que azota la mayor parte 
del globo. Pero esto no implica un vínculo causal directo entre el uno y la 
otra. Si esto es así, existe la posibilidad de concebir una máquina monetaria 
postcapitalista, es decir, un régimen económico donde la valorización de la 
moneda no descanse en la explotación de los recursos humanos y naturales de 
nuestro planeta. En la consideración de esa posibilidad se inserta este trabajo.

Hablaremos de ‘máquina monetaria’ recuperando la concepción maquínica 
desarrollada por Deleuze y Guattari en las obras que componen el tándem de 
Capitalismo y esquizofrenia (1972 y 1980). ‘Máquina’ remite, en ese marco, 
a un complejo dinámico de elementos indeterminados (flujos) interconectados 
e interrelacionados (mediante un sistema de ‘cortes’ que capturan y/o emiten 
los flujos), y que funciona dentro de un cierto régimen relativamente estable, 
en un todo que excede la suma de sus partes. Más aún, las partes (los flujos y 
sus cortes) sólo se determinan en el contexto del régimen maquínico que los 
enlaza, y carecen de una esencia o de propiedades fijas fuera de ese régimen. 
El funcionamiento es, pues, la categoría fundamental; de modo que la pregunta 
filosóficamente relevante nunca es “¿qué es x?”, sino “¿con qué se conecta 
y cómo funciona?” Al dirigir esta pregunta a la moneda en tanto capital – o 
dinero que engendra dinero –, el régimen monetario puede asociarse a lo que 
Deleuze y Guattari llaman “máquina abstracta” (1980), un diagrama puramente 
funcional capaz de conjugar una pluralidad de elementos heterogéneos de 
órdenes sumamente diversos –semánticos, pragmáticos, materiales, políticos, 
etc. Si bien no hay nada peyorativo aquí en el sintagma ‘abstracto’, lo cierto 
es que la abstracción monetaria – y en particular bajo el régimen del mercado 
global integrado que ella articula en el marco del capitalismo reinante – implica 
una máquina que exige, en su funcionamiento, una sujeción rígida y una 
subordinación radical de la Tierra y sus pobladores.



Andrés M. Osswald, Gonzalo Santaya 4

Ese proceso de abstracción que construye a la máquina monetaria puede 
ser mapeado en la tradición fenomenológica, a partir de los análisis que 
Husserl – en su Krisis – esboza sobre el origen de la geometría y su progresiva 
separación del espacio vivido, y particularmente en relación con el modo en 
que la fenomenología levinasiana caracteriza el modo de existencia del agente 
económico. La raíz del problema económico – tanto desde este último enfoque 
como desde el deleuziano-guattariano – se centra en el deseo de moneda como 
entidad abstracta, es decir, desligada de su función de medio de intercambio 
por bienes y servicios útiles para la vida, y considerada en sí misma, en tanto 
mera cantidad – por definición infinita. Ahora bien, este mismo problema fue 
señalado ya por Aristóteles al distinguir la economía de la crematística. El 
filósofo griego se enfoca en la cuestión oikológica, la administración doméstica, 
fundamentando la economía en la realidad del oikos como espacio vital del 
humano. En lo que sigue, pretendemos desandar este camino, intentando mostrar 
cómo la lógica del capital implica una ‘des-oikologización’ de la existencia, 
y pensando el problema de la posibilidad de una máquina monetaria capaz 
de reterritorializarnos en un sistema económico alternativo. Las filosofías de 
Aristóteles, Husserl, Levinas y Deleuze y Guattari, creemos, convergen en esta 
preocupación y nos dan coordenadas para plantear este problema.

1. La casa y el cálculo

1.1 La fundamentación oikológica de la economía
No es casualidad que el primer tratado teórico de economía sea a la vez 

el primer ensayo de oikología filosófica. Esa indagación emprendida por 
Aristóteles en el primer capítulo de la Política reviste especial interés para el 
análisis que aquí proponemos.2 De particular relevancia resulta la distinción 
entre las nociones de ‘economía’, asociada al bienestar de la comunidad, 
y ‘crematística’, referida a una actividad orientada a la producción de 
riqueza.3 Estas dos prácticas, a su vez, poseen para el filósofo una relación de 
fundamentación pues la búsqueda de riquezas sólo puede realizarse sobre la 
base de los intercambios que se producen para satisfacer las necesidades vitales. 

2	 Esto es lo que el vocablo “οικονομία” quiere decir en griego, donde οἶκος (oikos) significa “casa” y νόμος (nomos) 
es “ley” o “regla”. En la traducción castellana que seguimos aquí, sin embargo, las traductoras eligen traducir 
“οικονομία” por “administración doméstica o de la casa” para “evitar su asimilación a la moderna ciencia de 
la economía”, pero puesto que aquí nos interesa, justamente, establecer esa relación, elegimos traducir el 
término literalmente por “economía”.

3	 El término χρεματιστική (chrematistikḗ) está compuesto por Χρῆμα (chrēma), que significa “bien”, “riqueza” o 
“dinero” y -ιστική (-istikḗ) un sufijo para “ciencia” o “arte”. 



LA MÁQUINA MONETARIA: DEL OIKOS AL FLUJO MUTANTE 5

En el cambio de actitud que lleva de la economía a la crematística, a su vez, el 
desarrollo de la moneda desempeña un papel central. Retomemos, entonces, 
esos pasajes seminales para enmarcar nuestra propia reflexión. 

Tanto la economía como la crematística se desarrollan en el contexto de 
una vida comunitaria que alcanza, para Aristóteles, su perfección en la “ciudad” 
(polis)4 (2015, p. 56). Pero si bien desde una ‘perspectiva estática’ la ciudad 
es el todo concreto necesariamente anterior a las partes que la integran (2015, 
p. 58), en tanto las partes no son autosuficientes por fuera de su relación con 
el todo (2015, p. 59), desde un ‘punto de vista genético’ la vida comunitaria 
se organiza en torno a una parte que constituye la unidad mínima del todo: la 
casa. Como toda comunidad, por su parte, la vida doméstica está orientada a 
un bien que en este caso consiste en procurar los medios necesarios para vivir 
o, más precisamente, para “vivir bien” (2015, p. 62). Ello significa, ante todo, 
garantizar el alimento de los miembros de la comunidad, hasta el punto de que 
la casa puede definirse como el ámbito de los “que comparten la mesa” (2015, 
p. 54). La economía, consecuentemente, será el arte de generar y administrar 
los recursos necesarios para vivir bien – lo que presupone, como condición 
mínima, garantizar la supervivencia. Para tal fin, el cálculo económico debe 
“hallar disponibles o bien procurar que estén a disposición aquellos bienes 
almacenables necesarios para la vida y útiles para la comunidad de la ciudad 
o de la casa” (2015, p. 77). Estos bienes relativos al alimento, pero también 
al cobijo, el confort y el esparcimiento son los medios del buen vivir y 
constituyen, por ello, la “verdadera riqueza” (2015, p. 77). Ahora bien, en la 
medida en que el objetivo de la planificación económica está constreñido por la 
demanda concreta que busca satisfacer – vale decir: por los recursos necesarios 
para que la comunidad pueda vivir bien –, la economía, como todo arte, está 
intrínsecamente limitado en cuanto a su objeto y fin (cf. 2015, p. 77). 

La comunidad primaria de la casa es un sistema cerrado y limitado en su 
objetivo de acumulación de riqueza, por esta razón, el intercambio carece de 
sentido en su seno (2015, p. 78), pero, en la medida en que las comunidades 
se vuelven más complejas, comienza el incipiente desarrollo de un “mercado 
minorista”, donde se comercian bienes útiles entre comunidades con 
producciones complementarias – por ejemplo, el intercambio de vino por trigo 
(2015, p. 79). El desarrollo del mercado, por su parte, implica que la posesión 

4	 Si bien la palabra “ciudad” se asocia en su acepción moderna exclusivamente con el tejido urbano, la palabra 
“πόλις” (pólis) remite a un modo de organización que además incluye los campos aledaños y su producción, de 
manera que la pólis es una unidad política y administrativa autónoma y autárquica, más amplia y compleja que 
el mero trazado urbano. Teniendo presente esta salvedad, con todo, seguimos la propuesta de las traductoras 
de usar “ciudad” para “πόλις”. 



Andrés M. Osswald, Gonzalo Santaya 6

gane una nueva dimensión, pues junto al “valor de uso” que le es propio al 
objeto – por ejemplo, utilizar la sandalia como calzado – se le agrega un “valor 
de cambio” – cuando el bien es usado para obtener otro bien a cambio (2015, 
p. 78).5 Aristóteles señala, a su vez, que el aumento del intercambio conduce al 
desarrollo de instrumentos monetarios, pues las operaciones de importación y 
exportación enfrentarían dificultades crecientes si sólo dependieran del trueque 
– vale decir, si fuera necesario transportar tanto los bienes que se entregan 
como los que se busca obtener en el comercio. El dinero, entonces, resuelve 
el problema logístico del comercio reemplazando uno de los elementos del 
trueque por otro, desarrollado exclusivamente para el intercambio. En un 
primer momento, la función del dinero es desempeñada por un bien en sí 
mismo valioso – esto es, que posee un valor de uso intrínseco (como el hierro 
o la plata) – y cuyo valor se establece en función de la cantidad. De aquí que 
la medida esté intrínsecamente vinculada al desarrollo de la moneda – vínculo 
que permanece de manera residual en el nombre “peso” o “libra” de muchas 
divisas actuales – aunque luego, y para evitar el acto de medir cada vez, la 
cantidad quedará impresa en el dinero como signo de su valor (cf. 2015, p. 
79). Eventualmente, el soporte material será reemplazado por un bien que no 
es en sí mismo valioso – como el papel moneda o los signos digitales – pero 
que posee, por convención, un carácter representativo de un bien que sí lo es. 
Vale decir, el dinero es un representante convencional de un valor y no el bien 
que hace las veces de su soporte material o, dicho en otros términos, la moneda 
es siempre una entidad ideal.

Ahora bien, en tanto el intercambio persiga como fin atender a las 
necesidades concretas de la comunidad, el desarrollo del mercado es consistente 
con el cálculo económico. Esto es, la crematística – entendida meramente como 
búsqueda de recursos – no es incompatible con la economía, sino que ésta la 
presupone como un medio para el fin último que es el buen vivir. En igual 
sentido, poco importa si el mercado opera mediante trueque o si supone la 
utilización de moneda, siempre y cuando el fin de la operatoria esté limitado 
por la obtención de los recursos necesarios para el bienestar comunitario. Sin 
embargo, Aristóteles señala que el desarrollo del dinero no es inocuo en este 
proceso. En efecto, la moneda posibilita que la búsqueda de recursos devenga 
un fin en sí mismo al potenciar la idea de un acrecentamiento ilimitado de la 
riqueza, y si bien el filósofo sólo subraya la existencia de esta correlación entre 
el dinero y la persecución de una riqueza ilimitada (cf. 2015, p. 80), podemos 

5	 Ver Marx (1975, pp. 72-74, y 110, nota a pie), donde Aristóteles aparece como el descubridor de la dualidad 
valor de uso-valor de cambio y su concepción de la crematística como un antecedente de la lógica que Marx 
atribuye a la valorización dineraria en el capitalismo.



LA MÁQUINA MONETARIA: DEL OIKOS AL FLUJO MUTANTE 7

interpretar que ello se debe a que la moneda en tanto entidad ideal no está 
limitada por principio en su cantidad – asunto que está a la base de nuestro 
planteo – y, consecuentemente, hace pensable una riqueza ilimitada también. 
La crematística independizada de la economía responde, a su vez, a una causa 
también ilimitada: la persecución de los placeres del cuerpo, que se caracterizan 
por el exceso (cf. 2015, p. 82). Conforme con ello, la crematística separada 
de su fundamento oikológico deviene una actividad orientada exclusivamente 
al dinero y a obtener rédito de su intercambio. En este sentido, Aristóteles 
denuncia no sólo la usura – esto es, la obtención de una ganancia excesiva 
por un préstamo monetario – sino la noción misma de interés, pues el “interés 
es moneda que procede de la moneda” (2015, p. 84). De aquí que el dinero 
que produce dinero, elemento central de la lógica capitalista de organización 
económica, es rechazado sin más por el enfoque oikológico aristotélico.

En síntesis, la crematísica se vuelve un problema cuando abandona su 
fundamento en las necesidades comunitarias del oikos que, por principio, están 
limitadas a los medios necesarios para el buen vivir. Así, mientras en un caso 
la crematística es una tendencia ilimitada que se realiza a expensas de los otros 
(2015, p. 84), pues se encuentra motivada por la satisfacción de los placeres 
corporales caracterizados por el exceso, cuando se mantiene subordinada a 
la economía responde a la motivación colectiva de garantizar los recursos 
necesarios para el buen vivir. Por esta razón, se presenta como un arte limitado 
en sus fines, pues los bienes que conforman la verdadera riqueza no son infinitos 
ni pueden conservarse de manera ilimitada – no es posible, por ejemplo, una 
acumulación infinita de alimentos o de materiales de construcción. El devenir 
autónomo de la crematística conduce, a la postre, a una idea falsa de riqueza, 
que no sólo depende de una convención revocable – como aquella que está a la 
base del acuerdo monetario – sino que, como Midas descubrirá trágicamente, ni 
el oro ni el dinero son bienes de los que se pueda vivir realmente (2015, p. 80). 

1.2 El porvenir de la necesidad
En el marco de la filosofía contemporánea la fundamentación oikológica 

de la economía puede reencontrarse en los análisis fenomenológicos y, 
particularmente, en los emprendidos por Emmanuel Levinas en la segunda 
sección de Totalidad e infinito, “Interioridad y economía”. Allí el filósofo 
lituano propone – al igual que Aristóteles – un análisis genético, pero en un 
contexto metafísico muy diferente. En efecto, si el punto de partida aristotélico 
era la comunidad ya constituida como polis, donde la casa se integra como 
parte del todo, aquí el foco estará puesto en la génesis del agente económico, 
comprendido ahora en términos subjetivos. En este sentido, los motivos en 



Andrés M. Osswald, Gonzalo Santaya 8

torno al alimento y el buen vivir como principios del cálculo económico serán 
retomados en el contexto de un análisis centrado en el sujeto en tanto existencia 
corporal y enraizada a su entorno.

Levinas señala que vivimos del alimento, del aire, de la luz, del trabajo 
o del ocio, pero la fórmula ‘vivir de…’ no debe entenderse como una simple 
expresión de la relación que las necesidades mantienen con el contenido que 
las satisface, porque en términos humanos no existe un encuentro perfecto con 
el objeto del deseo. Por el contrario, en el mundo humano la necesidad supone 
una relación dual con su contenido: es la relación con un objeto, pero también 
es relación con esa relación. En otras palabras, vivimos tanto de los contenidos 
que son los medios necesarios para la supervivencia – el alimento, en su forma 
paradigmática – como del goce (jouissance) intrínsecamente asociado a la 
satisfacción de esas necesidades, a tal punto que podríamos preferir morir 
antes que renunciar a los goces suntuarios que constituyen nuestra existencia 
(2002, p. 130). Como antes Freud, Levinas advierte que las tendencias a la 
autoconservación pueden, y así lo hacen en general, entrar en colisión con 
la búsqueda de placer. Esta relevancia que adquiere el gozo de la vida en 
la existencia humana determina, entonces, que a partir de la dependencia de 
las necesidades corporales se constituya una existencia independiente que no 
pretende, meramente, sobrevivir, sino que quiere, fundamentalmente, vivir 
bien. Se conforma con ello un yo primigenio que se separa del medio en que 
está inmerso y disfruta de su independencia como ser separado y egoísta.

La paradójica relación que la existencia corporal mantiene con los contenidos 
de los que vive encuentra en la alimentación su modelo paradigmático. Por un 
lado, la alimentación implica la transmutación de lo Otro en lo Mismo como 
medio de revitalización, pero también de goce y felicidad. Por otro lado, y 
dado que el goce no implica una intencionalidad constituyente, la alteridad 
del contenido del que vivimos no se presenta como un objeto diferenciado y 
distante. Por el contrario, la sensibilidad nos pone en relación con una cualidad 
sin sustancia que Levinas denomina “elemento”. El elemento es el horizonte 
primario en el que tiene lugar toda objetivación y posesión, el medio que 
contiene sin poder ser contenido ni poseído y, por tanto, un fondo indeterminado 
respecto al cual siempre estamos dentro como si nos bañáramos en él: el aire, 
el viento, el agua, la tierra, la luz o la ciudad en su conjunto son formas de lo 
elemental (cf. 2002, p. 150). Sin embargo, el elemento no es sólo el horizonte 
de constitución objetiva, sino que es la condición de la intencionalidad misma 
porque, como existencias corporales, dependemos de él.

Ahora bien, del mismo modo que el elemento no se especifica espacialmente 
en objetos o partes discretas, sino que se ofrece como un todo sin lados ni 



LA MÁQUINA MONETARIA: DEL OIKOS AL FLUJO MUTANTE 9

profundidad, también la temporalidad del gozo se sumerge en la indiferencia. 
Es decir, la experiencia gozosa del elemento supone la inmersión en un presente 
permanente que no pasa y se sustrae, con ello, a la duración. En palabras de 
Levinas (2002, p. 164): “Instante o detención, éxito del carpe diem, la soberanía 
del «después de nosotros el diluvio»”. Pero perderse en el goce presente no 
quita que el contenido que satisface la necesidad provenga de una indiscutible 
exterioridad. Más allá del presente, entonces, un horizonte de incertidumbre 
inquieta la existencia corporal y la dependencia de la necesidad muestra al 
elemento bajo una nueva luz: ya no como motivo de satisfacción sino como 
fuente de malestar. En su retirada, el elemento se llena de dioses impersonales 
vinculados a las fuerzas de la naturaleza y obliga a los seres humanos a tomar 
precauciones respecto del futuro (2002, p. 160).

La respuesta a la incertidumbre es el trabajo, pero este sólo puede disipar 
el miedo al mañana bajo la condición de su subordinación de la existencia al 
futuro. En otras palabras, el trabajo presupone un fin – el producto – y unos 
medios – ciertas tareas – que se organizan de acuerdo con la secuencia de 
producción. Cada tarea, a su vez, exige un cierto “gasto” de tiempo. Por lo 
tanto, el trabajo implica tanto la objetivación del tiempo como su fragmentación 
en unidades que están asociadas a la secuencia de tareas necesarias para la 
producción. Así, al introducir la finalidad en el mundo, el trabajo orienta el 
tiempo hacia el futuro. El elemento, por su parte, se fragmenta en un mundo de 
útiles y el hedonismo del principio es sustituido por una relación utilitaria en 
la que las cosas no se toman como fines en sí mismas, sino sólo como medios 
para otros fines.

La aparición de la incertidumbre respecto al futuro, a su vez, conlleva a 
la ruptura del presente permanente del gozo, donde la necesidad encuentra 
su objeto – si es que lo hace. La cesura que el futuro introduce en el disfrute 
placentero, que se anunciaba incipiente en la independencia del sujeto corporal, 
se consuma cuando la relación con el mundo cae presa de la finalidad. El ser 
humano se convierte entonces en un “ser separado”, que se sustrae del todo 
en el que estaba inmerso y traza una línea divisoria: la frontera que separa el 
interior (de la casa y del yo) del mundo exterior. Es decir, tanto la casa como 
el yo son consecuencia del mismo proceso de fragmentación de la totalidad 
elemental. Por esta razón, la casa no ocupa, meramente, un lugar en el espacio 
objetivo, sino que lo organiza en torno suyo: ‘cerca’ y ‘lejos’, se definen por la 
proximidad del hogar, en igual sentido que la oposición ‘hogareño’ y ‘extraño’ 
conforma los polos del espacio habitado (Osswald, 2023). Como señala 
Husserl, la casa donde habita la familia es el “punto cero” de la orientación 
de la comunidad humana de manera análoga al modo en que el propio cuerpo 



Andrés M. Osswald, Gonzalo Santaya 10

ordena el espacio circundante de cada sujeto individual (1973, p. 219). A su vez, 
y dado que el repliegue espacial que la casa establece en el mundo es paralelo 
al que tiene lugar en la intimidad del sujeto, el movimiento de separación y 
reclusión que se encuentra en la génesis de la casa constituye en la intimidad 
de la conciencia el campo de la representación.

La representación, por su parte, permite diferenciar los objetos, así como 
‘anticipar’ el futuro, razón por la cual el cálculo económico en general y el 
trabajo en particular dependen de ella. La capacidad de representar substrae 
al elemento de su encierro y lo estabiliza en un régimen de permanencia, 
identificando sus partes con propiedades estables y, con ello, convirtiendo las 
cosas en sustancia. Con ello, también las pone a disposición de la apropiación 
productiva, que requiere estabilidad para que la planificación sea posible. En 
resumen, la representación saca al elemento de su oscuridad mítica y lo pone a 
disposición de los seres humanos, permitiendo la apropiación de la naturaleza 
mediante el trabajo. El mundo, por tanto, se convierte en propiedad de aquel 
que deposita su trabajo en él (Levinas, 2002, p. 180). Esto es, tanto la casa como 
la representación y el trabajo son formas de responder al problema económico 
por excelencia, sintetizado aquí como la preocupación por asegurar la provisión 
futura de los contenidos de lo que vivimos.6

Como vemos, la genealogía levinasiana constituye un “paso atrás” 
respecto al planteo aristotélico que adopta como punto de partida una sociedad 
ya estructurada como ciudad, donde el mercado y el dinero son realidades 
efectivamente existentes. En este sentido, la fenomenología permite fundar la 
relevancia del alimento y el buen vivir en la existencia corporal más allá de 
las condiciones concretas de la sociedad en que esos sujetos se inscriben. A su 
vez, Levinas subraya la relación paradójica que los humanos, en tanto seres 
encarnados, tenemos respecto al entorno: si, por un lado, dependemos de él en 
tanto fuente de los medios de los que vivimos, por otro, en el gozo asociado a 
la satisfacción de las necesidades nos separamos de él, al tiempo que el mundo 
deviene un medio para nuestra satisfacción. Aquí se encuentra, a su vez, la 
clave de la relación entre la planificación económica como forma de reducir la 
incertidumbre respecto a la disponibilidad futura de los medios de los que se 
vive y la consecuente transformación de la naturaleza a través del trabajo. Pero 
este retroceso a un estadio previo a la sociedad civil, que recuerda el estado 

6	 La propuesta levinasiana de vincular el trabajo con la apropiación del mundo no es nueva. Puede encontrarse, 
por ejemplo, en Locke, quien escribe: “El trabajo de su cuerpo y el trabajo de sus manos, podemos decirlo, 
son propiamente suyos. Por ende, cualquier cosa que ha sacado del estado en que ha sido suministrada por 
la naturaleza y en el que ésta la ha dejado, [y] con la que ha mezclado su trabajo y a la que ha añadido algo 
que es suyo propio, la convierte, consecuentemente, en su propiedad” (2005, pp. 45-46). 



LA MÁQUINA MONETARIA: DEL OIKOS AL FLUJO MUTANTE 11

de naturaleza de la filosofía moderna, no abunda en cómo los asentamientos 
domésticos se integran en aldeas y ciudades ni, consecuentemente, cómo se 
conforma el mercado y su medio por antonomasia: el dinero. Para ello, será 
necesario explorar el rol de la representación en la objetivación del mundo de la 
vida que culmina con el desarrollo de los instrumentos monetarios concebidos 
ahora en términos de entidades ideales matematizadas.

1.3 El dinero y la idealización de la medida
La relación entre el pasado y el futuro es intrínseca al cálculo económico 

pues de ella depende la posibilidad de proyectar cuáles serán los recursos 
y las necesidades futuras de una comunidad dada. Según Aristóteles, esta 
cantidad es limitada ya que las necesidades también lo son, pero advierte, sin 
embargo, que la tendencia humana a la búsqueda de placer en la satisfacción 
de las necesidades – fundada, según Levinas, en el exceso que el goce humano 
introduce en el mundo –, confunde los objetivos limitados de la economía 
con la búsqueda ilimitada de riqueza. Pero, sean sus fines los que fueren, la 
proyección económica es la base sobre la que los agentes toman decisiones 
en el presente buscando maximizar sus recursos, ya que, en términos últimos, 
estos siempre están restringidos por su disponibilidad material (el alimento, el 
agua potable, el aire limpio, la tierra fértil, etc., son finitos). Poco importa, en 
este sentido, si lo que se persigue es maximizar el rendimiento de una entidad 
ideal como el dinero – como sucede en la economía capitalista – o garantizar la 
disponibilidad futura de los medios necesarios para la subsistencia y el disfrute 
– como sucedería en una economía fundada oikológicamente. Por esta razón, 
es de gran importancia para el cálculo económico disponer de una medida, a 
la manera de un ‘metro patrón’, que permita no sólo cuantificar las existencias 
presentes, sino también permitir una estimación confiable de los recursos de 
los que se dispondrá en el futuro. En otros términos, sin la cuantificación del 
mundo no hay previsión y sin previsión podría faltar el alimento. El ejercicio de 
la medida, con todo, no es neutro, sino que induce transformaciones profundas 
en la ontología del mundo. 

En los términos de la filosofía husserliana la substrucción [Substruktion] 
ontológica originada por la medida ocurre como consecuencia del recubrimiento 
del mundo de la vida, medio primigenio para una existencia corporal y abierta 
sensiblemente a su entorno, por una representación objetivada del mundo 
emanada de la visión científica moderna. En particular, la objetivación del 
mundo ocurre como consecuencia de un proceso de idealización que tiene 
su punto de partida en el arte de la medida y culmina con el reemplazo del 
mundo perceptivo por las formas ideales de la geometría primero y de la física 



Andrés M. Osswald, Gonzalo Santaya 12

moderna luego. En este sentido, Husserl señala en la Krisis que la geometría 
tiene su origen en la agrimensura (cf. 1976, p. 25) y ésta, a su vez, es motivada 
por un problema económico: medir las variaciones estacionales en el régimen 
de crecida de los ríos es un insumo necesario para calcular el área fértil para la 
próxima cosecha. Esto es, la geometría encuentra sus orígenes en la medida del 
mundo de la vida, pero recién define su objeto propio con el cambio hacia una 
actitud teórica que tiene por objeto formas ideales. Cuando este pensamiento 
idealizado por la teoría “retorna” al mundo intuitivo bajo la forma de una 
“geometría aplicada” en la medida, se completa el círculo de la sustitución 
del espacio intuitivo: el arte práctico de medir, guiado por las idealidades y las 
construcciones idealmente realizadas con ellas, conduce al “reemplazo” de las 
cosas corpóreas por su contrapartida ideal (1976, p. 35).

Como praxis en el mundo de la vida, la medida se aplica a cosas materiales, 
y éstas, a su vez, se definen por la propiedad de ser entidades corpóreas 
caracterizadas por la extensión. Pero la extensión no es una propiedad real de 
las cosas (como el color, el peso o el olor), sino, más bien una forma esencial 
para las cualidades sensibles reales. En concreto, sin embargo, la extensión 
nunca se da sin contenido sensible, porque extensión y contenido forman 
un todo cuyas partes no son independientes. Lo espacial, por tanto, es una 
extensión plenificada por contenidos sensibles o cualidades reales (cf. 1952, p. 
37). En este esquema conceptual, entonces, la idealización de la cosa material 
debe perseguir dos objetivos: por un lado, debe abstraer la forma de la extensión 
espacial y, por otro, debe asignar a los contenidos cualitativos un valor 
cuantitativo. Este doble proceso implica, según Husserl, una matematización 
directa en el caso de las cualidades primarias (extensión) y una indirecta en el 
de las cualidades secundarias (cualidades sensibles). 

En cuanto a la idealización de la forma espacial que es asunto de la 
geometría, Husserl señala que la figura extensional de los objetos materiales 
puede abstraerse, dando lugar a formas inexactas que admiten una gradación 
de menor a mayor perfección (1976, p. 22). Es decir, la forma se abstrae del 
contenido de ciertos objetos perceptivamente dados, formando una serie de 
“formas-límite” [Limesgestalten] orientadas hacia un perfeccionamiento ideal. 
En otras palabras, las cosas del entorno perceptivo se presentan con propiedades 
“fluctuantes” dentro de su tipo genérico, de modo que “su identidad consigo 
mismas, su mismidad y su mismidad temporalmente duradera, son meramente 
aproximativas, como lo es su semejanza con otras cosas” (1976, p. 22). Desde 
el punto de vista conceptual, este proceso supone la sustitución de las formas 
vagas e inexactas que operan en la práctica por los conceptos ideales y exactos 
de la geometría. Desde el punto de vista fáctico, la sustitución de las formas 



LA MÁQUINA MONETARIA: DEL OIKOS AL FLUJO MUTANTE 13

concretas espacio-temporales por su contrapartida ideal es un proceso gradual 
emprendido a lo largo de generaciones, que comienza con la agrimensura 
egipcia y culmina con la física galileana (cf. 1976, p. 49).

El espacio de la física moderna conserva el carácter extensional de la 
espacialidad que está en su base, pero prescinde de las propiedades cualitativas 
de las cosas. El espacio objetivo es, pues, no sólo abstracto, sino también 
homogéneo. Se dice que un espacio es homogéneo cuando todos sus puntos 
son intercambiables entre sí. Dicha intercambiabilidad entre lugares depende 
del hecho de que el espacio objetivo no está orientado en tanto no existe ningún 
punto privilegiado en torno al cual pueda establecerse una orientación, como sí 
lo está la espacialidad que se encuentra a su base. Esto es, la homogeneización 
del espacio barre tanto con la línea fronteriza que separa el interior del exterior 
como con la orientación que proporciona la casa en el mundo humano. En 
contrapartida, la objetivación del espacio hace posible un nuevo tipo de 
predicción inductiva: “uno puede «calcular» con necesidad imperiosa, sobre la 
base de acontecimientos dados y medidos que implican formas, acontecimientos 
que son desconocidos y que nunca fueron accesibles a la medición directa” 
(1976, p. 31). Como consecuencia de esta extensión ilimitada del cálculo, el 
espacio objetivo se vuelve infinito y el mundo es recubierto por idealidades 
(cf. 1976, p. 19).

De manera que, en términos generales, la sustitución del mundo de la 
vida por una representación cuantificada – y ulteriormente matematizada – 
depende del desarrollo de una medida común que haga que todas las cosas 
sean comparables entre sí. La intercambiabilidad universal, a su vez, depende 
de la homogeneización de los elementos comparados y para ello es necesario 
también una medida común. En nuestro caso de estudio, la complejización 
del mercado conduce al desarrollo de la moneda como medio para facilitar 
el intercambio. En este sentido, la fase monetaria de la economía parece 
ser un devenir asociado a la formación del mercado y, particularmente, a la 
abstracción de los términos de intercambio. De manera que, si bien el dinero no 
es condición para el cálculo económico en su forma originaria, en tanto unidad 
de medida es un instrumento que permite perfeccionarlo. Por ello, la economía 
oikológica no es contraria al dinero per se sino, solamente, a la absolutización 
del dinero como fin económico – lo que Aristóteles sintetiza como sustitución 
de la economía por la crematística. Debe quedar claro, por su parte, que el 
mercado y el dinero funcionan de manera distinta en virtud de los modos de 
producción en los que estén insertos. 

Así, la economía – en tanto ciencia moderna – no es ajena a la idealización 
general del mundo y por ello no debe resultar extraño que la consecuencia 



Andrés M. Osswald, Gonzalo Santaya 14

ineludible a la que conduce la abstracción progresiva de la teoría económica 
consista en volver abstracto su objeto. Se convierten en tema de cálculo y 
previsión no ya la necesidad fáctica de alimento y cobijo sino objetos ideales 
que se fundan, en última instancia, en el dinero. La abstracción del objeto, por 
su parte, se conjuga con el muy concreto afán de lucro que, por tanto, deviene 
afán de dinero. El devenir abstracto del objeto económico hace posible, a su 
vez, la ilusión del aumento infinito de la riqueza pues la noción de dinero no 
establece un límite en su cantidad o, expresado positivamente, es ilimitado como 
cualquier entidad ideal respecto a la cantidad. En lo que sigue, veremos cómo 
el modo capitalista de organización económica determina un tipo específico de 
producción monetaria que debe comprenderse, a nuestro entender, a la luz del 
proceso general de objetivación del mundo de la vida operado por la ciencia 
moderna. 

2. Abstracción monetaria y capitalismo

2.1 El oikos y el capital en la teoría de las multiplicidades
Tras el análisis fenomenológico que devela la génesis del sujeto como agente 

económico, volvamos a la perspectiva estática. Decíamos, con Aristóteles, 
que el oikos presupone siempre a la polis. El todo es previo a sus partes; y la 
interioridad, el espacio de recogimiento y refugio para un individuo o grupo, 
está en necesaria conexión con un afuera, y en reciprocación con otros espacios 
análogos. El devenir agente económico del sujeto presupone una comunidad en 
la que está inserto, y que fija condiciones para determinarse como tal. Un todo 
social se constituye organizando a los agentes en el espacio y el tiempo de su 
proceso productivo – y autoreproductivo. Los análisis levinasianos iluminan 
ciertos invariantes en la actividad vivida del agente económico humano 
(mismidad y otredad, necesidad, satisfacción y gozo en la saciedad, exterior e 
interior, trabajo, etc.). Ahora bien, si la polis precede al oikos, es preciso indicar 
que diferentes modos de producción y reproducción social darán por resultado 
diferentes maneras de acceder a la satisfacción de las necesidades, a regímenes 
de propiedad, y a diferentes tipos de organización doméstica y de subjetivación. 
La organización social incide sobre las condiciones de la experiencia del homo 
economicus. Los aportes de Aristóteles daban el marco general para distinguir 
la economía – relativa a la riqueza como un “buen vivir” en el espacio limitado 
y políticamente ordenado del oikos – de la crematística – relativa al aumento 
indefinido de la cantidad dineraria –, y los análisis levinasianos y husserlianos 
daban cuenta genéticamente del espacio vivido del agente económico – en su 



LA MÁQUINA MONETARIA: DEL OIKOS AL FLUJO MUTANTE 15

oikos como región privilegiada – y del espacio abstracto del cálculo económico 
– por homogenización de sus regiones. Por su parte, la filosofía deleuziana nos 
dará los elementos para pensar cómo el sistema monetario, bajo la perspectiva 
de la lógica capitalista, se convierte en la potencia abstractiva que diluye – o, 
en sus términos, desterritorializa y descodifica – el espacio oikológico.

Ocurre entonces que, en el espacio económico, los vínculos y modos 
de interconexión entre lo interior y lo exterior son dinámicos, social e 
históricamente variables. Es cierto que la filosofía deleuziana es decididamente 
crítica respecto a toda absolutización de un espacio de interioridad rígido como 
opuesto simétrico a un exterior, pero (como Zourabvichvili, 2020, ha mostrado 
magistralmente) esta crítica se enmarca en la creación de un “pensamiento del 
afuera” correlativo y complementario a un “adentro”, los cuales se constituyen 
de formas dinámicas y variables en diferentes dominios de la existencia. Crítico 
de la noción de ‘interioridad’, Deleuze sin embargo aborda la cuestión de la 
espacialidad a partir de una lógica de la diferenciación que polariza y distribuye 
regiones heterogéneas en variación.

Desde una perspectiva política, diferentes formaciones sociales, así como 
diferentes estratos propios a una formación social, suponen diferentes tipos 
de espacios domésticos. Topológicamente hablando, lo que cambia, de un 
régimen a otro, es la frontera que separa y – simultánea y necesariamente – 
articula el adentro y el afuera. Se trata de la superficie que envuelve, delimita 
y orienta un cuerpo y su esfera excéntrica de actividad, en sus relaciones de 
conexión, introducción, transformación, y eyección de otros cuerpos. No sólo 
del cuerpo propio, sino también de los otros cuerpos humanos y no humanos 
que constituyen el entorno oikológico y social. En cualquier caso, la frontera 
es necesaria para la vida doméstica del humano, así como la piel posibilita 
la vida animal polarizando el espacio vivido entre un medio interior y uno 
exterior. Deleuze ha tematizado este concepto de frontera en tanto superficie 
metafísica como lugar de la génesis de la subjetividad y del sentido, tanto en 
su obra ‘propia’ (1969) como junto a Guattari, donde se aborda la economía 
política (1972).7

7	 Seguimos la hipótesis interpretativa de una continuidad implícita entre la obra de 1969 y la de 1972 en torno 
al concepto de superficie. Una superficie deviene frontera en el caso de los cuerpos voluminosos, así como 
la línea es la forma de la frontera en espacios bidimensionales. En su filosofía del lenguaje, Deleuze (1969, 
p. 150) caracteriza el sentido como una “superficie metafísica” que funciona como una frontera trascendental 
instaurada “entre los cuerpos tomados en su conjunto y en los límites que los envuelven, por un lado, y las 
proposiciones cualesquiera, por el otro”. Esta frontera, condición de posibilidad de un régimen semiótico, es 
pensada bajo el modelo topológico de la cinta de Möbius, superficie de una sola cara, que pone inmediatamente 
en contacto lo separado, volviendo relativas y derivadas las categorías de interioridad y exterioridad. El anti-
Edipo (1972, p. 17) recupera este término en el concepto de “superficie de registro”, que designa el régimen 
semiótico-político de síntesis social. La función de esta superficie es organizar los cuerpos a través de una 



Andrés M. Osswald, Gonzalo Santaya 16

Desde un enfoque crítico del fenomenológico, Deleuze continúa sin 
embargo a Husserl en sus indicaciones de una teoría de las multiplicidades 
propiamente filosófica, hasta el punto de definir a la filosofía como “la teoría 
de las multiplicidades” (Deleuze, 1996, p. 179). Para él, la superficie – en 
tanto frontera del cuerpo – remite a un tipo especial de multiplicidad, una 
instancia “metafísica” o incorporal que organiza los cuerpos y de la cual 
derivan las determinaciones sujeto-objetuales de la experiencia. En El anti-
Edipo, esta caracterización de la superficie se prolonga hacia la instancia de la 
producción económica: el dinero en la economía capitalista forma la “superficie 
de inscripción o de registro” del proceso de reproducción social (Deleuze y 
Guattari, 1972, pp. 16-17). Cuando el dinero funciona como capital – dinero 
que produce dinero en un ciclo inmanente que se nutre de su propia sustancia 
–, este deviene una superficie metafísica –“embrujada o fetichista”, pero no 
por eso menos real – que envuelve, distribuye y da sentido a los diferentes 
cuerpos implicados en la producción social, operando a la vez como si fuera 
su razón suficiente, y como si no tuviera un afuera, un límite capaz de hacerlo 
eclosionar. Tal como en la crematística aristotélica, el gran problema es el 
límite: la característica del capital dinerario es la de desplazar permanentemente 
sus propios límites, o, dicho de otro modo, la inexistencia de un límite a la 
autovaloración del valor. Esto conduce a la famosa tesis deleuziano-guattariana 
que afirma que el único límite al capital no es otra cosa que la esquizofrenia 
(que implica una liberación radical de los flujos, amenazando la organización 
estable del lazo social).

Según Deleuze y Guattari, la consolidación histórica de esta forma de 
economía se ha hecho sobre un largo proceso de “descodificación” de los 
flujos materiales vivientes, antes diversamente codificados por las formaciones 
precapitalistas. Para decirlo rápidamente, un ‘flujo codificado’ remite a un 
régimen de signos (código) que se inscribe sobre un régimen de cuerpos 
a-significante (flujos), asignándoles una cualidad y un territorio (un lugar) en el 
espacio social. Las cualidades sociales determinan las propiedades del espacio 
familiar-doméstico, la interioridad del oikos y la identidad de sus miembros, 
en sus conexiones recíprocas y con la exterioridad del espacio social.8 Pero 

instancia de emisión y registro de signos, dando por resultado diferentes tipos de socius o formaciones 
sociales. En Mil mesetas (1980) los autores recuperarán el esquema de la lógica del sentido para definir su 
célebre concepto de ‘agenciamientos colectivos de enunciación’.

8	 Si bien Deleuze y Guattari no utilizan a la categoría de oikos, le dedican su atención a la constitución de 
la familia como campo de individuación de los sujetos sociales. El análisis familiarista muestra cómo las 
relaciones de alianza y filiación entre tribus o clanes definen códigos de funcionamiento de la máquina 
territorial primitiva, la familia del Dios o del déspota funciona como modelo trascendente de sobre-codificación 
en la máquina bárbara-Estatal, y el psicoanálisis (a través de mecanismos específicos de edipización de los 



LA MÁQUINA MONETARIA: DEL OIKOS AL FLUJO MUTANTE 17

las condiciones del capitalismo implican una descodificación que opera 
simultáneamente sobre el flujo de la moneda y el flujo de la actividad humana. 
La historia del capital implica el paralelismo y la comunicación entre, por un 
lado, la historia de la desoikologización de los flujos de artesanos, gremios, 
campesinos, etc., ‘liberándolos’ de los antiguos códigos que los insertaban en 
modos de producción previos – generando una masa humana en posesión de 
mera fuerza de trabajo –,9 y por otro lado, la historia de la descualificación de 
los flujos monetarios acuñados por los distintos Estados, ‘liberándolos’ de sus 
funciones tradicionales – principalmente el comercio exterior y el pago de 
impuestos.

La constitución del capitalismo presupone entonces un ejercicio de 
progresiva abstracción del trabajo y del dinero: trabajo abstracto y dinero 
abstracto, en una relación donde el segundo posee una potencia superior. 
Esta relación es conceptualizada mediante la notación matemática del cálculo 
diferencial: “Lo abstracto pone él mismo la relación por la cual va a desarrollarse 
«como» algo concreto. Es la relación diferencial Dy/Dx, donde Dy deriva de la 
fuerza de trabajo y constituye la fluctuación del capital variable, y Dx deriva del 
capital mismo y constituye la fluctuación del capital constante” (1972, p. 270).

El movimiento del capital va de lo abstracto a lo concreto, en el sentido 
en que los roles y funciones actuales de los agentes sociales se determinan 
a partir de las relaciones entre esos flujos descodificados (abstractos) del 
dinero relacionándose consigo mismo para generar plusvalor: como capital 
variable Dy (invertido en fuerza de trabajo) y capital constante Dx (invertido 
en medios de producción). El diferencial tiene para Deleuze (1968, pp. 276-
279) un sentido preciso, que designa el elemento mínimo de su ontología de las 
multiplicidades. La multiplicidad se define como un sistema de relaciones entre 
elementos diferenciales que existen exclusivamente en relación – pues carecen 
por sí mismos de subsistencia, significación, forma o manifestación empírica –, 
y que sólo en y por sus relaciones recíprocas emiten puntos singulares pasibles 
de ser actualizados en términos concretos, formas y significaciones para un 
campo de experiencia dinámico.

sujetos), determina la subjetivación moderna en el socius capitalista, necesaria para instalar la noción de lo 
“privado”, fundamental al régimen capitalista (1972).

9	 Los gremios que reunían a los artesanos todavía en los albores de la era burguesa, o la propiedad comunal 
de la tierra por los campesinos en la era feudal, por ejemplo. Esferas que son progresivamente destruidas, 
desposeyendo a sus miembros de su relación directa con los medios de producción. Los estudios de Marx 
sobre la “acumulación originaria” del capital son paradigmáticos en este sentido.



Andrés M. Osswald, Gonzalo Santaya 18

Deleuze retoma de Husserl (y de Bergson) este uso filosófico del término 
‘multiplicidad’, inspirado en el matemático alemán Bernhard Riemann.10 
Husserl (1974, p. 93) ampliaba la noción riemanniana de multiplicidad para 
indicar el camino de una “teoría de las formas posibles de las teorías”, una 
lógica general de los sistemas nomológico-deductivos cuyos elementos son 
puras abstracciones, objetos mentales sin forma ni materia, sin contenido 
intrínseco, únicamente definidos por la forma de las conexiones a ellas 
adscritas. Si bien la multiplicidad no designa ni remite a nada externo, sus 
puras relaciones diferenciales pueden definir sistemas generales de relaciones 
pasibles de instanciarse en diversos sistemas simbólicos y científicos. Así, por 
ejemplo, en geometría, el espacio especificado por las definiciones y postulados 
de Euclides (por milenios considerado como el sistema teórico para abordar el 
espacio físico) se demuestra como un caso particular de una multiplicidad de 
tres dimensiones, determinada por una relación de distancia entre sus puntos 
dada por la suma de los cuadrados de las coordenadas.

El salto a la abstracción que – como vimos con Husserl – va del espacio 
vivido al espacio euclidiano es sólo una primera abstracción, todavía muy 
ligada a los caracteres empíricos de aquello que pretende mapear. La teoría 
de las multiplicidades implica una abstracción de orden superior, capaz de 
descodificar los aspectos de la geometría euclidiana que permanecen atados 
a la intuición, y al mismo tiempo, de poner por sí misma – como decían 
Deleuze y Guattari – “la relación por la cual va a desarrollarse «como» algo 
concreto” (1972, p. 270). Volviendo al capital, éste se convierte en la superficie 
generadora de sentido de lo social en cuanto las intraconexiones de la máquina 
monetaria devienen tales que logran recubrir y registrar en sus propios términos 
la totalidad de la producción y actividad económicas, atribuyéndoselas como si 
ella fuera su razón, y generando las determinaciones singulares que cualifican 
a los individuos como agentes económicos.

Así, el individuo, lejos de su caracterización liberal – como ser atómico, 
autosubsistente, racional-calculador, ‘naturalmente’ interesado en maximizar 
su propio beneficio –, aparece bajo este ángulo como el resultado de un largo 
proceso de descodificación, de desposesión de los elementos que lo asociaban a 
un oikos determinado según formaciones sociales precapitalistas, y lo exponen a 
un medio de pura exterioridad, rayano con la esquizofrenia, donde la economía 
pretende independizarse de la comunidad política, y determina a sus miembros 

10	 “Sobre las hipótesis que yacen como fundamento de la geometría”, conferencia dictada en Gottingen en 1856.



LA MÁQUINA MONETARIA: DEL OIKOS AL FLUJO MUTANTE 19

exclusivamente en función de su disponibilidad de capital (Dx) o de fuerza de 
trabajo (Dy) para nutrir el proceso de valorización dineraria.

2.2 Los flujos monetarios y el problema del límite
Bajo la lente de la teoría de las multiplicidades, la lógica (neo)liberal se 

asemeja, en este aspecto, a la geometría euclidiana. Esta tiene un origen práctico, 
político y económico, anclado en el mundo de la vida, pero a la vez implica 
una abstracción representativa que se autonomiza de ese mundo y revierte 
sobre él distorsionándolo, subordinando el espacio vivido a esa representación 
abstracta, como si ésta revelara la esencia de aquél. La geometría opera así una 
‘descodificación’ seguida de una ‘sobrecodificación’ del espacio vivido. Al 
igual que la geometría, la moneda es una creación que responde a problemas 
concretos de una comunidad política: mientras que la primera segmentariza 
y sobrecodifica territorios heterogéneos bajo una unidad de medida espacial 
homogénea, la segunda regula y controla el flujo de mercancías heterogéneas 
que circulan en sus mercados interno y externo. Si la primera se refiere al 
espacio, la segunda se refiere al tiempo social (no sólo en el atesoramiento 
o en el capital que genera intereses, sino también en el intercambio para el 
consumo, una transacción dineraria implica una orientación al futuro). Y así 
como la geometría euclidiana se revela a la teoría de las multiplicidades como 
un caso particular de una abstracción de orden superior, también la moneda es 
la primera abstracción de una serie de cantidades abstractas. Todos los objetos 
financieros – bonos, letras, acciones, y sus formas derivadas – implican una 
proliferación de abstracciones monetarias, como intercambios de intercambios 
o, más precisamente, de expectativas de intercambios, en una serie, por 
principio, indefinida. El devenir histórico del dispositivo monetario, para 
decirlo nuevamente con Aristóteles, implica una subordinación de la economía 
a la crematística, una sustitución de la riqueza fundada en los flujos vitales por 
otra fundada en la abstracción cuantitativa.

Distintas funciones del dinero – medio de cambio, medida del valor, 
unidad de cuenta y atesoramiento – pueden estar enraizadas en el mundo de 
la vida de una sociedad política relativamente estable, sin desencadenar esta 
proliferación indefinida de abstracciones. El dinero puede incluso desarrollarse 
como capital en formaciones precapitalistas – principalmente en sus formas 
usuraria y comercial, como ya entreviera Aristóteles – sin que éste devenga el 
modo de producción reinante. Aquellas formaciones suponen un oikos estable: 
agentes económicos territorializados en esferas de actividad heterogéneas y 
ajenas a la lógica de la mera autovalorización, como aquellas organizaciones 
sociales que implican una posesión directa de los medios de producción, un 



Andrés M. Osswald, Gonzalo Santaya 20

acceso a la materia prima, y/o un saber específico del proceso productivo. 
Mientras el dinero conecte sólo exteriormente estas esferas entre sí, operando 
en los intersticios entre ellas como medio de comunicación o intercambio, el 
capital no deviene la razón dominante de la sociedad. Esto último acontece 
cuando el dinero que engendra dinero se convierte en objeto generalizado 
del deseo, cuando el deseo de valorización penetra en la lógica de todas las 
esferas y se convierte en el ‘motor inmóvil’ del todo social, superando en 
potencia incluso el goce de la satisfacción de las necesidades inmediatas de los 
individuos en sus esferas de mismidad. En términos levinasianos, la moneda 
deviene el ‘elemento’, y su adquisición, el fin nunca realizado (en tanto siempre 
se puede, y debe, tener más) de los agentes económicos.

Es por ello que el capital (en el auge de su fase industrial) ha perseguido: 
la homogeneización de la actividad humana mediante la creación de modos de 
trabajo repetitivos, mecánicos, monótonos, de fácil reemplazo; la generación de 
vastas masas de población humana sin otra propiedad y sin otra característica 
socialmente relevante que ofrecer al orden económico más que su mera fuerza 
de trabajo; la generalización de un deseo de riqueza abstracta, en términos de 
un aumento indefinido de dinero; la extensión de estas facetas a la Tierra entera 
en un único mercado mundial integrado. Estas son las características centrales 
del largo proceso histórico por el cual el capital acaba por consolidarse como 
modo de producción dominante. Es un proceso cuyo correlato es la progresiva 
desoikologización, la destrucción del oikos en tanto espacio social-material de 
interioridad y pertenencia estable para agrupaciones de individuos humanos 
y no-humanos.

En el planteo ontológico de Deleuze, esta capacidad abstractiva de la 
moneda se desprende de la ontología de las multiplicidades. Una multiplicidad, 
como vimos, está compuesta estructuralmente por puras relaciones diferenciales 
entre elementos completamente indeterminados – pero determinables a partir 
de aquellas. Ahora bien, para determinar efectivamente un espacio-tiempo 
de manera actual, esas relaciones deben instanciarse en lo empírico, en 
cualidades y extensiones – o bien en códigos y territorios socio-históricamente 
determinados. Esto supone el establecimiento de relaciones métricas, que 
proyectan los elementos indeterminados (y, en tanto tales, inconmensurables) 
de la multiplicidad en un estado de cosas homogéneo, medible, registrable. 
Como todo signo, el signo monetario goza por esto de una suerte de doble 
existencia: una cara métrico-extensiva en tanto que equivalente general o 
patrón de medida del valor, que codifica los objetos de intercambio – cantidades 
numéricas puestas en correspondencia con mercancías diversas para expresar 
su valor – y, paralelamente, una cara asimétrica-intensiva que se resiste a 



LA MÁQUINA MONETARIA: DEL OIKOS AL FLUJO MUTANTE 21

la mesura, y que desterritorializa lo significado, barre los códigos, e induce 
un espacio de desmesura, virtual o abstracto (sobre esto, cf. Roffe, 2015; y 
Santaya, 2024).

Deleuze y Guattari caracterizan ese aspecto virtual-intensivo de la 
moneda, en tanto que potencia abstractiva, como un “flujo mutante” – 
usando el vocabulario del economista neokeynesiano Bernhard Schmitt. 
Desde un punto de vista métrico-extensivo, la moneda permite comparar y 
homogenizar flujos codificados por ella (flujos de mercancías) bajo un mismo 
patrón; pero desde un punto de vista intensivo, la moneda deviene un flujo 
mutante cuando, refiriendo sólo a sí misma – esto es, al propio campo de 
inmanencia dinerario –, se libera de su referencialidad a otros flujos y funciona 
meramente como potencia prospectiva de valorización. Deleuze y Guattari 
(1980, p. 265) ejemplifican esto analizando lo que ocurre en el presupuesto 
de una empresa: la “línea segmentaria” – es decir, el aspecto territorializado, 
codificado, métrico – se divide en “salarios reales, ganancias netas, salarios de 
dirección, interés de los capitales, reservas, inversiones”..., etc. Todas estas son 
cantidades extensivas, cantidades codificadas como moneda de pago sobre esos 
distintos circuitos o segmentos económicos bien delimitados. Ahora bien, todos 
estos segmentos remiten a una línea abstracta que los desquicia, “un flujo de 
moneda-financiación que ya no implica segmentos, sino polos, singularidades 
y cuantos [de desterritorialización]” tales como: creación y destrucción de 
moneda (mediante la emisión de créditos bancarios apoyados sobre la mera 
inscripción sobre el pasivo de los bancos), o los movimientos intensivos del 
flujo dinerario de tipo “inflación, deflación, estanflación”.

Siguiendo la lógica de esta potencia mutante o desterritorializante de 
la moneda, Deleuze y Guattari indican que la explotación capitalista no se 
basa en una diferencia calculable entre un valor pagado como salario y un 
valor producido por el trabajador (siguiendo la tradicional idea marxista de la 
plusvalía), sino en la diferencia de régimen que acontece en la moneda misma, 
por un lado territorializada en un “abanico impuesto de productos” convertibles 
por una suma dineraria (salario), y por otro lado, desterritorializada en tanto 
potencia prospectiva de inversión financiera – que implica la imposibilidad de 
la conversión aquí y ahora en productos, en virtud de una línea de proyección 
a futuro que orienta el espacio-tiempo de la producción económico-social bajo 
los términos de una apuesta a la generación de ganancia (1972, p. 271). Esto 
es, la iliquidez de los activos financieros es la contracara de su abstracción.

En virtud de estos planteos, de esta dualidad implícita en la moneda, un 
financista como Elie Ayache ha podido encontrar en la filosofía deleuziana 
las herramientas para desarrollar una teoría del mercado como un medio de 



Andrés M. Osswald, Gonzalo Santaya 22

pura contingencia productora de futuro. Ayache (2010 y 2015) estudia el 
mercado de derivados financieros – contratos donde se fijan condiciones de 
un intercambio por venir en una fecha estipulada, sobre un activo ‘subyacente’ 
cualquiera (materias primas, acciones, divisas extranjeras, etc.), y que son a su 
vez intercambiables –, bajo la propuesta de que allí yace la auténtica naturaleza 
de todo mercado: una superficie de registro que funda, con la inscripción de 
cada nuevo acto de intercambio, el campo de los posibles. Los movimientos del 
mercado nunca son la expresión causal de una secuencia probabilística que los 
explica, sino que establecen esa secuencia sólo a posteriori, retrospectivamente. 
Valorizar un objeto en el mercado, a través de la acción de apreciación de 
derivados, implica un modo de construir el porvenir antes que de anticiparse a 
él. En cada acción de poner, o ‘escribir’ un precio, el agente de mercado genera 
un marco de expectativas que revierten sobre el estado de cosas presente, 
determinándolo. Las fluctuaciones del mercado no obedecen a estados futuros 
probables del mundo, sino al hecho de que cada nueva transacción singular 
es una declaración sobre lo que sucederá, la cual modifica por sí misma el 
mercado, produce protenciones, expectativas que configuran el presente. Así, 
las crisis financieras no obedecerían a eventos improbables pero previsibles: 
cada nuevo intercambio o cada nuevo contrato a futuro es un nuevo campo de 
posibles.

Pero si bien esta teoría pretende dar al mercado toda la potencia de generar 
futuro, es evidente que ella cae bajo sus propios términos. El hecho de que el 
mercado sea conceptualizado como la potencia social de producir contexto – la 
“tecnología del futuro”, como la llama Ayache – sólo ocurre en un determinado 
contexto: aquél en el cual el mercado, y su sustancia de expresión – el dinero 
– es la herramienta de proyección y de (auto)interpretación de los agentes 
sociales. Sólo en el contexto de una economía donde prima generalizadamente 
la lógica de la valorización y el capital funciona como superficie de registro 
del todo social, cada evento de mercado adquiere el potencial de modificar 
por sí mismo todo el contexto de posibles. Y esto sucede cuando el deseo 
inviste la autovaloración dineraria con todas sus fuerzas, cuando el dinero es 
el elemento en el que se sumergen la totalidad de los agentes económicos. De 
ahí el terrible y ambiguo poder de la máquina monetaria: al absorber el deseo 
y orientar hacia sí toda la productividad de lo social, ella modula el porvenir, a 
la vez que amenaza permanentemente con anularlo, en tanto el desplazamiento 
de los límites internos del capital perturba las esferas oikonómicas que, en 
última instancia, son el soporte material sobre el cual se asienta la abstracción 
monetaria.



LA MÁQUINA MONETARIA: DEL OIKOS AL FLUJO MUTANTE 23

Esto implica el desafío de pensar en el límite o el corte, en la frontera. 
¿Puede separarse al mercado de otras esferas de la producción social 
(y rearticularse de otro modo con ellas)? Mientras que la ontología de las 
multiplicidades de Diferencia y repetición (cf. Deleuze, 1968, p. 223) asignaba 
un lugar preponderante al concepto de corte o límite, en tanto destinación 
de una relación diferencial en la generación de singularidades capaces de 
estructurar un espacio-tiempo, y determinar una forma relativamente estable 
(cf. Santaya, 2017), el límite de la relación diferencial capitalista toma un 
aspecto perturbador. Lo característico de esa relación (Dy/Dx) es su régimen de 
funcionamiento en ausencia de un límite interior asignable, lo que la vuelve una 
relación ‘monstruosa’, una curva continua sin tangente en ningún punto. “[L]a 
continuidad del proceso capitalista se engendra en este corte de corte siempre 
desplazado” (1972, p. 273), en donde los límites son siempre pasibles de ser 
desplazados, y el capital, capaz de ampliar la escala de su autorreproducción. 

Puesto que se basa en la descodificación y la desterritorialización constantes 
y absolutas del socius, el capital es el límite exterior de toda formación social 
precedente, mientras que ningún límite exterior a la propia lógica de la 
autovaloración es capaz de imponerse y hacerle mella, excepto la esquizofrenia 
(cf. 1972, p. 292). Este sería el único ‘límite externo’ posible a la lógica del 
capital, pero, a su vez, el límite absoluto siempre conjurado por toda formación 
social. En su faceta de abstracción de orden superior, la autovaloración dineraria 
supone un plano de inmanencia de dinero comunicándose consigo mismo, 
fagocitándose y multiplicándose a sí mismo, que sólo parecería tener fin junto 
con la destrucción de todas las formas de organización previas, formas que, 
sin embargo, el capital necesita para descodificar y apropiárselas en su afán 
de valorización.

En este contexto, la instauración de códigos y territorialidades que 
posibiliten la vida humana es siempre precaria, residual, sólo la mínima 
indispensable para que el flujo de poder mutante del capital no se disperse 
en el vacío, y tenga un punto de anclaje que le permita continuar realizando 
plusvalía. Esto le exige crear más y más objetos abstractos destinados única 
y exclusivamente al intercambio, o intercambios actuales sobre posibilidades 
de intercambios futuros – esa práctica que, como la historia del capital ha 
demostrado varias veces, establece esferas de interioridad cuya frontera es 
tan precaria como las paredes de una burbuja. De ahí que el gran problema 
de nuestro tiempo sea la ideación y la puesta en marcha de dispositivos que, 
tomando en cuenta el hecho del monopolio radical de la institución monetaria 
capitalista, permitan proyectar un futuro que evite el espiral sin término de la 
lógica de la autovaloración y la consecuente disolución del lazo social.



Andrés M. Osswald, Gonzalo Santaya 24

3. Conclusiones: hacia una moneda poscapitalista

El mercado, tomado por sí mismo, constituye una respuesta a la 
complejización de las sociedades y, consecuentemente, del cálculo económico 
sobre los recursos disponibles, que están a la base de una economía orientada a 
la buena vida. Esta orientación tiene que buscar reconfigurar la frontera de la 
superficie metafísica del mercado: operar sobre ese límite inmanente siempre 
desplazado dentro del cual la moneda se autoretroalimenta. Esta necesidad nos 
pone frente al desafío de articular el mercado con la posibilidad de construcción 
de esferas oikológicas coexistentes y comunicantes más allá de la lógica de la 
valorización. Vale decir, el problema es la deriva tardocapitalista del mercado 
que dirige todos sus esfuerzos a aumentar la cantidad de dinero. Con ello, 
el capitalismo deviene la más potente máquina desterritorializadora: borra 
las fronteras oikológicas del espacio – organizadas en torno a la casa y a la 
oposición entre el mundo hogareño y el mundo extraño – y las reemplaza 
por una espacialidad lisa, homogénea e intercambiable. Por ello, el desafío 
de la búsqueda de una forma postcapitalista de la moneda reside en crear 
instrumentos diseñados para orientar flujos monetarios abstractos sobre el 
mundo de la vida, reterritorilizando el capital y auspiciando el desarrollo de 
nuevos sujetos colectivos (nuevos oikoi).

Hemos visto, a su vez, que el anudamiento del deseo humano, caracterizado 
por el exceso, y el dinero, en tanto signo abstracto que sintetiza la posibilidad 
de volverse todas las cosas, no es casual. Sin embargo, el ensamble dinero-
deseo varía en cada régimen productivo. Vale decir, en el mundo clásico es 
posible denunciar, como lo hace Aristóteles, el reemplazo de la economía por 
la crematística porque la ontología en que se inscribe el cálculo económico 
reconoce una limitación interna: la justa medida que regula el cambio en el 
mundo.11 El capitalismo, por su parte, se inserta en un mundo que, a decir de 
Husserl, está articulado por “la idea de una totalidad de ser infinito racional, 
con una ciencia racional que sistemáticamente lo domina” (1976, p. 19), de 
manera que la medida no podrá operar aquí como límite inmanente, sino 
como una mera herramienta de cuantificación de lo infinito. En este sentido, 
la limitación del mercado bajo el régimen capitalista sólo puede presentarse 
como un bloqueo artificial a su lógica de incremento infinito: toda limitación 
del mercado – mediante regulaciones estatales, altos impuestos a los ricos, 
etc – resulta invariablemente en la creación de nuevos nichos de mercado 

11	 Heráclito (2010, p. 135) expresa esta idea en los siguientes términos: “Este orden del mundo, el mismo para 
todos, no lo hizo Dios ni hombre alguno, sino que fue siempre, es y será; fuego siempre vivo, prendido según 
medidas y apagado según medidas” 51 (30).



LA MÁQUINA MONETARIA: DEL OIKOS AL FLUJO MUTANTE 25

(negros, blue, paraísos fiscales, etc), que no hacen sino evidenciar el carácter 
ilimitado del régimen capitalista, capaz de horadar sus propios fundamentos en 
el mundo de la vida con tal de maximizar la creación de riqueza abstracta. Por 
ello, entendemos que el sendero hacia una economía postcapitalista no debe 
limitarse a esperar que el sistema caiga por su mera inconsistencia ontológica 
(o que advenga el temible reino de la esquizofrenia, en tanto límite externo 
que amenaza la posibilidad de todo lazo social), pues lo más probable es que 
sea el mundo concreto – limitado por principio – el que sucumba antes a la 
explotación ilimitada y abstracta del capital. 

Si la máquina monetaria está en el centro del sistema capitalista y lo que 
se pretende es, precisamente, superar ese modo de agenciamiento económico, 
será preciso tomar como factum el anudamiento entre el deseo y el dinero; 
vale decir: asumir que, en su forma actual, el deseo es deseo de dinero. 
La tarea de un pensamiento postcapitalista consistirá, en este sentido, en 
desarrollar instrumentos monetarios tan deseables como consistentes con la 
fundamentación oikológica de la economía. No debe perderse de vista, en este 
punto, que el sujeto capitalista – ser separado y hedonista – nunca podrá agotar 
al deseo por completo, pues existe también un deseo igualmente humano de 
estar con otros, de compartir y proyectar una vida en común. Más aún, sin 
ese deseo comunitario, el sujeto individual nunca llegaría a ser, pues, tomado 
en sí mismo, es una abstracción – una parte no-independiente –, solo posible 
como parte de un todo colectivo, que lo precede y posibilita su desarrollo. 
Este aspecto colectivo del deseo, mayormente desatendido por la valorización 
capitalista, es lo que debe inspirar la creación de nuevos objetos dinerarios 
que, una vez introducidos en la máquina monetaria capitalista – sin poner 
un límite externo a la lógica del capital –, colaboren con la generación de 
territorializaciones resistentes a la abstracción dineraria; monedas concretas 
que reviertan flujos abstractos sobre el mundo de la vida, que vuelvan extensiva 
su deriva intensiva, preservándolo y garantizando lo elemental que está a la 
base de una vida buena.12 En este sentido, la potencia del mercado para producir 
futuro, como indicaba Ayache, no puede soslayarse.

12	 En esta línea se incluyen múltiples proyectos monetarios ejecutados sobre contratos inteligentes basados 
en tecnología criptográfica. En ese amplio contexto se inscribe el desarrollo del Criptoactivo Argentino Verde 
(CAV), una moneda teórica basada en tecnología criptográfica diseñada para i) conservar su valor lo más 
estable posible, ii) contribuir a la descarbonización del intercambio dinerario e iii) impulsar una agenda de 
conservación del medio ambiente, mediante el financiamiento de la transición energética. El CAV está diseñado 
para operar en una economía multimonetaria y en su “aplicación plena” ser una moneda de curso legal. Puede 
leerse más aquí (Osswald, 2022).



Andrés M. Osswald, Gonzalo Santaya 26

Declaración de disponibilidad de datos:
Todos los datos generados o analizados se incluyen en 
este artículo publicado. 

Conflictos de intereses:
El autor declara no tener ningún conflicto de intereses.

Editores responsables:
Mauro Luiz Engelmann

Bibliografía

ARISTÓTELES. “Política”. Trad. M. I. Santa Cruz y M. I. Crespo. Buenos Aires: 
Losada, 2015.
AYACHE, E. “The Blank Swan. The End of Probability”. New Jersey: Wiley, 2010.
AYACHE, E. “The Medium of Contingency. An Inverse View of the Market”. New 
York: Palgrave Macmillan, 2015.
DELEUZE, G. “Différence et répétition”. Paris: PUF, 1968.
DELEUZE, G. “Logique du sens”. Paris: Minuit, 1969.
DELEUZE, G.; PARNET, C. “Dialogues”. Paris: Flammarion, 1996.
DELEUZE, G.; GUATTARI, F. “L’anti-Oedipe. Capitalisme et schizophrénie I”. Paris: 
Minuit, 1972.
DELEUZE, G.; GUATTARI, F. “Mille Plateaux. Capitalisme et schizophrénie II”. 
Paris: Minuit, 1980.
“Fragmentos presocráticos de Tales a Demócrito”. Trad. y notas A. Bernabé. Madrid: 
Alianza Editorial, 2010.
HUSSERL, E. “Ideen zu einer reinen Phänomenologie und phänomenologischen 
Philosophie. Zweites Buch: Phänomenologische Untersuchungen zur Konstitution”. 
La Haya: Martinus Nijhoff, 1952.
HUSSERL, E. Zur Phänomenologie der Intersubjektivität. Texte aus dem Nachlass. 
Dritter Teil. 1929-35. La Haya: Martinus Nijhoff. 1973.
HUSSERL, E. “Formale und transzendentale Logik. Versuch einer Kritik der logischen 
Vernunft”. La Haya: Martinus Nijhoff, 1974.
HUSSERL, E. “Die Krisis der europäischen Wissenschaften und die transzendentale 
Phänomenologie. Eine Einleitung in die phänomenologische Philosophie”. La Haya: 
Martinus Nijhoff, 1976.
LEVINAS, E. “Totalidad e infinito. Ensayo sobre la exterioridad”. Trad. D. Guillot. 
Salamanca: Ediciones Sígueme, 2002 [1961].
LOCKE, J. “Ensayo sobre el gobierno civil”. Trad. y notas C. Amor y P. Stafforini. 
Buenos Aires: Prometeo-UNQUI, 2005 [1689].



LA MÁQUINA MONETARIA: DEL OIKOS AL FLUJO MUTANTE 27

MARX, K. “El capital. Crítica de la economía política”. Trad. P. Scaron. T. I, Vol. I. 
Buenos Aires: Siglo XXI, 1975 [1867].
OSSWALD, A. “Revisiting the Dimensions of the Dwelling Space. An Oikological 
Study between Phenomenology and Psychoanalysis”. Tijdschrift voor Filosofie, Vol. 
85 (2023), pp. 169-192.
OSSWALD, A. “Presentación teórica de un criptoactivo argentino verde. Un ensayo 
de oikología aplicada”. Ideas. Revista de Filosofía Moderna y Contemporánea, Nr. 
15-16 (2022), pp. 365-384.
ROFFE, J. “Abstract Market Theory”. Hampshire: Palgrave Macmillan, 2015.
SANTAYA, G. “El cálculo trascendental”. Buenos Aires: RAGIF Ediciones, 2023 
(reed. de 2017).
SANTAYA, G. “Las multiplicidades y el problema de la medida. Meinong como fuente 
de Diferencia y repetición y Mil mesetas”. In: J. Ferreyra; P. Pachilla (eds.), “Deleuze, 
1968-1980: Continuidades y rupturas”. Buenos Aires: RAGIF Ediciones, 2024, pp. 
103-118.
ZOURABICHVILI, F. “Approche du couple dedans-dehors chez Deleuze (Bogotá/
Barranquilla, août 2005)”. Universitas Philosophica, Vol. 37, Nr. 74 (2020), pp. 253-
265. DOI: 10.11144/Javeriana.uph37-74.acdd.


