
GRAVITAS IOCOSA: ESTUDOS  
SOBRE LEON BATTISTA ALBERTI1

GRAVITAS IOCOSA: STUDIES  
ON LEON BATTISTA ALBERTI

Claudio Cavargere  
https://orcid.org/0000-0002-6539-5379 

c.rbc@proton.me 
Pontifícia Universidade Católica de São Paulo,  

São Paulo, São Paulo, Brasil

RESUMO  A presente pesquisa tem por objetivo elucidar, no âmbito dos 
processos literários de investigação do denominado Humanismo Quattrocentesco 
Italiano, o inusitado pensamento de Leon Battista Alberti. Para tal intento, 
analisam-se não apenas os procedimentos linguísticos e retóricos por meio 
dos quais sua época e seu tempo deram nova luz à organização sistemática 
do saber – fazendo da retórica não só uma forma de investigação filosófica 
acerca da natureza humana, mas também a arte por excelência do humano, 
ressaltando no estudo das letras o caminho para elevação e autodomínio do 
homem –, mas igualmente a forma como o pensamento de Alberti, com essa 
cultura, foi carregado de tensão, levando-o a perceber na crítica do Humanismo 
sua mais potente realização.

Palavras-chave:  Retórica. Filosofia. Humanismo. Leon Battista Alberti.

ABSTRACT  This research aims to elucidate, within the literary processes 
of investigation of the so-called quattrocentesco Italian humanism, the unusual 

1	  Artigo submetido em: 14/03/2025. Aprovado em: 10/05/2025.

KRITERION, Belo Horizonte, v. 66, nº 161, Fluxo Contínuo, 2025; e-58127

Artigo Original doi:10.1590/0100-512X2025n16102cc



Claudio Cavargere2

thought of Leon Battista Alberti. To this end, we not only analyze the linguistic 
and rhetorical procedures through which his era and time shed new light on 
the systematic organization of knowledge – making rhetoric not only a form of 
philosophical investigation about human nature, but also the art par excellence 
of the human, emphasizing in the study of letters the path to human elevation 
and self-mastery – but also how Alberti’s thought, with this culture, was charged 
with tension, leading him to perceive in the critique of humanism his most 
powerful achievement.

Keywords:  Rhetoric. Philosophy. Humanism. Leon Battista Alberti.

I. Preliminares

Se pudéssemos asseverar que a denominada História da Filosofia nasce 
concomitantemente com o aflorar de seu objeto, o mesmo não poderia ser 
afirmado com convicção acerca da reflexão crítica dessa disciplina sobre si 
mesma e sobre esse mesmo objeto. E, tão logo tenha ela tido seu apogeu e 
institucionalização nos limiares da precipitadamente denominada Era Moderna, 
por volta do século XVIII, muito do que ela ali açambarcou para seu juízo, antes 
mesmo de sua exposição à temperança e à análise moderada do pensamento 
– arma contra os universais do entendimento –, erigiu-se como fenômeno 
incontestável do espírito humano, à revelia da avaliação. Antes de receber, 
como movimento natural, a reação à sua efetivação, ou seja, a interposição 
crítica mediante a qual se deve fazer incorrer mesmo as mais sólidas sentenças, 
a investigação da história do pensamento filosófico criou para si um campo 
além de todo pensamento, além de toda história.

Foi de fato no ano de 1740 que Johan Jacob Brucker propôs um não 
inusitado método para a nascente disciplina da história do pensamento filosófico. 
Dando prosseguimento e codificação basilar ao movimento gnosiológico que 
arrastava suas raízes desde as revoluções ditas científicas dos séculos XVI 
e XVII – no bojo das quais a filosofia natural, acoplada à originada ciência 
da natureza, começava a destacar-se paulatinamente do fundo inseguro das 
bonae litterae, do autocontrole cultivado pela leitura dos grandes clássicos, pela 
análise dos exemplos históricos, e, portanto, centrando-se mais estreitamente na 
abstração formal das teorias epistemológicas –, Brucker sugere que a história 
do pensamento filosófico deveria refletir o pensamento como exercício puro 
da faculdade da razão. Era preciso, portanto, esquadrinhar entre as ribeiras 
históricas as suas autênticas fontes, extrair delas e de suas personalidades 



GRAVITAS IOCOSA: ESTUDOS SOBRE LEON BATTISTA ALBERTI 3

aquilo de sistemático e universal do pensamento. Para que, portanto, se pudesse 
“extrair um juízo sólido e correto da sentença [expressa] dos filósofos”, era 
“necessário escavar todo um sistema nos seus escritos”, um sistema que, “diante 
de todos seus princípios gerais, como um alicerce, sustenta todo o edifício dos 
seus ensinamentos” (Brucker, 1975, p. 15)2.

Não podemos ter dúvidas de que, para além dos desígnios do autor, 
para além da pura razão do pensamento, este não pôde evitar sistematizar a 
história do pensamento de forma progressiva, selecionando aqueles autores ou 
sistemas que, na sua época, eram vistos como os pilares do espírito humano 
até o momento – e segundo as propostas formuladas pelo autor. Herdeiro 
intelectual de Christoph August Heumann, que em seu Einleitung zur 
historia philosophica aplicava os métodos de Pierre Bayle para uma exatidão 
aperfeiçoada do saber no campo histórico-filosófico, Brucker intentava liberar 
a história de suas vicissitudes e de suas incertezas, ou seja, do homem. Pois 
foi de fato a vida dos filósofos, com suas seitas e intrigas, seus continuadores 
e detratores, que foi excluída do pensamento. Aquilo que antes era visto como 
determinação premente do pensamento, ou seja, o ethos do filósofo, sua dieta, 
seus modos de dizer e de portar-se, os estilos de vida dos mais variados séquitos 
em suas diferentes técnicas do agir e do pensar, o combate recíproco entre os 
contemporâneos, mas também o confronto com os conceitos do passado; em 
suma, o pensamento em sua formulação viva, carregado das relações inerentes 
à sua historicidade, teve de ser descartado para a depuração do pensamento 
filosófico em seu desenvolvimento lógico-sistemático.

Mas, se em uma depuração tão acertada do pensamento, não apenas os 
autores e suas escolas, suas técnicas de vida e seus comentadores, mas também 
inteiras culturas e épocas históricas tiveram de sofrer o crivo implacável da 
seleção depurada do espírito, não nos surpreenderíamos ao constatar que, de 
todos os séculos, é, talvez, o século do Humanismo aquele que mais do que 
nunca fadiga a ajustar-se entre as mais variadas – e mesmo mais inclusivas – 
grades de seleção histórica do pensamento filosófico. Passando, talvez, por 
todos os grandes historiadores da Filosofia, de Rolf Tiedemann a Wilhelm 
Gottlieb Tennemann, Louis Cousin, Friedrich Ueberweg e, ainda, Rodolfo 
Mondolfo e Nicola Abbagnano, para depois institucionalizar-se na cultura 
universitária alemã e então espraiar-se como modelo europeu, a organização 

2	 Do original: “Ut itaque de sententia philosophorum sanum rectumque iudicium ferri queat, totum ex eorum 
scriptis systema ita eruendum est, ut ante omnia principia generalia, quae fundamenti loco toti doctrinarum 
aedificio subiiciuntur, eruantur, et his demum illae superstruantur conclusiones quae ex istis fontibus sponte 
sua fluunt”. Todas as traduções de trechos citados, em quaisquer línguas, são de responsabilidade do autor, 
a menos quando indicado o contrário.



Claudio Cavargere4

sistemática do pensamento filosófico moldou-se incontestavelmente de forma 
a deixar para fora de si inteiros períodos da história do pensamento, tidos como 
não filosóficos (Catana, 2008, pp. 193-195). A superestima da metafísica em 
detrimento da ética, da epistemologia em detrimento da forma, da argumentação 
lógica em detrimento da aplicação prática teve como imediata consequência 
o completo descrédito filosófico do pensamento humanista do século XV. É, 
de fato, com grande convicção que Ernest Renan afirma, já na metade dos 
Oitocentos, que aquilo a que se denomina Renascimento é tão somente um 
movimento literário, não filosófico (Renan, 1852, p. 255).

Exposto ao frio tratamento daqueles abandonados ao relento, o pensamento 
humanista do século XV, para além de alguns poucos estudos no âmbito 
historiográfico e do louvável e incontornável elogio de Jacob Burckhardt, teve 
de esperar até o século XX para ter, novamente, um singelo lugar frente à luz do 
sol. É sob a pena de Paul Oskar Kristeller que os studia humanitatis retomam 
uma vez mais sua importância na agenda dos grandes estabelecimentos de 
ensino superior europeus. No incontornável e promissor estudo acerca do termo 
humanista, investigado agora dentro do crivo histórico-crítico de seus próprios 
contornos e definições, Kristeller perscruta aqueles homens que, diante de 
uma nova potencialidade histórica, dedicaram-se aos estudos da gramática, da 
retórica, da história, da poesia e da filosofia. E, no entanto, é forçoso constatar 
que, sob o jugo de um de seus maiores investigadores e propagadores, o 
pensamento humanista não pôde deixar de sentir ressoar, sob a ótica desse seu 
tão erudito admirador, aqueles mesmos ecos que outrora o impediam de se ver 
sob a luz redentora da crítica.

Já em seus anos de assistência de pesquisa na Scuola Normale Superiore di 
Pisa, Kristeller, sob supervisão de Giovanni Gentile e juntamente a Alessandro 
Perosa, dividia os escritos inéditos do Humanismo em dois grupos: Testi 
umanistici inediti o rari e Opuscoli filosofici: testi e documenti inediti o rari 
(Hankins, 2011, pp. 481-90). Após uma meditação acerca do método filosófico 
de seu supervisor e orientador, Martin Heidegger, junto do qual desenvolveu 
suas primeiras investigações filosóficas de Plotino e Marsílio Ficino, é 
fazendo uso do método histórico-filosófico neokantiano de Ernst Hoffmann 
que Kristeller justifica a separação e organização dos textos humanistas – e 
isso com uma tonalidade nada dissonante do projeto moderno consolidado por 
Jacob Brucker3. Diz-nos Kristeller: “Hoffman argumenta de forma convincente 
que cada filosofia digna desse nome tem, para além das suas circunstâncias 

3	 De resto, não é de todo inútil constatar o direto contato de Kristeller com o pensamento de Ernest Renan. Ver 
Kristeller reconsidered: essays on his life and scholarship. New York: Italica Press, 2008. pp. 89-130.



GRAVITAS IOCOSA: ESTUDOS SOBRE LEON BATTISTA ALBERTI 5

históricas, um significado supra-histórico e eterno”; e que, portanto, “um 
historiador ou intérprete de uma filosofia só lhe fará justiça se compreender esta 
verdade e conteúdo duradouros” (Kristeller, 1963, pp. 99-102). Assim sendo, no 
que diz respeito aos séculos XV e XVI, nota-se, “de um lado, a sobrevivência 
obstinada da filosofia escolástica ao longo de todo o Renascimento Italiano, 
normalmente explicado pela inércia intelectual dos respectivos filósofos”, de 
outro, que “a maior parte das obras dos humanistas nada tem a ver com a 
filosofia”, e, “mesmo os seus tratados sobre temas filosóficos, se nos dermos ao 
trabalho de os ler, parecem, na maioria dos casos, superficiais e inconclusivos” 
(Kristeller, 1944, p. 356).

E, no entanto, um incômodo – que de resto foi mesmo expresso por outro 
grande estudioso da cultura humanista do século XV, Eugenio Garin, e que, 
junto do nosso erudito alemão, pode ser considerado como outro gigante 
responsável pelo estudo, investigação, tradução e propagação dos escritos 
humanistas do Quattrocento. Como afirmava Garin em uma carta ao seu amigo 
Paul Oskar Kristeller: “Não estou convencido de que a história do pensamento 
possa coincidir com a história das Faculdades de Filosofia”. Posicionamento, 
de resto, já expresso em uma resenha publicada no Giornale Critico Della 
Filosofia Italiana, em 1952, na qual, em meio a numerosos elogios tecidos 
às pesquisas de Kristeller, ressalta, no entanto, a falha deste último em ter 
“recusado qualquer tipo de significado filosófico ao Renascimento [rifiutato 
qualsiasi significato filosofico al Rinascimento]” (Garin, 1952, pp. 97-105). 

Foi necessário, pois, para tê-lo feito, um deslocamento do olhar: retirá-lo 
da altitude inalcançável para onde foi levado e vertê-lo em direção a si mesmo, 
ali onde a história crítica da história da filosofia tem seu início; ali onde a 
filosofia como procedimento lógico-abstrato, capaz de decantar da história 
a pureza do ato do pensamento, perde seu lugar. Para fazê-lo, a exigência 
de perscrutar em cada rudimento histórico, em cada contexto, suas próprias 
definições – de resto sempre múltiplas, raras e particulares – do fazer filosófico 
e de seus perpetradores. Não nos surpreenderíamos, assim, ao ver que, antes de 
Brucker, a concepção pré-moderna de Filosofia já era ela mesma muito mais 
ampla; e que, para além de um Humanismo como fato puramente gramatical 
e especulativamente continuador do Medievo, a peculiaridade própria desse 
pensamento, sobretudo nas suas formulações epistemológicas, antropológicas 
e ontológicas – que de resto faz uso das mais diversas formas de expressão –, 
atinge com peso devastador as antigas formas de pensamento. Nesse período 
arcaico dos primórdios da modernidade, uma cultura sedenta dá seu primeiro 
suspiro. Ela tem sede de saber – saber filosófico. 



Claudio Cavargere6

Para demonstrá-lo, é preciso proceder, como sugere Roberto Cardini 
(2005), a um smontaggio delicado e pormenorizado de cada um dos textos. 
Convém operar obra por obra, situar sua ocasião, seu contexto, sua língua, 
seu estilo e léxico, a relação interna dos conceitos operadores ou personagens, 
mas também o gênero literário, o público destinado, os objetivos imediatos, 
sua superfície histórica, os interlocutores, as fontes antigas e medievais, o 
uso próprio e circunstancial de certas ideias tidas como gerais. A Filosofia, 
aqui, carece de pronto sistema; e, para provar a sua complexidade filosófica, 
analisaremos assim em detalhe o faminto espírito de um desses grandiosos 
nomes que, pela própria magnitude, foi apagado e incompreendido até pela 
luminescência pujante dos homens de sua época – ainda que esta tenha levado 
a termo: Leon Battista Alberti. 

II. De Gravitate

Foi num brilhante ensaio crítico dedicado a Angelo Poliziano que Giovanni 
Ponte abriu margem para uma inovadora e profícua análise do estilo dos 
escritos humanistas. Despertando a curiosidade do autor constava um breve e 
sentencioso trecho de Leonardo Bruni acerca do estilo do orador Demóstenes. 
“Neste homem”, dizia Bruni em seu Praefatio ad Nicolam Medicem, “cujo 
estilo de falar e escrever é considerado o mais adequado, parece haver uma 
espécie de gravidade nervosa [gravitas nervosa], e não um palavreado vazio 
[inanitas verbosa]”4. Contra o palavreado indene de alguns escritos, Bruni 
ressaltava o poder da imponência da dicção, própria da gravitas, quando 
carregada de certa nervura, isto é, de certa robustez arquitetônico-estilística 
– muito próxima, segundo Giovanni Ponte, “das seguras proporções da 
contemporânea arquitetura toscana”, em que “a calma monumentalidade [do 
edifício] é temperada pelo caráter esguio dos arcos e das colunas [si contempera 
com la snellezza degli archi e delle colonne], com um linearismo vibrante que 
faz variar as superfícies e aliviar seus volumes” (Ponte, 1994, p. 111).

Segundo Ponte, essa ordenadora tonalidade do estilo – que, como veremos, 
vai muito além da harmonia textual – teria ressoado nos ouvidos humanistas a 
partir da Rhetorica de Jorge de Trebizonda, que ressaltava nela duas distinções: 
uma concernente à ordenação argumentativa, outra atinente à sofisticação, à 
elevatezza das expressões. Quanto ao conceito de nervositas, este teria chegado 

4	 Do original: “In hoc, inquam, homine, cuius dicendi scribendique genus probatissimum existimatur, gravitas 
quaedam nervosa, non inanitas verbosa inesse apparet”. BRUNI, L. Praefatio ad Nicolam Medicem In 
Humanistische philosophische Schriften, mit einer Chronologie seiner Werke und Briefe. Leipzig-Berlin: 
Teubner, 1928, p. 130.



GRAVITAS IOCOSA: ESTUDOS SOBRE LEON BATTISTA ALBERTI 7

a Bruni pelo tratamento dado por Quintiliano à figura de Demóstenes. Segundo 
o orador romano, havia tanto poder nele, tanto mais coeso e concentrado em 
certos nervos, que nada no seu discurso permanecia ocioso – nada podendo 
faltar ou nele tornar-se redundante5. Pouco antes do primeiro, já havia sido o 
grandioso Cícero a comparar a eloquência demostênica à força de um raio, 
ressaltando ainda sua grande sabedoria, a justeza de suas palavras (Wooten, 
1997, pp. 177-180). É forçoso constatar, no entanto, seguindo Stefano Cracolici, 
que a imagem de um Demóstenes grave, espirituoso, mas também arrebatador, 
relampejante, adquire no Humanismo sua elaboração primeira não em Bruni, 
mas em Petrarca, que atribui a si mesmo a prerrogativa de escrever em um stilus 
ipse nervosior (Cracolici, 2004, p. 293). Teria sido também Petrarca aquele 
que, em aberto confronto com a cultura naturalístico-escolástica do Trecento, 
teria primeiro contraposto um estilo graves et vehementes, nervoso, a um non 
scientie sed inanis eloquentie curiosum6.

A complexa elaboração de Bruni – que, sabemos agora, de matriz 
petrarchesca – adquire seu refino pela feliz conjunção de dois operadores 
antitéticos entre si (gravis e nervosus), harmonizando agonisticamente em 
uma única composição um termo que de resto é por demais polissêmico – o 
δεινότης grego. Aquela summa vis arrebatadora e relampejante, antes mesmo de 
sua elaboração latina, já havia sido proposta por Dioniso de Halicarnasso para 
definir o estilo do orador Demóstenes (Wooten, 1989, p. 580). É Ludwig Volt 
aquele que nos questiona se já no De oratore não poderíamos entender summa 
vis por δεινότης – naquela sua polissemia carregada de sentido (Volt, 1934, 
p. 71). Caracterizado por uma qualidade espirituosa, sagaz, por uma ironia 
aguda, jocosa, mas também por uma elevada passionalidade focosa, como 
diria Petrarca, atingindo por vezes aquele estranho sublime cuja retórica de 
Pseudo-Longino muito nos valerá por toda a Idade Média, o operador δεινότης 
indica “sobretudo uma propensão do orador para introduzir no seu discurso 
uma polifonia acentuada de qualidades emotivas” (Cracolici, 2004, p. 295).

Mas exercitar-se em todas as formas de eloquência, ao ponto de sentir-se 
confortável em toda aquela gama polifônica de estilos, coloca perfeitamente em 
evidência que, em termos de maestria, a que melhor lhe cabe [a Demóstenes] 
é a da competência prática, aquela natural governança da experiência que, 
aliando sabedoria prática e engenho, faz da técnica de Proteu uma summa 

5	 Do original: “paene lex orandi fuit: tanta vis in eo, tam densa omnia, ita quibusdam nervis intenta sunt, tam 
nihil otiosum, is dicendi modus, ut nec quod desit in eo nec quod redundet invenias” (Instituto Oratoria, X, 1, 
17).

6	 Petrarca, 1975, p. 826.



Claudio Cavargere8

prudentia capaz de apreender, da flor do real, o momento oportuno do tempo. 
Não é de outra forma que Cícero se refere ao orador grego. “Não se pode 
negar”, diz ele, “que Demóstenes foi aquele que teve a maior agudeza de 
espírito e o maior poder de falar”7. É tomando para si o estilo de Demóstenes 
que Cícero defende-se dos ataques de Licinio Calvo, argumentando a favor 
de uma prosa rítmica [numerus]. A compositio, aqui, mais do que uma mera 
ordenação do discurso, faz eco à prudentia, mas também ao ethos, à virilitas do 
orador (Cracolici, 2004, p. 299). Tomando para si o exemplo de Demóstenes, 
Cícero tem por objetivo demonstrar que, para além do emprego ágil, claro e 
lúcido da linguagem, atento às proporções rítmicas e à coesão viva das partes, 
um minucioso trabalho de seleção, de ordenação, de controle sobre si se faz 
necessário. Mais do que uma mera asiatica enervata et effeminata prosa, signo 
de um ânimo mole – como a ele se referiam seus detratores, entre eles, Licinio 
Calvo – aqui, o nervo é reteso, prova do adestramento de si e do discurso, ou 
seja, de uma gravitas ética e oratória.

Não poderia ser em outra ótica a retomada petrarchesca e bruniana 
da figura de Demóstenes, que afinal só lhes sobreveio pelo exemplo e pela 
elaboração de Marco Túlio Cícero. Pela via grega, sabemos que os textos 
retóricos de Hermógenes de Tarso flutuaram nas praias italianas pelo canal 
bizantino, sempre adaptados e reinterpretados pela pena do mesmo Trebizonda 
que havia introduzido nessas paragens o tão comentado conceito de δεινότης 
(Wilson, 1943, pp. 367-70). Para Hermógenes, mais do que uma tonalidade 
estilística – clareza, grandeza, beleza –, δεινότης se configura tanto como a mais 
elevada categoria de estilo como aquilo que coordena a organicidade interna 
de todas as demais qualidades do discurso – correspondendo, no “pensamento 
humanista do Renascimento”, e, por esse mesmo motivo, “ao conceito de 
decorum” (Patterson, 1970, p. 8). 

Talvez só agora consigamos vislumbrar a agudeza do olhar de Giovanni 
Ponte, pois foi por detrás de uma composição estilística miúda que este 
percebeu a fina película que recobre a superfície de toda uma cultura. Para 
atingir a maestria do estilo, para fazê-lo elevado, sofisticado, com sustância 
e peso, mas também carregá-lo de nervura, de vivacidade; para dotá-lo de 
flexibilidade, dobrar-lhe a rigidez e, ainda assim, mantê-lo coeso, harmônico 
e consistente em cada uma das partes, é necessário – mais do que o domínio 
do discurso – o domínio de si, a capacidade de sentir o aroma do tempo, 
de saber aquilo que convém, aquilo que é mais dado a cada circunstância. 

7	 Do original: “non se negare Demosthenem summam prudentiam summamque vim habuisse dicendi” (De 
oratore, I, 89).



GRAVITAS IOCOSA: ESTUDOS SOBRE LEON BATTISTA ALBERTI 9

Cícero já o havia esboçado, e não é outra sua concepção de decorum. Mais 
do que uma perspicácia estilística ou política, o decorum é um operador para 
uma ars vivendi, pois “não há nada mais difícil, seja na vida ou no discurso, 
do que determinar aquilo que melhor convém”8. E, “para investigar aquela 
última parte da conveniência – e por assim dizer, o ornamento da vida [quasi 
quidam ornatus vitae] – a temperança, a moderação e completa atenuação dos 
sentimentos e de seu equilíbrio”, convém investigar “aquilo que, em latim, 
denomina-se decorum”9.

A investigação da excellentia discursiva é já uma investigação sobre o 
homem – seu caráter e seus costumes, seus modos de dizer e de fazer, do 
vestir e do portar-se, dos seus exemplos e da sua história, e dos três genus 
philosophandi, é aquele dedicado à vita et mores que mais propriamente recai 
sobre o comando da ars scribendi que dicendi, do filósofo-orador10. Para que 
o argumento seja ilustre, para que seja capaz não só de movere e delectare, 
mas também de formar, ensinar – docere –; para que ele não recaia “em uma 
pompa de palavras vãs” [inanis verborum], para que seja “o mais grave” [gravi 
dignus nomine], é preciso, além de agudeza de espírito, “elegância, ordem e 
uma certa dignidade nos gestos” [prudenter et composite et ornate et memoriter 
dicet cum quadam actionis etiam dignitate] (De oratore, I, 5, 16-18). Deve, 
ainda, ser versado na história, “conhecer a fundo todas as paixões dadas ao 
homem pela natureza” por meio de um “estudo pormenorizado da natureza 
humana e seus costumes, tal como expostas pelos filósofos” [diligentissima 
pervestigatione earum omnium rationum, quae de naturis humani generis ac 
moribus a philosophis explicantur] (De oratore, I, 15, 60) [– pois é por meio 
da possibilidade do “controle do ânimo”, de si e dos outros, “que se exprime a 
força e a beleza da eloquência” (De oratore, I, 5, 17).

Aquela sutil conexão entre a arte do discurso e a do pensamento filosófico, 
que nas investigações ciceronianas já assumia tonalidades de autocuidado, 
adquirindo em Sêneca seu caráter medicinal e de boa disposição da mente 
[medicina animi], assume em Petrarca todo o colorido que faz da formação 
humana em sua máxima acepção o objetivo do estudo das letras – as bonae 
litterae. De resto, a conexão entre o cuidado de si e o autoconhecimento 
adquirido na busca pelo bem dizer já nos era aqui ressaltado de uma forma 

8	 Do original: “ut […] in vita sic in oratione nihil est difficilius quam quid deceat videre” (Orator. 21, 70).
9	 Do original: “Sequitur ut de una reliqua parte honestatis dicendum sit, in qua verecundia et quasi quidam 

ornatus vitae, temperantia et modestia omnisque sedatio perturbationum animi et rerum modus cernitur. Hoc 
loco continetur id, quod dici Latine decorum potest” (De officis, I, 27, 93).

10	 Do original: “Sed si me audiet, quoniam philosophia in tris partis est tributa; [...] tertium vero, [...] semper orator 
fuit” (De oratore, I, 15, 68-69).



Claudio Cavargere10

ainda mais imediata. Como afirma no Rerum familiarium libri, para que nosso 
discurso seja mais do que apenas “ornado, doce, agradável aos ouvidos; para 
que seja grave, consistente, sábio”, faz-se necessário que também “nossos 
sentimentos estejam em acordo”. A negligência e a “desordem no auto-cultivo 
produzem palavras e comportamentos desordenados”, mas uma “mente bem-
disposta é capaz de plácida serenidade – e, sempre tranquila, ali permanece, 
instigando ditos graves e em harmonia”11.

É, portanto, como cura animi que Petrarca define o objetivo de todo 
empreendimento filosófico [animi cura philosophum querit]. Para realizá-
lo, sugere-se [exhortor ac moneo] não apenas a “correção da vida e dos 
costumes, cuja obra é a virtude” [primum virtutis est opus], mas “também 
de nosso discurso” [sermonis etiam nostri consuetudinem corrigamus], cuja 
obra é “o cultivo da eloquência” [eloquentie cura] (Rerum familiarium libri, I, 
9.1). A arte da eloquência serve tanto para a boa disposição da conduta como 
do pensamento [bene disposita mens], e não é pouco o papel que ela cumpre 
na formação da vida humana [quantum ad informationem humane vite possit 
eloquentia] (Rerum familiarium libri, I, 9.6). O filósofo, “na verdadeira acepção 
do termo”, é aquele cuja “primeira e última intenção é tornar virtuoso tanto o 
leitor quanto o espectador, não apenas ensinando o que é a virtude e o vício, 
mas instilando no peito o zelo pelo melhor e a fuga do que é nocivo”12. É assim 
que as gravissimis acerbissimisque sententiae recaem sobre as aflições como as 
salutares mãos de um médico; e, diante da dor e do infortúnio, sua aplicação é 
tanto mais salutífera quanto o intuito é penetrar e modificar o interior [interiora 
transfigere] (Rerum familiarium libri, I, 9.11-12). 

Sob a figura de Agostinho, Franciscus – alter ego de Petrarca – é 
admoestado à leitura dos clássicos como lenitivo ao seu estado de inquietude 
e adoecimento [aegritudo], tendo como consequência imediata a incapacidade 
de permanecer firme frente aos golpes da Fortuna (Secretum, II, 5.9). Mas a 
vã leitura [inanis] e a erudição vazia de seus contemporâneos [Literatorum 
flagitiosissimos] não bastam para recolher os esparsos fragmentos [sparsa 
anime fragmenta] que nos tornamos quando relegados ao âmbito das paixões. 

11	 Do original: “ornate quidem, lepide, dulciter, altisone loqui poteris; graviter, severe, sapienterque, et, quod 
super omnia est, uniformiter certe non poteris. Quoniam nisi primum desideria invicem nostra conveniant, 
quod preter sapientem scito nemini posse contingere, illud necesse est ut, dissidentibus curis, et mores et 
verba dissideant. At bene disposita mens instar immote serenitatis placida semper ac tranquilla est itaque 
tametsi oratorie artis ornamenta ipsa magnificentissimas voces atque gravissimas et certe sibi consonas elicit” 
(Rerum familiarium libri, I, 9.3)

12	 Do original: “sunt ergo ueri philosophi morales et uirtutum utiles magistri, quorum prima et ultima intentio est 
bonum facere auditorem ac lectorem, quique non solum docent quid est uirtus aut uitium preclarumque illud 
hoc fuscum nomen auribus instrepunt, sed rei optime amorem studiumque pessimeque rei odium fugamque 
pectoribus inserunt” (Petrarca, 1906, p. 70).



GRAVITAS IOCOSA: ESTUDOS SOBRE LEON BATTISTA ALBERTI 11

Apenas a leitura atenta das palavras as inscreve no ânimo [in animo conscripta 
remedia] (Secretum, II, 67). Lendo e escrevendo acerca do pensamento dos 
clássicos, mas também da vida dos homens ilustres, Petrarca encaminha a si 
mesmo nos exemplos da virtude13; e, no diálogo, é exortado por Agostinho a 
examinar sua própria consciência [conscientizam ipse tuam consule] (Secretum, 
I, 15). Em De consolatione ad Helviam, é a si mesmo que Petrarca consola e 
exorta a transpassar o exílio – antes um estado de irritação, de turbulência do 
ânimo [impatiens desiderium animi languentis] (Rerum familiarium libri, II, 
3.5). Na poesia, Petrarca descobre o caráter fugaz do tempo [agnosco fugam 
incredibilem lapsumque precipitem nisis [...] frenis], que a tudo devora e espalha 
lembranças. As letras são, para Petrarca, um exercício científico de investigação 
[ostende me michi, inice lingue manum; huc facundissimum calamum tuum 
verte] (Rerum familiarium libri, XVI, 11.6). O que elas investigam é “a ciência 
útil e de definição verdadeira” [veram deffinitione atque utilem scientia] daquele 
que, de todos os objetos, é também o mais fugaz, o mais turbulento – ou seja, 
“a definição de homem” (Secretum, I, 63). Aqui, é preciso despender de tudo. 
Não foi à toa que Petrarca definiu-se como poeta, filósofo e orador, vendo 
em Virgílio e em Cícero duas faces de uma mesma potência. Para investigar 
e dominar a si mesmo, o homem precisa atingir excelência em todas as artes, 
dominar todos os estilos expressivos, percorrer todo o jogo das paixões. 
Não nos parece coincidência, portanto, o retorno do diálogo como método 
de investigação filosófica: é no variegado do mundo, na mutação perene do 
fluxo do tempo, que a verdade lampeja em veste circunstancial. Se muito rija, 
rompe-se; se mole, inane, vazia. Entre a gravidade severa e o vigor viçoso dos 
nervos, a experiência humana encontra no dissídio sua morada vital – omnia 
secundum litem fieri.

Foi, portanto, nos conturbados períodos transpassados entre o final do 
século XIV e o início do século XV que uma nova tensão foi gerada no saber. 
A crise entre linguagem e realidade histórica constrange a cultura filosófica a 
abandonar mesmo seus mais implícitos acordos no campo do conhecimento 
para dar conta das novas mutações do tempo e do real. Se, de um lado, vemos 
surgir o novo formalismo e simbolismo lógico – apoiado na ideia de uma 
linguagem de função convencional, isto é, apoiada na significação da res, sem, 
contudo, buscar firmar-se como seu equivalente ontológico – de outro, a visão 
humanista reelaborada por Petrarca, na qual o sermo, enquanto instrumento 
operatório das relações próprias ao humano, vale sobretudo na organização de 

13	 Do original: “Me quidem nichil est quod moveat quantum exemplum clarorum hominum” (Rerum familiarium 
libri, VI, 4.3).



Claudio Cavargere12

suas entrerrelações, fazendo de seu poder de persuasão e eficácia combinatória 
as bases da administração da recém-originada sociedade civil e de seus recém-
descobertos saberes. Mais próxima do contingente e do fortuito, avessa às 
calculationes escolásticas em sua busca pelas leis imutáveis da natureza, a 
concepção humanista da linguagem – já o dissemos – rearticula eloquência 
e saber, resgatando a arte retórica do seu papel secundário para restituir 
novamente sua função de arte geral do humano (Vasoli, 1999, pp. 46-47). 
Daqui, todo um novo sentido, toda uma nova definição – repastinatio – dos 
métodos e instrumentos de investigação.

De Petrarca, passando por Boccaccio, é sob a égide de Coluccio Salutati 
que os studia humanitatis ganham maior contorno, espessura. Retocando 
a aquisição dos primeiros com as pinceladas daquilo que ficará depois 
conhecido como o humanismo civil, Salutati faz orbitar em torno de si os 
mais brilhantes eruditos de uma geração: Pier Paolo Vergerio, Niccolò Niccoli, 
Poggio Bracciolini e Leonardo Bruni. Conhecemos a envergadura de seu 
projeto: tradução direta do grego dos textos de Platão e Aristóteles; revisão e 
estudo do vocábulo latino clássico contra os ditos “barbarismos” do medievo; 
retomada da eloquência ciceroniana e fundação do ciceronismo linguístico; 
análise filológica e histórica dos textos antigos; elogio à cidade-república e às 
capacidades intelectivas do homem; defesa das invenções técnicas, capazes 
dobrar o caráter irascível e impetuoso da natureza; defesa das virtudes éticas 
e morais em demérito dos abalos da Fortuna; reorganização das técnicas de 
argumentação e reelaboração do ensino baseado nas novas práticas do saber. 
Germinado na Itália, o Humanismo floresce nos mais recônditos campos do 
continente europeu. 

E, no entanto, de lá para cá, dos manuais às pesquisas universitárias, 
sentimos ecoar no silêncio a figura daquele que pairou como uma sombra por 
cima de todos aqueles grandes nomes; aquele que, mergulhado na nervura de 
seu tempo, soube dele extrair as maiores e mais radicais consequências; aquele 
que, do Humanismo, ressaltou as maiores contradições; aquele que, não sem 
dor, explorou o que havia de maior, de grande, mas também de grotesco, ínfimo, 
na superfície de sua era; aquele que, em suma, levou a termo a virulência 
filosófica e estilística das novas formas de investigação, fazendo da miseria 
hominis o charco da sua humana grandeza: Leon Battista Alberti.

O elucubrado elogio de Cristoforo Landino – partícipe daquela cultura 
humanista florentina que, centrada na figura de Marsílio Ficino em sua coloração 
metafísico-hermética, não pouco deveu ao platonismo ético-político bruniano – 
dirigido à figura de Alberti nos descortina que entre os primeiros e este último 
uma complexa relação se fez presente, carregando dentro de si incompreensões, 



GRAVITAS IOCOSA: ESTUDOS SOBRE LEON BATTISTA ALBERTI 13

desavenças, mas também reconhecimento mútuo e tensionamentos recíprocos. 
Em seu proêmio à análise crítica da Comédia, diz Landino que, depois desta, 
“muito já expandiu esta língua Leon Battista Alberti; e em oratória e prosa 
soluta, avançou e conquistou todos os seus superiores” (Landino, 1974, p. 120). 
Que no Diálogo dos oradores (XXI, 1, 8; XVIII, 1, 4-5) Tácito nos apresente 
como termos afins solutus e enervis, retomando a elaboração ciceroniana do 
estilo de Demóstenes, não nos parece aqui desprovido de interesse. Ficamos, 
contudo, ainda mais intrigados ao constatar que, retomando os mesmos termos 
da fina composição bruniana, é a ele, Alberti, e não a Bruni, que Landino faz 
recair a maestria e o domínio do estilo grave e nervoso. Alberti é aquele que 
é capaz de retratar e investigar, graças à fina sabedoria e primorosa maestria 
do estilo [quanto sia nella poetica dotto e di quanto giudicio abbondi], “todos 
os afetos e perturbações” do ânimo, e cujas sentenças, das quais são retirados 
“estudos reais sobre a humanidade”, são carregadas de “gravidade e bom suco”, 
isto é, “nervos” (Landino, 1974, pp. 36-37).

Nem mesmo Giovanni Ponte hesitou em conceder aos escritos de Alberti 
aquilo que negava aos textos de Poliziano e Pietro Bembo14. Para ele – mas 
também para Cracolici – Alberti representaria “o modelo de uma adesão 
mais completa à gravitas nervosa”, permitindo no seu estilo discursivo um 
“confronto mais direto entre as condições psicológicas do homem e os aspectos 
do mundo externo” (Ponte, 2000, p. 341). Como um camaleonta, como afirma 
Landino (1974, p. 120), “que toma sempre a cor da coisa sobre a qual escreve”, 
Alberti “não se contenta em exemplificar nos personagens posicionamentos 
psicológicos, mas busca esboçar racionalmente uma tipologia dos furores ou 
afecções irracionais do homem e medir-lhes a força respectiva” (D’Ascia, 
1994, p. 201). O procedimento cirúrgico de Alberti não fugiu nem mesmo 
ao olhar agudo daquele mesmo De Sanctis que, da mesma feita, também 
analisava os procedimentos literários como que da ponta de um bisturi. Para ele, 
Alberti parece escrever algo como um “romance fisiológico”, próximo aos de 
Boccaccio, nos quais “o bom Battista, partindo de sua própria natureza, atinge 
a retórica” (De Sanctis, 1996, p. 375). A comparação é precisa, e devemos à 
perspicácia de Cracolici a elucidação de que os termos fisiológico e etológico 
já haviam sido aplicados por Boccaccio quando da análise dos procedimentos 
poéticos de Petrarca em seu Genealogie deorum gentilium. Para este, a poesia 
– e, portanto, também a retórica e a filosofia – “deveria ser dita antes etologia 

14	 “Alberti mostra, em essência, seguir o critério de gravitas nervosa enunciado por Leonardo Bruni e posteriormente 
aplicado por Poliziano” (Ponte, G. Echi della “Deifira” di Leon Battista Alberti negli “Asolani” di Pietro Bembo 
In Studi di filologia e letteratura italiana in onore di Gianvito Resta. Roma: Salerno Editrice, 2000, p. 341).



Claudio Cavargere14

e fisiologia que teologia, dado ser acerca do caráter natural [do homem] e de 
seus comportamentos e maneiras que suas histórias versam” (Boccaccio, 1998, 
p. 1548)15.

No proêmio ao Momus – livro de leitura impossível – é o próprio Alberti 
a dizê-lo. Para tornar mais clara a compreensão da obra, afirma utilizar-
se dos deuses, tal como os escritores antigos, que, “no hábito do filosofar 
[philosophari solitos]”, “faziam entender com os nomes dos deuses aquelas 
paixões da alma que orientam nossas escolhas de vida [deorum nominibus eas 
animi vires intelligi voluerint] de uma forma ou de outra”. Enquanto alguns 
indicam “o flagelo das paixões, os impulsos violentos e furores” [cupiditatum 
voluptatumque atque impetus ac furores], outros, ao invés, retratam a “firmeza 
do espírito e a força da reflexão” [virtute imbuuntur rationeque morantur]. 
Assim, “uma vez que no ânimo humano o conflito entre as mais diversas 
inclinações é sempre presente e áspero” [perassidua difficilisque istorum 
concertatio], faz-se necessário analisar, “não sem ironia” [quasi per ironiam], 
como, “no curso de uma existência e diante dos acontecimentos” [vite cursu 
et rerum succesu], “segundo a forma de vida assumida” [dum aut hanc aut 
alteram vitam inierint], uns se tornaram “passionais, iracundos, amantes dos 
prazeres e incultos”, enquanto outros se mostraram “sábios, firmes, industriosos 
e frugais” (Alberti, 2010, pp. 1.042).

Não se pode afirmar que não foi também sem uma dose de ironia – quasi per 
ironiam – que Alberti deu-nos indicações de seu novo método de investigação, 
fazendo uso, para tanto, de um léxico bastante específico – e, para nós, já 
demasiadamente conhecido. No mesmo proêmio de Momus sive de principe, 
Alberti afirma ter decantado um gênero filosófico [philosophandi genere] até 
então desconhecido, cuja mera descoberta já mereceria cobrir de louvores a 
rara versatilidade de seu incomparável perpetrador. Um tal gênero, diz, requer 
não apenas engenho, mas igualmente paixão, esforço e minuciosa averiguação 
[tantum esset ingenii quantum studii et diligentie]. Afinal, o que ele busca não 
é apenas a instrução vazia – inanis –, mas a efetiva edificação de uma vida 
superior [vite melioris instruat atque instituat]. Para tal intento, “um tal gênero 
não pode assumir algo como uma máscara de gravidade solene, fazendo-se 
considerar [por isso] digno de louvor”. A verdadeira dificuldade reside em 
investigar e instruir “com palavras graves, solenes e refinado discurso” 
[dictorum gravitate rerumque dignitate varia et eleganti], mas que sejam, 
ao mesmo tempo, carregadas de “riso e expressas com jocosidade”. Aquele 

15	 Do original: “[...] que sepissime potius physiologia ant ethologia quam theologia dicenda est dum eorum fabule 
naturalia contegunt aut mores”. 



GRAVITAS IOCOSA: ESTUDOS SOBRE LEON BATTISTA ALBERTI 15

que investiga e “escreve, ainda que em se tratando de argumentos seriíssimos 
[gravissime], com gracejo e jocosidade” [risu iocoque discedas], “certamente 
encontra aquela raridade” [raritati intendunt] necessária à investigação “das 
coisas novas, extraordinárias e ainda inimagináveis para quem as lê” (Alberti, 
2010, p. 1.057).

Sabemos do gosto de Alberti pela linguagem ambígua e da fina sofisticação 
com que concatena seu discurso. É um “escritor inquietante e imprevisível”, 
“carregado de preciosismos linguísticos” (Garin, 2007, p. 134). Como 
salienta Garin (2007, pp. 135-136), Alberti “afronta os problemas sempre em 
perspectiva e em planos diversos, exasperando seus aspectos contraditórios 
em um jogo de aproximações sucessivas”. Não foi de outro modo que Alberti 
operou para formular as bases desse seu gênero inaudito; “um gênero que é 
uma espécie de oxímoro, já que nasce da coexistência dos opostos”: “risus e 
ioci e, simultaneamente, gravitas e dignitas” (Cardini, 1993, p. 50). Não foi 
de outra maneira que Demétrio definiu o fulgor, mas também o condimento, 
do estilo – δεινότης. Dotado de elegância formal, de jocosidade zombeteira 
– γέλοιον – mas também de seriedade – σπουδαιο –, carregado de sarcasmos, 
alusões, insinuações e fórmulas obscuras, o estilo fulgurante consiste em dizer 
algo pelo seu contrário, de modo a inocular uma mensagem mais profunda do 
que aquilo que as palavras dão a ver. Mais próprio do cínico, segundo Demétrio, 
do que de Demóstenes, o δεινότης “é como um cachorro que morde enquanto 
abana o rabo” (Demetrius, 1902, p. 189). Afinal, é isto o cômico: o “sentido 
e a consciência do contrário”; “o querer e o não querer”; “o pensamento e a 
vontade que se desdobra no seu inverso”; “a ironia que faz rir, mas também 
que faz chorar”; “o colher o absurdo da existência” em uma apuração risível 
que o leve a termo (Cardini, 1993, pp. 60-62). 

É impossível negar que, no cume de seu virtuosismo crítico, o Humanismo 
quattrocentesco já ameaçava soçobrar por excesso de peso. Iludidos pela figura 
do homem que lhes era imperioso criar, os humanistas da época não hesitaram 
em fazer morrer seus filhos para manter imaculada a consistência da forma de 
seus amados e gloriosos pais. Foi com uma gravidade nervosa que buscaram 
fazer morrer todos os rebentos da nova e frutífera disputa. Sabemos o malogrado 
fim do Certame Coronario; e, contudo, é com uma sutileza impressionante que 
Alberti altera, e ao mesmo tempo redimensiona, as contradições e tensões 
imanentes de toda a sua cultura. Tal é o verdadeiro significado de sua gravitas 
– de sua gravitas iocosa –: uma alteração sintática que esconde dentro de si 
o estado originário de todo aquele processo de investigação. É isto “o que 
pensava dever ser a comicidade”: uma investigação profunda acerca da natureza 
do homem que, “aliada à sua própria experiência vital, radica-se fortemente” 



Claudio Cavargere16

– ou antes se erige – “em uma nova concepção de vida” (Cardini, 1993, p. 
59). “Para dizer a verdade, toda a obra albertiana pode ser lida como uma 
grande meditação moral sobre a existência: sobre a fadiga do viver, sobre o 
caráter absurdo do homem (Garin, 2007, p. 135)”. É por isso que “o sentido 
de contradição que despedaça a realidade e atravessa a vida do homem se 
traduz nele” [em Alberti, seu estilo, seu discurso] “em uma sempre renovada 
duplicidade (Garin, 2007, p. 173)”.

Não nos surpreende que Gelasto – γέλοιον – apareça como um dos alter 
egos de Alberti no Momus – a variante grega de seu Lepidus latino. Surpreende-
nos menos ainda que, entre a Vida dos filósofos de Laércio e a Vida de Demonax 
de Luciano, seja como filósofo cínico-estoico que Alberti retrate a si mesmo 
na sua autobiografia anônima (Grafton, 2002, p. 28). De humor melancólico 
e ao mesmo tempo risonho; dotado, como Menipo, das faculdades do ver e 
do dizer; sempre apto à análise profunda da realidade – ao ponto de dela fazer 
previsões –; perscrutador das leis da natureza e dos costumes e comportamentos 
dos homens; carregado de zombarias sagazes nunca privadas de profundidade16, 
Alberti, filósofo-bufo, eleva, ao mesmo tempo que perverte, a sofisticada mas 
esquecida filosofia do Quattrocento Italiano.

Disponibilidade de dados:
Todo o conjunto de dados que dá suporte aos resultados 
deste estudo foi publicado no próprio artigo.

Ausência de conflito de interesses:
O autor declara que não há conflito de interesses.

Editores responsáveis:
Mauro Luiz Engelmann

Referências

ALBERTI, L.B. “Opere Volgari”, Vol. 1, a cura di Cecil Grayson. Roma-Bari: Laterza, 
1960.
________. “Opere Volgari”, Vol. 2, a cura di Cecil Grayson. Roma-Bari: Laterza, 1966.
________. “Opere Volgari”, Vol. 3, a cura di Cecil Grayson. Roma-Bari: Laterza, 1973.

16	 Para mais detalhes de como Alberti caracteriza a si mesmo e suas habilidades, ver Autobiografia In Opere 
Complete, 2010, pp. 1.004-1.025.



GRAVITAS IOCOSA: ESTUDOS SOBRE LEON BATTISTA ALBERTI 17

________. “Opere latine”, a cura di Roberto Cardini. Roma: Istituto poligrafico e zecca 
dello stato, 2010.
BÖNER, P. “Medieval Logic. An outline of its Development from 1250 to 1400”. 
Manchester: Manchester University Press, 1952.
BRUCKER, J.J. “Historia critica philosophiae a mundi incunabulis ad nostram usque 
aetatem deducta”. Ed. H. Popkin and Giorgio Tonelli, 5 vol. Leipzig, 1975.
CARDINI, R. “Alberti e l’umorismo moderno”. In: Schede Umanistiche, I, 1993.
________. “Mosaici. Il nemico dell’Alberti”. Roma: Bulzoni, 2005.
CARDINI, R., REGOLIOSI, M. “Alberti e la tradizione: per lo smontaggio dei mosaici 
albertiani”. Firenze: Polistampa, 2007.
CATANA, L. “The Historiographical Concept ‘System of Philosophy’. Its Origin, 
Nature and Influence”. Leiden: Brill, 2008.
CASSANI, A. “La fatica del costruire: tempo e materia nel pensiero di Leon Battista 
Alberti”. Milano: Unicopli, 2000.
CRACOLICI, S. “Alberti e la ‘Gravitas nervosa’”. In: Leon Battista Alberti (1404-72) 
tra scienze e lettere : Atti del Convegno organizzato in collaborazione con la Societe 
internationale Leon Battista Alberti (Parigi) e l’Istituto italiano per gli studi filosofici 
(Napoli), Genova, 19-20 novembre 2004, p. 287-308.
CICERONE. “Opere retoriche: De oratore, Brutus, Orator”. Torino: UTET, 1970.
________. “Opere politiche e filosofiche: Lo stato, le leggi, i doveri”. Torino: UTET, 
1974.
BOCCACCIO, G. “Tutte le opere del Boccaccio”. Milano: Mondatori, 1998.
D’ASCIA, L. “Tecnica dialogica e tematica politica nell’Alberti volgare”. Lettere 
italiane, XLVI, 1994, pp. 201-231.
DEMETRIUS. “On style”. Ed. W. Rhys Roberts. Cambridge: Cambridge University 
Press, 1902.
DE SANCTIS, F. “Storia della letteratura italiana”. Torino:Einaudi, 1996.
FURLAN, F. “Studia Albertiana: lectures et lecteurs de L.B. Alberti”. Torino:Aragno, 
2003.
GARIN, E. “Il Rinascimento”. Giornale critico della filosofia italiana, Vol. 6, 1952, 
pp. 97-105.
________. “L’umanesimo italiano”. Roma-Bari: Laterza, 1986.
________. “Scienza e vita civile nel Rinascimento italiano”. Roma-Bari: Laterza, 1995.
________. “Studi su Leon Battista Alberti”. In: Rinascite e Rivoluzioni: Movimenti 
culturali dal XIV al XVIII secolo. Bari: Laterza, 2007.
GRAFTON, A. “Leon Battista Alberti: Master Builder of the Italian Renaissance”. 
Harvard University Press, 2002.
HANKINS, J. “Garin and Paul Oskar Kristeller: Existentialism, Neo-Kantianism and 
the Post-War Interpretation of Renaissance Humanism”. In: E. Garin. Dal Rinascimento 
all’Illuminismo. Roma: Edizioni di Storia e Letteratura, 2011, p. 481-505.
KRISTELLER, P.O. “Humanism and Scholasticism in the Italian Renaissance”. 
Byzantion, XVII, 1944, p. 346-374.



Claudio Cavargere18

________. “Platonismus und Christliche Philosophie”. Journal of the History of 
Philosophy, Vol. 1, 1963, pp. 99-102.
LANDINO, C. “Scritti critici e teorici”. Roma: Bulzoni, 1974.
PAOLI, M. “L’idée de nature chez Leon Battista Alberti”. Paris: Champion, 1999.
PATTERSON, A. “Hermogenes and the Renaissance”. New Jersey: Princeton University 
Press, 1970.
PETRARCA, F. “Opere latine”. Torino:UTET, 1975.
PETRARCA, F. “De sui ipsius et multorum ignorantia”. Par L.M. Capelli. Paris: 
Librairie Honoré Champion, 1906.
PONTE, G. “La ‘gravitas nervosa’ del Poliziano”. In: Poliziano nel suo tempo. Atti del 
VI Convegno internazionale (Chianciano-Montepulciano 18-21 luglio 1994), a cura di 
L. Secchi Tarugi. Firenze: Franco Cesati Editore, 1994, pp. 107-115.
PONTE, G. “Echi della ‘Deifira’ di Leon Battista Alberti negli ‘Asolani’ di Pietro 
Bembo”. In: Studi di filologia e letteratura italiana in onore di Gianvito Resta. Roma: 
Salerno Editrice, 2000, pp. 335-343.
RENAN, E. “Averroes et l’averroïsme”. Paris: Auguste Durand, 1852.
Rinaldi, R. “Melancholia Christiana: studi sulle fonti di Leon Battista Alberti”. Firenze: 
Olschki, 2002.
VASOLI, C. “L’humanisme rhétorique en Italie au XVème siècle”. In: Histoire de 
la rhetorique dans l’Europe Moderne (1450-1950). Paris: Presses Universitaires de 
France, 1999, pp. 45-129.
VOLT, L. “Deinotes: Ein antiker Stillbegriff”. Leipzig: Dieterich, 1934.
WILSON, H. “George of Trebizond and Early Humanist Rhetoric”. Studies in Philology, 
Vol. 40, No. 3, 1943, pp. 367-379.
WOOTEN, C.W. “Dionysius of Halicarnassus and Hermogenes on the Style of 
Demostbenes”. The American journal of Philology, CX, 1989, pp. 576-588.
________. “Cicero and Quintilian on the Style of Demosthenes”. In: Rhetoriea, XV, 
1997, pp. 177-192.


