Artigo Original doi:10.1590/0100-512X2025n16102cc

GRAVITAS IOCOSA: ESTUDOS
SOBRE LEON BATTISTA ALBERTT'

GRAVITAS IOCOSA: STUDIES
ON LEON BATTISTAALBERTI

Claudio Cavargere
https://orcid.org/0000-0002-6539-5379
c.rbc@proton.me

Pontificia Universidade Catolica de Sao Paulo,
Sao Paulo, Sdo Paulo, Brasil

RESUMO A4 presente pesquisa tem por objetivo elucidar, no ambito dos
processos literarios de investigacdo do denominado Humanismo Quattrocentesco
Italiano, o inusitado pensamento de Leon Battista Alberti. Para tal intento,
analisam-se ndo apenas os procedimentos linguisticos e retoricos por meio
dos quais sua época e seu tempo deram nova luz a organiza¢do sistemdtica
do saber — fazendo da retorica ndo so uma forma de investigacdo filosofica
acerca da natureza humana, mas também a arte por exceléncia do humano,
ressaltando no estudo das letras o caminho para elevagdo e autodominio do
homem —, mas igualmente a forma como o pensamento de Alberti, com essa
cultura, foi carregado de tensdo, levando-o a perceber na critica do Humanismo
sua mais potente realizagdo.

Palavras-chave: Retorica. Filosofia. Humanismo. Leon Battista Alberti.

ABSTRACT This research aims to elucidate, within the literary processes
of investigation of the so-called quattrocentesco Italian humanism, the unusual

1 Artigo submetido em: 14/03/2025. Aprovado em: 10/05/2025.

KRITERION, Belo Horizonte, v. 66, n° 161, Fluxo Continuo, 2025; e-58127



2 Claudio Cavargere

thought of Leon Battista Alberti. To this end, we not only analyze the linguistic
and rhetorical procedures through which his era and time shed new light on
the systematic organization of knowledge — making rhetoric not only a form of
philosophical investigation about human nature, but also the art par excellence
of the human, emphasizing in the study of letters the path to human elevation
and self-mastery — but also how Alberti’s thought, with this culture, was charged
with tension, leading him to perceive in the critique of humanism his most
powerful achievement.

Keywords: Rhetoric. Philosophy. Humanism. Leon Battista Alberti.

I. Preliminares

Se pudéssemos asseverar que a denominada Historia da Filosofia nasce
concomitantemente com o aflorar de seu objeto, o mesmo nao poderia ser
afirmado com convicgdo acerca da reflexdo critica dessa disciplina sobre si
mesma ¢ sobre esse mesmo objeto. E, tdo logo tenha ela tido seu apogeu ¢
institucionaliza¢@o nos limiares da precipitadamente denominada Era Moderna,
por volta do século X VIII, muito do que ela ali agambarcou para seu juizo, antes
mesmo de sua exposicao a temperanga e a analise moderada do pensamento
— arma contra os universais do entendimento —, erigiu-se como fendomeno
incontestavel do espirito humano, a revelia da avaliagdo. Antes de receber,
como movimento natural, a reagdo a sua efetivacdo, ou seja, a interposi¢do
critica mediante a qual se deve fazer incorrer mesmo as mais soélidas sentengas,
a investigacdo da historia do pensamento filoséfico criou para si um campo
além de todo pensamento, além de toda historia.

Foi de fato no ano de 1740 que Johan Jacob Brucker propoés um nio
inusitado método para a nascente disciplina da histéria do pensamento filoséfico.
Dando prosseguimento e codificagdo basilar ao movimento gnosiologico que
arrastava suas raizes desde as revolugdes ditas cientificas dos séculos XVI
e XVII — no bojo das quais a filosofia natural, acoplada a originada ciéncia
da natureza, comecgava a destacar-se paulatinamente do fundo inseguro das
bonae litterae, do autocontrole cultivado pela leitura dos grandes classicos, pela
analise dos exemplos historicos, e, portanto, centrando-se mais estreitamente na
abstracdo formal das teorias epistemoldgicas —, Brucker sugere que a historia
do pensamento filosofico deveria refletir o pensamento como exercicio puro
da faculdade da razdo. Era preciso, portanto, esquadrinhar entre as ribeiras
historicas as suas auténticas fontes, extrair delas e de suas personalidades



GRAVITAS IOCOSA: ESTUDOS SOBRE LEON BATTISTA ALBERTI 3

aquilo de sistemdtico e universal do pensamento. Para que, portanto, se pudesse
“extrair um juizo solido e correto da sentenga [expressa] dos filésofos”, era
“necessario escavar todo um sistema nos seus escritos”, um sistema que, “diante
de todos seus principios gerais, como um alicerce, sustenta todo o edificio dos
seus ensinamentos” (Brucker, 1975, p. 15)2.

Nao podemos ter davidas de que, para além dos designios do autor,
para além da pura razdo do pensamento, este ndo pdde evitar sistematizar a
historia do pensamento de forma progressiva, selecionando aqueles autores ou
sistemas que, na sua época, eram vistos como os pilares do espirito humano
até o momento — e segundo as propostas formuladas pelo autor. Herdeiro
intelectual de Christoph August Heumann, que em seu FEinleitung zur
historia philosophica aplicava os métodos de Pierre Bayle para uma exatidao
aperfeicoada do saber no campo histérico-filoséfico, Brucker intentava liberar
a historia de suas vicissitudes e de suas incertezas, ou seja, do homem. Pois
foi de fato a vida dos filosofos, com suas seitas e intrigas, seus continuadores
e detratores, que foi excluida do pensamento. Aquilo que antes era visto como
determinagdo premente do pensamento, ou seja, o ethos do filésofo, sua dieta,
seus modos de dizer e de portar-se, os estilos de vida dos mais variados séquitos
em suas diferentes técnicas do agir e do pensar, o combate reciproco entre 0s
contemporaneos, mas também o confronto com os conceitos do passado; em
suma, o pensamento em sua formulagdo viva, carregado das relagdes inerentes
a sua historicidade, teve de ser descartado para a depuragdo do pensamento
filosofico em seu desenvolvimento 16gico-sistematico.

Mas, se em uma depuracdo tdo acertada do pensamento, ndo apenas os
autores e suas escolas, suas técnicas de vida e seus comentadores, mas também
inteiras culturas e épocas historicas tiveram de sofrer o crivo implacavel da
selecdo depurada do espirito, ndo nos surpreenderiamos ao constatar que, de
todos os séculos, é, talvez, o século do Humanismo aquele que mais do que
nunca fadiga a ajustar-se entre as mais variadas — e mesmo mais inclusivas —
grades de selegdo historica do pensamento filosofico. Passando, talvez, por
todos os grandes historiadores da Filosofia, de Rolf Tiedemann a Wilhelm
Gottlieb Tennemann, Louis Cousin, Friedrich Ueberweg e, ainda, Rodolfo
Mondolfo e Nicola Abbagnano, para depois institucionalizar-se na cultura
universitaria alema e entdo espraiar-se como modelo europeu, a organizacao

2 Do original: “Ut itaque de sententia philosophorum sanum rectumque iudicium ferri queat, totum ex eorum
scriptis systema ita eruendum est, ut ante omnia principia generalia, quae fundamenti loco toti doctrinarum
aedificio subiiciuntur, eruantur, et his demum illae superstruantur conclusiones quae ex istis fontibus sponte
sua fluunt’. Todas as tradugdes de trechos citados, em quaisquer linguas, sdo de responsabilidade do autor,
a menos quando indicado o contrario.



4 Claudio Cavargere

sistematica do pensamento filosofico moldou-se incontestavelmente de forma
a deixar para fora de si inteiros periodos da historia do pensamento, tidos como
nao filosoficos (Catana, 2008, pp. 193-195). A superestima da metafisica em
detrimento da ética, da epistemologia em detrimento da forma, da argumentacao
logica em detrimento da aplicagdo pratica teve como imediata consequéncia
o completo descrédito filosofico do pensamento humanista do século XV. E,
de fato, com grande convic¢do que Ernest Renan afirma, ja na metade dos
Oitocentos, que aquilo a que se denomina Renascimento ¢ tdo somente um
movimento literario, ndo filosofico (Renan, 1852, p. 255).

Exposto ao frio tratamento daqueles abandonados ao relento, o pensamento
humanista do século XV, para além de alguns poucos estudos no ambito
historiografico e do louvavel e incontornavel elogio de Jacob Burckhardt, teve
de esperar até o século XX para ter, novamente, um singelo lugar frente a luz do
sol. E sob a pena de Paul Oskar Kristeller que os studia humanitatis retomam
uma vez mais sua importancia na agenda dos grandes estabelecimentos de
ensino superior europeus. No incontornavel e promissor estudo acerca do termo
humanista, investigado agora dentro do crivo historico-critico de seus proprios
contornos e definigdes, Kristeller perscruta aqueles homens que, diante de
uma nova potencialidade historica, dedicaram-se aos estudos da gramatica, da
retorica, da historia, da poesia e da filosofia. E, no entanto, ¢ for¢coso constatar
que, sob o jugo de um de seus maiores investigadores e propagadores, o
pensamento humanista ndo pode deixar de sentir ressoar, sob a Otica desse seu
tao erudito admirador, aqueles mesmos ecos que outrora o impediam de se ver
sob a luz redentora da critica.

Ja em seus anos de assisténcia de pesquisa na Scuola Normale Superiore di
Pisa, Kristeller, sob supervisao de Giovanni Gentile e juntamente a Alessandro
Perosa, dividia os escritos inéditos do Humanismo em dois grupos: Testi
umanistici inediti o rari e Opuscoli filosofici: testi e documenti inediti o rari
(Hankins, 2011, pp. 481-90). Apds uma meditagdo acerca do método filosofico
de seu supervisor e orientador, Martin Heidegger, junto do qual desenvolveu
suas primeiras investigagdes filosoficas de Plotino e Marsilio Ficino, ¢
fazendo uso do método historico-filosofico neokantiano de Ernst Hoffmann
que Kristeller justifica a separacdo e organizagcdo dos textos humanistas — e
isso com uma tonalidade nada dissonante do projeto moderno consolidado por
Jacob Brucker®. Diz-nos Kristeller: “Hoffman argumenta de forma convincente
que cada filosofia digna desse nome tem, para além das suas circunstancias

3 Deresto, ndo é de todo inutil constatar o direto contato de Kristeller com o pensamento de Ernest Renan. Ver
Kristeller reconsidered: essays on his life and scholarship. New York: Italica Press, 2008. pp. 89-130.



GRAVITAS IOCOSA: ESTUDOS SOBRE LEON BATTISTA ALBERTI 5

historicas, um significado supra-histérico e eterno”; e que, portanto, “um
historiador ou intérprete de uma filosofia s6 lhe fara justica se compreender esta
verdade e contetido duradouros” (Kristeller, 1963, pp. 99-102). Assim sendo, no
que diz respeito aos séculos XV e XVI, nota-se, “de um lado, a sobrevivéncia
obstinada da filosofia escolastica ao longo de todo o Renascimento Italiano,
normalmente explicado pela inércia intelectual dos respectivos filésofos”, de
outro, que “a maior parte das obras dos humanistas nada tem a ver com a
filosofia”, e, “mesmo os seus tratados sobre temas filosoficos, se nos dermos ao
trabalho de os ler, parecem, na maioria dos casos, superficiais e inconclusivos”
(Kristeller, 1944, p. 356).

E, no entanto, um incomodo — que de resto foi mesmo expresso por outro
grande estudioso da cultura humanista do século XV, Eugenio Garin, e que,
junto do nosso erudito alemdo, pode ser considerado como outro gigante
responsavel pelo estudo, investigagdo, tradugao e propagagao dos escritos
humanistas do Quattrocento. Como afirmava Garin em uma carta ao seu amigo
Paul Oskar Kristeller: “Nao estou convencido de que a historia do pensamento
possa coincidir com a historia das Faculdades de Filosofia”. Posicionamento,
de resto, ja expresso em uma resenha publicada no Giornale Critico Della
Filosofia Italiana, em 1952, na qual, em meio a numerosos elogios tecidos
as pesquisas de Kristeller, ressalta, no entanto, a falha deste ultimo em ter
“recusado qualquer tipo de significado filosofico ao Renascimento [rifiutato
qualsiasi significato filosofico al Rinascimento]” (Garin, 1952, pp. 97-105).

Foi necessario, pois, para té-lo feito, um deslocamento do olhar: retira-lo
da altitude inalcangavel para onde foi levado e verté-lo em dire¢@o a si mesmo,
ali onde a historia critica da histéria da filosofia tem seu inicio; ali onde a
filosofia como procedimento 16gico-abstrato, capaz de decantar da histéria
a pureza do ato do pensamento, perde seu lugar. Para fazé-lo, a exigéncia
de perscrutar em cada rudimento historico, em cada contexto, suas proprias
defini¢des — de resto sempre multiplas, raras e particulares — do fazer filosofico
e de seus perpetradores. Nao nos surpreenderiamos, assim, ao ver que, antes de
Brucker, a concepgao pré-moderna de Filosofia ja era ela mesma muito mais
ampla; e que, para além de um Humanismo como fato puramente gramatical
e especulativamente continuador do Medievo, a peculiaridade propria desse
pensamento, sobretudo nas suas formulagdes epistemologicas, antropologicas
e ontologicas — que de resto faz uso das mais diversas formas de expressao —,
atinge com peso devastador as antigas formas de pensamento. Nesse periodo
arcaico dos primoérdios da modernidade, uma cultura sedenta da seu primeiro
suspiro. Ela tem sede de saber — saber filosofico.



6 Claudio Cavargere

Para demonstra-lo, é preciso proceder, como sugere Roberto Cardini
(2005), a um smontaggio delicado e pormenorizado de cada um dos textos.
Convém operar obra por obra, situar sua ocasido, seu contexto, sua lingua,
seu estilo e 1éxico, a relagdo interna dos conceitos operadores ou personagens,
mas também o género literario, o publico destinado, os objetivos imediatos,
sua superficie histérica, os interlocutores, as fontes antigas ¢ medievais, o
uso proprio e circunstancial de certas ideias tidas como gerais. A Filosofia,
aqui, carece de pronto sistema; e, para provar a sua complexidade filoséfica,
analisaremos assim em detalhe o faminto espirito de um desses grandiosos
nomes que, pela propria magnitude, foi apagado e incompreendido até pela
luminescéncia pujante dos homens de sua época — ainda que esta tenha levado
a termo: Leon Battista Alberti.

II. De Gravitate

Foi num brilhante ensaio critico dedicado a Angelo Poliziano que Giovanni
Ponte abriu margem para uma inovadora e proficua analise do estilo dos
escritos humanistas. Despertando a curiosidade do autor constava um breve e
sentencioso trecho de Leonardo Bruni acerca do estilo do orador Demostenes.
“Neste homem”, dizia Bruni em seu Praefatio ad Nicolam Medicem, “cujo
estilo de falar e escrever ¢ considerado o mais adequado, parece haver uma
espécie de gravidade nervosa [gravitas nervosa], € ndo um palavreado vazio
[inanitas verbosa]™. Contra o palavreado indene de alguns escritos, Bruni
ressaltava o poder da imponéncia da dicgdo, propria da gravitas, quando
carregada de certa nervura, isto é, de certa robustez arquitetonico-estilistica
— muito proxima, segundo Giovanni Ponte, “das seguras propor¢des da
contemporanea arquitetura toscana”, em que “a calma monumentalidade [do
edificio] é temperada pelo carater esguio dos arcos e das colunas [si contempera
com la snellezza degli archi e delle colonne], com um linearismo vibrante que
faz variar as superficies e aliviar seus volumes” (Ponte, 1994, p. 111).

Segundo Ponte, essa ordenadora tonalidade do estilo — que, como veremos,
vai muito além da harmonia textual — teria ressoado nos ouvidos humanistas a
partir da Rhetorica de Jorge de Trebizonda, que ressaltava nela duas distingdes:
uma concernente a ordenacao argumentativa, outra atinente a sofisticagdo, a
elevatezza das expressoes. Quanto ao conceito de nervositas, este teria chegado

4 Do original: “In hoc, inquam, homine, cuius dicendi scribendique genus probatissimum existimatur, gravitas
quaedam nervosa, non inanitas verbosa inesse apparet’. BRUNI, L. Praefatio ad Nicolam Medicem In
Humanistische philosophische Schriften, mit einer Chronologie seiner Werke und Briefe. Leipzig-Berlin:
Teubner, 1928, p. 130.



GRAVITAS IOCOSA: ESTUDOS SOBRE LEON BATTISTA ALBERTI 7

a Bruni pelo tratamento dado por Quintiliano a figura de Demostenes. Segundo
o orador romano, havia tanto poder nele, tanto mais coeso e concentrado em
certos nervos, que nada no seu discurso permanecia ocioso — nada podendo
faltar ou nele tornar-se redundante®. Pouco antes do primeiro, ja havia sido o
grandioso Cicero a comparar a eloquéncia demosténica a forca de um raio,
ressaltando ainda sua grande sabedoria, a justeza de suas palavras (Wooten,
1997, pp. 177-180). E forgoso constatar, no entanto, seguindo Stefano Cracolici,
que a imagem de um Demostenes grave, espirituoso, mas também arrebatador,
relampejante, adquire no Humanismo sua elaborag@o primeira ndo em Bruni,
mas em Petrarca, que atribui a si mesmo a prerrogativa de escrever em um stilus
ipse nervosior (Cracolici, 2004, p. 293). Teria sido também Petrarca aquele
que, em aberto confronto com a cultura naturalistico-escolastica do Trecento,
teria primeiro contraposto um estilo graves et vehementes, nervoso, a um non
scientie sed inanis eloquentie curiosum®.

A complexa elaboragdo de Bruni — que, sabemos agora, de matriz
petrarchesca — adquire seu refino pela feliz conjungao de dois operadores
antitéticos entre si (gravis e nervosus), harmonizando agonisticamente em
uma Unica composi¢do um termo que de resto € por demais poliss€émico — o
dewotng grego. Aquela summa vis arrebatadora e relampejante, antes mesmo de
sua elaborag¢do latina, ja havia sido proposta por Dioniso de Halicarnasso para
definir o estilo do orador Demostenes (Wooten, 1989, p. 580). E Ludwig Volt
aquele que nos questiona se ja no De oratore nao poderiamos entender summa
vis por 6ewvotng — naquela sua polissemia carregada de sentido (Volt, 1934,
p. 71). Caracterizado por uma qualidade espirituosa, sagaz, por uma ironia
aguda, jocosa, mas também por uma elevada passionalidade focosa, como
diria Petrarca, atingindo por vezes aquele estranho sublime cuja retorica de
Pseudo-Longino muito nos valera por toda a [dade Média, o operador dewvotng
indica “sobretudo uma propensdo do orador para introduzir no seu discurso
uma polifonia acentuada de qualidades emotivas” (Cracolici, 2004, p. 295).

Mas exercitar-se em todas as formas de eloquéncia, ao ponto de sentir-se
confortavel em toda aquela gama polifonica de estilos, coloca perfeitamente em
evidéncia que, em termos de maestria, a que melhor lhe cabe [a Demostenes]
¢ a da competéncia pratica, aquela natural governanca da experi€ncia que,
aliando sabedoria pratica e engenho, faz da técnica de Proteu uma summa

5 Do original: “paene lex orandi fuit: tanta vis in eo, tam densa omnia, ita quibusdam nervis intenta sunt, tam
nihil otiosum, is dicendi modus, ut nec quod desit in eo nec quod redundet invenias” (Instituto Oratoria, X, 1,
17).

6 Petrarca, 1975, p. 826.



8 Claudio Cavargere

prudentia capaz de apreender, da flor do real, o momento oportuno do tempo.
Nao ¢ de outra forma que Cicero se refere ao orador grego. “Nao se pode
negar”, diz ele, “que Demostenes foi aquele que teve a maior agudeza de
espirito e o maior poder de falar’”. E tomando para si o estilo de Demostenes
que Cicero defende-se dos ataques de Licinio Calvo, argumentando a favor
de uma prosa ritmica [numerus]. A compositio, aqui, mais do que uma mera
ordenagdo do discurso, faz eco a prudentia, mas também ao ethos, a virilitas do
orador (Cracolici, 2004, p. 299). Tomando para si o exemplo de Demostenes,
Cicero tem por objetivo demonstrar que, para além do emprego agil, claro e
lucido da linguagem, atento as proporcdes ritmicas e a coesao viva das partes,
um minucioso trabalho de selecdo, de ordenagdo, de controle sobre si se faz
necessario. Mais do que uma mera asiatica enervata et effeminata prosa, signo
de um animo mole — como a ele se referiam seus detratores, entre eles, Licinio
Calvo — aqui, o nervo ¢ reteso, prova do adestramento de si e do discurso, ou
seja, de uma gravitas ética e oratoria.

Nao poderia ser em outra 6Otica a retomada petrarchesca e bruniana
da figura de Demostenes, que afinal so lhes sobreveio pelo exemplo e pela
elaboragdo de Marco Tulio Cicero. Pela via grega, sabemos que os textos
retoricos de Hermogenes de Tarso flutuaram nas praias italianas pelo canal
bizantino, sempre adaptados e reinterpretados pela pena do mesmo Trebizonda
que havia introduzido nessas paragens o tdo comentado conceito de dewvoTng
(Wilson, 1943, pp. 367-70). Para Hermogenes, mais do que uma tonalidade
estilistica — clareza, grandeza, beleza —, detvotng se configura tanto como a mais
elevada categoria de estilo como aquilo que coordena a organicidade interna
de todas as demais qualidades do discurso — correspondendo, no “pensamento
humanista do Renascimento”, e, por esse mesmo motivo, “ao conceito de
decorum” (Patterson, 1970, p. 8).

Talvez s6 agora consigamos vislumbrar a agudeza do olhar de Giovanni
Ponte, pois foi por detras de uma composicdo estilistica mitida que este
percebeu a fina pelicula que recobre a superficie de toda uma cultura. Para
atingir a maestria do estilo, para fazé-lo elevado, sofisticado, com sustancia
e peso, mas também carrega-lo de nervura, de vivacidade; para dota-lo de
flexibilidade, dobrar-lhe a rigidez e, ainda assim, manté-lo coeso, harmonico
e consistente em cada uma das partes, € necessario — mais do que o dominio
do discurso — o dominio de si, a capacidade de sentir o aroma do tempo,
de saber aquilo que convém, aquilo que é mais dado a cada circunstancia.

7 Do original: “non se negare Demosthenem summam prudentiam summamque vim habuisse dicendi” (De
oratore, |, 89).



GRAVITAS IOCOSA: ESTUDOS SOBRE LEON BATTISTA ALBERTI 9

Cicero ja o havia esbogado, e ndo ¢é outra sua concepgao de decorum. Mais
do que uma perspicacia estilistica ou politica, o decorum é um operador para
uma ars vivendi, pois “nao ha nada mais dificil, seja na vida ou no discurso,
do que determinar aquilo que melhor convém™®. E, “para investigar aquela
ultima parte da conveniéncia — e por assim dizer, o ornamento da vida [quasi
quidam ornatus vitae] — a temperanga, a moderacdo e completa atenuagao dos
sentimentos e de seu equilibrio”, convém investigar “aquilo que, em latim,
denomina-se decorum™.

A investigacdo da excellentia discursiva ¢ ja uma investigagao sobre o
homem — seu carater e seus costumes, seus modos de dizer e de fazer, do
vestir e do portar-se, dos seus exemplos e da sua historia, e dos trés genus
philosophandi, ¢ aquele dedicado a vita et mores que mais propriamente recai
sobre o comando da ars scribendi que dicendi, do filosofo-orador'®. Para que
o argumento seja ilustre, para que seja capaz nao s6 de movere e delectare,
mas também de formar, ensinar — docere —; para que ele ndo recaia “em uma
pompa de palavras vas” [inanis verborum], para que seja “o mais grave” [gravi
dignus nomine], € preciso, além de agudeza de espirito, “elegancia, ordem e
uma certa dignidade nos gestos” [prudenter et composite et ornate et memoriter
dicet cum quadam actionis etiam dignitate] (De oratore, I, 5, 16-18). Deve,
ainda, ser versado na historia, “conhecer a fundo todas as paixdes dadas ao
homem pela natureza” por meio de um “estudo pormenorizado da natureza
humana e seus costumes, tal como expostas pelos filésofos” [diligentissima
pervestigatione earum omnium rationum, quae de naturis humani generis ac
moribus a philosophis explicantur] (De oratore, I, 15, 60) [— pois € por meio
da possibilidade do “controle do animo”, de si e dos outros, “que se exprime a
forca e a beleza da eloquéncia” (De oratore, I, 5, 17).

Aquela sutil conexao entre a arte do discurso e a do pensamento filosofico,
que nas investigacdes ciceronianas ja assumia tonalidades de autocuidado,
adquirindo em Séneca seu carater medicinal e de boa disposi¢do da mente
[medicina animi], assume em Petrarca todo o colorido que faz da formagao
humana em sua maxima acepg¢ao o objetivo do estudo das letras — as bonae
litterae. De resto, a conexdo entre o cuidado de si e o autoconhecimento
adquirido na busca pelo bem dizer ja nos era aqui ressaltado de uma forma

8 Do original: “ut [...] in vita sic in oratione nihil est difficilius quam quid deceat videre” (Orator. 21, 70).

9 Do original: “Sequitur ut de una reliqua parte honestatis dicendum sit, in qua verecundia et quasi quidam
ornatus vitae, temperantia et modestia omnisque sedatio perturbationum animi et rerum modus cernitur. Hoc
loco continetur id, quod dici Latine decorum potest” (De officis, I, 27, 93).

10 Do original: “Sed si me audiet, quoniam philosophia in tris partis est tributa; [...] tertium vero, [...] semper orator
fuit” (De oratore, 1, 15, 68-69).



10 Claudio Cavargere

ainda mais imediata. Como afirma no Rerum familiarium libri, para que nosso
discurso seja mais do que apenas “ornado, doce, agradavel aos ouvidos; para
que seja grave, consistente, sabio”, faz-se necessario que também “nossos
sentimentos estejam em acordo”. A negligéncia e a “desordem no auto-cultivo
produzem palavras e comportamentos desordenados”, mas uma “mente bem-
disposta ¢ capaz de placida serenidade — e, sempre tranquila, ali permanece,
instigando ditos graves ¢ em harmonia™''.

E, portanto, como cura animi que Petrarca define o objetivo de todo
empreendimento filosofico [animi cura philosophum querit]. Para realiza-
lo, sugere-se [exhortor ac moneo] nao apenas a “corre¢do da vida e dos
costumes, cuja obra ¢ a virtude” [primum virtutis est opus|, mas “também
de nosso discurso” [sermonis etiam nostri consuetudinem corrigamus], cuja
obra ¢ “o cultivo da eloquéncia” [eloquentie cura] (Rerum familiarium libri, I,
9.1). A arte da eloquéncia serve tanto para a boa disposi¢ao da conduta como
do pensamento [bene disposita mens], e nao € pouco o papel que ela cumpre
na formacao da vida humana [quantum ad informationem humane vite possit
eloquentia] (Rerum familiarium libri, I, 9.6). O fil6sofo, “na verdadeira acepgao
do termo”, € aquele cuja “primeira e ultima intengdo ¢ tornar virtuoso tanto o
leitor quanto o espectador, ndo apenas ensinando o que ¢ a virtude e o vicio,
mas instilando no peito o zelo pelo melhor e a fuga do que ¢ nocivo™2. E assim
que as gravissimis acerbissimisque sententiae recaem sobre as afligdes como as
salutares maos de um médico; e, diante da dor e do infortiinio, sua aplicagdo ¢
tanto mais salutifera quanto o intuito € penetrar e modificar o interior [interiora
transfigere] (Rerum familiarium libri, I, 9.11-12).

Sob a figura de Agostinho, Franciscus — alter ego de Petrarca — ¢
admoestado a leitura dos classicos como lenitivo ao seu estado de inquietude
e adoecimento [aegritudo], tendo como consequéncia imediata a incapacidade
de permanecer firme frente aos golpes da Fortuna (Secretum, II, 5.9). Mas a
va leitura [inanis] e a erudigdo vazia de seus contemporaneos [Literatorum
flagitiosissimos] ndo bastam para recolher os esparsos fragmentos [sparsa
anime fragmenta] que nos tornamos quando relegados ao ambito das paixoes.

11 Do original: “ornate quidem, lepide, dulciter, altisone loqui poteris; graviter, severe, sapienterque, et, quod
super omnia est, uniformiter certe non poteris. Quoniam nisi primum desideria invicem nostra conveniant,
quod preter sapientem scito nemini posse contingere, illud necesse est ut, dissidentibus curis, et mores et
verba dissideant. At bene disposita mens instar immote serenitatis placida semper ac tranquilla est itaque
tametsi oratorie artis ornamenta ipsa magnificentissimas voces atque gravissimas et certe sibi consonas elicit’
(Rerum familiarium libri, I, 9.3)

12 Do original: “sunt ergo ueri philosophi morales et uirtutum utiles magistri, quorum prima et ultima intentio est
bonum facere auditorem ac lectorem, quique non solum docent quid est uirtus aut uitium preclarumque illud
hoc fuscum nomen auribus instrepunt, sed rei optime amorem studiumque pessimeque rei odium fugamque
pectoribus inserunt” (Petrarca, 1906, p. 70).



GRAVITAS IOCOSA: ESTUDOS SOBRE LEON BATTISTA ALBERTI 1 1

Apenas a leitura atenta das palavras as inscreve no animo [in animo conscripta
remedia] (Secretum, II, 67). Lendo e escrevendo acerca do pensamento dos
classicos, mas também da vida dos homens ilustres, Petrarca encaminha a si
mesmo nos exemplos da virtude"; e, no didlogo, ¢ exortado por Agostinho a
examinar sua propria consciéncia [conscientizam ipse tuam consule] (Secretum,
I, 15). Em De consolatione ad Helviam, ¢ a si mesmo que Petrarca consola e
exorta a transpassar o exilio — antes um estado de irritacdo, de turbuléncia do
animo [impatiens desiderium animi languentis] (Rerum familiarium libri, II,
3.5). Na poesia, Petrarca descobre o carater fugaz do tempo [agnosco fugam
incredibilem lapsumque precipitem nisis [...] frenis], que a tudo devora e espalha
lembrangas. As letras sdo, para Petrarca, um exercicio cientifico de investigagao
[ostende me michi, inice lingue manum, huc facundissimum calamum tuum
verte] (Rerum familiarium libri, XVI, 11.6). O que elas investigam ¢ “a ciéncia
util e de defini¢do verdadeira” [veram deffinitione atque utilem scientia] daquele
que, de todos os objetos, € também o mais fugaz, o mais turbulento — ou seja,
“a defini¢do de homem” (Secretum, I, 63). Aqui, é preciso despender de tudo.
Nao foi a toa que Petrarca definiu-se como poeta, filésofo e orador, vendo
em Virgilio e em Cicero duas faces de uma mesma poténcia. Para investigar
e dominar a si mesmo, o homem precisa atingir exceléncia em todas as artes,
dominar todos os estilos expressivos, percorrer todo o jogo das paixdes.
Nao nos parece coincidéncia, portanto, o retorno do didlogo como método
de investigacao filosofica: ¢ no variegado do mundo, na mutacdo perene do
fluxo do tempo, que a verdade lampeja em veste circunstancial. Se muito rija,
rompe-se; se mole, inane, vazia. Entre a gravidade severa e o vigor vi¢oso dos
nervos, a experiéncia humana encontra no dissidio sua morada vital — omnia
secundum litem fieri.

Foi, portanto, nos conturbados periodos transpassados entre o final do
século XIV e o inicio do século XV que uma nova tensao foi gerada no saber.
A crise entre linguagem e realidade historica constrange a cultura filosofica a
abandonar mesmo seus mais implicitos acordos no campo do conhecimento
para dar conta das novas mutagdes do tempo e do real. Se, de um lado, vemos
surgir o novo formalismo e simbolismo l6gico — apoiado na ideia de uma
linguagem de funcao convencional, isto ¢, apoiada na significagdo da res, sem,
contudo, buscar firmar-se como seu equivalente ontologico — de outro, a visao
humanista reelaborada por Petrarca, na qual o sermo, enquanto instrumento
operatorio das relagdes proprias ao humano, vale sobretudo na organizagio de

13 Do original: “Me quidem nichil est quod moveat quantum exemplum clarorum hominum” (Rerum familiarium
libri, VI, 4.3).



1 2 Claudio Cavargere

suas entrerrelagdes, fazendo de seu poder de persuasao e eficacia combinatoria
as bases da administra¢do da recém-originada sociedade civil e de seus recém-
descobertos saberes. Mais proxima do contingente e do fortuito, avessa as
calculationes escolésticas em sua busca pelas leis imutaveis da natureza, a
concepgao humanista da linguagem — ja o dissemos — rearticula eloquéncia
e saber, resgatando a arte retdrica do seu papel secundario para restituir
novamente sua funcdo de arte geral do humano (Vasoli, 1999, pp. 46-47).
Daqui, todo um novo sentido, toda uma nova definicdo — repastinatio — dos
métodos e instrumentos de investigagao.

De Petrarca, passando por Boccaccio, ¢ sob a égide de Coluccio Salutati
que os studia humanitatis ganham maior contorno, espessura. Retocando
a aquisi¢do dos primeiros com as pinceladas daquilo que ficara depois
conhecido como o humanismo civil, Salutati faz orbitar em torno de si os
mais brilhantes eruditos de uma geracao: Pier Paolo Vergerio, Niccolo Niccoli,
Poggio Bracciolini e Leonardo Bruni. Conhecemos a envergadura de seu
projeto: traducdo direta do grego dos textos de Platdo e Aristoteles; revisdo e
estudo do vocabulo latino classico contra os ditos “barbarismos” do medievo;
retomada da eloquéncia ciceroniana e fundag@o do ciceronismo linguistico;
analise filologica e historica dos textos antigos; elogio a cidade-reptblica e as
capacidades intelectivas do homem; defesa das invengdes técnicas, capazes
dobrar o carater irascivel e impetuoso da natureza; defesa das virtudes éticas
e morais em demérito dos abalos da Fortuna; reorganizacao das técnicas de
argumentacgdo e reelaboracdao do ensino baseado nas novas praticas do saber.
Germinado na Italia, o Humanismo floresce nos mais reconditos campos do
continente europeu.

E, no entanto, de 14 para ca, dos manuais as pesquisas universitarias,
sentimos ecoar no siléncio a figura daquele que pairou como uma sombra por
cima de todos aqueles grandes nomes; aquele que, mergulhado na nervura de
seu tempo, soube dele extrair as maiores e mais radicais consequéncias; aquele
que, do Humanismo, ressaltou as maiores contradigdes; aquele que, ndo sem
dor, explorou o que havia de maior, de grande, mas também de grotesco, infimo,
na superficie de sua era; aquele que, em suma, levou a termo a viruléncia
filosofica e estilistica das novas formas de investigacdo, fazendo da miseria
hominis o charco da sua humana grandeza: Leon Battista Alberti.

O elucubrado elogio de Cristoforo Landino — participe daquela cultura
humanista florentina que, centrada na figura de Marsilio Ficino em sua coloragao
metafisico-hermética, ndo pouco deveu ao platonismo ético-politico bruniano —
dirigido a figura de Alberti nos descortina que entre os primeiros e este tltimo
uma complexa relacao se fez presente, carregando dentro de si incompreensdes,



GRAVITAS IOCOSA: ESTUDOS SOBRE LEON BATTISTA ALBERTI 1 3

desavencgas, mas também reconhecimento mutuo e tensionamentos reciprocos.
Em seu proémio a analise critica da Comédia, diz Landino que, depois desta,
“muito ja expandiu esta lingua Leon Battista Alberti; e em oratdria e prosa
soluta, avangou e conquistou todos os seus superiores” (Landino, 1974, p. 120).
Que no Didlogo dos oradores (XX1, 1, 8; XVIII, 1, 4-5) Tacito nos apresente
como termos afins solutus e enervis, retomando a elaboracdo ciceroniana do
estilo de Demostenes, ndo nos parece aqui desprovido de interesse. Ficamos,
contudo, ainda mais intrigados ao constatar que, retomando os mesmos termos
da fina composi¢ao bruniana, ¢ a ele, Alberti, e ndo a Bruni, que Landino faz
recair a maestria ¢ o dominio do estilo grave e nervoso. Alberti € aquele que
¢ capaz de retratar e investigar, gragas a fina sabedoria e primorosa maestria
do estilo [quanto sia nella poetica dotto e di quanto giudicio abbondi], “todos
os afetos e perturbacdes” do animo, e cujas sentencas, das quais sao retirados
“estudos reais sobre a humanidade”, sdo carregadas de “gravidade ¢ bom suco”,
isto &, “nervos” (Landino, 1974, pp. 36-37).

Nem mesmo Giovanni Ponte hesitou em conceder aos escritos de Alberti
aquilo que negava aos textos de Poliziano ¢ Pietro Bembo'*. Para ele — mas
também para Cracolici — Alberti representaria “o modelo de uma adesdo
mais completa a gravitas nervosa”, permitindo no seu estilo discursivo um
“confronto mais direto entre as condigdes psicologicas do homem e os aspectos
do mundo externo” (Ponte, 2000, p. 341). Como um camaleonta, como afirma
Landino (1974, p. 120), “que toma sempre a cor da coisa sobre a qual escreve”,
Alberti “nao se contenta em exemplificar nos personagens posicionamentos
psicolégicos, mas busca esbogar racionalmente uma tipologia dos furores ou
afeccdes irracionais do homem e medir-lhes a forga respectiva” (D’Ascia,
1994, p. 201). O procedimento cirurgico de Alberti ndo fugiu nem mesmo
ao olhar agudo daquele mesmo De Sanctis que, da mesma feita, também
analisava os procedimentos literarios como que da ponta de um bisturi. Para ele,
Alberti parece escrever algo como um “romance fisiologico”, proximo aos de
Boccaccio, nos quais “o bom Battista, partindo de sua propria natureza, atinge
a retorica” (De Sanctis, 1996, p. 375). A comparagdo ¢ precisa, ¢ devemos a
perspicacia de Cracolici a elucidagdo de que os termos fisiologico e etologico
ja haviam sido aplicados por Boccaccio quando da andlise dos procedimentos
poéticos de Petrarca em seu Genealogie deorum gentilium. Para este, a poesia
— e, portanto, também a retorica e a filosofia — “deveria ser dita antes etologia

14 “Alberti mostra, em esséncia, seguir o critério de gravitas nervosa enunciado por Leonardo Bruni e posteriormente
aplicado por Poliziano” (Ponte, G. Echi della “Deifira” di Leon Battista Alberti negli “Asolani” di Pietro Bembo
In Studi di filologia e letteratura italiana in onore di Gianvito Resta. Roma: Salerno Editrice, 2000, p. 341).



1 4 Claudio Cavargere

e fisiologia que teologia, dado ser acerca do carater natural [do homem] e de
seus comportamentos € maneiras que suas historias versam” (Boccaccio, 1998,
p. 1548)".

No proémio ao Momus — livro de leitura impossivel — ¢ o proprio Alberti
a dizé-lo. Para tornar mais clara a compreensdo da obra, afirma utilizar-
se dos deuses, tal como os escritores antigos, que, “no habito do filosofar
[philosophari solitos]”, “faziam entender com os nomes dos deuses aquelas
paixdes da alma que orientam nossas escolhas de vida [deorum nominibus eas
animi vires intelligi voluerint] de uma forma ou de outra”. Enquanto alguns
indicam “o flagelo das paixdes, os impulsos violentos e furores” [cupiditatum
voluptatumque atque impetus ac furores|, outros, ao invés, retratam a “firmeza
do espirito e a forca da reflexdo” [virtute imbuuntur rationeque morantur).
Assim, “uma vez que no animo humano o conflito entre as mais diversas
inclinagdes ¢ sempre presente e aspero” [perassidua difficilisque istorum
concertatio), faz-se necessario analisar, “nao sem ironia” [quasi per ironiam],
como, “no curso de uma existéncia e diante dos acontecimentos” [vite cursu
et rerum succesu], “segundo a forma de vida assumida” [dum aut hanc aut
alteram vitam inierint], uns se tornaram “passionais, iracundos, amantes dos
prazeres e incultos”, enquanto outros se mostraram “sabios, firmes, industriosos
e frugais” (Alberti, 2010, pp. 1.042).

Nao se pode afirmar que ndo foi também sem uma dose de ironia — quasi per
ironiam — que Alberti deu-nos indicagdes de seu novo método de investigagao,
fazendo uso, para tanto, de um Iéxico bastante especifico — e, para nds, ja
demasiadamente conhecido. No mesmo proémio de Momus sive de principe,
Alberti afirma ter decantado um género filosofico [philosophandi genere] até
entdo desconhecido, cuja mera descoberta ja mereceria cobrir de louvores a
rara versatilidade de seu incomparavel perpetrador. Um tal género, diz, requer
ndo apenas engenho, mas igualmente paixao, esfor¢o e minuciosa averiguacao
[tantum esset ingenii quantum studii et diligentie]. Afinal, o que ele busca nao
¢ apenas a instrucdo vazia — inanis —, mas a efetiva edificacdo de uma vida
superior [vite melioris instruat atque instituat]. Para tal intento, “um tal género
nao pode assumir algo como uma mascara de gravidade solene, fazendo-se
considerar [por isso] digno de louvor”. A verdadeira dificuldade reside em
investigar e instruir “com palavras graves, solenes e refinado discurso”
[dictorum gravitate rerumque dignitate varia et eleganti|, mas que sejam,
ao mesmo tempo, carregadas de “riso e expressas com jocosidade”. Aquele

15 Do original: “[...] que sepissime potius physiologia ant ethologia quam theologia dicenda est dum eorum fabule
naturalia contegunt aut mores”.



GRAVITAS IOCOSA: ESTUDOS SOBRE LEON BATTISTA ALBERTI 1 5

que investiga e “escreve, ainda que em se tratando de argumentos seriissimos
[gravissime], com gracejo e jocosidade” [risu iocoque discedas], “‘certamente
encontra aquela raridade” [raritati intendunt] necessaria a investigacao “das
coisas novas, extraordindrias e ainda inimaginaveis para quem as 1&” (Alberti,
2010, p. 1.057).

Sabemos do gosto de Alberti pela linguagem ambigua e da fina sofisticagdo
com que concatena seu discurso. E um “escritor inquietante ¢ imprevisivel”,
“carregado de preciosismos linguisticos” (Garin, 2007, p. 134). Como
salienta Garin (2007, pp. 135-136), Alberti “afronta os problemas sempre em
perspectiva e em planos diversos, exasperando seus aspectos contraditorios
em um jogo de aproximacdes sucessivas”. Nao foi de outro modo que Alberti
operou para formular as bases desse seu género inaudito; “um gé€nero que ¢é
uma espécie de oximoro, j& que nasce da coexisténcia dos opostos”: “risus e
ioci e, simultaneamente, gravitas e dignitas” (Cardini, 1993, p. 50). Nao foi
de outra maneira que Demétrio definiu o fulgor, mas também o condimento,
do estilo — dewvotng. Dotado de elegancia formal, de jocosidade zombeteira
— yélotov — mas também de seriedade — omovdaio —, carregado de sarcasmos,
alusdes, insinuagdes e formulas obscuras, o estilo fulgurante consiste em dizer
algo pelo seu contrario, de modo a inocular uma mensagem mais profunda do
que aquilo que as palavras dao a ver. Mais proprio do cinico, segundo Demétrio,
do que de Demdstenes, o dewvotng “€ como um cachorro que morde enquanto
abana o rabo” (Demetrius, 1902, p. 189). Afinal, € isto o comico: o “sentido
e a consciéncia do contrario”; “o querer € o ndo querer’; “o pensamento € a
vontade que se desdobra no seu inverso”; “a ironia que faz rir, mas também
que faz chorar”; “o colher o absurdo da existéncia” em uma apuragao risivel
que o leve a termo (Cardini, 1993, pp. 60-62).

E impossivel negar que, no cume de seu virtuosismo critico, o Humanismo
quattrocentesco ja ameagava sogobrar por excesso de peso. [ludidos pela figura
do homem que lhes era imperioso criar, os humanistas da época nao hesitaram
em fazer morrer seus filhos para manter imaculada a consisténcia da forma de
seus amados e gloriosos pais. Foi com uma gravidade nervosa que buscaram
fazer morrer todos os rebentos da nova e frutifera disputa. Sabemos o malogrado
fim do Certame Coronario; e, contudo, ¢ com uma sutileza impressionante que
Alberti altera, e a0 mesmo tempo redimensiona, as contradi¢oes e tensdes
imanentes de toda a sua cultura. Tal é o verdadeiro significado de sua gravitas
— de sua gravitas iocosa — uma alteragdo sintatica que esconde dentro de si
o estado origindrio de todo aquele processo de investigagdo. E isto “o que
pensava dever ser a comicidade”: uma investigacao profunda acerca da natureza
do homem que, “aliada a sua propria experiéncia vital, radica-se fortemente”



1 6 Claudio Cavargere

— ou antes se erige — “em uma nova concepgdo de vida” (Cardini, 1993, p.
59). “Para dizer a verdade, toda a obra albertiana pode ser lida como uma
grande meditagdo moral sobre a existéncia: sobre a fadiga do viver, sobre o
carater absurdo do homem (Garin, 2007, p. 135)”. E por isso que “o sentido
de contradi¢do que despedaga a realidade e atravessa a vida do homem se
traduz nele” [em Alberti, seu estilo, seu discurso] “em uma sempre renovada
duplicidade (Garin, 2007, p. 173)”.

Nao nos surpreende que Gelasto — yéloiov — apareca como um dos alter
egos de Alberti no Momus — a variante grega de seu Lepidus latino. Surpreende-
nos menos ainda que, entre a Vida dos filésofos de Laércio e a Vida de Demonax
de Luciano, seja como filésofo cinico-estoico que Alberti retrate a si mesmo
na sua autobiografia anonima (Grafton, 2002, p. 28). De humor melancoélico
e ao mesmo tempo risonho; dotado, como Menipo, das faculdades do ver e
do dizer; sempre apto a analise profunda da realidade — ao ponto de dela fazer
previsdes —; perscrutador das leis da natureza e dos costumes e comportamentos
dos homens; carregado de zombarias sagazes nunca privadas de profundidade'®,
Alberti, filosofo-bufo, eleva, a0 mesmo tempo que perverte, a sofisticada mas
esquecida filosofia do Quattrocento Italiano.

Disponibilidade de dados:
Todo o conjunto de dados que da suporte aos resultados
deste estudo foi publicado no proprio artigo.

Auséncia de conflito de interesses:
O autor declara que nao ha conflito de interesses.

Editores responsaveis:
Mauro Luiz Engelmann

Referéncias

ALBERTI, L.B. “Opere Volgari”, Vol. 1, a cura di Cecil Grayson. Roma-Bari: Laterza,
1960.
. “Opere Volgari”, Vol. 2, a cura di Cecil Grayson. Roma-Bari: Laterza, 1966.
. “Opere Volgari”, Vol. 3, a cura di Cecil Grayson. Roma-Bari: Laterza, 1973.

16 Para mais detalhes de como Alberti caracteriza a si mesmo e suas habilidades, ver Autobiografia In Opere
Complete, 2010, pp. 1.004-1.025.



GRAVITAS IOCOSA: ESTUDOS SOBRE LEON BATTISTA ALBERTI 1 7

. “Opere latine”, a cura di Roberto Cardini. Roma: Istituto poligrafico e zecca
dello stato, 2010.
BONER, P. “Medieval Logic. An outline of its Development from 1250 to 1400”.
Manchester: Manchester University Press, 1952.
BRUCKER, J.J. “Historia critica philosophiae a mundi incunabulis ad nostram usque
aetatem deducta”. Ed. H. Popkin and Giorgio Tonelli, 5 vol. Leipzig, 1975.
CARDINI, R. “Alberti e I’umorismo moderno”. In: Schede Umanistiche, 1, 1993.

. “Mosaici. Il nemico dell’ Alberti”. Roma: Bulzoni, 2005.
CARDINI, R., REGOLIOSI, M. “Alberti e la tradizione: per lo smontaggio dei mosaici
albertiani”. Firenze: Polistampa, 2007.
CATANA, L. “The Historiographical Concept ‘System of Philosophy’. Its Origin,
Nature and Influence”. Leiden: Brill, 2008.
CASSANI, A. “La fatica del costruire: tempo e materia nel pensiero di Leon Battista
Alberti”. Milano: Unicopli, 2000.
CRACOLICI, S. “Alberti ¢ la ‘Gravitas nervosa’”. In: Leon Battista Alberti (1404-72)
tra scienze e lettere : Atti del Convegno organizzato in collaborazione con la Societe
internationale Leon Battista Alberti (Parigi) e I’Istituto italiano per gli studi filosofici
(Napoli), Genova, 19-20 novembre 2004, p. 287-308.
CICERONE. “Opere retoriche: De oratore, Brutus, Orator”. Torino: UTET, 1970.

. “Opere politiche e filosofiche: Lo stato, le leggi, i doveri”. Torino: UTET,
1974.
BOCCACCIO, G. “Tutte le opere del Boccaccio”. Milano: Mondatori, 1998.
D’ASCIA, L. “Tecnica dialogica e tematica politica nell’ Alberti volgare”. Lettere
italiane, XLVI, 1994, pp. 201-231.
DEMETRIUS. “On style”. Ed. W. Rhys Roberts. Cambridge: Cambridge University
Press, 1902.
DE SANCTIS, F. “Storia della letteratura italiana”. Torino:Einaudi, 1996.
FURLAN, F. “Studia Albertiana: lectures et lecteurs de L.B. Alberti”. Torino:Aragno,
2003.
GARIN, E. “Il Rinascimento”. Giornale critico della filosofia italiana, Vol. 6, 1952,
pp. 97-105.

. “L’umanesimo italiano”. Roma-Bari: Laterza, 1986.

. “Scienza e vita civile nel Rinascimento italiano”. Roma-Bari: Laterza, 1995.

. “Studi su Leon Battista Alberti”. In: Rinascite e Rivoluzioni: Movimenti
culturali dal XIV al XVIII secolo. Bari: Laterza, 2007.
GRAFTON, A. “Leon Battista Alberti: Master Builder of the Italian Renaissance”.
Harvard University Press, 2002.
HANKINS, J. “Garin and Paul Oskar Kristeller: Existentialism, Neo-Kantianism and
the Post-War Interpretation of Renaissance Humanism”. In: E. Garin. Dal Rinascimento
all’llluminismo. Roma: Edizioni di Storia e Letteratura, 2011, p. 481-505.
KRISTELLER, P.O. “Humanism and Scholasticism in the Italian Renaissance”.
Byzantion, XVII, 1944, p. 346-374.



18 Claudio Cavargere

. “Platonismus und Christliche Philosophie”. Journal of the History of
Philosophy, Vol. 1, 1963, pp. 99-102.
LANDINO, C. “Secritti critici e teorici”. Roma: Bulzoni, 1974.
PAOLI, M. “L’idée de nature chez Leon Battista Alberti”. Paris: Champion, 1999.
PATTERSON, A. “Hermogenes and the Renaissance”. New Jersey: Princeton University
Press, 1970.
PETRARCA, F. “Opere latine”. Torino:UTET, 1975.
PETRARCA, F. “De sui ipsius et multorum ignorantia”. Par L.M. Capelli. Paris:
Librairie Honoré Champion, 1906.
PONTE, G. “La ‘gravitas nervosa’ del Poliziano”. In: Poliziano nel suo tempo. Atti del
VI Convegno internazionale (Chianciano-Montepulciano 18-21 luglio 1994), a cura di
L. Secchi Tarugi. Firenze: Franco Cesati Editore, 1994, pp. 107-115.
PONTE, G. “Echi della ‘Deifira’ di Leon Battista Alberti negli ‘Asolani’ di Pietro
Bembo”. In: Studi di filologia e letteratura italiana in onore di Gianvito Resta. Roma:
Salerno Editrice, 2000, pp. 335-343.
RENAN, E. “Averroes et I’averroisme”. Paris: Auguste Durand, 1852.
Rinaldi, R. “Melancholia Christiana: studi sulle fonti di Leon Battista Alberti”. Firenze:
Olschki, 2002.
VASOLLI, C. “L’humanisme rhétorique en Italie au XVeéme siécle”. In: Histoire de
la rhetorique dans I’Europe Moderne (1450-1950). Paris: Presses Universitaires de
France, 1999, pp. 45-129.
VOLT, L. “Deinotes: Ein antiker Stillbegriff”. Leipzig: Dieterich, 1934.
WILSON, H. “George of Trebizond and Early Humanist Rhetoric”. Studies in Philology,
Vol. 40, No. 3, 1943, pp. 367-379.
WOOTEN, C.W. “Dionysius of Halicarnassus and Hermogenes on the Style of
Demostbenes”. The American journal of Philology, CX, 1989, pp. 576-588.

. “Cicero and Quintilian on the Style of Demosthenes”. In: Rhetoriea, XV,
1997, pp. 177-192.

@C) This is an open-access article distributed under the terms of the Creative Commons Attribution License.



