
 
 

 

1 

Arquivo Maaravi: Revista Digital de Estudos Judaicos da UFMG. Belo Horizonte, v. 19, n. 37, novembro 2025. ISSN: 1982-3053. 

Maimônides: psicologia humana, alimentação, sono, erotismo, amor e sexo 

Maimonides: Human Psychology, Food, Sleep, Erotism, Love and Sex 

 

Reuven Faingold* 

Jerusalém, Israel. 

reuvenfaingold@gmail.com 

 

Resumo: Viver uma vida intensa é, sem dúvida alguma, o sonho da maioria das 

pessoas. Não entanto, segundo Chazal (Nossos Sábios), é necessário atender a certas 

leis (halachot) registradas na Torá. Maimônides, grande codificador da lei judaica na 

Idade Média, nos mostra em Sêfer Hamadá, o caminho que cada judeu deve seguir para 

manter uma vida plena, saudável e com sentido. Seus ensinamentos continuam 

vigentes até hoje. 

Palavras-chave: Psicologia. Maimônides. Erotismo, amor e sexo. 

Abstract: Living an intense life is, without a doubt, the dream cherished by most 

people. However, according to Chazal (Our Sages), it is necessary to follow certain rules 

or laws (halachot) recorded in the holy Torah. Maimonides, as a great codifier of 

Jewish law in the Middle Ages, shows us in his Sefer Hamadah, the path that every Jew 

must follow to maintain a full, healthy and meaningful life. His teachings are still valid 

today. 

Keywords: Psychology, Maimonides. Erotism, Love and Sex. 

Maimônides ou Rambam (1138-1204) é a maior personalidade judaica da Idade média, 

uma referência importante nas áreas da filosofia, medicina, educação e das ciências em 

geral. Costumo dizer, que essa destacada figura do Judaísmo é o “Nosso Leonardo da 

Vinci”, uma vez que transitava com extrema facilidade pelas diversas áreas do 

conhecimento e do saber. Uma das áreas pela qual ele se interessou foi a da “psicologia 

humana”, disciplina ensinada hoje nas maiores universidades do mundo. 

1 Temperamentos  

O Sêfer Hamadah (Livro da Ciência) é uma leitura fascinante que inclui a seção 

intitulada “Hilchót Deot” (Leis dos Temperamentos), em que o sábio sefaradita comenta 

cinco preceitos positivos e seis negativos endereçados aos judeus. São eles: 

1) Achar seus próprios caminhos; 2) aderir àqueles que conhecem a D´us; 3) amar os 

amigos; 4) amar os convertidos pela força; 5) não odiar seus irmãos; 6) repreender o 

malfeitor; 7) não envergonhar uma outra pessoa; 8) não oprimir o desafortunado; 9) 

 
* Professor, escritor. Doutor em História e História Judaica pela Universidade Hebraica 

de Jerusalém. 



 
 

 

2 

Arquivo Maaravi: Revista Digital de Estudos Judaicos da UFMG. Belo Horizonte, v. 19, n. 37, novembro 2025. ISSN: 1982-3053. 

não fazer maledicência (lashon hará); 10) não ser vingativo e, finalmente, 11) não 

guardar rancor. 

Segundo Maimônides, durante o percurso de suas vidas, todos os seres humanos 

desenvolvem temperamentos variados e muitas vezes opostos:  

há quem possua uma personalidade difícil e se zangue 

constantemente, outro poderá ter um caráter passivo e jamais se 

zangará ou se irritará levemente. Há ainda as criaturas 

orgulhosas e as excessivamente humildes. Há aqueles que 

guardam dentro de si fortes instintos (paixões), não se 

satisfazendo com nenhum tipo de prazer; e há quem de tão 

recatado sequer deseja coisas básicas que o corpo necessita.1  

Para Maimônides, há o ambicioso que não se satisfaz com todo o dinheiro do mundo 

e há o indiferente para quem uma quantidade pequena já lhe basta, não se importando 

em ir atrás daquilo que carece. Há quem se prive de alimentos, ficando esfomeado para 

economizar; enquanto outro desperdiça seu dinheiro proposital e conscientemente. Os 

temperamentos seguem sempre um padrão de contrastes, existe “o brincalhão e o 

melancólico, o mesquinho e o generoso, o cruel e o compassivo, o covarde e o 

corajoso.” 2 

Para cada temperamento, Maimônides apresenta o seu oposto, havendo também 

temperamentos intermediários. Para ele, há temperamentos inatos e outros adquiridos 

como resultado de tendências ou inclinações pessoais. Existem certamente 

temperamentos que podem ser assimilados do meio em que a pessoa vive, ou 

assumidos por opção. 

Em Shemoná Perakim3 (Oito capítulos), ele ensina que há quem nasça com um cérebro 

cuja química interna é propensa à atividade intelectual. Contudo, se essa pessoa não 

desenvolver essa tendência, infelizmente não se tornará sábia. Da mesma forma, há 

quem possua tendências de coragem ou de covardia. Mas, elas não passam de meras 

inclinações que não se manifestarão a menos que sejam desenvolvidas com extrema 

dedicação.  

Em outras palavras, toda tendência de caráter comportamental estará sujeita ao 

controle do homem, pois nos foi concedido o livre arbítrio e, portanto, está em cada 

um de nós a escolha da linha de comportamento a ser adotada. 

As ideias elaboradas pelo Maimônides foram escritas em língua hebraica no limiar do 

século XII, e notem quão atuais elas permanecem. O mestre sefaradita ainda comenta 

 
1 Hilchót Deot 1, 1. 
2 Hilchót Deot 1, 2. 
3 Shemona Perakim, 4. 



 
 

 

3 

Arquivo Maaravi: Revista Digital de Estudos Judaicos da UFMG. Belo Horizonte, v. 19, n. 37, novembro 2025. ISSN: 1982-3053. 

hábitos alimentares e comportamentos vinculados à ingestão de alimentos. Vivendo 

um dia a dia intenso e muitas vezes desregrado, quem de nós não prometeu alguma 

vez aderir a hábitos saudáveis de alimentação, zelar pela qualidade do sono, manter 

relações íntimas satisfatórias e batalhar para alcançar o aprimoramento profissional? 

Já desde tempos remotos, Chazal (Nossos Sábios) preocupavam-se, nesse sentido, pelo 

bem-estar de todos os membros da comunidade. 

2 Alimentação saudável 

No Sêfer Hamadá (Livro da Ciência) Maimônides afirma que o objetivo principal ao 

comer ou beber é manter íntegra a saúde do corpo. O indivíduo não deve comer jamais 

tudo aquilo que lhe apetece como faz um cão ou um burro. Ele precisa entender que 

necessitará comer apenas para subsistir, consumindo alimentos que beneficiem seu 

organismo. 

O ser humano não deve ingerir alimentos prejudiciais e nocivos ao corpo, por mais 

agradáveis que sejam ao paladar. Uma pessoa cuja fisiologia é quente, não precisa 

comer carnes nem degustar mel, tampouco poderá beber vinho; apenas suco de 

endívia apesar de amargo. 

Para Maimônides, existem regras de alimentação claras que ajudam a manter o corpo 

em condições saudáveis: 

1) Deve-se comer somente quando se estiver com fome e beber quando sedento. 

Em circunstância nenhuma deve-se conter a evacuação ou tentar segurar a urina 

do corpo. O esvaziamento deverá ser feito sem demora, caso contrário poderá 

ser extremamente prejudicial ao corpo; 

2) Ao comer não se deve abarrotar o estômago de alimentos. É aconselhável atingir 

cerca de ¾ da satisfação completa, evitando beber água durante as refeições a 

não ser uma quantidade mínima, preferencialmente misturada com vinho; 

3) Quando o processo digestivo começar, pode-se beber o quanto for necessário, 

sem exagerar no consumo de água mesmo depois da comida ter sido digerida. 

Não é nada aconselhável começar uma refeição sem antes verificar 

minuciosamente a necessidade de esvaziar a bexiga ou os intestinos. 

4) Antes de comer, deve ser feita uma caminhada curta ou executar uma atividade 

física, para que a temperatura do corpo de eleve.4  

Já no século XII, Maimônides recomendava movimentar frequentemente o corpo. É 

preciso habituar-se a exercitar o corpo e movimentá-lo com certa intensidade durante 

a manhã, até que ele fique aquecido. Quem levar diariamente uma vida sedentária e 

 
4 Hilchót Deot 4, 1-5. 



 
 

 

4 

Arquivo Maaravi: Revista Digital de Estudos Judaicos da UFMG. Belo Horizonte, v. 19, n. 37, novembro 2025. ISSN: 1982-3053. 

não se exercitar, mais tarde ou mais cedo, sofrerá de dores crônicas e, 

consequentemente, sua força física diminuirá. 

Ao alimentar-se, o indivíduo deve ficar sentado ou reclinado para seu lado esquerdo. 

Essa recomendação já aparece no Talmud, (Tratado Pessachim 108a), e explica da 

inclinação durante o “Sêder de Pessach” (Páscoa judaica). Lemos ali que “se a pessoa 

reclinar sobre sua direita, é possível que o alimento tome o rumo da traqueia e não 

desça pelo esófago, causando asfixia.”5 

Enquanto a comida não for digerida por completo, não se recomenda correr ou 

cavalgar, realizar esforços físicos, agitar o corpo ou passear. Qual o motivo? As 

atividades citadas podem acarretar doenças prejudiciais à saúde. 

Maimônides entende que os diferentes tipos de alimentos devem ser classificados a 

partir dos benefícios que propiciam à saúde. Assim, “há alimentos laxativos como 

uvas, figos, amoras, peras, melancias, certos tipos de abobrinha e pepinos, que 

precisam ser consumidos primeiramente, sem misturá-los à refeição principal”. Após 

comê-los, é necessário aguardar um pouco; até que desçam da parte superior do 

estômago. “Há um grupo de frutas que causam constipação (prisão de ventre) e são as 

romãs, os marmelos e as maçãs. Todos devem ser consumidos imediatamente após a 

refeição e não convém comê-los em demasia.”6 

Seguindo ainda as recomendações do Maimônides, quando uma pessoa quiser comer 

frango e carne bovina na mesma refeição, comerá primeiramente o frango. E se quiser 

comer ovos e frango, comerá primeiramente os ovos.  

Quando lhe apetecer carne bovina ou de animais de porte menor (ovinos), toda pessoa 

comerá primeiramente a carne dos animais menores. “Quase sempre os alimentos 

mais leves devem ser ingeridos antes dos mais pesados.”7 Em relação à ingestão de 

carnes em geral, temos uma excelente dica do mestre sefaradita: “Quando a alma tiver 

o desejo de consumir carne, é suficiente e saudável comer carne só uma vez por 

semana, na noite de Shabat.”8 

Em épocas de intenso calor, Maimônides recomenda “optar por alimentos frios, sem 

condimentos e sem vinagre” (chamados hoje alimentos em conserva). Já em climas 

frios, “é preferível escolher alimentos quentes, utilizando condimentos como mostarda 

e chiltit; erva medicinal picante conhecida como chilba, férula ou assa fétida”. As 

propriedades dela incluem uma ação anticoagulante, digestiva, vermífuga e 

hipotensora. O indivíduo deve prestar atenção a essas orientações “quando estiver 

 
5 Hilchót Deot 4, 7. 
6 Hilchót Deot 4, 8. 
7 Hilchót Deot 4, 9. 
8 Hilchót Shabat 30, 7-10. 



 
 

 

5 

Arquivo Maaravi: Revista Digital de Estudos Judaicos da UFMG. Belo Horizonte, v. 19, n. 37, novembro 2025. ISSN: 1982-3053. 

tanto em lugares frios como em lugares quentes, escolhendo sua alimentação 

dependendo do clima.”9 

Determinados alimentos são considerados nocivos e, portanto, “nunca devem ser 

ingeridos; tais como peixes grandes salgados e/ou envelhecidos”, um processo 

utilizado para preservação diante da falta de geladeiras ou refrigeradores.  

Não devem ser consumidos queijos salgados maturados, 

cogumelos e fungos, carne seca (apresenta contaminação), vinho 

fresco extraído diretamente da prensa, comida passada da 

validade, pois ela começa a expelir odores malcheirosos de sabor 

amargo. Todos representam um verdadeiro veneno para o 

corpo.10  

Existem outros alimentos prejudiciais, embora em menor medida do que os anteriores. 

Estes devem ser consumidos com menor frequência e em menor quantidade. Na lista 

Maimônides elenca “peixes grandes não salgados, queijos não envelhecidos, o leite 

após 24 horas da ordenha, a carne de boi grande ou cabrito, favas [produzem Glicose 

6 Fosfato Desidrogenase, geradora de hemólise, uma doença denominada favismo ou 

anemia hemolítica aguda], lentilhas, grão de bico, pão de cevada, repolho, alho porró, 

cebolas, mostarda e rabanetes”.11 Lentilhas são permitidas, porém abóboras devem ser 

ingeridas em pequenas quantidades. 

Para Maimônides, outro grupo de alimentos extremamente nocivo à saúde é composto 

pelas aves aquáticas [patos], pombos, tâmaras, pão assado em azeite (ou amassado 

com azeite), farinha branca, restos de caldo ou óleo de alimentos salgados ou óleo de 

peixe em conserva. Nada disso é recomendável em demasia. Encerrando a abordagem 

dos vários tipos de alimento, afirma que “o sábio tem controle sobre suas tentações 

sem deixar-se levar pelos apetites.”12 

Quando um sábio toma vinho, somente beberá o necessário para facilitar sua digestão. 

“Aquele que se embebeda é considerado pecador, um ser desprezível (perante D´us) e, 

consequentemente, perderá a sua sabedoria”. Se embebedar diante de pessoas terá 

profanado o nome do Todo-poderoso. “É proibido beber vinho à tarde, mesmo uma 

pequena medida, ele pode ser consumido somente com a comida no almoço, pois está 

comprovado que o vinho que se bebe acompanhado de comida não embebeda.”13 

 
9 Hilchót Deot 4, 10. 
10 Hilchót Deot 4, 11. 
11 Hilchót Deot 4, 12. 
12 Hilchót Deot 4, 14. 
13 Hilchót Deot 5, 5. 



 
 

 

6 

Arquivo Maaravi: Revista Digital de Estudos Judaicos da UFMG. Belo Horizonte, v. 19, n. 37, novembro 2025. ISSN: 1982-3053. 

Uma recomendação do mestre Maimônides orienta para “não comer frutas colhidas 

diretamente das árvores, principalmente as frescas”. Quando elas não estão maduras 

o suficiente, são como “espadas para o corpo”. Das frutas conhecidas, “a alfarroba 

(charuv), rica em fibras, é nociva”. Das frutas cítricas, “todas são prejudiciais e devem 

ser consumidas apenas em épocas de calor, porém com moderação.”14  

Maimônides explica que figos, uvas e amêndoas são frutos bastante benéficos, tanto 

frescos quanto secos; e podem ser consumidos à vontade. Porém, mesmo benéficos, 

não devem ser ingeridos em grande quantidade. O mel e o vinho são produtos 

prejudiciais para o jovem, porém benéficos para o idoso; especialmente no frio. 

Segundo Maimônides “durante dias quentes (verão) deve-se comer 2/3 a menos do 

que se come em dias chuvosos (inverno).”15 

O sábio sefaradita registra dicas alimentares pensando na saúde da população judaica, 

mas é importante destacar que suas orientações pontuais serviram também para 

esclarecer diversos grupos da sociedade medieval, sem distinção de hierarquia social, 

etnia ou religiosidade. 

3 Sono reparador 

Para Maimônides “o sono deve ser reparador”. Ele sabe que o dia e a noite perfazem 

24 horas, e que para produzir, “o indivíduo necessita dormir pelo menos 1/3 desse 

período, portanto, 8 horas; direcionadas preferentemente para o fim do dia”. Assim, é 

importante descansar 8 horas ininterruptas, desde o início do sono até o sol assomar. 

Ele aconselha “acordar cedo de manhã para recitar o Shemá ao raiar o sol.”16  

O homem não deve dormir em posição para cima nem de costas, sempre de lado, 

preferentemente sobre o lado esquerdo no início da noite e sobre o direito no final dela. 

É importante aguardar de três a quatro horas após cada refeição. Não é recomendável 

dormir durante o dia, exceto em casos de mal-estar ou doença. 

Maimônides recomenda manter diariamente os intestinos soltos, sempre através de 

evacuações ligeiramente líquidas. Para ele, a medicina detém um princípio lógico e 

sábio: “sofrer de prisão de ventre ou evacuar com dificuldade é a causa de muitas 

doenças.”17  

A pergunta que não quer calar é a seguinte: como se induz a soltura do intestino em 

casos de prisão de ventre? Sem grandes rodeios, o sábio responde: 

 
14 Hilchót Deot 4, 15. 
15 Hilchót Deot 4, 16. 
16 Hilchót Kriat Shemá 1, 11. 
17 Hilchót Deot 4, 13. 



 
 

 

7 

Arquivo Maaravi: Revista Digital de Estudos Judaicos da UFMG. Belo Horizonte, v. 19, n. 37, novembro 2025. ISSN: 1982-3053. 

Um jovem deve, pela manhã cedo, ingerir alimentos salgados e 

bem cozidos, untados em azeite de oliva, sal ou salmoura, 

(sempre sem pão); deve ainda beber água na qual se escaldou 

espinafre ou comer repolho em azeite de oliva ou salmoura. Já o 

idoso deve beber de manhã mel diluído em água quente e, após 

quatro horas, comer sua refeição. Estas orientações precisam ser 

seguidas à risca durante 3 ou até 4 manhãs seguidas, para o 

intestino ficar solto. 

Há mais um princípio acerca do bem-estar físico: “Toda pessoa que se exercitar ou se 

esforçar muito, aquele que não comer demais e que mantiver seu intestino solto, não 

sofrerá de doenças e se fortalecerá fisicamente; mesmo se consumir alimentos 

nocivos.”18 Para Maimônides, o indivíduo que leva uma vida sedentária ou aquele que 

costuma conter evacuações ou vive constipado, com certeza sofrerá de dores, 

enfraquecendo sua força física. 

Categoricamente, Maimônides afirma que comer em excesso é ruim ao corpo humano, 

e é a causa principal das enfermidades. Assim, o sábio Salomão dizia: “Quem guarda 

a sua boca e a sua língua, protege a sua alma de problemas.”19 

Sendo assim, é recomendável que “toda pessoa frequente os banhos públicos uma vez 

a cada sete dias”, nunca após a refeição, menos ainda se estiver faminta. “Ela deverá 

adentrar nos banhos quando o alimento começa a ser digerido.”20 

No interior do banho é preciso lavar o corpo inteiro com água quente (sem que ele se 

queime) “mas a cabeça deve ser lavada com água bem quente”. Em seguida, lava-se 

“o restante do corpo já com água morna, diminuindo até o ponto de finalizar com um 

banho frio”. Da mesma forma que no inverno não se deve tomar banho de água fria, o 

Maimônides nos orienta para “nunca lavar a cabeça com água morna ou fria. 

Tampouco é aconselhável tomar um banho antes de transpirar o suficiente ou ter o 

corpo inteiro massageado.”21  

É de muito bom senso evacuar antes de tomar o banho, não ficar muito tempo ali, 

sendo recomendado banhar-se e rapidamente sair. Ao deixar os banhos “é 

fundamental vestir roupas, cobrir a cabeça evitando esfriamento súbito, especialmente 

nos dias de verão. É preciso, se possível, descansar depois do banho, até que a 

temperatura do corpo caia. Tirar uma soneca após o banho faz bem.”22 

 
18 Hilchót Deot 4, 17-18. 
19 Mishlei 21, 23. 
20 Hilchót Deot 4, 21. 
21 Hilchót Deot 4, 22. 
22 Hilchót Deot 4, 23. 



 
 

 

8 

Arquivo Maaravi: Revista Digital de Estudos Judaicos da UFMG. Belo Horizonte, v. 19, n. 37, novembro 2025. ISSN: 1982-3053. 

Maimônides recomenda não beber água gelada ao sair do banho, muito menos no 

meio do banho. Se a sede for impetuosa e uma pessoa não conseguir suportá-la, “deve-

se misturar água ao vinho ou mel, para só então bebê-la.”23 

O uso de cremes ou sais de banho não é proibido, pelo contrário, “faz bem untar-se 

com azeite de banho durante a temporada do inverno, depois que se tiver lavado o 

corpo”24 recomenda o mestre de Córdoba. 

Importante saber que os sábios são exemplos a serem seguidos e, portanto, devem 

“comportar-se com extremo pudor nos banhos, não se degradam, não descobrem a 

cabeça nem o corpo. Até no mesmo box do banheiro (beit hakissê) é necessário manter 

recato”. O nosso corpo só pode ser descoberto depois de sentado na privada. Não se 

deve usar a mão direita para se higienizar, uma vez que “a mão destra tem prioridade 

sobre a esquerda nos serviços do Templo”,25 na cerimônia de instalação dos sacerdotes 

e demais rituais; além de “ser usada para amarrar tefilin”;26 portanto, não é adequado 

que ela seja destinada para essa desprezível tarefa. Embora o braço esquerdo tenha o 

mérito de ser circundado pelo tefilin; a sua função é passiva; cabendo ao braço direito 

a principal função. 

Nos banhos sempre é preciso “isolar-se dos outros, entrando em um aposento dentro 

do outro, e somente depois evacuar”. Se houver necessidade de evacuar atrás de um 

muro, “deve-se ficar afastado o bastante para que ninguém possa ouvir ruído de 

eventuais flatulências”. Caso for preciso fazê-lo numa área aberta, “é necessário ficar 

afastado o suficiente para que ninguém consiga perceber a pele desnuda”. E algo mais: 

“Como a modéstia e o silêncio são (momentos) apropriados ao banheiro, não se deve 

falar quando se está evacuando, mesmo em caso de necessidade.”27  

Maimônides entende que, da mesma forma que o indivíduo se comporta com pudor 

quando utiliza o banheiro durante o dia; assim deve comportar-se à noite. Para ele, é 

recomendável acostumar-se a evacuar apenas pela manhã e à noite, para que não surja 

a necessidade de se afastar dos lugares por nós frequentados. 

4 Erotismo, amor e sexo 

O erotismo nas fontes judaicas e na Bíblia em particular, é retratado de maneira 

multifacetada. Ele aparece geralmente nas relações entre marido e mulher. O texto de 

Cântico dos Cânticos representa, para a maioria dos estudiosos, um exemplo notável de 

celebração erótica do amor físico e emocional entre um casal. Assim, a repetição de 

 
23 Hilchót Deot 4, 24. 
24 Hilchót Deot 4, 24. 
25 Zevachim 24a. 
26 Berachot 62a. 
27 Hilchót Deot 4, 20. 



 
 

 

9 

Arquivo Maaravi: Revista Digital de Estudos Judaicos da UFMG. Belo Horizonte, v. 19, n. 37, novembro 2025. ISSN: 1982-3053. 

frases como "Eu sou do meu amado, e o meu amado é meu"28 realça a reciprocidade e 

a exclusividade do amor. Isso foi extremamente influente na visão do casamento como 

uma aliança sagrada, onde o amor não é apenas uma emoção passageira, mas uma 

promessa de compromisso e fidelidade ao longo do tempo.  

O erotismo é apresentado de forma mais explícita dentro do próprio casamento. A 

intimidade física é vista no Judaísmo como um obséquio de Deus, um presente para 

ser desfrutado unicamente no casamento como expressão de amor e união.  

Diferente de outras tradições culturais que observam o amor e o desejo físico com 

desconfiança ou repressão, o Cântico dos Cânticos descreve o amor como uma fonte de 

prazer e alegria legítima. As descrições poéticas de desejo entre amantes expressam 

uma apreciação pelo corpo e pelos sentidos, sugerindo que o prazer, quando 

experimentado no marco de um relacionamento comprometido, é algo positivo. Isso 

influenciou sobremaneira como o amor e o desejo foram entendidos em culturas 

orientais que se basearam na tradição bíblica, promovendo uma visão equilibrada e 

saudável da sexualidade. 

Demostrando encantamento com trechos bíblicos, Maimônides utiliza imagens da 

natureza, como florestas, montanhas, flores e animais, para descrever o amor. Essa 

fusão do amor humano com o mundo natural claramente sugere “que o amor é parte 

da ordem divina da criação.”29  

O uso de metáforas no “Cântico de Salomão” também nos aproxima à ideia de que o 

amor é algo orgânico, que cresce e floresce como as estações do ano. Essa visão de 

harmonia plena entre o amor e a natureza influenciou Maimônides profundamente. 

Ele apresenta o amor como algo que é, ao mesmo tempo humano e divino, onde o 

desejo e a devoção caminham juntos.30  

O tema da busca pelo amado em Cântico dos cânticos influenciou Maimônides para que 

enxergue o amor como uma jornada. A amada, em diversos momentos do texto, busca 

por seu amado,31 simbolizando uma ânsia ou desejo de união que transcende o simples 

encontro físico. Essa busca constante pode ser interpretada tanto no nível do amor 

humano, como a busca pela pessoa amada, quanto no nível espiritual, como a busca 

pela união com Deus. Essa ideia quase obsessiva de que o amor é uma jornada de 

descoberta, de desejo e união, influenciou filósofos, místicos e poetas judeus ao longo 

dos séculos. O “Século de Ouro” dos judeus na Espanha é um típico exemplo e o 

Maimônides faz parte desse círculo de intelectuais. 

 
28 Cântico dos Cânticos 6, 3; 7,10. 
29 Cântico dos Cânticos 2. 
30 Cântico dos Cânticos 1-8. 
31 Cântico dos Cânticos 5 e 6. 



 
 

 

10 

Arquivo Maaravi: Revista Digital de Estudos Judaicos da UFMG. Belo Horizonte, v. 19, n. 37, novembro 2025. ISSN: 1982-3053. 

Seguindo a visão judaica tradicional, o desejo sexual é visto por Maimônides como 

algo bom e belo, jamais considerado impuro e muito menos pecaminoso. O sábio 

sefaradita sabe que a Bíblia é uma obra repleta de metáforas e linguagem simbólica 

para descrever a atração e a afeição física entre parceiros. Ele sabe que a Bíblia ignora 

determinados temas e subtemas vinculados ao sexo e a sexualidade (ex: coabitação, 

orgasmo, ereção); todos aqueles tópicos que Chazal comenta detalhadamente. 

Para Maimônides, o sêmen é energia física, portanto ele tem relação direta com a 

capacidade de regeneração. Em outras palavras, o sábio de Córdoba acredita que 

quanto mais sêmen for derramado, maior será o dano ocasionado ao organismo e ao 

corpo humano, e consequentemente, maior o desperdício da vida.  

Parafraseando o rei Salomão, que disse “não entregues tua energia a mulheres”,32 o 

Maimônides recomenda não manter relações íntimas em excesso, pois o ato de fazer 

sexo (coabitar) leva ao envelhecimento prematuro, as energias minguam, a visão 

enfraquece, a boca possui hálito ruim e as axilas exalam mau cheiro. Ele ainda afirma 

que também os fios de cabelo da cabeça, pelos das sobrancelhas e cílios começam a 

cair, enquanto os fios da barba, das axilas e pernas aumentam. Os dentes também 

sofrem e caem repentinamente. Diante dos vários sintomas adquiridos por excesso de 

relações íntimas, os médicos costumavam alertar: “Devido a outras enfermidades 

morre um de mil; devido ao excesso de coabitação morrem mil.”33 

Em Hilchót Ishut,34 Maimônides aborda aspectos diversos relacionados à vida 

matrimonial, afirmando que uma pessoa deve realizar o sexo somente quando estiver 

com seu corpo bem saudável e forte, ou se estiver sofrendo de “ereções involuntárias”, 

sentindo que os tendões de seus testículos estão estirados e o corpo quente. Quem tiver 

tais sintomas “precisa copular e isso lhe servirá de cura”. Para Maimônides, sob 

nenhuma circunstância devem manter-se relações íntimas com o estômago cheio ou 

vazio, apenas depois que o alimento for digerido. “Não se devem manter relações em 

pé ou sentado, nem em casas de banho nem no mesmo dia do banho, menos ainda nos 

dias de extração de sangue ou em dias de partida ou regresso de viagem.”35  

Mesmo que a esposa de um homem lhe seja continuamente permitida, o sábio 

Maimônides nos ensina que é recomendado comportar-se com “santidade” (kedushá), 

evitando manter relações conjugais com exagerada frequência, à maneira dos galos. A 

Torá enfatiza a relevância desta qualidade; principalmente no que tange à intimidade 

marital. Neste exato momento o judeu deve deixar claro “que sua natureza não é 

 
32 Mishlei 31, 3. 
33 Hilchót Deot 4, 26-27. 
34 Hilchót Ishut 14, 1-3. 
35 Hilchót Deot 4, 29. 



 
 

 

11 

Arquivo Maaravi: Revista Digital de Estudos Judaicos da UFMG. Belo Horizonte, v. 19, n. 37, novembro 2025. ISSN: 1982-3053. 

apenas material, e que possui também uma sólida dimensão espiritual no âmago de 

seu ser.”36  

Maimônides recomenda “limitar as relações matrimoniais a uma vez por semana 

durante a noite de Shabat”.37 O marido deve conversar e flertar um pouco a sua esposa 

para deixá-la relaxada. Quando o marido deseja falar com ela, não deve fazê-lo no 

começo da noite, quando está saciado e de “barriga cheia” (bitnô meleá); nem tampouco 

ao final da noite, quando está faminto. O melhor momento para sexo é o meio da noite, 

após a digestão, “pois o silêncio reinante impede de ser perturbado por outros 

pensamentos, focando unicamente na esposa.”38  

Explica ainda Maimônides que na hora de coabitar, o homem não deve agir com 

leviandade, falando grosserias ou banalidades, mesmo tratando-se de conversas 

íntimas, a sós. Sobre isso, já alertou o profeta Amós: “E Ele conta ao homem a sua 

conversa”,39 explicando nossos sábios que até “o teor de uma simples conversa que um 

homem mantém com sua mulher, no futuro [ele] terá que prestar contas ao Todo-

poderoso.”40 

Naturalmente, na hora de manter uma relação íntima nenhum dos parceiros deve estar 

bêbado, desmotivado ou triste. Baseando-se no texto talmúdico Eruvim 100b, 

Maimônides afirma ser “terminantemente proibido manter relações íntimas enquanto 

ela estiver dormindo [portanto inconsciente], nem a forçar contra sua vontade. Só é 

possível fazer sexo sob um clima de consentimento mútuo e alegria.”41  

Maimônides ensina que todo aquele que seguir essas orientações, não apenas se 

santifica, mas purifica e refina seus próprios temperamentos. Além disso, se vier a 

procriar filhos, “eles nascerão bonitos, discretos, merecedores de sabedoria e 

devoção”. Em contrapartida, “àqueles que se comportam seguindo hábitos vindos das 

trevas, gerarão filhos como eles.”42  

Para Maimônides, seguir à risca as orientações dos “Sábios de Israel” é essencial para 

evitar as doenças. E se por acaso doenças nos atingirem, que isso aconteça numa idade 

avançada; pouco tempo antes de falecermos. Nessa hora não mais serão necessários 

médicos. O sábio não descarta a morte quando o corpo é afetado por uma anomalia 

maligna de nascença ou quando originária de uma epidemia ou uma seca. 

 
36 Hilchót Deot 5, 6. 
37 Ketubot, 62b. 
38 Hilchót Deot 5, 6. 
39 Amós 4, 13. 
40 Hilchót Deot 5, 7. 
41 Hilchót Deot 5, 8. 
42 Hilchót Deot 5, 9. 



 
 

 

12 

Arquivo Maaravi: Revista Digital de Estudos Judaicos da UFMG. Belo Horizonte, v. 19, n. 37, novembro 2025. ISSN: 1982-3053. 

Os hábitos benéficos mencionados pelo Maimônides “se aplicam geralmente a pessoas 

saudáveis, nunca a pessoas adoentadas ou a que detém algum dos órgãos enfermos.”43 

Importante dizer que para cada situação existem vários tratamentos e métodos 

específicos; sempre de acordo com o tipo de doença ou enfermidade. Mudar 

bruscamente o modo de vida é o princípio de uma doença. 

Maimônides, lembrando Sanhedrim 17b, alerta que um estudioso da Torá “não pode 

habitar uma cidade que careça das seguintes dez coisas: um médico, um artesão, 

banhos públicos, um banheiro, uma fonte de água acessível (seja rio ou manancial), 

uma sinagoga, um professor de crianças, um escriba, um arrecadador ou coletor de 

tzedaká (dinheiro de benemerência) e um Beit Din (tribunal de justiça) que aplique 

castigos e sentenças.”44  

Conclusão 

Em Hilchót Deot, capítulos 4 e 5, e Hilchót Ishut, capítulo 14, Maimônides registra 

conselhos claros e transparentes acerca do significado de comer, do beber e de manter 

relações íntimas. Para isso, cada judeu deve seguir as leis dietéticas que compõem a 

kashrut, ingerindo apenas aqueles alimentos permitidos pela Torá.  

Ditas leis se encontram em Levítico e em outras partes da sagrada Torá e oferecem 

orientações detalhadas sobre quais alimentos são permitidos e quais proibidos, como 

devem ser preparados e consumidos, e qual é o significado espiritual por trás dessas 

restrições. Segundo Maimônides, as leis alimentares contribuem significativamente 

para o cuidado que cada indivíduo atribuirá a seu corpo. 

Maimônides entende que as leis dietéticas representam um aspecto central da vida 

judaica, influenciando não apenas a dieta dos judeus, mas também sua espiritualidade 

e a conexão com o divino. Embora as leis dietéticas tenham implicações práticas óbvias 

para a saúde e o bem-estar físico, elas também detêm um significado espiritual e moral 

profundo para os judeus.  

Seguir à risca as leis de kashrut, é uma forma sábia de cada judeu afirmar sua 

identidade e compromisso com a tradição religiosa milenar, demonstrando sua 

obediência aos mandamentos divinos. Além disso, as leis dietéticas servem como 

forma de cultivar a consciência e a gratidão pelos alimentos que são concedidos por 

Deus, promovendo uma conexão mais profunda com o Criador do Universo. 

Podemos afirmar que Maimônides nos permite embarcar em uma jornada única para 

captar mais profundamente o significado e a importância das leis dietéticas. Que essa 

jornada de exploração sugerida pelo Maimônides nos inspire a cultivar uma 

 
43 Hilchót Deot 4, 30. 
44 Hilchót Deot 4, 33. 



 
 

 

13 

Arquivo Maaravi: Revista Digital de Estudos Judaicos da UFMG. Belo Horizonte, v. 19, n. 37, novembro 2025. ISSN: 1982-3053. 

abordagem holística para a vida e a espiritualidade, onde a alimentação e a vida 

amorosa se tornam uma clara expressão de nossa devoção e gratidão pelo divino. 

Referências 

BÍBLIA de Jerusalém. Vários tradutores. Paulinas, 2013. 

Rambam, Mishnê Torá. Livro 1. Sêfer Hamadá 1: Hilchot Deot ou Leis dos 

Temperamentos. Edição dos Rabinos Shamai Ende e Shmuel Osher Begun. São Paulo: 

Yeshiva Lubavitch/Editora Lubavitch, 2014. p. 155-189. 

Rambam, Mishné Torá. Livro 1. Sêfer Hamadah: Hilchót Deot, capítulos 1-5. Disponível 

em: https://mechon-mamre.org/i/12.htm. Acesso em: 23 set. 2025. 

-----  

Enviado em: 10/09/2025  

Aprovado em: 30/10/2025 


