e

%7 Arquivo Maaravi

Y
\ 5 < Revista Digital de Estudos Judaicos da UFMG
! ISSN: 1982-3053

A mulher na lei oral judaica: controle, exclusao e personalidade juridica
The Woman in Jewish Oral Law: Control, Exclusion, and Legal Personhood

Sergio Alberto Feldman®
Universidade Federal do Espirito Santo | Espirito Santo, Brasil
serfeldpr@hotmail.com

Resumo: A mulher nos textos judaicos classicos alterna alguns direitos civis e
religiosos de acordo ao contexto. Por vezes circula nos espagos publicos e possui a
liberdade de exercer fungoes e participar de cerimonias e outras vezes é segregada e/ou
controlada por um homem hierarquicamente superior a ela, que retém parte ou a
maioria de suas atribuicOes e participagOes sociais e rituais. Nossa perspectiva de
analise parte da legislagao biblica anterior e base da lei oral na qual a tematica do
sangue e da pureza ritual permitem a elaboracao de diversas interdigdes que recolhem
ciclicamente a mulher a espacos privados e reclusos e controlam sua circulagao, e desta
forma limitam sua personalidade juridica e religiosa.

Palavras-chave: Lei Oral/Mishnd; Espagos publicos; Mulheres.

Abstract: The representation of women in classical Jewish texts varies according to
context, alternating between moments of civic and religious participation and others
of restriction and control. At times, women circulate in public spaces and take part in
ceremonies and functions; at others, they are segregated or subordinated to a
hierarchically superior man who limits their social and ritual agency. This study
analyzes biblical legislation and its oral interpretations, focusing on how the themes of
blood and ritual purity give rise to prohibitions that cyclically confine women to
private and secluded spaces, thereby restricting their legal and religious personhood.

Keywords: Oral Law/Mishnah; Public spaces; Women.

A mulher na biblia

A Biblia é percebida no Judaismo como a palavra de Deus, revelada por intermédio de
Moisés e dos profetas. Ha amplas diferengas de percepcao da mulher nos multiplos
livros que compde o conjunto denominado TANACH,! uma sigla que define a Biblia

‘Doutor em Histdria pela Universidade Federal do Parana e (UFPR) Professor Titular
da Universidade Federal do Espirito Santo (UFES).

! Tanach é uma sigla composta pelas iniciais hebraicas de Tord (lei ou ensinamento),
Neviim (profetas) e Ketuvim (escritos). TaNaCH. A tultima letra altera sua forma
dependendo de ser escrita no inicio/meio ou no final da palavra, podendo ser Kaf ou

Chaf.
1
Arquivo Maaravi: Revista Digital de Estudos Judaicos da UFMG. Belo Horizonte, v. 19, n. 37, novembro 2025. ISSN: 1982-3053.



Arquivo Maaravi

Revista Digital de Estudos Judaicos da UFMG
ISSN: 1982-3053

hebraica que é denominada pelos cristaos como o velho ou antigo testamento, numa
clara hierarquizagdo em comparagao com o novo testamento.

Sendo esse conjunto de obras de periodos diversos e de autores diversos ha variantes
de escrita e de percepcdes dos personagens, dos objetos e das realidades religiosas e
sociais. A tradic¢ao atribui a Moisés a escrita do conjunto inicial, denominado Tord (Lei
ou ensinamento) composto por cinco livros: Génesis, Exodo, Levitico, Numeros e
Deuteronomio. Essa diversidade de autores, contextos e periodos dificulta uma
generalizagao das fontes e sua percep¢ao como um conjunto harmonico.

Participacao em decisoes e circulacao nos espacos publicos

Ainda assim tentaremos enfocar duas categorias de atitudes que percebemos de
maneira generalizada através do conjunto, e dar a elas significados que serdo aceitos
como base para a construgao do status feminino na Lei oral ou Mishnd.? Uma das
categorias que queremos frisar era a ampla participacao social da mulher nos espagos
publicos, nos rituais religiosos e sua personalidade nas relages familiares, apesar de
que a sociedade é categorizada como um patriarcado.

Os exemplos abundam e faremos uma breve descrigao de alguns deles por meio de
alguns livros e tentando escolher personagens e situa¢des que delineiem de maneira
mais intensa esta presenca feminina.

O primeiro caso € o de Sara, esposa de Abrado. Sendo considerada estéril oferece sua
serva Agar como concubina a seu esposo. Esta gera um filho: Ismael. Adiante, apds a
visita dos trés anjos, a idosa Sara fica gravida e gera Isaac. Sendo o casal idoso, Sara
pressente que seu pequeno filho poderia vir a ser vitima do meio irmao, se e quando
o0 patriarca viesse a morrer. Demanda que a serva e o jovem Ismael sejam separados e
retirados do seio da familia. O patriarca que ama os dois filhos se sente constrangido
e reluta. Deus intervém a favor da esposa oficial e endossa sua percepgao e sua
sabedoria: “Deus, porém, disse a Abradao: Nao pareca isso duro aos teus olhos por
causa do mogo e por causa da tua serva; em tudo o que Sara te diz, ouve a sua voz;
porque em Isaque serd chamada a tua descendéncia”.?

H4 uma variada gama de interpretacdes exegéticas desse trecho. Aqui se define
alegdéricamente a criagao de duas herancas de Abradao: de Isaac viria o povo de Israel;
de Ismael os arabes. Aqui também se define uma origem comum as duas vertentes

2 Voltaremos a conceituar a lei oral adiante. A guisa apenas de esclarecimento prévio
e parcial trata-se de uma ampla coletanea legislativa de carater religioso e social
selecionada, redigida e ordenada em seis tratados pelo lider do Sinédrio denominado
Juda haNassi na segunda metade do século segundo da Era Comum, na terra de Israel
(na regiao da Galileia).

3Génesis 21:12.
2
Arquivo Maaravi: Revista Digital de Estudos Judaicos da UFMG. Belo Horizonte, v. 19, n. 37, novembro 2025. ISSN: 1982-3053.



Arquivo Maaravi

Revista Digital de Estudos Judaicos da UFMG
ISSN: 1982-3053

mais conhecidas dos povos/cultura/religides da regiao do oriente médio. Ha multiplas
exegeses e derivacOes desse trecho. A que nos interessa é a importancia da sabedoria
e da sensibilidade feminina, que deve ser ouvida, até mesmo pelo patriarca.

H4 detalhes nas entrelinhas, que podem ser interpretados como sendo um dom
feminino de prever quem e por que algum dos filhos seria o sucessor da promessa, do
pacto e da continuidade genealdgica da heranca patriarcal. No caso de Sara, é quase
obvio, pois, entre seu filho Isaac nascido em idade avancada da mae e de forma quase
sobrenatural, ja que ela era idosa e o filho da concubina a escolha era afetiva e pessoal.

Outro € o caso de Rebeca, a esposa de Isaac que articula uma complexa operacao para
“jludir” seu marido e transferir a bengao patriarcal de Esati o primogénito dentro de
um par de gémeos, para o secundogeénito Jacob. O patriarca ja cego é iludido na
urdidura da esposa que concebe uma maneira de antecipar a benc¢ao para Jacob que se
disfar¢a como se fosse o irmao, e recebe antes a dadiva de ser nomeado sucessor da
familia.*

Nao falta dizer que Rebeca apesar de iludir Isaac e Esat, é quem define a sucessao
patriarcal. Isaac era cego tanto no sentido literal quanto alegérico. Nao percebia que
seu amado Esau nao era adequado para dar continuidade a tradi¢do e, tampouco,
previa os feitos subsequentes de Jacob. O poder patriarcal de decidir é transposto,
talvez de uma maneira ilicita e enganosa, mas correta sob o ponto de vista historico e
religioso.

Como os autores do texto ndo sao contemporaneos aos fatos narrrados, trata-se de uma
representacao da mulher como sendo dotada de visao e percepcao que se aproxima da
profecia.® Sendo o resultado destas atitudes designio e indugao divinos, hd uma ampla
dose de clarividéncia feminina.

Pode se fazer uso destes episddios de maneira inversa. A percepcao da mulher como
manipuladora e, portanto, falsa. Ainda que Sara apenas manifeste sua opinido e desejo,
Rebeca age de maneira claramente manipuladora e ilude seu esposo cego. Rebeca diz
a Jacob que assumiria as possiveis maldi¢des que o patriarca poderia proferir sobre o
filho que se fez passar pelo irmado dizendo: “[...] Meu filho, sobre mim caia essa
maldicao; somente obedece a minha voz [...]".°

4 Geénesis 27.

5 A redacao e a edigao final dos textos do Pentateuco sao realizadas, provavelmente no
periodo do Exilio da Babilonia, mas o mais aceito é que seria nos séculos iniciais do
periodo do segundo templo. H4 pelo menos mil anos entre os patriarcas e o escriba
Esdras (Ezra).

6 Génesis 27:13.
3
Arquivo Maaravi: Revista Digital de Estudos Judaicos da UFMG. Belo Horizonte, v. 19, n. 37, novembro 2025. ISSN: 1982-3053.



Arquivo Maaravi

Revista Digital de Estudos Judaicos da UFMG
ISSN: 1982-3053

Voz de quem? Se fosse transgressao e mentira teria aparecido em trechos subsequentes
a terrivel punicao de Rebeca. Nada aparece. Um siléncio que a exegese rabinica tera de
replicar para evitar que as mulheres se inspirassem nele e enganassem seus maridos.
O redator/editor do texto biblico apenas comenta que na volta de Aram o filho que se
auto exila na casa de Labao, irmao de Rebeca, ndo torna a encontrar a mae. Rebeca
novamente faz voz a vontade divina de acordo aos fatos que viriam a ocorrer. Seus
cuidados reparam o erro que Isaac cometeria. Ainda por cima cuida de enviar o cagula
para a Mesopotamia para se salvar. Ou seja, a providéncia divina inspira seus atos.

Temos alguns indicios no texto biblico que efetivamente Isaac se deixou manipular,
suspeitando o que ocorria, por perceber que apesar de sua predilecdo por Esau, o
secundogénito era uma opcao melhor para a sucessao patriarcal. Nao nos alongaremos
neste item pois transcende aos propositos deste artigo. Voltemos nosso olhar a questao
da presenca e da atitude da mulher

Para tal faremos uso de outra matriarca que ¢ a amada Raquel, filha de Labao e
segunda esposa de Jacob. Raquel é notificada da iminente fuga de Jacob de Aram para
Canaan e mesmo estando gravida de um filho sai da casa do pais fugitiva e leva
escondidos os idolos da casa de seu pai, que coloca entre seua apetrechos de viagem.
Labao estava ausente e é surpreendido com a subita fuga do genro com suas duas
filhas, netos e rebanhos.”

Nao tarda em persegui-los e acusa Jacob de extrema ingratidao, ao fugir sem se
despedir e ainda por cima ter levado os idolos. Sem saber que sua amada Raquel era
quem levara os icones, nega sua culpa e amaldicoa que fez tal roubo com uma morte
futura.® Ao final da viagem, ja em Belém (Beit Lechem) Raquel entra em trabalho de
parto, d4 a luz a Benjamin e falece na sequéncia.” Mais uma matriarca que transgride,
mas € punida. Nesse caso, ¢ realmente dificil justificar a atitude de Raquel que sendo
amaldi¢oada por seu amado marido, acaba morrendo.

Voltemos nossos olhares, para o tema do espago publico versus espago privado que
norteia uma das vertentes de anélise da presenca feminina nas sociedades. E deveras
surpreendente que as mulheres do periodo biblico nao sejam reclusas, e mesmo no
assim denominado periodo patriarcal.

H4 diversas mulheres ativas no espago publico e que circulam livremente pelas aldeias
e pequenas cidades. Rebeca se encontra com o servo de Abraao, denominado Eliezer
junto a fonte, dialoga com ele e fornece dgua a seus camelos sem receio de contato com

7 Génesis 31.
8 Génesis 31.

? Génesis 35.
4
Arquivo Maaravi: Revista Digital de Estudos Judaicos da UFMG. Belo Horizonte, v. 19, n. 37, novembro 2025. ISSN: 1982-3053.



Arquivo Maaravi

Revista Digital de Estudos Judaicos da UFMG
ISSN: 1982-3053

um homem estrangeiro.!’ O caso de Séfora (Tzipora) que faz 0 mesmo com as sua
ovelhas na fonte e confronta os pastores, mas tem de ser auxiliada por Moisés diante
da viruléncia daqueles.!! Essas situagdes sao recorrentes nos textos do Tanach (Biblia
hebraica).

A atuagao feminina se torna ainda mais importante no caso de Miriam irma de Moisés.
Esta é mais que secundaria na histéria do Exodo, participando de maneira coadjuvante
em momentos e cenas pontuais. Uma delas é, contudo, expressiva. Imediatamente
apos a passagem do Mar Vermelho, ja na margem oriental deste, na peninsula do Sinai
ha uma manifestacdo de gratiddao a Deus, por intermédio do assim denominado
“Cantico do mar” que é entoado e aparece no capitulo 15 de Exodo. Exalta Deus e louva
a salvacdo dos hebreus do cativeiro. E ao final exalta a participagao feminina na
celebracao enfatizando:

Entao Miriam, a profetisa, irma de Aardao, tomou na mao um
tamborim, e todas as mulheres sairam atras dela com tamborins,
e com dangas. E Miriam lhes respondia: Cantai ao Senhor,
porque gloriosamente triunfou; langou no mar o cavalo com o
seu cavaleiro.’?

H4 algumas nuances a serem ressaltadas neste trecho. A primeira é a condi¢ao de
profetisa (nevid) atribuida a Miriam. Uma respeitosa alusdo a seus dons espirituais. O
outro aspecto € a atitude das mulheres hebréias em imediatamente se colocarem em
meio a festejo da salvagao e exaltarem o Deus que libertara seu povo. Um espaco
publico claramente compartilhado e uma participagao feminina explicita.

Tal situacao se revela bastante comum no periodo anterior ao templo. Nos quarenta
anos que as tribos perambulam pelo deserto isto prossegue e no inicio do processo de
sedentariza¢do nao se altera. O assim denominado periodo dos Juizes nos propde um
exemplo amplamente modelar na pessoa da juiza e profetisa Débora'*> mesmo antes de
seus feitos na guerra contra os cananeus. Esta € descrita como uma intermedidria entre
o povo e Deus, servindo de juiza, sendo consultada por membros de diversas tribos e
na ocasiao da convocacao do chefe guerreiro Barak é instada a acompanhar o lider
militar como pré-condigao para que este aceite o mandato divino e enfrente o inimigo:

Disse-lhe Baraque: Se fores comigo, irei; porém se ndo fores, nao
irei. Respondeu ela: Certamente irei contigo; porém nao sera tua

10 Geénesis 24.

" Exodo 2, 16 e 17.

2 Exodo, 15, 20 e 21.

13 Reaparece a mesma expressao hebraica neviah (profetisa: nun-vet-iud-alef-hei) que

vimos para Miriam, irma de Moisés.
5
Arquivo Maaravi: Revista Digital de Estudos Judaicos da UFMG. Belo Horizonte, v. 19, n. 37, novembro 2025. ISSN: 1982-3053.



Arquivo Maaravi

Revista Digital de Estudos Judaicos da UFMG
ISSN: 1982-3053

a honra desta expedigao, pois a mao de uma mulher o Senhor
vendera a Sisera.!

Ha multiplas questoes no trecho citado e nos capitulos quatro e cinco do livro dos
Juizes, mas uma nos interessa: a participagao social das mulheres na esfera ptblica e a
condicao religiosa da mulher profeta. Tem um cargo civil e uma fungao juridica e por
outro lado é receptora da revelacao divina. Tal como as que citei anteriormente tem
presenca e personalidade, seja no ambito social, seja no religioso. Nao é regra, mas
tampouco excegao.

O receio do guerreiro em ir ao campo de batalha e executar as ordens divinas,
desacompanhado dela, mostra o grau de respeito que a juiza possuia. E adiante a
execugao do “vilao” é realizada por outra mulher cinéia de nome Yael.®

H4 outra personagem feminina que serve para demonstrar a presenca de mulheres em
espagos publicos e rituais religiosos. Trata-se do caso de Ana, a mae de Samuel, que
aparece no inicio do livro de mesmo nome em peregrina¢ao ao santudrio de Shild,
oferecendo junto a seu esposo e a outra esposa Penina, sacrificios a Deus. Diz o texto:

No dia em que Elcana sacrificava, costumava dar quinhdes a
Penina, sua mulher, e a todos os seus filhos e filhas; porém a Ana,
embora a amasse, dava um s6 quinhado, porquanto o Senhor lhe
havia cerrado a madre.'

Num primeiro olhar, vemos o patriarcado e a poligamia, ou seja, a condigao de
inferioridade da mulher. Noutro, a importancia da mulher como o ser que concebe
prole, e por isso hd uma clara conotacao de hierarquia e da funcionalidade da mulher,
que analisaremos adiante. Aqui o nosso foco € a presenca da mulher no espago publico
e com participagao nos rituais, mesmo se ao lado do marido, mas recebendo porcoes
dos sacrificios e tendo plena presenca.

H4 algo que instiga a reflexao. Nao havia oragdes e rezas individuais, apenas sacrificios
e oragOes na forma de salmos que os levitas entoavam. De maneira inédita e autdnoma,
ocorre a oracao de Ana, isolada e sendo observada pelo sacerdote Eli:

Entdo Ana se levantou, depois que comeram e beberam em Silo;
e Eli, sacerdote, estava sentado, numa cadeira, junto a um pilar
do templo do Senhor. Ela, pois, com amargura de alma, orou ao
Senhor, e chorou muito, e fez um voto, dizendo: 6 Senhor dos
exércitos! se deveras atentares para a aflicao da tua serva, e de
mim te lembrares, e da tua serva nao te esqueceres, mas lhe deres

14 Juizes, 4:8-9.
15 Juizes, 4:21

e Samuel I, 1,4 e5.
6
Arquivo Maaravi: Revista Digital de Estudos Judaicos da UFMG. Belo Horizonte, v. 19, n. 37, novembro 2025. ISSN: 1982-3053.



Arquivo Maaravi

Revista Digital de Estudos Judaicos da UFMG
ISSN: 1982-3053

um filho varao, ao Senhor o darei por todos os dias da sua vida,
e pela sua cabega nao passara navalha.

Ha aqui uma antecipagao do que viria a ser a reza, a oragao individual. O trecho
também evidencia a fungao feminina de gerar prole e mostra mais um dos casos de
mulheres que nao conseguindo procriar se angustiam muito: Sara, Rebeca, Raquel e
Ana. Muitas mais aparecem no texto e configura a func¢ao central da mulher. E o filho
desejado, que no final sera concebido, acaba sendo ofertado no santuario como nazireu
(nazir).

Os periodos subsequentes seguem semelhantes e neles a mulher ainda circula nos
espagos publicos e tem presenca nos rituais e na sociedade civil e religiosa. Ha
exemplos que nao nos alongaremos em referenciar. A situa¢ao sé mudard apos o exilio
da Babilonia.'

O periodo do primeiro templo: a normatizacao da vida religiosa e social

No final do periodo do primeiro templo, ha multiplos movimentos religiosos, sociais
e politicos. A dinastia davidica estd sob constante ameaga seja por concorréncia ao
trono, seja por ameaca das poténcias localizadas no vale do Nilo em contenda com as
poténcias asiaticas, geralmente tendo como base a regido da Mesopotamia. Ha também
conflitos regionais com arameus e outros povos da regiao. Isto de maneira simplificada
€ ao nivel do politico militar.

J& no aspecto social, hd uma desmontagem do sistema tribal e comunitario que
outorgava terras num contexto distributivo e com tendencias igualitarias, tipica da
colonizagao inicial dos hebreus. A monarquia e o assenhoramento das terras por
proprietarios enobrecidos leva a concentracao de latifindios e o empobrecimento de
camponese e a migragao de parcelas destes a Jerusalém.

Na casa real davidica, ha alternancias da religiosidade. Ha reis que mantém o culto do
deus de Israel, por vezes em mixagens pouco ortodoxas, e ha reis que cultuam deuses
cananeus/fenicios ou até mesmo deuses de poténcias ‘colonizadoras’. Isso nao é tao
simples, mas explica, de maneira concisa, o contexto do movimento profético.

Esses fatos e essas alteragdes sociais e politicas afetam a vida religiosa. Algumas
tendéncias se alinham ao lado da monarquia e tentam legitimar a casa de David, que
acaba sendo al¢ada a condicao de eleita por Deus e herdeira eterna do trono. A relagao
do rei ungido e do salvador enviado por Deus para redimir o povo acaba sendo
consolidada. O ungido ou messias se transforma gradualmente de um rei libertador

7 Samuel I, 1:10-11.

18 586-536 AEC.

7
Arquivo Maaravi: Revista Digital de Estudos Judaicos da UFMG. Belo Horizonte, v. 19, n. 37, novembro 2025. ISSN: 1982-3053.



Arquivo Maaravi

Revista Digital de Estudos Judaicos da UFMG
ISSN: 1982-3053

num redentor da humanidade. Este topico ja analisamos anteriormente em artigo.'

A condigao feminina ainda nao se altera radicalmente. As mulheres ainda circulam
nos espagos publicos, mas isto mudara a partir do exilio da Babilonia.

Periodo do segundo templo

No periodo do segundo templo, ha uma reordenagao da religiao, e ocorre a busca de
maior fidelidade ao Deus tnicoi. As pregacdes dos profetas anteriores ao exilio e os
que surgem no exilio e no retorno a Sido sao redigidas, editadas e gradualmente sao
inseridas no cotidiano do povo.

Isso se da com a edigao da Lei judaica pelos escribas liderados por Esdras (Ezra) que
cria a obrigatoridade das leituras semanais da lei mosaica. Os cinco livros atribuidos a
Moisés sao distribuidos nas semanas do ano (entre 50 e 54 trechos) e lidos, trecho a
trecho, a cada sdbado (Shabat) de maneira integral. Comentados e analisados acabam
por gerar um enorme conjunto de legislagao, oral inicialmente, que servira como uma
espécie de lei derivada, ordindria e cotidiana.

Em alguns séculos estas analises e comentarios emanados dos trechos da leitura
semanal da Lei (Tord) servirao para consolidar o que seria a lei oral, inicialmente
coletada como a Mishnd.>

Assim sendo o periodo do segundo templo.?! serd um periodo em que conviverao lado
a lado duas formas de rituais religiosos: de um lado o templo com todo o aparato das
oferendas e sacrificios que ndo cessaram por todo o periodo; de outro lado se
desenvolve uma religiosidade diferente criada a partir da leitura das escrituras, da sua
analise e reflexao, das oragdoes e da construcdo de um judaismo normativo que
emanara da leitura da lei e de sua interpretacao.

A lei lida e relida, semana apds semana, ano apds ano sera ordenada em preceitos.
Uma parcela deles seriam preceitos negativos ou proibig¢des: ex. ndo matards/ nao
roubards/ nao cobicards. Outra parcela seriam preceitos positivos ou ordenacoes:
honraras teu pai e tua mae/guardards o sabado/celebraras isto ou aquilo. Foram

19 Feldman, 2006.

20 A Mishnid editada pelo rabi Iehud4d HaNassi no final do segundo século da Era
comum é o primeiro degrau de um amplo conjunto denominado Talmude. Neste além
da Mishnd existe um segundo degrau denominado Guemard. Ha duas guemarot, uma
escrita na terra de Israel e outra redigida e editada na Mesopotamia (Babilonia). O
conjunto da Mishnd com a Guemard de Israel é o Talmude de Jerusalém (Ierushalmi); ja
o conjunto da Mishnd com a Guemard da Babilonia é o Talmude Babilonico (Bavli). Nao
analisaremos as guemarot, nos reservando a analisar apenas a Mishnd e num foco bem
especifico.

21536 AEC. até 70 EC.

8
Arquivo Maaravi: Revista Digital de Estudos Judaicos da UFMG. Belo Horizonte, v. 19, n. 37, novembro 2025. ISSN: 1982-3053.



Arquivo Maaravi

Revista Digital de Estudos Judaicos da UFMG
ISSN: 1982-3053

definidas 365 proibi¢oes e 248 ordenacodes, totalizando 613 preceitos ou mitzvot (no
singular, mitzva).

Este conjunto inicial esta literalmente redigido e baseado em versiculos do Pentateuco
(Tord), mas deles derivarao um imenso e complexo conjunto de andlises, interpretagdes
e leis derivadas que aparecerao na lei oral.

Quais seriam as razoes para construir este edificio amplo e refinado de leis e regras
que criardo o que optamos por denominar judaismo normativo?

Ha muitas possibilidades de analise e tentaremos refletir sobre elas. Nao abarcaremos
todas as percepgdes. O nosso foco é embasado na Histéria Cultural e tenta fazer uma
analise de média duragao. Enfocando a construgao de uma concep¢ao de mundo e da
histéria que compreende o pacto de Deus e do povo judeu, como um projeto divino de
criagao-redencao.

Neste olhar, a missao redentora do povo judeu deveria ser realizada sob a custddia da
Lei. A Lei definiria um processo de eleicao acoplado a uma pretensa sacralizagao do
povo eleito. Por que tal concepgao teria sido culturalmente construida?

Escrituras, lei, pacto: a construcao da sacralizagao

O conjunto denominado Lei (Tord) estd composto por algumas camadas. Ha o
Pentateuco (especificamente a Tord ou ensinamento/Lei) com os cinco livros de Moisés.
Um circulo mais amplo seria o conjunto denominado Biblia Hebraica.?? Este conjunto
€ composto por muitos livros, redigido por multiplos autores, sendo que o Pentateuco
¢ atribuido a Deus, a mais sacra revelacao, feita por intermédio de seu grande
mensageiro e profeta Moisés.

Nos outros dois conjuntos, Profetas e Escritos, temos a presenga constante de Deus
falando por meio de homens iluminados, denominados profetas. H4 alguns textos
atribuidos aos reis David e Salomao e a escribas. Ainda assim sao revelagao: Deus fala
por meio de seus intermedidrios iluminados.

O eixo unificador desse amplo conjunto é um pacto de Deus com o povo judeu. Tem
etapas e circulos concéntricos que nao se anulam, ou ao contrario, se complementam.
Um pacto de Deus com a familia patriarcal (Abrado-Isaac-Jacob) e seus descendentes,
as tribos. Um pacto complementar se concatena entre Deus e Moisés, que se define no
sopé do monte Sinai, e se regulamenta com a Lei e seus multiplos preceitos (mitzvot).
Nao podemos nos esquecer do pacto de Deus com David e com a casa de David.

O decorrer da narrativa mostra os desencontros do povo com Deus e com sua Lei. Ora
agem de maneira errada e sdo advertidos, mas nao se corrigem. O evento do bezerro

22 Denominado pela cristandade como Velho ou Antigo Testamento. Composto por

Tora (Pentateuco). Neviim (Profetas) e Ketuvim (Escritos).
9
Arquivo Maaravi: Revista Digital de Estudos Judaicos da UFMG. Belo Horizonte, v. 19, n. 37, novembro 2025. ISSN: 1982-3053.



Arquivo Maaravi

Revista Digital de Estudos Judaicos da UFMG
ISSN: 1982-3053

de ouro ainda nos primdrdios do pacto, em pleno deserto do Sinai. Uma ampla
sequéncia de desencontros e desobediencias nos quarenta anos no deserto.

O livro dos Juizes ¢ modelar: a cada desvio de conduta (geralmente idolatria dos idolos
cananeus Baalim e Astarot),”® hd uma punicao (invasao externa ou submissao) de uma
ou mais tribos que trasngrediram o pacto e serviram os idolos. Apos o arrependimento
do coletivo israelita e seu clamor ao Deus do pacto, este os perdoa e redime por
intermédio de um enviado(a) que seria um Juiz(a).

Trata-se de um modelo de historia. Ciclos de respeito ao pacto e adoragao do deus
unico, seguidos por desvio, corrupgao moral e servico aos idolos dos povos que viviam
no mesmo entorno espacial. O controle do comportamento social, da moral do grupo
era imbricado com a obediéncia a Lei. Essa passa a ser a garantia do pacto, da
fidelidade e da continuidade da relagao entre Deus e o povo eleito

As adverténcias dos profetas no periodo do primeiro templo eram explicitas: a
idolatria e a injustica social eram contra a vontade divina e levariam ao castigo =
destruigao dos dois reinos (primeiro Israel e depois Juda) e na sequéncia o exilio. Ainda
que numa leitura critica possa se perceber que a maior parte da literatura profética
tenha sido redigida e editada seja no exilio e geralmente no periodo pos-exilio, sendo
retroagida e colocada num contexto anterior —ha aqui um grave e solene ensinamento.

O pacto tem deveres e compromissos, lado a lado com a escolha e protecao divina, a
missdao de executor da vontade divina na historia e a escatologica consecugao da
redencao — exige compromisso e atitude.

Diz o versiculo 2 do Levitico c. 19: “Fala a toda a congregacao dos filhos de Israel, e
dize-lhes: Sereis santos, porque eu, o Senhor vosso Deus, sou santo”. Esse breve trecho
introduz um longo conjunto denominado coédigo da santidade. J& ha algo semelhante
em Exodo 19: 6. Neste, Deus define o povo de Israel como um reino sacerdotal e um
povo santo.

O termo “santidade” ou “sacralidade” vem de um verbo hebraico que deriva do
radical Kuf-Dalet-Shin. H4 pelo menos, duas formas de usar este radical, dependendo
da forma usada para conjugar: lekadesh, santificar, ou leakdish, dedicar. Ambas
convergem para uma Unica explicagao.

O povo estava fadado a desaparecer se nao se dedicasse a consecucgao do projeto divino
e caso nao se tornasse um povo sagrado, separado dos demais povos e convergindo
para um processo civilizatdrio. Seria um modelo para o resto do género humano, um

2 O termo “Baal” é usado no singular para um deus masculino e Baalim para o plural.
Ja Astarte seria uma deusa do panteao cananeu e generaliza-se para deusas (Astarot

plural).
10
Arquivo Maaravi: Revista Digital de Estudos Judaicos da UFMG. Belo Horizonte, v. 19, n. 37, novembro 2025. ISSN: 1982-3053.



Arquivo Maaravi

Revista Digital de Estudos Judaicos da UFMG
ISSN: 1982-3053

povo separado, puro e sagrado.

E evidente que se trata de uma construgao religiosa e social, que ndo ha no povo judeu
tal singularidade ou ‘uma pretensa superioridade’ diante dos outros povos. O
importante ¢é o que os judeus e seus lideres espirituais acreditaram nessa
fungao/missao e nos valores nos quais se impregnaram.

O exilio e a derrocada do reino de Juda geraram uma sensacao de que havia sido
cometido um erro coletivo. Esse erro gerou um castigo = exilio e que a licao histdrica
seria se imbuir dos valores do monoteismo ético e se tornar um povo kadosh, puro,
sagrado e separado dos demais povos. Como?

Desenvolvendo o judaismo normativo e praticando, no cotidiano, os seus 613 preceitos
e os demais derivados e posteriormente compilados na lei oral.

Reflexdes sobre a lei e os preceitos

H4 muitas formas de dividir os preceitos. A mais comum € considerar dois blocos: as
proibicoes e as ordenacgoes. Preceitos ditos negativos (365) que proibem e preceitos
ditos positivos (248) que ordenam. Epstein (1959) considera que na legislacao mosaica
ha duas diretivas que se complementam: a justiga e a retidao.

A justica foi gerada para conter a violéncia, o desrespeito ao proximo e a seus direitos,
tratando de salvaguardar os individuos e os grupos. Em principio é controladora e
tende a ser coerciva. Nas palavras do autor:

Mas a justica por mais alargada que seja seu ambito, e na medida
em que apenas procura salvaguardar os direitos humanos, nao
passa do aspecto negativo da lei moral. A justiga, por isso é s
reguladora, e nao criadora. A cria¢do, no plano humano como no
divino, s6 entra em completa atividade, quando promovida pela
retidao.?

As legislagoes dos povos do Oriente proximo na antiguidade eram focadas na
construgao de uma justica que defendesse o direito do homem livre, cidadao ou apenas
um feld ou camponés explorado, na nanutencao da ordem, da propriedade, do estado,
da monarquia e das institui¢coes. O diferencial da lei judaica estd nos preceitos
positivos que se imbricam naquela denominada retidao.

Novamente nas palavras de Epstein vemos esse diferencial se aclarar. Leis como nao
roubar, nao matar, nao adulterar sao semelhantes as de outros cdédigos do Oriente
proximo, nesse periodo, tal como o de Hamurabi.

Ja leis como a do sabado universal até para escravos e animais, a honra ao pai e a mae,

2+ Epstein, 1959, p. 19.
11
Arquivo Maaravi: Revista Digital de Estudos Judaicos da UFMG. Belo Horizonte, v. 19, n. 37, novembro 2025. ISSN: 1982-3053.



Arquivo Maaravi

Revista Digital de Estudos Judaicos da UFMG
ISSN: 1982-3053

e certa dose de respeito e dignidade ao estrangeiro e a mulher sao diferenciais, mesmo
se exista aqui uma certa dose de apologia e um pouco de exagero.

Cobigar algo, de certa forma, antecede a uma violagao da lei, a execu¢ao de um crime,
mas como controlar isso num cidadao ou fiel? H4 aqui um conceito moral que expressa
a busca de um processo, dito civilizatorio. A pratica pode ter diferido, mas a norma
explicitada exerce uma inten¢ao moralizadora, de controlar os instintos, a violéncia e
criar um povo kadosh (santo ou separado).

Essa idealizagao e representacao sao passiveis de critica pelos historiadores e exegetas,
mas expressam a inten¢do de geragoes de sabios e rabinos. E na lei oral esta tendéncia
se ampliard e aprofundara.

A lei tende a formatar lado a lado, um judaismo normativo rigido, repleto de regras e
rituais, inseridos no cotidiano, com a ética e a valorizacao do ser humano como
executor do processo histdrico da redencgao. A redengdo nao seria obtida de cima para
baixo, por um decreto divinamente emanado. Ela dependia da construgao de uma
sociedade, mais justa e mais ética. Parafraseando Epstein: justica e retidao.

Pureza e perigo

O titulo da obra de Mary Douglas serve como subtitulo para este trecho. No Judaismo
ha forte componentes religiosos que se relacionam com o sangue. Em artigo nosso ja
analisamos esta questao.”® H4, no Judaismo, a proibi¢ao de consumo do sangue como
alimento e severas leis que abominam o contato com o sangue. Influéncias arcaicas e
crencas ancestrais se mesclam com um avango cultural. Vejamos um trecho de nosso
artigo citado:

Nao ingerir sangue é uma proibicdo rigida no Judaismo e pode
ser considerada uma vertente civilizatdria, mas esta imbricada
em tabus e concepgdes que definem o conceito de que o sangue
¢ avida.?

Na Biblia e no Judaismo rabinico por derivagao, o sangue é definido como a vida
organica do corpo. Se o sangue se esvai do corpo, este perde a estabilidade e definha,
morrendo. Sendo o sangue igual a vida, e esta pertencendo a Deus, nao pode ser
consumido como alimento.

O sangue € visto com medo, como impuro e como perigo. Os que tém contato com ele,
tal como o magarefe,?” os médicos, os feridos em acidentes ou guerra devem ser

%5 Feldman, 2012.
26 Kaufmann, 1989.
7 Abatedor ritual de animais permitidos ao consumo. H4 no Judaismo animais puros

(p. ex. mamiferos ruminantes, aves nao predadoras, peixes com escamas e barbatanas)
12
Arquivo Maaravi: Revista Digital de Estudos Judaicos da UFMG. Belo Horizonte, v. 19, n. 37, novembro 2025. ISSN: 1982-3053.



Arquivo Maaravi

Revista Digital de Estudos Judaicos da UFMG
ISSN: 1982-3053

devidamente purificados e parcialmente isolados até que sejam purificados. Os
sacerdotes (cohanim) nao podem frequentar cemitérios, onde existem corpos
putrefatos. Dito isso, e de maneira parcial e breve, diriamos que o sangue é um fator
de medo, de perigo e de contaminacao.

A purificacdo dos expostos ao sangue, ao esperma, as doengas venéreas, a morte e a
certas impurezas era feita por meio do banho ritual (mikva). A dgua e uma série de
rituais de purificagdo serviam para devolver aos contaminados sua condicao de
limpeza e normalidade para exercer suas fungoes sociais e frequentar rituais.

Na normatizagao da pratica cotidiana do povo judeu, que é gradualmente definida
oralmente, mas adiante redigida e compilada na Lei oral (Mishnd e depois
Guemara/Guemarot) se organiza uma rotina diferenciada entre os géneros. Ha uma
enorme variedade de preceitos (denominados mitzvd/ pl. Mitzvot) que definem
atitudes, espacos, e rigidas normas de vida, seja para homens, seja as mulheres. Nosso
interesse estd no segundo grupo, e nele enfocaremos nossa reflexao.

Voltemos ao contexto histérico. Os assim denominados dois reinos (Israel e Judd) serao
destruidos e uma parte importante de sua populagao sera exilada. Os cativos/exilados
de Juda® ficaram mais ou menos meio século na Mesopotamia (Babilonia) e depois
foram autorizados pelo rei Ciro (persa) a retornar a Jerusalém (denominada
Sion/Siao).”

O Judaismo que se configura agora é amplamente influenciado por diversos
elementos. Citaremos dois. O primeiro € a constru¢dao de uma percepgao mesclada de
“culpa/erro” com escolha/missdao. O povo na Babilonia nao tinha o templo e nao
poderia realizar sacrificios fora de Jerusalém, por efeito da assim denominada
“reforma deuteronomica” definida pelo profeta Jeremias e pelo rei Ezequias.®

Assim comegou a se criar a sinagoga e o livro de oragoes (decorado) que seguirao
existindo, até nossos dias. Isso inicialmente era feito ao ar livre e depois se erigiram
construgoes, que a arqueologia recuperou e analisou amplamente. A oragao, a leitura
das escrituras® se torna rotina e a andlise das escrituras por sadbios gerando explicagao
e orientagado aos fiéis vira cotidiano.

e impuros (porcos, animais predadores, ‘frutos do mar’). Mas os considerados puros
devem ser abatidos por alguém preparado e que faca o abate de uma maneira
especifica: menos sofrimento ao animal além de certas regras como retirada da maior
parte do sangue, pois este nao deve ser consumido.

2 ¢. 586 AEC.

» 536 AEC em diante.

30 Por voltas dos anos 600 AEC.

31 Apds o retorno a Siao, c. 500 AEC.
13
Arquivo Maaravi: Revista Digital de Estudos Judaicos da UFMG. Belo Horizonte, v. 19, n. 37, novembro 2025. ISSN: 1982-3053.



Arquivo Maaravi

Revista Digital de Estudos Judaicos da UFMG
ISSN: 1982-3053

Num primeiro momento, no “cativeiro da Babilonia”,*> a sensacao dos cativos é que
haviam falhado, na relacao privilegiada que tinham com o Deus. Tinham sido
escolhidos para uma missao sagrada, mas no contexto da ocupagao de Canaa, tinham
sido contaminados pelos cultos de Baal e Astarte, e demais deuses do panteao cananeu.
Essa interagdo rompera o pacto, trouxera a idolatria e gerara a terrivel punigao da
conquista, destrui¢ao dos dois reinos e do cativeiro. Agora, era 0 momento de ter uma
segunda e definitiva chance de retomar o pacto.

No retorno a Sidao, ocorrem ag¢des praticas para manter o povo no pacto, e praticando
os preceitos. Para tanto, as reformas e politicas do escriba Esdras (Ezra) e de Nehemias
trataram de colocar um termo ao risco de desvios. Leituras da Lei de maneira publica,
com explicagdes dos sabios e escribas, seriam uma forma de instruir os ham haaretz
(humildes e iletrados) do caminho de vida judaica, denominado como halacha. A
compilacdo da versao definitiva do Pentateuco (Tord) e nas décadas e séculos
seguintes, a edicao e transcricao dos livros dos Profetas e dos Escritos que compdem a
Biblia hebraica (Tanach). Em paralelo os comentarios e explicagdes dos sabios vao
gradualmente elaborando a lei Oral.

O Judaismo se autodefine e gera uma espécie de cerca em torno dos judeus, ocupando
cada espaco e cada momento do cotidiano, seja no mundano, seja no sagrado. E
obviamente atinge as relagOes entre os géneros. A familia, o casamento e a sexualidade
sao minuciosamente definidos, regrados e normatizados. Se os judeus se desviarem,
do projeto divino, gerardo motivos para zangar a Deus e este punir o povo. Hd uma
questao no particular e no coletivo, no micro e no macro.

A culpa e o pecado sao diagnosticados nos detalhes do cotidiano. E geram uma
prontidao aguda no tema da pureza, particularmente no tema do sangue. Como
definimos e explicamos nas paginas anteriores deste artigo, o sangue era definido
como vida. E nao se poderia consumi-lo e tampouco ter contato com o sangue. Isso
define tanto as regras da dietética judaica (kashrut) e do abate de animais para
consumo; e define regras para que as relagdes conjugais/carnais, mesmo no ambito do
casamento, considerado sagrado nao burlem estas proibicoes.

O sangue menstrual se torna uma grande preocupacao da Lei Oral e posteriormente
do rabinismo tardo antigo e medieval. Ha tratados e debates minuciosos sobre como
ter uma conjugalidade pura e sem resquicios do sangue menstrual.

O ponto de partida seria a legislagao mosaica, redigida especialmente no terceiro livro
do Pentateuco, denominado Levitico. Os trechos principais sao: Levitico 15:19-30; 18:19;
20:18. Contudo, a legisla¢do rabinica, especialmente na Mishnd, ampliard e normatizara

32 ¢. 586-536 AEC.

14
Arquivo Maaravi: Revista Digital de Estudos Judaicos da UFMG. Belo Horizonte, v. 19, n. 37, novembro 2025. ISSN: 1982-3053.



Arquivo Maaravi

Revista Digital de Estudos Judaicos da UFMG
ISSN: 1982-3053

amplas regras de separacao entre os dois géneros. Voltemos, pois, nosso olhar, um
pouco para alguns detalhes da legislacdo mishnaica.

A mulher na Mishnad

A Mishnd é dividida em seis conjuntos, denominados Sedarim (ordens; singular: seder).
Seus contetudos nao estao ordenados numa légica moderna e, diriamos, de absoluta
clareza para nossa realidade e compreensao. O foco seria ordenar a Lei oral,
racionalizar seu uso e gerir a sociedade judaica nos primdrdios da Didspora. Os judeus
precisavam preservar sua religido e ordenar sua vida cotidiana de forma que a
“sacralidade” nao fosse afetada.

Assim se definem os seis sedarim sob os titulos: 1) Sementes (Zeraim); 2) Festas (Moed);
3) Mulheres (Nashim); 4) Danos (Nezikim); 5) Coisas sagradas (Kodashim); 6) Purezas
(Toharot).

Duas dessas ordens (sedarim) tem intima relagdo com a questao da mulher e do corpo
feminino. O seder “mulheres” (nashim) trabalha com as questdes de casamento,
adultério, divorcio e relagdes conjugais, mais no sentido juridico e social. Ja o seder
“purezas” (toharot) dedica um tratado a mulher menstruante (nida /777) e outro aos
banhos rituais de purificagao (mikvaot).

Estes dois tratados analisam minuciosamente os detalhes de como se deve realizar: o
isolamento e a purificagdo e depois devolver para o cotidiano devidamente limpos
objetos, espacos, e seres humanos contaminados seja pela morte, seja por sangue,
sémen, pus ou secre¢Oes diversas. O simples contato e aproximacao de alguém com
impurezas ou seres contaminados gera a transmissao da condigao de impuro.

O que, na maioria das vezes, demanda a aplicacdo de uma forma de purificacdo.
Objetos devem ser purificados. Pessoas devem ser encaminhadas a um banho ritual.
Mas os detalhes e as minticias superam os limites desse artigo. Trata-se de uma ampla
regulacao de limites tanto temporais (no caso da menstruacao, algo a partir de uma
semana, pelo menos), quanto espaciais (proibicdo de contatos fisicos, com outras
pessoas, em especial intimidades e relagdes carnais com o conjuge, apesar de serem
licitas, quando exista impureza).

Aqui se delimita de maneira absoluta a circulacdo da mulher adulta em espacos
publicos, de sua aproximacao de outros homens, mesmo seu conjuge, quando e se
estiver menstruada, ou ja nao estiver, mas nao ter realizados “testes” de pureza e o
banho ritual.

A partir dai nao cessa o mais restrito cerco aos contatos entre membros dos dois sexos.
Hé ampla legislagao talmudica (Mishna e Guemara) e rabinica posterior ao Talmude. O
que nos interessa sdo os efeitos seja nas relagdes familiares e/ou conjugais, na

15
Arquivo Maaravi: Revista Digital de Estudos Judaicos da UFMG. Belo Horizonte, v. 19, n. 37, novembro 2025. ISSN: 1982-3053.



Arquivo Maaravi

Revista Digital de Estudos Judaicos da UFMG
ISSN: 1982-3053

circulagdo das mulheres em espagos publicos e sua participagao, tanto nos estudos
quanto nas cerimonias religiosas.

Efeitos da legislacdo judaica na presenca feminina

A questdo da pureza da mulher judia adulta ¢ um complexo tema, repleto de detalhes,
porém a nossa intengao € apenas focar na exclusao da mulher de espacgos, de rituais e
dos estudos. A esposa nao pode conviver com seu cOnjuge e evidentemente com
outras pessoas, no periodo que esteja nidah, que em principio, seriam os dias nos quais
estd menstruada e ainda nao passou pelo banho ritual (mikve).

Ha duas outras situagdes que também isolam a mulher: estar yoledet (tendo concebido
e exalando sangue) ou zavah (tendo outro tipo de fluxo sanguineo). Assim sendo,
estaria impura e impossibilitada até de dormir na mesma cama que o esposo, toca-lo
ou lhe transmitir algum objeto ou utensilio. Porém mantenhamos o foco na situagao

de nidah.

A condicao de nidah impede uma mulher de circular fora de um espago doméstico e
protegido, para evitar que contamine seus contatos, inclusive seu esposo. Caso o(s)
toque, este(s) devera (ao) passar por um processo de purificacdo. Esta condicao retira
dela, a mulher em estado de nidah, a possibilidade de exercer os preceitos (mitzvot) que
estejam condicionados a horarios e locais em que ela estaria contaminando outras
pessoas. Assim a frequéncia as rezas publicas(coletivas), leituras dos pergaminhos da
Lei (Tora), celebragdes diversas que tenham local, data e horario estabelecidos.

O isolamento da mulher vai se definindo, colocando-a como “liberadas de mitzvot que
tenham dia e hora”, para serem efetuadas. O termo em hebraico é “mitzvot sheazman
garma”, preceitos que tem que ser feitos geralmente, nos hordrios de reza, nos estudos
talmudicos, nas celebragdes. Cria-se aqui uma fronteira explicita de exclusdo, reclusao
e isolamento das mulheres e sua alocagao a funcoes familiares, ora gerindo até
negocios como comércio, mas sempre distanciadas, seja de outros homens, por vezes
até de outras mulheres, se por acaso estiver claramente nidah.

Na sinagoga a separagao se torna radical. Ha espagos femininos que se denominam,”
ezrat nashim”, impedimento que as mulheres realizem leituras publicas dos
pergaminhos nos sabados (shabat), dias festivos e celebragoes ptiblicas. Mulheres nao
podem frequentar a parte masculina da sinagoga, salvo se forem criangas. De maneira
implicita, mas também explicita definem-se espagos, agdes e momentos de exclusao e
reclusao das mulheres.

Seria muito radical afirmar que se demoniza a mulher judia adulta, mas ela se torna
um ser que deve ser controlado, isolado e que efetivamente ndo vai conseguir realizar
um judaismo pleno, com estudos biblicos e talmutdicos, pratica ampla e irrestrita de
todas (ou pelo menos da maioria) as mitzvot (preceitos), salvo as que deixaram de ser

16
Arquivo Maaravi: Revista Digital de Estudos Judaicos da UFMG. Belo Horizonte, v. 19, n. 37, novembro 2025. ISSN: 1982-3053.



Arquivo Maaravi

Revista Digital de Estudos Judaicos da UFMG
ISSN: 1982-3053

praticadas em funcao da auséncia do templo de Jerusalém, nos dois milénios de
didspora e até hoje.

A inferioridade da mulher e controle familiar e social, se define como” funcional”. E a
geradora, reprodutora, educadora da primeira infancia, mas perde sua plenitude
religiosa, sua participacao nos ritos. SO é reverenciada em algumas poucas situagoes,
tal como no acendimento das velas de Shabat e de festas, no lar.

Reverenciada de maneira paradigmatica no hino da mulher virtuosa (Eshet Chail).®
Trata-se de Provérbios 31, que enuncia as multiplas func¢des reservadas a uma mulher
que sabe se colocar no “seu devido lugar”. Nao extrapola seu espacgo e sua fungoes e
permite ao seu esposo e filhos homens que ao crescer usufruem da infraestrutura
gerada por ela. Cuida do lar, prove alimentos, trata do esposo e de filhos enfermos,
exerce fungdes administrativas e comerciais em nome da familia, deixando aos
“homens” adultos tempo e espaco para estudar e praticar as mitzvot.

Ou seja, trata-se de uma fungao digna e merecedora de elogios, mas de exclusao do
que de fato é importante no Judaismo: estudos e preceitos.

Reflexoes finais

Este artigo teve inicio numa longa jornada profissional, quando trabalhei em quatro
comunidades judaicas e interagi com rabinos geralmente nao ortodoxos, mas alguns
ortodoxos. A percepcao do papel da mulher na familia, na sociedade e nos servigos
sinagogais € amplamente diferenciada dependendo da orientacdo de cada grupo.

A modernidade gerou transformacoes e polémicas diversas, entre os seguidores das
diversas linhas religiosas judaicas. As mulheres reivindicaram mais espago nos cultos,
participa¢ao nos servigos religiosos e no acesso a leitura dos pergaminhos (Tord), nos
movimentos conservadores e reformistas, entre outros. A ortodoxia abriu limitadas
brechas e em principio manteve a separagao dos géneros, as normas de pureza e
exclusao das mulheres da grande maioria dos rituais.

O tema ¢é bastante polémico e gera tensdes em alguns espagos, e ndo queremos tomar
partido, apenas descrever o problema que tem origem em antigas tradigoes e
concepgoes e como foco ainda o sangue.

3 Consulta de IA: "Eshet chayil" (em hebraico: ?n nwX) significa “mulher de valor” ou
“mulher virtuosa”. E uma expressao usada em Provérbios 31 da Biblia, descrevendo
uma mulher ideal, forte, trabalhadora, sabia e virtuosa. A frase também é usada para

se referir a uma mulher de carater nobre.
17
Arquivo Maaravi: Revista Digital de Estudos Judaicos da UFMG. Belo Horizonte, v. 19, n. 37, novembro 2025. ISSN: 1982-3053.



e

7 Arquivo Maaravi

N\
\ O Revista Digital de Estudos Judaicos da UFMG
! ISSN: 1982-3053

Referéncias

BIALE, David. Blood and belief: the Circulation of a Symbol Between Jews and
Christians. Los Angeles: UCLA, 2007.

BIBLIA. Biblia de Jerusalém. Varios tradutores. Sao Paulo: Paulinas,1993.
DANBY, Herbert. The Mishnah. Londres: Oxford: Oxford University Press, 1950.

DOUGLAS, Mary. Pureza y peligro: un andlisis de los conceptos de contaminacion y
tabt. Madrid: Siglo Veintiuno, 1973.

EPSTEIN, Isidore. Judaismo. Lisboa/Rio de Janeiro: Ulisseia, 1959.

FELDMAN, Sergio Alberto. A mulher na religido judaica: periodo biblico (primeiro e
segundo templo). In: Métis: Historia e Cultura. Caxias do Sul: Educs, 2006.

FELDMAN, Sergio Alberto. Rei ungido a redentor da humanidade: evolugao do
conceito de messias. In: SILVA, Gilvan V.; NADER, Maria Beatriz; FRANCO, Sebastiao
Pimentel. As identidades no tempo: ensaios de género, etnia e religiao. Vitoria: Edufes,
2006.

KAUFMAN, Yehezkel. A religido de Israel. Sao Paulo: Perspectiva/Edusp/AUC], 1989.

MASLIAH MELAMED, Meir (org.). A Lei de Moisés. Tradugao e comentdrios: Meir
Melamed Masliah. Sao Paulo: Ohel Yaacov, 1989.

SOARES, Matos. Biblia Sagrada. Tradugao e notas: Matos Soares. Sao Paulo: Paulinas,
1955.

VALLE, Carlos del. (Introd., Trad., Coment.). La Misnd. Madrid: Nacional, 1981.

Enviado em: 10/09/2025
Aprovado em: 30/10/2025

18
Arquivo Maaravi: Revista Digital de Estudos Judaicos da UFMG. Belo Horizonte, v. 19, n. 37, novembro 2025. ISSN: 1982-3053.



