
 

 

 

1 

Arquivo Maaravi: Revista Digital de Estudos Judaicos da UFMG. Belo Horizonte, v. 19, n. 37, novembro 2025. ISSN: 1982-3053. 

Nudez e errância no conto “Castigo” (1963), de Sérgio Porto 

Nudity and Wandering in the Short Story “Punishment” (1963), by Sérgio Porto 

 

John David Peliceri da Silva* 

Universidade Estadual Paulista (UNESP) | São Paulo, Brasil 

john.peliceri@unesp.br 

 

Resumo: O conto “Castigo” (1963), de Sérgio Porto, apresenta um narrador-

protagonista, cuja identidade é apresentada em duas cronotopias: menino (aluno nos 

tempos da escola) e adulto (narrador-protagonista). Lembrando as aulas do grupo 

escolar, menciona a figura da professora, Dona Margarida, e alguns colegas de classe. 

Partindo de uma narrativa nostálgica, o narrador-protagonista traça uma linguagem 

conectada com o simbólico, a ponto de a história ressignificar passagens da vida de 

Jesus Cristo. Na sequência, a imagem da professora imprime a identidade do Messias 

(Mestre dos mestres), diante da classe (judeus e romanos), na qual um aluno anônimo 

(vocativo – menino) destaca a nudez, na seriedade do magistério, diante das tentativas 

de desregramentos. Espera-se, à luz do conto, mensurar como as passagens do 

ministério de Jesus Cristo trazem a nudez e possíveis métodos de errância, enquanto 

viés para a ressignificação de identidades do Mito do Judeu Errante. 

Palavras-chave: Nudez. Errância. Cronotopo. 

Abstract: The short story “Punishment” (1963), by Sérgio Porto, features a narrator-

protagonist, whose identity is presented in two chronotopes: boy (student in school 

days) and adult (narrator-protagonist). Recalling his school lessons, he mentions the 

figure of the teacher, Dame Margarida, and some classmates. Starting from a nostalgic 

narrative, the narrator-protagonist uses language connected to the symbolic, to the 

point that the story resignifies passages from the life of Jesus Christ. Following the 

symbolic language, the image of the teacher imprints the identity of the Messiah 

(Master of teachers) before the class (Jews and Romans), in which an anonymous 

student (vocative – boy) highlights the nudity, in the seriousness of teaching, and in 

himself, in the face of attempts at disorder. In this article, we hope, in light of the story, 

to measure how passages from the ministry of Jesus Christ bring nudity and possible 

methods of wandering, as a bias towards the resignification of identities of the Myth 

of the Wandering Jew. 

Keywords: Nudity. Wandering. Chronotopo. 

 
* Doutor em Letras pela UNESP de São José do Rio. Supervisor educacional na Secretaria 

Municipal de Educação de Catanduva-SP. 

mailto:john.peliceri@unesp.br


 

 

 

2 

Arquivo Maaravi: Revista Digital de Estudos Judaicos da UFMG. Belo Horizonte, v. 19, n. 37, novembro 2025. ISSN: 1982-3053. 

O conto “Castigo” (1963), de Sérgio Porto, inicia com um narrador-protagonista 

anônimo lembrando as circunstâncias ocorridas nos tempos do grupo escolar, quando 

fora estudante. À medida que a narrativa se delineia, a professora, Dona Margarida, 

surge, corrigindo as posturas do narrador-protagonista, de sorte que este figura como 

um aluno errante diante do sociocomportamento desempenhado nas dependências 

escolares. De início, o estudante chega atrasado, quando Dona Margarida o conduz à 

sala de aula. Logo as lembranças começam a serem narradas.  

Durante as rotinas pedagógicas, o narrador-protagonista resolve manifestar voz, na 

aula de História, ao mencionar, propositadamente, o nome do Presidente Getúlio 

Vargas, quando o correto seria destacar a identidade do Presidente Washington Luís. 

Diante do comportamento irregular, o aluno recebe o castigo de sentar-se junto ao 

grupo feminino da classe. Perto da colega Deolinda, o menino profere assertivas de a 

garota estar morta, devido a um acidente ocasionado por um atropelamento.  

A revolta da docente se deu de tal forma que xingou o aluno de “idiota”, proferindo-

lhe um novo castigo: “—Nós vamos voltar todos e só você vai aqui e terá que viver o 

resto da vida inventando histórias até o dia da morte, quando poderá voltar ao grupo 

escolar”.1 Com tal castigo, a nudez sociocomportamental apresenta a errância escolar 

e, consequentemente, o narrador-protagonista, agora, na fase adulta, exemplifica uma 

ressignificação do Mito do “Judeu Errante”, visto que a linguagem do conto apresenta 

uma narrativa simbólica, a partir da alusão a um dos epítetos de Cristo “Mestre dos 

mestres”, e pelo fato de o errante possuir atitudes destoantes, por meio de 

discordâncias e risos contínuos.  

Dessa forma, algumas passagens da vida de Cristo, como: “Última Ceia”, “Caminho 

ao Gólgota”, “Jardim do Getsêmani” e “Ressurreição”, que, embora não sigam uma 

ordem cronológica, demonstram circunstâncias e ações relevantes, para a formação da 

identidade de novos judeus errantes. De acordo com o Mito do “Judeu Errante”, o riso 

entoado frente à dor e angústia de Cristo revela, também, a nudez cômica. A nudez 

está relacionada com a ideia de cronotopo, uma vez que traz à baila o 

sociocomportamento ideológico e deixa clara a noção dissonante. A partir daí, as 

identidades solidificadas entram em processo de rediscussão, tendo em vista a criação 

de novas performances na vida social. A nudez e a errância provam que o cronotopo 

persiste em aberto, a fim de outras análises.  

A nudez errante na ressignificação do rito cristão 

“Quando abri os olhos2” destaca a presença da orientação caudicante, no sentido de 

apresentar o lado dissimulador diante do tempo posterior ao ocorrido. O cronotopo, 

 
1 Pereira, 1994, p. 62. 
2 Pereira, 1994, p. 60. 



 

 

 

3 

Arquivo Maaravi: Revista Digital de Estudos Judaicos da UFMG. Belo Horizonte, v. 19, n. 37, novembro 2025. ISSN: 1982-3053. 

aqui, une o pretérito (omitido) e o presente (perceptível), de forma que o sentido 

simbólico ganha espaço no decorrer da narrativa contínua. Os olhos se tornam um 

enigma discursivo, a ponto de sugerir um desenho simbólico entre as partes genitais – 

a abertura, com o traçado, expondo a vagina; ao passo que a ponta apresenta o pênis 

ereto. A partir daí, a função erótica é expor uma espécie de “centelha divina”, ou 

“metáfora. A imaginação é o agente que move o erótico e o poético”.3 A metáfora 

escolar expõe a reconfiguração cristã. 

O narrador-protagonista (aluno) percebe que a professora, Dona Margarida, estava 

diante de seu discente. Esse ato implícito de a figura docente ser autoridade remete à 

figura de Jesus Cristo, ao sentido de o nome feminino significar “pérola”, ou “olho do 

dia”. A pérola, na tradição judaica, alude à “iídiche perle”, sendo um sobrenome muito 

utilizado entre os judeus – além de enfatizar “gema” criada em moluscos. O nome 

revelado acrescenta o sentido de exposição entre um povo cultural, logo o valor da 

pérola só ocorre, quando é contemplada a formação do objeto, que acontece por meio 

de sofrimento: o grão de areia interpenetrando a ostra. 

Nesse sentido, a passagem da “pérola” utiliza o valor da oferta, uma vez que a figura 

messiânica seria ofertada, enquanto os olhos seriam a decifração do mistério sobre 

quem poderia ser tal homem. Por isso a relação professor-aluno remonta, no sentido 

simbólico, a contemplação do ato cultural – o povo que recebe as ideologias, por meio 

de um formador de opinião. Essa prática de semear ideais desnuda o sujeito, em 

condições de produção, cujas palavras são sêmen que penetram consciências – “Até o 

óvulo ouvido da próxima palavra pessoa”.4 

A narração persiste discorrendo a respeito da relação professor-aluno. “Vamos 

menino5”– aqui, a ausência da vírgula, prejudica o vocativo, porquanto soa a ideia de 

coletividade, ou seja, a aplicação do sujeito oculto. Omitido, porém exposto, 

concomitantemente, pela mediação da análise sintática; assim, a nudez nascitura e a 

batismal se irmanam na codificação simbólica, que, também, é cronotópica. A nudez 

nascitura é cindível, já que a circuncisão, ato cultural praticado pelos judeus e 

islâmicos, remove o prepúcio do pênis. Então, ao nascer, duas cabeças são expostas 

(fronte – razão e identidades / glande – emoção e sensibilidades). 

Talvez ocorrência motivada pelo processo narrativo, o termo “menino” recebe ideia 

reducionista, visto que sugere um redimensionamento cronotópico, voltar a ser uma 

criança. A nudez batismal, embasada no conceito grego, é proveniente da atitude de 

imergir um corpo nas águas, com vistas à purificação, coloração ou outros fins. Nesse 

rito gradativo – descer às águas (morte de si) / subir das águas (ressurreição de si) – 

 
3 Paz, 1995, p. 12. 
4 Antunes, 2010, p. 182. 
5 Pereira, 1994, p. 60. 



 

 

 

4 

Arquivo Maaravi: Revista Digital de Estudos Judaicos da UFMG. Belo Horizonte, v. 19, n. 37, novembro 2025. ISSN: 1982-3053. 

cai no papel inerente ao ser vivente, “Nu eu saí do ventre de minha mãe, e nu para lá 

eu voltarei”.6 O rito é reestabelecido na puberdade, ao expor a cópula – entrada e saída 

do pênis na figura feminina, recriando a imagem materna. 

O comportamento claudicante objetiva a incompreensão, a imaturidade e todo o 

procedimento destoante a qualquer ideologia. Uma passagem bíblica interessante é a 

falta de entendimento de Nicodemos, ao afirmar que “pode uma pessoa nascer, se já é 

idosa? Será que poderá entrar outra vez no ventre de sua mãe e nascer?”.7 As duas 

interrogativas ilógicas abrem ala discursiva ao processo de errância (mesmo que 

temporária), porque o ancianismo não permite o regresso à infância (mas os idosos, 

em deficiências múltiplas, podem retomar hábitos infantis – comportamento irregular 

– imagem grotesca). 

Dessa forma, os aspectos grotescos recobrem o método da errância – entrar outra vez 

– pela volta às origens. Cena de nudez velada, tendo em vista a retomada de alguns 

contextos (Adão e Eva nus – um idoso voltando nu ao ventre) hamartiológicos, pois a 

nudez foi concebida depois do desempenho da errância. A imagem da nudez mostra 

a exposição da errância, como aconteceu com Cristo que, depois de condenado, vai em 

direção ao Gólgota e depara-se com o Judeu Errante. Nudez, pessoas e as dores do 

martírio permeiam o rito da Via Sacra, na qual o corpo despido é razão ao riso pelos 

transeuntes e as dores marcam a consagração histórica individual do sujeito. Trata-se 

de “processo sócio-histórico que serve como fundamento”8 e forma novo projeto para 

uma ressignificação do rito cristão.  

A relação professor-aluno continua simbolizando o rito cristão, quando D. Margarida 

altera a voz: “está na hora9”. A efervescência do discurso simbólico retrata o fato de 

Cristo confessar a antecipação da dor, sempre discutindo o assunto nas entrelinhas da 

doutrinação. “A hora chegou10” e o conflito passa a ser notório pelos homens que 

prenderam Jesus, porquanto a narrativa messiânica se reduz aos maus-tratos da nação 

judaica e romana. É consenso que o personagem Judeu Errante possuísse 

conhecimento a respeito dos incidentes ocorridos na prisão do Messias e a fuga dos 

discípulos diante do ato inexorável. 

Corpo em trânsito, o aluno alegou: “quase levantei o dedo”.11 Nesse sentido, o 

indicador é o mais apropriado, uma vez que converge a atenção àquele que solicita, 

bem como destaca o interlocutor, quando este é repreendido. O aluno representa a 

 
6 Jó, 2014, p. 630. 
7 João, 2014, p. 1296. 
8 Pêcheux, 2010, p. 123. 
9 Pereira, 1994, p. 60. 
10 Marcos, 2014, p. 1246. 
11 Pereira, 1994, p. 60. 



 

 

 

5 

Arquivo Maaravi: Revista Digital de Estudos Judaicos da UFMG. Belo Horizonte, v. 19, n. 37, novembro 2025. ISSN: 1982-3053. 

figura do Judeu Errante que procura menosprezar a identidade de Jesus diante dos 

percalços sofridos em Jerusalém. A figura do Judeu Errante, em processos 

cronotópicos, costuma aparecer como “velho alto e magro, muito barbado, cabelo 

comprido e com um manto escuro”.12 O lado obscuro do errante parece ser oblíquo, 

visto que sugere um socorro imediato, porém mitiga a compaixão e expõe a 

dissimulação de um indivíduo contemplando a nudez de um condenado. A 

proximidade entre o Judeu Errante e Cristo sinaliza a importância da travessia. 

A travessia do condenado despido remonta o cenário da maldição proferida – 

“conseguir a devida permissão”.13 O intenso trânsito nas ruas de Jerusalém desvia o 

percurso dos sujeitos em direção aos seus afazeres, o que põe em pauta a passagem do 

Judeu Errante, na tentativa de se ver livre daquele contexto. A liberdade ausente 

desconstrói o cronotopo santo, pois a insatisfação do errante, em contato com aquele 

corpo despido, impede a permissão de seguir a vida em paz. A partir daí, o conto 

apresenta a mais o contato corpóreo entre o docente e o aprendiz, porque “o contista 

é um pescador de momentos singulares cheios de significação”.14 Parte-se da 

identidade singular para projetar as significações. 

“D. Margarida agarrou-me pelo braço, abriu o portão, atravessou o jardim e entramos 

na casa”.15 A referência ao nome da docente consagra a flor despida, por meio da 

reação demarcada pelos verbos no pretérito perfeito. Os verbos, transmitindo 

movimentos decisivos, promovem cronotopos significativos: em “agarrou-me” 

redescobre o diálogo entre o despido e o errante, porque os corpos em trânsito 

circulam em torno da bênção (o corpo nu que objetiva a redenção) e maldição (o corpo 

nu que reprova os atos corruptos). Por isso o “braço” funciona como atitude de apoio, 

com vistas à paralisação do trânsito ignorante dos passeantes. 

Os transeuntes assistem à travessia do condenado despido, o que enaltece a maldição 

do errante. O verbo “abriu” desregula o pretérito, em razão de as circunstâncias não 

serem favoráveis à identidade de um judeu hospitaleiro, ou seja, o portão aponta ao 

quadro móvel dos acontecimentos posteriores. A sequência cronotópica, também, 

simbólica, perscruta – corpo vestido à nudez presentificada / corpo inerte ao trânsito 

contínuo. A citação do jardim alude ao Getsêmani, enquanto espaço de angústia, que 

destaca a nudez emocional – o suor sanguíneo e o choro agônico – e qualifica os atos 

errantes dos romanos e do povo judeu, ao entregar Jesus aos doutores da lei.  

Essa entrega do corpo despido ao Gólgota mostra o substantivo “casa”, um espaço 

fechado. O ideal mortífero intenciona expor o corpo despido pendurado em uma cruz, 

 
12 Cascudo, 1998, p. 418. 
13 Pereira, 1994, p. 60. 
14 Bosi, 1974, p. 9. 
15 Pereira, 1994, p. 60. 



 

 

 

6 

Arquivo Maaravi: Revista Digital de Estudos Judaicos da UFMG. Belo Horizonte, v. 19, n. 37, novembro 2025. ISSN: 1982-3053. 

isto é, a visão vergonhosa que persiste entre o povo, ao acompanhar o momento da 

crucificação. O caminho do Judeu Errante não se restringe à unicidade do sujeito 

perambulante, contudo a representação corpórea do ser desorientado e sagaz diante 

do sagrado estabelecido. Nesse aspecto, o espaço escolar do conto sintetiza o rito da 

Via Sacra, uma vez que os alunos (a turma) simboliza o povo judeu e a saga de pôr fim 

à vida messiânica, pela vergonha e desprezo, conforme fora profetizado. 

A profecia, no passado, concretizada, parece não perder a essência cronotópica. “O 

fato de a casa voltar a existir”16 engrandece a coroação do riso popular frente ao 

contexto da crucificação. A caveira, em nudez esquelética, atesta o vilipêndio da 

historicidade do personagem, o que permite a vivacidade do cronotopo opróbrio: a 

forma esquelética volta às origens contextuais e apresenta o processo de errância. 

Walter Benjamin (1928) metaforiza a História utilizando a imagem de uma caveira, ao 

apresentar o verdadeiro sentido do discurso historiográfico – elucidar as mazelas de 

dada sociedade. Logo o processo de reexistência histórica é grotesca. 

Esse processo de reexistência histórica transforma o aspecto venerável em profano, já 

que opera no discurso da nudez (exposição), “para não andar nu e não deixar que 

vejam sua vergonha”.17 Nesse sentido, revisitar as imagens históricas é presentificar as 

circunstâncias e expô-las ao vitupério, como se houvesse a possibilidade de o 

leitor/interlocutor refutar e violar a seriedade de certos incidentes. Desse modo, o 

personagem Judeu Errante se ressignifica, por meio dos métodos de releitura, 

desconstruindo paradigmas cristalizados pela literariedade. 

As imagens expostas no conto remetem às cenas da vida de Cristo – “muito pior era a 

presença de D. Margarida”.18 A presença crucial do corpo a ser despido lembra o 

percurso de Jesus, quando este foi preso, em Jerusalém. À espera do julgamento, ocorre 

a negação ao conhecimento, no encontro com Pedro, haja vista o significado do nome 

do apóstolo (pedregulho) que traz o sentido de jogar pedras. O ato de 

desconhecimento fornece o papel de errância, pois há a entrega implícita do corpo 

oferecido, além da omissão ao socorro, junto aos demais. Esse comportamento de 

desprezo se relaciona com a cidade e o corpo de Cristo em estado de ruína. 

A conotação de ruína, também, faz referência à imagem de Jeremias, ao contemplar o 

luto citadino (Deportação dos judeus à Babilônia – o exílio). A exposição imagética da 

destruição, cronotopicamente, antecipa os sofrimentos corpóreos pelos quais Jesus 

passaria, relacionando corpo físico com o citadino – “Destruam esse santuário, e em 

três dias eu o levantarei”.19 O ato destrutivo soa com a desmaterialização, haja vista 

 
16 Pereira, 1994, p. 60. 
17 Apocalipse, 2014, p. 1521. 
18 Pereira, 1994, p. 60. 
19 João, 2014, p. 1295. 



 

 

 

7 

Arquivo Maaravi: Revista Digital de Estudos Judaicos da UFMG. Belo Horizonte, v. 19, n. 37, novembro 2025. ISSN: 1982-3053. 

dois eventos históricos, na esfera do simbólico atuante: a invasão dos babilônicos 

frente ao corpo citadino e a efetivação do programa cristão (vida, morte e ressurreição). 

No contexto babilônico, a figura dos caldeus coloca em exposição a nudez judaica; 

enquanto Jesus, diante do templo, tinge a própria nudez. 

Essas facetas simbólicas fornecem a ressignificação da identidade do Judeu Errante. A 

presença babilônica é errante, uma vez que conclama o riso do despojo, além de efetuar 

barbáries contra Judá. Posteriormente, a imagem de Cristo entrega os atos horrendos 

realizados pelos israelitas e romanos, ao suscitar o chiste durante a Via Sacra. A “voz 

estridente20” de Dona Margarida, no conto, em questão, ativa a carga sonora tanto do 

riso algoz, bem como a efervescência do ato de reprovação frente a um comportamento 

irregular. Assim, a cronotopia transcende o sentido do conto, visto que tipifica duas 

proposições: a seriedade do professor, diante do riso dos alunos; e uma sentença do 

docente ao discente indisciplinado.  

O efeito vocal de Dona Margarida, na sala de aula, enaltece o efeito simbólico do 

percurso (da vida para a morte). O adjetivo “estridente” ressoa uma circunstância 

desagradável, ou seja, qualidade maldita por parte dos ouvintes do discurso emitido. 

Porém o conto entrega um adjetivo contraposto – “como sempre fora e não cavernosa 

e baixa”.21 Nota-se que “baixa” retoma a falta de superioridade, porque a figura 

messiânica não foi aclamada entre o povo judeu. Então o mito do Judeu Errante ganha 

corpo identitário, por meio da atividade reversa – enquanto Jesus leva as iniquidades 

de um povo remisso, o Judeu Errante representa o injusto. 

Aliado ao discurso de inferioridade, a descrição “cavernosa” parece recriar a imagem 

corpórea, ou seja, a proximidade sonora (caveira/caverna) – a letra “V”, em algarismo 

romano, significando o número 5, alude às cinco letras do nome de “J-e-s-u-s”. Logo a 

palavra “caveira” está relacionada com a ideia de despir (nudez), porquanto deixa 

aparecer o que estava omitido. Nessa esteira discursiva, “caverna” expõe diferentes 

cavidades, cujos buracos instigam o olhar às aparências não mensuradas por aquele 

que as contempla, pois é “aquilo que põe nele o ser em questão”.22 A aparência 

corpórea, também, revela o outro ser habitante, em criação.  

A nudez errante e retroflexa no corpo em velório contínuo 

Na sequência da narrativa errante, a citação prevalece o martírio ascendente – “numa 

pessoa morta há mais de vinte anos”.23 A gradação mortífera, cuja consumação elucida 

a memória, perscruta o paralelismo da dor sentida (Cristo) e do riso algoz (Judeu 

 
20 Pereira, 1994, p. 60. 
21 Pereira, 1994, p. 60. 
22 Bataille, 1987, p. 20. 
23 Pereira, 1994, p. 60. 



 

 

 

8 

Arquivo Maaravi: Revista Digital de Estudos Judaicos da UFMG. Belo Horizonte, v. 19, n. 37, novembro 2025. ISSN: 1982-3053. 

Errante). Assim, a narrativa do conto transfigura a imagem necrosada em uma figura 

viva e ativa, porque a correspondência discursiva imprime a necessidade de 

desregular a cronotopia – anula-se o curso da vida ambulante, para projetar a 

antecipação da concretização da morte. Logo o tratamento identitário se ancora na 

contração com o artigo indefinido “numa”, com vistas à abertura simbólica da 

memória coletiva, pela comparação entre um ser vivo e outro morto – “o feio existe ao 

lado do belo”,24 por isso a união dos dois corpos.  

A performance mortífera parece omitir o ato simbólico da função cronotópica, por 

meio da expressão “há mais de vinte anos”, uma vez que Cristo fora crucificado entre 

os anos 26-28, levando em consideração a ordem regressiva da cronotopia (a.C. / d.C.). 

Essa noção indicatória presentifica o narrador diante do contexto histórico, ainda que 

simbólico, tendo em vista a proximidade com as passagens da vida de Cristo. Tal ideia 

ambivalente (dor/riso, vestir/despir, morte/vida, antes/depois) expõe falhas, quanto à 

cronotopia exata, remetendo, também, ao interstício errante. A produção de cálculos 

incertos, bem como a contração entre pretérito e futuro, demarcam matizes errantes, 

uma vez que o erro está atrelado à concepção de nudez ideológica. 

Quanto à nudez ideológica, a impressão destaca a impessoalidade – “pessoa morta”. 

A descrição genérica ocasiona a origem do substantivo “pessoa” (máscara teatral), no 

sentido de descentralizar a imagem exposta, ou seja, mesmo que a nudez suscite a 

presença da totalidade corpórea, a identidade segue anônima. No caminho ao Gólgota, 

havia a cronotopia de os transeuntes julgarem a crucificação de um corpo de alguém 

dado como indigente, haja vista o fato de os marginalizados não merecem ato fúnebre 

adequado. Ocorre a junção de movimentos cronotópicos: o ato teatral e o rito da 

crucificação – a primeira desenvolve a nudez mortífera, já que o término e a 

modificação carregam a exposição da verdade, como ocorre nas cenas de um teatro. 

O segundo movimento cronotópico diz respeito ao rito da crucificação, seja na forma 

da exposição corpórea, seja no funcionamento memorialístico (individual e coletivo). 

A memória acentua as circunstâncias ofertas pelo sujeito da existência, por isso põem 

em circulação as reflexões acerca dos atos praticados durante a vida em sociedade. 

Nessa volatilidade (erros/acertos, antes/depois), os julgamentos feitos pelo exercício 

da memória individual produzem críticas à luz de contextos errantes. Aí, há a presença 

da ressignificação do personagem errante, visto que presentifica o corpo fúnebre, junto 

aos depoimentos veiculados pela voz dos contempladores, pois “transitam entre os 

registros memorialístico, realista, metafísico, escatológico, fantástico e satírico”.25  

No caso da memória individual veiculando depoimentos, a narrativa errante produz 

menções ao mundo derredor – “meus antigos colegas calaram-se, em sinal de respeito 

 
24 Hugo, 1988, p. 25. 
25 Pinto, 2010, p. 67. 



 

 

 

9 

Arquivo Maaravi: Revista Digital de Estudos Judaicos da UFMG. Belo Horizonte, v. 19, n. 37, novembro 2025. ISSN: 1982-3053. 

à professora”.26 Fazer o silêncio frente a um corpo é praticar a autorreflexão, por meio 

das circunstâncias consagradas no convívio social. Tal prática é notória, a partir da 

existência dos adjuntos adnominais (meus e antigos), porquanto conectam o intervalo 

entre a vida consumada e a morte iniciada. Assim, o pronome possessivo “meus” 

revela a centralidade do ‘eu’ na vigência das atitudes realizadas, já que interligam o 

presente ativo com o pretérito inativo. Em seguida, o adjetivo pluralizado “antigos” 

enaltece o pretérito inativo em função memorialística. 

Pode-se dizer que a função memorialística coloca em funcionamento versões acerca de 

determinadas circunstâncias veneradas. Novamente, a errância se estabelece pela 

retomada das eventualidades consagradas pela convivência social, nas quais a nova 

versão das recordações produz panoramas diversos, que possam ser incoerentes com 

a realidade celebrada. Assim, os panoramas históricos da errância são calcados em 

substantivos comuns (colegas, sinal e professora), cuja nudez legitima redundâncias, 

como os colegas representarem uma ação passada (contexto escolar) e vigente (vínculo 

ativo). O sinal ressoa a sonoridade escolar (troca de aulas e período) quanto forma de 

respeito ao magistério apregoado (postura e gestos) e, posteriormente, a identidade 

“professora” referindo-se ao sujeito escolar, ou à imagem do Mestre. 

O avanço da imagem do Mestre continua a gradação: declina-se aos pés dos discípulos, 

percorre as ruas de Jerusalém e desceu às esferas mais baixas da Terra. A nudez 

exposta traça a ressignificação da outridade (símbolos errantes), como em Belém 

(nudez pueril), proximidade com os marginalizados (nudez social), lavar os pés dos 

alunos (nudez hierárquica), carregando a cruz pelas ruas (nudez jurídica) e descida ao 

inferno (nudez espiritual). Convém destacar que a nudez, em Cristo, não lhe imputa 

errância, mas denuncia a outridade, no processo de reversão: o bode expiatório, 

levando os atos pecaminosos do povo hebreu, em pleno deserto. A grande nota 

discursiva está no silêncio, pois Cristo, nas narrativas, não apresenta ideologia vocal, 

porém atitudinal, em meio a diversas passagens bíblicas. 

Dito isso, a nudez pueril denuncia a presença errante, quando os moradores alegam 

não haver espaço para a hospedagem, sendo o lugar de animais o símbolo errante, ou 

seja, a chegada do Messias no meio da nudez israelita. Posteriormente, a presença entre 

sujeitos excêntricos ilumina a errância nos corpos judaicos, a ponto de fornecer-lhes 

redenção, como com as meretrizes (Maria Madalena) e corruptos (Zaqueu). Em 

seguida, higienizar os pés dos discípulos entrega o erro daqueles discentes, uma vez 

que disputaram entre si quem seria o maior – o ensinamento era ser o menor. Pelas 

ruas de Jerusalém, denunciou os julgamentos errôneos dos ditadores romanos; e, em 

seguida, a presença no Hades expôs as almas errantes e estas em plena vergonha. 

 
26 Pereira, 1994, p. 60. 



 

 

 

10 

Arquivo Maaravi: Revista Digital de Estudos Judaicos da UFMG. Belo Horizonte, v. 19, n. 37, novembro 2025. ISSN: 1982-3053. 

“Meu corpo [...] é dele que saem e se irradiam todos os lugares possíveis, reais e 

utópicos”.27 O corpo messiânico solicita percepção.  

A formulação da plenitude vergonhosa está presente na narrativa do conto, quando o 

narrador-protagonista discorre a respeito da falta de percepção – “Olhei em volta, 

olhei o rosto de um por um e não reconheci ninguém, salvo os gêmeos”.28 As causas 

históricas parecem confusas, todavia torna o personagem uma testemunha do 

pretérito consumado. A ausência de reconhecimento torna possível a errância, 

enquanto nudez racional, em razão de o sujeito fraquejar diante do ato consciente, na 

ilimitude cronotópica (o tempo de outrora se tornou simbólico). Lugar abrangente 

(vivido) que demonstrou uma espécie de cegueira discursiva, porquanto os rostos dos 

colegas já não estampam as características da época do grupo escolar. 

Note-se que os “gêmeos” são reconhecidos, porque mostram os mesmos rostos e 

veneram a fraternidade. Ocasionalmente, a identidade gemelar pode demonstrar a 

figura errante, pelo viés do comportamento irregular (nudez espontânea ou atuante). 

Os gêmeos Esaú e Jacó trocaram os papéis de errante, durante a narrativa genesíaca, 

uma vez que a distinção entre os irmãos era a presença dos pelos sobre o corpo. Jacó 

simboliza o errante, o usurpador e enganador; enquanto Esaú tipificava a essência da 

produtividade. Em detrimento do engano de Jacó, este passa a ser escolhido pela mãe 

para adquirir a bênção da primogenitura; ao passo que Esaú cai na esfera do desprezo, 

sendo, posteriormente, um errante pelas terras de Isaque.  

Essa troca de papéis identitários prova a nudez temporária, justamente pela alteração 

nominal: de Jacó (errante) a Israel (o vencedor). A figura dos irmãos, no quadro da 

nudez, persiste nas narrativas bíblicas, como no contexto diluviano (Sem, Cão e Jafé), 

no qual Cão destoa do comportamento dos irmãos, ao rir da nudez do próprio pai. O 

Velho Testamento justifica entrega uma vertente discursiva, que parece ressaltar a 

errância entre os irmãos. No Novo Testamento, ganha novo sentido, haja vista a 

relação fraterna (Simão, irmão de André; Tiago, irmão de João), enquanto protótipo 

cristão. O Cristo, sendo Filho de Davi, ressignifica o conceito de “irmão”, como se a 

nudez tivesse sido aquela concretiza em pleno madeiro, ou seja, a maldição eleita. 

A maldição eleita deixa uma lição simbólica: a ideia de fraternidade consagrada ou a 

inimizade promulgada, pelo “lugar vago [...] colocando os livros e a merenda sob a 

carteira29”. O adjetivo “vago” não só retrata o vazio existencial, contudo o ideal 

infracional, por demonstrar que a errância pode emergir durante as práticas cristãs 

(futuramente, os apóstolos chamarão a errância de heresia). A nudez, agora, está no 

empirismo cristão e, na sequência, incorrer na apostasia, como ocorreu com Judas 

 
27 Foucault, 2013, p. 14. 
28 Pereira, 1994, p. 60. 
29 Pereira, 1994, p. 60. 



 

 

 

11 

Arquivo Maaravi: Revista Digital de Estudos Judaicos da UFMG. Belo Horizonte, v. 19, n. 37, novembro 2025. ISSN: 1982-3053. 

Iscariotes. Ausência do corpo físico produziria novos paradigmas no seio educacional, 

bem como a releitura dos ensinamentos consagrados. Livros e merendas demonstram 

a história do sofrimento (verbo) seguida de alimento (comemoração). 

A nudez errante na criação de métodos profanatórios  

Nesse aspecto, o corpo de Cristo fragmenta-se, já que está na consciência do sujeito 

social. A palavra concreta, a história aberta e a atividade contínua passam a serem 

contextos operantes, na densidade cronotópica, logo a nudez remonta o ponto do 

sacrifício vicário, evidenciado pela narrativa do conto – “não fosse o pão-com-goiaba 

que eu tanto abominava.”30 Aponta-se à última ceia da qual Cristo participou, junto 

aos seus discípulos: o pão simbolizando a carne e a goiaba, o sangue, pela polpa e sua 

cor avermelhada. Consubstanciação insólita na substituição da uva pela goiaba, fato 

que exemplifica a nudez humana no símbolo da polpa da goiaba. A goiaba alude à 

fruta composta por sementes aglomeradas, já que “é consubstancial ao ser humano: 

precede a linguagem e a razão discursiva. O símbolo revela certos aspectos da 

realidade – os mais profundos”.31 

As propriedades botânicas figuram a função do discipulado, visto que carregam a 

essência do discurso bíblico na voz dos cristãos. Em contrapartida, a metáfora da 

“goiaba bichada” transparece a presença do corpo estranho na fruta vermelha, isto é, 

a participação da errância, durante o velório (o corpo, aqui, está em constante ato de 

exposição). Claramente, o verbo “abominava” comunica a essência da errância, na 

efervescência do sentido verbal – o ato profano presente no corpo cristão. A função da 

abominação é, sem dúvida, o próprio corpo estranho autorrevelar-se nos espaços 

ritualísticos. Por outras palavras, a nudez herege age na rebeldia à figura do docente. 

A inadequação do sociocomportamento do discente abarca a cena pedagógica do 

professor. “Dona Margarida abriu um livro, anunciou o número da página e mandou 

que eu iniciasse a leitura”.32 A substantivação estabelece certos procedimentos 

cronotópicos: a flor “Margarida”, o livro estudado, o número da folha e a leitura 

entoada. A reversão admite o aspecto simbólico, pois o espaço escolar parece remontar 

o contexto da última ceia. A flor ofertada, a ser despedaçada no Jardim do Getsêmani, 

em uma tragédia corpórea, pelo início à tortura tenebrosa. O livro presentifica a aula e 

a nova passagem testamentária, uma vez que novo rito é eleito entre os cristãos e 

praticado, sempre em possível atitude de relembrar. 

A atitude de lembrar, por mais que seja uma passagem história cristalizada, pode advir 

de matizes novas em relação ao já visto. Os ensinos sempre foram métodos do povo 

 
30 Pereira, 1994, p. 61. 
31 Eliade, 2000, p. 13. 
32 Pereira, 1994, p. 61. 



 

 

 

12 

Arquivo Maaravi: Revista Digital de Estudos Judaicos da UFMG. Belo Horizonte, v. 19, n. 37, novembro 2025. ISSN: 1982-3053. 

hebreu, a começar pela lei mosaica e as divergências bélicas que, muitas vezes, 

ocasionaram o processo de aculturação – também, possível nudez hebraica, quando 

preferia costumes dos cananeus. Assim, o início à leitura escolar tipifica o contexto da 

traição (Judas Iscariotes), por meio da tríade atitudinal “discurso, refeição e ação”. O 

discurso messiânico entrega o adultério religioso, porque o herege buscou a fusão 

entre os ideais políticos (Roma) e mosaicos (Leis de Moisés) – símbolo da mistura do 

pão com o vinho feito por Judas, antes de este deixar o lugar da ceia. 

A refeição realizada expõe a nudez espiritual, durante a última ceia. “Nesse momento, 

logo que Judas recebeu o pão, Satanás entrou nele33”. O feito cronotópico atesta sentido 

anômalo, já que o corpo de um discípulo recebe o inimigo maior, proveniente do 

mundo espiritual. Visto desse modo, a ação de Judas explica, simbolicamente, a 

palavra “alimentação” em duas cronotopias: festejo e morte. As práticas festivas, para 

Judas, estavam na contemplação da morte messiânica, tendo em vista o recebimento 

das moedas de prata e a notoriedade entre os doutores da Lei e o povo romano. A 

premeditação da morte já era comemorada, “conduz à eternidade, à morte, e pela 

morte, à continuidade”.34  

A comemoração forma um conjunto atitudinal, conforme o símbolo transcorrente na 

narrativa do conto. “Agora era aula de História [...]. Rápido levantei o dedo”.35 O 

momento da aula demarca, também, a união entre o Velho e o Novo Testamento, visto 

que o método messiânico justifica o pretérito e consagra o futuro. Atento às novas 

propostas de conhecimento, os discípulos deixariam a nudez da ignorância, a fim de 

vestir as roupas da sabedoria cristã. Com Judas, a ação de levantar o dedo é representar 

a identidade errante, não só a operante, mas aquela que elucida os erros praticados no 

rito cristão. Por isso a história carrega uma gama de passagens anti-heroicas, como 

modo de tirar vestes eruditas e expor as profanas. 

A pretensão histórica, no conto, destaca uma figura presidencial do Brasil – “Getúlio 

Vargas”.36 A imagem política condecora a circunstância da traição, quando há a 

retomada memorialística do conflito existente entre Vargas e o Presidente Washington 

Luís. Remonta-se a identidade de Judas, pelos atos de traição e suicídio, além de o 

nome “Getúlio” referir-se a uma tribo africana (descendente do zombador Cão, filho 

de Noé). Tal correlação discursiva e histórica legitima a nudez política e desconstrói 

os atos heroicos desenvolvidos pelos personagens. Getúlio foi Ministro da Fazenda e 

a palavra Washington alude à propriedade rural, ou seja, representa a democracia e o 

 
33 João, 2014, p. 1314. 
34 Bataille, 1987, p. 18. 
35 Pereira, 1994, p. 61. 
36 Pereira, 1994, p. 61. 



 

 

 

13 

Arquivo Maaravi: Revista Digital de Estudos Judaicos da UFMG. Belo Horizonte, v. 19, n. 37, novembro 2025. ISSN: 1982-3053. 

produto da traição: depois do suicídio, o dinheiro de Judas foi utilizado para comprar 

um cemitério (espaço terreno a custo de sangue). 

A importância da nudez, produto da traição, é paralela à comicidade. “Todos riram”.37 

Os gracejos e surpresas advindos de uma catástrofe são comum entre os sujeitos 

sociais, Machado de Assis já expunha no conto “A causa secreta” (1885), ao apresentar 

o Personagem Fortunato. A atitude sádica de Fortunato em um velório recontextualiza 

com personagens pós-modernos, já que demonstra a transferência do sofrimento a 

outros corpos. Risos e humilhações iniciaram-se, antes da última ceia, quando os 

doutores da Lei e os romanos criaram uma nudez para rejeitarem Cristo. Nota-se que 

a comicidade nostálgica evidencia a cronotopia memorialística, porque parte do 

pretérito para escarnecer no presente. 

O escarnecimento histórico é evolutivo, haja vista a modificação temporal realizada, 

“com exceção dos gêmeos, que cresceram”.38 Essa assertiva está calcada no símbolo do 

expansionismo cristão, na reconfiguração religiosa de Roma. Como já explicitado, a 

figura gemelar enaltece a fraternidade, de sorte que a aparência corporal pode negar a 

essência identitária. Isso quer dizer que a evolução do Cristianismo provocou diversas 

modificações sociocomportamentais, gerando novos paradigmas e contextos de nudez 

religiosa, à luz de procedimentos errantes. O crescimento religioso pode, apenas, ser 

cômico, em razão de não seguir a cultura cristã. 

De fato, a comicidade errante ressignifica e reelabora a identidade do Judeu Errante. 

“Limitei-me a sorrir e a mestra, tomando-me por debochado, deu-me o castigo”.39 

Conforme essa citação, comicidade, errância e nudez passam a simbolizar o mesmo 

sentido cronotópico, pelas ações verbais elencadas. A ação de limitar-se é aprisionar, 

retomando o mito do Judeu Errante, quando este perambula eternamente. Sorrir à 

professora é recriar a cena da Via Sacra, na qual o sofrimento era seguido de moções 

de compaixão. Porém, a comicidade perpetuada naquelas ruas é seguida de castigo 

delimitado – padecimento e a identidade de mendigo.  

A sentença profética surge a partir da comicidade do errante. “Vá sentar-se com a 

Deolinda”.40 O ser perambulante prepara as diversas rotas a serem perscrutadas, de 

acordo com o símbolo errante, tal qual o significado do nome “Deolinda” (povo e 

gorda) enquanto figura de multidões. Essa proximidade entre o aluno rebelde e a 

figura feminina devolve a possibilidade existirem determinadas destoâncias, ou seja, 

sociocomportamentos, que estão entre os cristãos. Dessa forma, a nudez cultural 

produz errâncias entre as civilizações, na projeção de aproximar inúmeros ritos que 

 
37 Pereira, 1994, p. 61. 
38 Pereira, 1994, p. 61. 
39 Pereira, 1994, p. 61. 
40 Pereira, 1994, p. 61. 



 

 

 

14 

Arquivo Maaravi: Revista Digital de Estudos Judaicos da UFMG. Belo Horizonte, v. 19, n. 37, novembro 2025. ISSN: 1982-3053. 

não se interconectam, porém criam a importância da diferença. A diferença está na 

elucidação de atitudes que possam desconstruir a memória coletiva. 

A desconstrução da memória coletiva inicia com o objetivo de desfazer a importância 

dos relatos históricos. “Desta vez você sofrerá o castigo que merece [...] e só você vai 

ficar aqui e terá que viver o resto da vida inventando histórias até o dia da morte”.41 A 

invenção de histórias supérfluas, com o propósito de constituir atos decadentes – 

castigo, solidão, revolta, mentira e eternidade. O castigo proferido pela professora 

atualiza Cristo sentenciando o Judeu Errante nas ruas de Jerusalém. O estado de 

solidão acresce a presença da multidão e a redução da pessoa do judeu, sem 

comunicação efetiva com os demais cidadãos. A revolta atuante mexe com a 

personalidade e proliferam mentiras nas posturas sociais, a fim de buscar o fim, o 

desejo pela eternidade. O Judeu Errante ressignificado é, cronotópico, atuante. 

A ressignificação está na multiplicidade da nudez. “Vim cumprir o castigo, vim 

inventar minhas histórias até o dia em que Dona Margarida compreenda que cumpri 

minha obrigação42”. O castigo impetrado, sem dúvida, opera na cronotopia 

ascendente, uma forma discursiva de perfazer a característica errante. As histórias 

inventadas pelo narrador-protagonista demonstram a carga cronotópica de um 

personagem à frente de seu tempo, porquanto realiza feitos históricos que desafiam 

qualquer plano cultural. Logo Dona Margarida (figura de Cristo), também, ressignifica 

em figura autoritária, ao deliberar deveres na escola da vida. Entretanto, a “obrigação” 

prossegue em aberto, haja vista a impossibilidade de viver sem deveres e “tem começo 

e nunca terá fim”.43 

Considerações finais 

O conto “Castigo” (1963), de Sérgio Porto, ressignifica, cronotopicamente, a figura do 

Judeu Errante (Ahasverus), a partir do anonimato do narrador-protagonista, que, 

durante a narrativa, é apresentando como “menino” e, no fim da história, apresenta-

se como adulto lembrando as circunstâncias vividas no grupo escolar. A professora, 

Dona Margarida, tipificou a figura de Jesus Cristo (Mestre dos mestres) em meio a 

rituais de seriedade, enquanto corrigia os erros dos alunos. O riso se instaurou diante 

da figura da professora, como viés para a rebeldia, em uma relação de desnudar as 

concepções (a professora expõe as falhas dos alunos e estes, o riso da imagem docente). 

No trabalho da nostalgia, o narrador-protagonista guia o cronotopo aos processos 

simbólicos, principalmente aludindo às passagens da vida de Jesus Cristo, como a 

exposição da nudez nas ruas de Jerusalém, em direção ao Gólgota. A nudez passou a 

 
41 Pereira, 1994, p. 62. 
42 Pereira, 1994, p. 62. 
43 Rouart, 1997, p. 664. 



 

 

 

15 

Arquivo Maaravi: Revista Digital de Estudos Judaicos da UFMG. Belo Horizonte, v. 19, n. 37, novembro 2025. ISSN: 1982-3053. 

ser cronotópica, uma vez que se iniciou com o início do ministério do Messias, por 

meio da desaprovação dos ensinamentos, junto aos doutores da Lei Mosaica. A nudez 

verbal intentou a desestabilização da identidade divina, sendo uma das funções do 

Judeu Errante. Percebeu-se que a nudez messiânica é casta e serviu para expor o 

nudismo errante dos romanos e judeus e prossegue em aberto, porquanto as 

características da errância são sempre ressignificadas.  

Dessa forma, a densidade simbólica da narrativa do conto conduziu à aplicação do 

conceito de heresia, já que propôs a nudez herege, no sentido de conhecer os ensinos 

cristãos e formar outras cronotopias destoantes. Essas cronotopias errantes narraram 

como a nudez é retroflexa, tendo em vista a presença da ideologia, enquanto embate 

no seio social, a exemplo de Adão e Eva – quando nus, desenvolveram o método de 

errância. Logo o castigo formou uma superestrutura discursiva, com o objetivo de 

consagrar a criação de narrativas, cuja nudez simbólica pluriformize a identidade do 

Judeu Errante. O contexto escolar foi, apenas, uma vertente literária de elucidar a 

tarefa da nudez em atividade cronotópica, a fim de corroborar errâncias atitudinais. 

Referências 

ANTUNES, Arnaldo. N.d.a. São Paulo: Iluminuras, 2010. 

BATAILLE, Georges. O erotismo. Tradução: Antonio Carlos Viana. Porto Alegre: 

L&PM, 1987. 

BÍBLIA Pastoral. Vários tradutores. São Paulo: Paulus, 2014. 

BOSI, Alfredo. Situações e formas do conto brasileiro contemporâneo. São Paulo: Cultrix, 

1974. 

CASCUDO, Câmara. Dicionário do folclore brasileiro. Belo Horizonte: Itatiaia; São Paulo: 

EDUSP, 1998. 

ELIADE, Mircea. Imagens e símbolos. Maria Adozinda Oliveira Soares. Lisboa: Editorial 

Minerva, 2000. 

FOUCAULT, Michel. O corpo utópico, heterotopias. Tradução: Salma Tannus Muchail. 

São Paulo: N-1 Edições, 2013. 

HUGO, Victor. Do grotesco e do sublime. Tradução: Célia Berrentini. São Paulo: 

Perspectiva, 1988. 

PAZ, Octavio. Os reinos de Pã. In. PAZ, Octavio. A chama dupla. Amor e erotismo. 

Tradução: Wladir Dupont. Lisboa: Assírio & Alvim,1995. p. 9-22. 

PÊCHEUX, Michel.  Análise automática do discurso (AAD-69). Tradução: Eni P. 

Orlandi. In: GADET, Françoise; HAK, Tony (org.). Por uma análise automática do 

discurso: uma introdução à obra de Michel Pêcheux. Campinas: Unicamp, 2010. p. 59-158. 



 

 

 

16 

Arquivo Maaravi: Revista Digital de Estudos Judaicos da UFMG. Belo Horizonte, v. 19, n. 37, novembro 2025. ISSN: 1982-3053. 

PEREIRA, Manuel da Cunha. A palavra é... Escola. Contos selecionados por Manuel da 

Cunha Pereira. São Paulo: Scipione, 1994. 

PINTO, Manuel da Costa. Literatura Brasileira Hoje. São Paulo: Publifolha, 2010. 

ROUART, Marie-France. O mito do Judeu Errante. In: BRUNEL, Pierre (org.). 

Dicionário de mitos literários. Rio de Janeiro: José Olympio, 1997. p. 665-671. 

-----  

Enviado em: 29/09/2025  

Aprovado em: 30/10/2025 


