
 

 

1 
Arquivo Maaravi: Revista Digital de Estudos Judaicos da UFMG. Belo Horizonte, v. 19, n. 37, novembro 2025. ISSN: 1982-3053. 

Erotismo no teatro judaico no início do século XX: obscenidade ou questionamento 

Eroticism in Jewish Theatre in the Early 20th Century: Obscenity or Provocation 

 

Gilberto Gamer* 

University of Otago|Otago, Nova Zelândia 

gillberto@mail.com 

 

Resumo: Este artigo analisa a presença e as funções do erotismo no teatro judaico do 

início do século XX, investigando se sua aparição nos palcos configuraria mera 

obscenidade ou, ao contrário, um modo de provocação crítica e pedagógica. Tomando 

como foco três peças: Ibergus, de Leib Malach, O D’us da vingança, de Sholem Asch, e 

O Dibuk, de S. An-ski, argumenta-se que o erotismo foi articulado de modo estratégico 

por dramaturgos e encenadores, funcionando não como simples escândalo ou apelo 

comercial, mas como “isca estética” capaz de atrair o público para debates mais 

profundos sobre ética, hipocrisia, poder, gênero e autoridade dentro da tradição 

judaica. e o permitido e o proibido, o sagrado e o profano. 

Palavras-chave: Teatro judaico. Erotismo. Moralidade. 

Abstract: The article analyses the presence and functions of eroticism in Jewish Theatre 

at the beginning of the 20th century, investigating whether its appearance on stage 

constituted mere obscenity or, instead, a form of critical and pedagogical provocation. 

Focusing on three plays: Ibergus by Leib Malach, God of Vengeance by Sholem Asch and 

The Dybbuk by S. An-ski), it is argued that eroticism was strategically employed by 

playwrights and directors, not as a simple scandal or commercial appeal, but as an 

“aesthetic bait” capable of drawing audiences into deeper debates on ethics, hypocrisy, 

power, gender, and authority within the Jewish tradition. 

Keywords: Jewish Theatre. Eroticism. Morality.  

 

“Sexo Kasher” vende. Essa é a tradução literal de uma reportagem publicada pela CBS 

News em 1999,1 por ocasião do lançamento de Kosher Sex, do rabino Shmuley Boteach. 

Controversa em certos círculos, o livro traz uma visão sobre sexualidade, intimidade 

e espiritualidade dentro dos marcos da tradição judaica. A provocação do título não 

se resume a uma jogada de marketing, mas explicita que o desejo e o erotismo, quando 

rotulados como permitido (kasher), podem circular com legitimidade e encontrar seu 

lugar no mercado editorial e nas discussões sobre ética e religiosidade. 

 
* Mestre em Administração de Negócios pela University of Otago, Nova Zelândia. 
1 Staff, 1999. 



 

 

2 
Arquivo Maaravi: Revista Digital de Estudos Judaicos da UFMG. Belo Horizonte, v. 19, n. 37, novembro 2025. ISSN: 1982-3053. 

Diante dessa afirmativa, cabe a pergunta complementar: e o sexo “trayf”2 vende 

também? E a resposta é um sonoro sim! Tomemos como exemplo a trilogia Cinquenta 

tons de cinza, de E. L. James, cuja estética escandalosa – ainda que domesticada – 

catapultou a série a um sucesso estrondoso: Em dezembro de 2012, em menos de 

quatro meses da data de seu lançamento no Brasil, os livros já ocupavam as três 

primeiras posições em todas as listas de mais vendidos e somavam 2,37 milhões de 

exemplares comercializados, ou seja, a cada minuto 13 livros eram vendidos no país.3 

Nos dois anos subsequentes, a série ultrapassou a marca de 100 milhões de cópias 

vendidas mundialmente.4 Passados três anos (2017), os livros já haviam vendido mais 

de 150 milhões de cópias e geraram duas adaptações cinematográficas, com uma 

terceira prevista para ser lançada no ano seguinte.5 Independentemente de serem 

kasher ou trayf, o desejo, o erótico e o erotismo continuam não apenas a fascinar, mas a 

circular, provocar e vender. 

Essa atração não é exclusiva da cultura de massas nem tampouco fruto da 

contemporaneidade. Se o desejo, o erótico e o erotismo vendem e provocam, hoje, é 

porque já fascinavam há séculos. No mundo antigo, em Ars Amatoria (“Os amores”), 

de Ovídio, por exemplo, o sexo é manual e mise-en-scène, instrução prática e espetáculo 

lúdico. Em contraste, na Bíblia Hebraica, ele raramente é nomeado. Porém, está lá: nos 

ecos do Gênesis, nas imagens dos Provérbios,6 e, sobretudo, na poética sensual de Cântico 

dos Cânticos,7 no qual o corpo e o desejo ganham expressão sob o manto do sagrado, 

nunca sob a palavra “sexo”. 

Essa recusa de nomear não é sinal de repressão pura, mas talvez de um saber esotérico: 

aquilo que se revela por omissão, que se transmite por alusão. A tradição cabalística 

leva essa tensão ao limite, interpretando a união sexual entre homem e mulher como 

reflexo da união cósmica entre sefirot8 – desejo como estrutura do mundo. 

 
2 Trayf é um termo ídiche que significa “não kasher”, isso é, impuro segundo as leis 

dietéticas judaicas. 
3 Intrínseca, 2012. 
4 O Globo, 2014. 
5 Schaub, 2017. 
6 Provérbios inclui, entre os grandes mistérios do mundo, “o caminho do homem com 

uma mulher” (Provérbios 30:18-19). A imagem poética e enigmática sugere que a 

relação amorosa, ou erótica, entre os sexos é tão insondável quanto o voo da águia ou 

o curso de um navio no mar. 
7 Segundo Ariel e Chana Bloch, o poema celebra “a maravilha de uma mulher com um 

homem – uma mulher solteira, sem preocupação com linhagem ou descendência, 

movida apenas pelo prazer” (Bloch; Bloch, 2006, p. 14, tradução nossa). 
8 Sefirot são, na tradição cabalística, as dez emanações ou atributos por meio dos quais 

o Ein Sof (o Infinito) se manifesta e estrutura a criação. Elas representam aspectos da 



 

 

3 
Arquivo Maaravi: Revista Digital de Estudos Judaicos da UFMG. Belo Horizonte, v. 19, n. 37, novembro 2025. ISSN: 1982-3053. 

Paradoxalmente, quanto mais velado, mais incandescente: o prazer que não se pode 

dizer acende o desejo de compreender. Ou, como escreve Ovídio, invertendo a lógica 

da interdição: “Quod licet, ingratum est; quod non licet, acrius urit”9 – o que é permitido, 

entedia; o que é proibido, incendeia. 

A retórica do interdito, tão presente na tradição bíblica e na literatura rabínica, 

sustenta-se na ambiguidade: o que não é explicitado pode ser mais eficaz do que o que 

é exibido. Palavras como “conhecer”, “se deitar com”, ou até o silêncio sobre certas 

ações, mobilizam um vocabulário paralelo, mais sugestivo, mais potente. 

Se o erotismo é cifrado, talvez seja também um pacto interpretativo: só vê quem quer 

(ou quem sabe onde olhar). E talvez seja por isso que ele sobrevive às censuras e às 

transformações morais – porque se esconde onde menos se espera e ressurge onde 

menos se permite. 

Pode-se argumentar que essa codificação simbólica do erotismo, essa forma cifrada de 

tratar o desejo e o corpo, está profundamente alinhada com o conceito ashkenazita de 

mentshlekhkayt. Derivada de mentsh, “pessoa” ou “ser humano”, essa palavra não se 

refere apenas à condição de humanidade, mas a um ideal ético de conduta, 

sensibilidade e responsabilidade. 

Como observa Joseph C. Landis, a expressão “seja um mentsh” não é apenas um 

conselho de boa conduta, mas um chamado a encarnar um conjunto de qualidades 

valorizadas pela tradição judaica: aversão à violência gratuita, respeito ao outro, 

compaixão, além de modéstia e autocontrole.10 

Essa ética não se baseava na ideia cristã do pecado original, mas na noção talmúdica 

de que o ser humano nasce com inclinações tanto para o bem (yetser tov) quanto para 

o mal (yetser hará), e que sua trajetória moral depende de escolhas, contextos e 

discernimento. O erro, nesse horizonte, não é uma falha estrutural e irremediável, mas 

uma possibilidade de desvio, e de retorno.11 

Mas com a chegada da Haskalá – o Iluminismo judaico – algo se desloca. A autoridade 

da moral, alicerçada na Torá e nos valores comunitários de mentshlekhkayt, passa a ser 

questionada. Influenciados pelos ideais racionais e universalistas da Europa do século 

XVIII e XIX, os pensadores judaicos (maskilim) propõem uma reformulação: educar o 

 
vontade divina – como sabedoria, compaixão, rigor e beleza – e são frequentemente 

organizadas em um diagrama conhecido como “Árvore da Vida” (Encyclopaedia 

Britannica, 2025). 
9 The Latin Library, [s. d.]. 
10 Landis, 1986, p. 2-3. 
11 Landis, 1986, p. 2. 



 

 

4 
Arquivo Maaravi: Revista Digital de Estudos Judaicos da UFMG. Belo Horizonte, v. 19, n. 37, novembro 2025. ISSN: 1982-3053. 

povo para o mundo moderno. Mas como fazê-lo sem um rompimento total? Como 

secularizar sem apagar? 

A pergunta se intensifica com a inquietação nietzschiana: a “morte de D’us” instaura 

não apenas um vazio metafísico, mas também uma urgência pedagógica, se os antigos 

alicerces já não sustentam o edifício moral, o que pode ocupar seu lugar? Como alinhar 

esses conceitos ao novo zeitgeist,12 sem lançar mão de tratados abstratos e enfadonhos? 

É aí que retorna então, com nova roupagem, um modo antigo de transmissão típico da 

cultura judaica: a parábola. Herdada da tradição rabínica, mas agora reformulada para 

a “modernidade”, a narrativa torna-se o lugar privilegiado para a reinvenção 

simbólica do tecido moral. Não se trata mais de ditar normas, mas de provocar 

inquietações, como fazer “a massa” pensar, como sugerir sem doutrinar, como colocar 

em cena (literal e figurativamente), sob camadas de humor ou tristeza, uma pergunta 

ética ainda em aberto? Opta-se por se recorrer à pedagogia do mashal,13 que reaparece, 

consubstanciada, no formato de teatro e de uma literatura que educa não com 

respostas, mas com fricções. 

Essas fricções não passaram despercebidas, nem impunes. Ao mesmo tempo em que 

intelectuais e artistas buscavam modernizar a sensibilidade judaica por meio da 

narrativa simbólica, setores mais tradicionalistas reagiam com veemência àquilo que 

percebiam como dissolução moral. Um artigo anônimo publicado em 1901 no jornal 

Ha-Dor14 oferece um exemplo dessa resistência: ao denunciar as transformações nos 

costumes, acusa escritores, atrizes e especialmente o teatro popular de promoverem a 

promiscuidade e de corromperem “as filhas de Israel”. O texto mistura lamento, ironia 

e reprovação, e traça uma linha nítida entre o passado idealizado do lar recatado e da 

modéstia feminina, e o presente inquietante, marcado pela circulação de romances 

“vulgares”, roupas “ousadas” e pela ascensão de moças comerciantes que, em vez de 

protegerem sua vergonha, expõem-se ao olhar dos “libertinos”. No texto do artigo, o 

palco tornou-se vitrine da decadência e, paradoxalmente, espelho perigoso para quem 

o observa. 

O erotismo como isca e inquietação 

Com a profissionalização dos palcos, os dramaturgos e diretores do teatro judaico 

precisavam disputar atenção com cabarés, operetas, circos e teatros não judaicos. 

Encher a plateia tornava-se uma necessidade concreta, e os “contos morais 

respeitáveis” nem sempre garantiam bilheteria. Nesse contexto, erotismo, escândalo e 

 
12 Do alemão: Fantasma do tempo. 
13 A palavra hebraica mashal designa, em seu uso clássico, uma parábola, provérbio ou 

alegoria (Boyarin, 1994, p. 98). 
14 Anônimo, 1901. 



 

 

5 
Arquivo Maaravi: Revista Digital de Estudos Judaicos da UFMG. Belo Horizonte, v. 19, n. 37, novembro 2025. ISSN: 1982-3053. 

tensão romântica podiam funcionar como verdadeiras ferramentas de marketing. Mas 

seria isso apenas um artifício mercadológico? Haveria, por trás desse apelo, uma 

operação mais complexa? É possível que o tema sexual, ou erótico, tenha operado, em 

muitos casos, não como eixo central, mas como “isca estética”: um convite provocador 

que conduzia o público a experiências mais densas e críticas? 

Ao se considerar a força de atração do erotismo na tradição judaica e a necessidade de 

modernizar “as massas” dentro do espírito da Haskalá, pode-se supor que autores e 

produtores teatrais tivessem em mente algo mais do que o entretenimento puro. Ao 

atrair tradicionais chefes de famílias e chefes de famílias tradicionais, jovens bundistas 

e estudantes sionistas,15 moças comerciantes e senhoras recatadas, para a mesma 

plateia, o teatro erótico criava uma arena heterogênea – e, por isso, fértil para 

inquietações éticas. Intriga sexual, cenas insinuantes e escândalos domésticos 

funcionavam como porta de entrada. Mas a peça, ao se desdobrar, podia subverter as 

expectativas, expor hipocrisias, encenar desigualdades, problematizar silêncios. O 

erotismo, assim, deixava de ser mero tempero comercial para tornar-se uma fresta por 

onde se insinuavam debates sobre gênero, autoridade, desejo e poder. Talvez seja aí 

que o teatro judaico popular revelava sua maior astúcia: não em recusar a plateia, mas 

em acolhê-la para então inquietá-la. 

Três peças, várias mensagens 

Se a hipótese é que o erotismo no teatro judaico operava como “isca estética”, uma 

provocação sensível que conduzia o público a experiências morais mais complexas, 

então é preciso testá-la. Para isso, escolhemos três peças emblemáticas: Ibergus, de Leib 

Malach, O Dibuk, de S. An-sky, e O D’us da vingança, de Sholem Asch. 

Cada uma delas será analisada em dois tempos: 1) pela ação, o autor, o contexto de 

produção, a presença do erotismo e a moral implícita, ou seja, por aquilo que a peça 

sugere sem resolver, aquilo que inquieta sem doutrinar; 2) pela reação, a recepção 

crítica, os escândalos, os processos (quando houver), e os argumentos que sustentaram 

a censura ou a defesa. 

A ideia não é provar uma “intenção” por trás das peças, mas observar como, em 

diferentes contextos, o erotismo teatral judaico pode ter funcionado como um 

 
15 No início do século XX, os bundistas eram opostos aos sionistas. O “Bund”, 

Algemeyner Yidisher Arbeter-Bund in Lite, Poyln un Rusland, isto é, União Geral dos 

Trabalhadores Judeus na Lituânia, Polônia e Rússia, defendia que os judeus deveriam 

lutar por direitos, autonomia cultural e melhores condições de vida nos países onde já 

residiam, especialmente na Europa Oriental. Eles promoviam o ídiche como língua 

nacional judaica e rejeitavam a ideia de emigrar para fundar um Estado judeu em outro 

território, como propunham os sionistas (Díaz, 2023). 



 

 

6 
Arquivo Maaravi: Revista Digital de Estudos Judaicos da UFMG. Belo Horizonte, v. 19, n. 37, novembro 2025. ISSN: 1982-3053. 

dispositivo pedagógico disfarçado de escândalo, uma forma de atrair a atenção, para 

então, deslocá-la. Como sugeria Einstein, “curiosity has its own reason for existence”, e 

talvez os dramaturgos soubessem disso ao lançar mão de imagens provocadoras para 

despertar no público, não apenas o desejo, mas o assombro diante dos mistérios da 

vida, da intimidade e da moralidade.16 Mistérios que eram abordados em espaços 

reservados, a casa do rabino, a yeshivá,17 o mikveh18 e por pessoas consideradas aptas ao 

trato de tais temas, geralmente homens adultos e letrados. No espaço teatral, porém, 

esses temas ganhavam nova forma: pública, ambígua, inquietante. Como teorizava o 

renomado psicanalista Bion,19 o importante não era apenas suscitar a curiosidade, mas 

deixar em aberto, de modo que a pessoa pudesse entrar em cena com sua própria 

verdade. O teatro, nesse sentido, não oferecia respostas, oferecia palco. 

Da carne ao espírito: Ibergus, de Leib Malach20 

Leib Malach (pseudônimo de Leyb Zaltsman), nascido em 1894 em Zwolin, Polônia, 

cresceu num ambiente tradicional judaico antes de mergulhar na boemia intelectual 

de Varsóvia. Polidor de espelhos, padeiro, pintor de paredes e, por fim, poeta, estreou 

na literatura em 1915 e publicou com frequência em periódicos como Der Moment e 

Literarische Bleter. Em 1922, emigrou para a Argentina, onde se tornou figura ativa na 

vida cultural judaica. Entre 1924 e 1926, percorreu diversos países da América do Sul, 

inclusive o Brasil, onde passou um ano e meio. Ibergus nasce dessa travessia. 

Ambientada no Rio de Janeiro, é uma peça singular no teatro judaico, não só pela 

localização, mas porque expõe, sem filtros, as contradições que atravessavam a 

comunidade judaica da diáspora em tempos de migração. 

O enredo gira em torno da tensão entre a busca de redenção e dignidade por parte de 

Reizl (uma jovem “mulher de quarto” de cerca de trinta anos), a hipocrisia da 

comunidade judaica que a condena moralmente, mas não atua contra os verdadeiros 

opressores (traficantes, cafetões e exploradores), e a promessa de uma nova vida ao 

lado do Dr. Silva (Deputado Nacional no Congresso). A peça, cujo título, Ibergus, 

 
16 Einstein teria afirmado: “O importante é não parar de questionar. A curiosidade tem 

sua própria razão de ser. É impossível não se maravilhar ao contemplar os mistérios 

da eternidade, da vida, da maravilhosa estrutura da realidade. Basta que se tente 

compreender um pouco desse mistério a cada dia. Nunca perca a curiosidade 

sagrada.” (Miller, 1955, p. 64, tradução nossa). 
17 Escola judaica focada no estudo da literatura rabínica. 
18 Mikveh é uma palavra hebraica para uma piscina ou um contenedor de água natural, 

usada para imersão e purificação ritual de acordo com as leis e práticas judaicas. 
19 Wilfred Ruprecht Bion (1897-1979), psicanalista britânico de origem indiana. 
20 Texto original em ídiche, 1926. Disponível em: 

https://archive.org/details/ibergusdrameinfimala/mode/2up. Acesso em: 12 jun. 2025. 



 

 

7 
Arquivo Maaravi: Revista Digital de Estudos Judaicos da UFMG. Belo Horizonte, v. 19, n. 37, novembro 2025. ISSN: 1982-3053. 

significa “transfusão”, “reformulação”, “transfiguração” ou mesmo “regeneração”, 

opera como alegoria dessa tentativa: não apenas por parte de Reizl, mas também de 

todo um teatro, que hesita entre os valores idealizados para o mentsh e a realidade dos 

blate.21 

O erotismo atravessa a peça em camadas. Ele está nas cenas sensuais do primeiro ato, 

toques no cabelo, promessas de amor, joelhos entrelaçados sob a mesa da “casa”, beijos 

hesitantes entre Blonder e Reizl. Está nos convites sexuais feitos pelos marinheiros, nos 

brindes e danças, nos elogios à sua beleza (ou seria volúpia? Ambos?), embutidos no 

comentário “te levo para a Espanha, o rei Alfonso vai se apaixonar por você, palavra 

minha”. 

O erotismo em Ibergus não se limita ao plano dramático. Ele se curva ao simbólico, 

como na figura do Dr. Silva, que enxerga em Reizl uma nova Maria Madalena, 

“purificada pelo pecado”, e se oferece como o homem que pode torná-la mãe de um 

novo messias. A ligação com a cabala é explícita: a mulher marcada pela carne se torna 

potencial receptáculo do sagrado e é no corpo ferido que se inscreve a redenção. A 

cena final, em que Reizl recusa tanto o doutor quanto Blonder, parece encarnar esse 

dilema. Ela diz: “posso ser a esposa de todos, mas não de alguém.” É um gesto de 

recusa simbólica. Ela sabe que a regeneração não será feita pela normalização, que a 

pureza não virá pela institucionalização do afeto. E é aí que o erotismo, como fricção e 

proposta de engrandecimento, ganha sua força. 

Essa força incomoda os vitishe, os “respeitáveis” da comunidade, empenhados em 

defender uma identidade judaica limpa, masculina, produtiva e moralizada. Ibergus os 

obriga a enxergar aquilo que fingem não ver: que o tráfico de mulheres florescia sob 

seus narizes, que os bordéis funcionavam com a cumplicidade (e a frequência) dos 

homens “de bem”, que a hipocrisia de quem condena era frequentemente maior do 

que a “transgressão” de quem tenta se regenerar. A cena em que Reizl, ao tentar sair 

da vida que leva, é rechaçada não por seus algozes, mas por suas supostas defensoras, 

as damas da associação judaica, que a expulsam por “imoralidade” mesmo após ela 

doar dois mil dólares para a causa, é contundente. 

A peça escancara, assim, a farsa de uma comunidade que apregoa mentshlekhkayt, mas 

pratica exclusão. Que prega redenção, mas só a quem não ameaça seu verniz. Ibergus 

é uma peça sobre regeneração, mas uma regeneração que vem pela denúncia, pelo riso 

amargo, pelo colapso da aparência. O erotismo aqui é uma alavanca: não para excitar, 

mas para expor, para mostrar o que se esconde atrás dos discursos de pureza. 

 
21 Marcados pelo estigma da exploração sexual, tanto vítimas quanto exploradores.  



 

 

8 
Arquivo Maaravi: Revista Digital de Estudos Judaicos da UFMG. Belo Horizonte, v. 19, n. 37, novembro 2025. ISSN: 1982-3053. 

A peça Ibergus, com toda sua carga dramática, quando de sua encenação em Buenos 

Aires, gerou uma reação à altura.22 Em abril de 1926, a peça foi aprovada para 

montagem pelo teatro judaico local, mas, no último momento, teve sua estreia vetada 

pelo dono do teatro, segundo relatos da época, por “abordar o tema do tráfico de 

mulheres”. Essa justificativa, que poderia parecer moralista, revelou-se, para muitos, 

um gesto cínico: o próprio meio teatral estava permeado por figuras ambíguas, e não 

faltavam boatos de envolvimento de certos “respeitáveis” do teatro judaico com redes 

de exploração sexual. O veto à peça não era, portanto, uma reação à prostituição em 

si, era uma tentativa de impedir que ela fosse tematizada publicamente no palco e que, 

com isso, o teatro perdesse o patrocínio de um dos seus frequentadores assíduos: os 

blate. 

Essa recusa deflagrou um escândalo. O encenador Yakov Botoshansky, amigo de 

Malach, tornou o caso público e convocou a imprensa ídiche, intelectuais e lideranças 

comunitárias. As massas dividiram-se. Para alguns, Ibergus representava uma afronta 

aos bons costumes, para outros, era o símbolo de uma virada cultural necessária, um 

golpe contra a hipocrisia dos vitishe e uma vitória estética dos que insistiam em encarar 

a realidade e as ultrapassadas tradições. 

A tensão cresceu até eclodir na estreia alternativa da peça, em julho do mesmo ano, no 

teatro argentino Politeama. O texto foi mantido intacto, mas Botoshansky optou por 

acentuar seus traços simbólicos. O personagem Blonder, por exemplo, foi maquiado 

como um “pequeno Jesus” e Reizl como uma Maria Madalena estilizada. O palco foi 

dividido em zonas claras e escuras e os personagens entravam em cena ao som de 

coros e gestos quase automatizados. A estilização evitava o naturalismo e enfatizava a 

fábula, ao transformar o drama em alegoria. 

Mais uma vez, a peça gerou intensas reações. Parte da imprensa saudou Ibergus como 

um “marco cultural”, uma peça capaz de “purificar” o teatro judaico da influência 

daqueles que lucravam com a exploração moral e estética das mulheres. Para outros, 

tratava-se de um panfleto travestido de arte – uma peça “incômoda”, “escandalosa”, 

uma “acusação desproporcional contra a comunidade”. Faltou pouco para que 

confrontos físicos explodissem entre espectadores. A peça passou a representar uma 

batalha entre dois projetos: o do teatro como veículo de inquietação ética, e o da cena 

como espaço de reafirmação comunitária. 

A própria figura de Reizl, não mais a personagem, mas o que ela passou a significar, 

concentrou a disputa: para os blate, ela era uma mártir involuntária; para os vitishe, 

algo que precisava ser varrido para debaixo do tapete. O fato de a peça ter sido 

ambientada no Rio de Janeiro apenas tornava tudo mais escandaloso: sugeria que, 

mesmo longe da Europa, em uma terra jovem e promissora, a lepra moral podia grudar 

 
22 Malach, 1926. 



 

 

9 
Arquivo Maaravi: Revista Digital de Estudos Judaicos da UFMG. Belo Horizonte, v. 19, n. 37, novembro 2025. ISSN: 1982-3053. 

ao nome dos judeus. Isso alimentava, em alguns segmentos da comunidade judaica, o 

medo de que o teatro popular ídiche servisse como arma contra eles mesmos. No bojo 

do debate, estava um receio recorrente: ao expor suas fragilidades internas, o judaísmo 

da diáspora não se autodepurava, apenas se tornava ainda mais vulnerável ao olhar 

externo. 

Mas no final, quando a cortina desceu, ao ter conseguido chamar a atenção para todos 

esses tabus refletidos no palco e fora dele, o diretor Botoshansky expressou seu 

sentimento de que, ultimamente, “a peça Ibergus levou a uma vitória cultural na vida 

judaica argentina”. 

O D’us da vingança, de Sholem Asch 

Sholem Asch, nascido em 1880 em Kutno, Polônia, cresceu num lar hassídico antes de 

romper com as tradições familiares para mergulhar no mundo das letras. Começou a 

publicar contos em ídiche ainda jovem, e a transitar entre temas judaicos e universais 

com ousadia crescente. Aos 26 anos, escreveu sua peça mais controversa, Got fun 

nekome (O D’us da vingança),23 que imediatamente dividiu leitores, críticos e líderes 

comunitários. Sua carreira posterior incluiria romances de grande sucesso, mas a peça 

continuaria sendo o ponto de inflexão: ora celebrada como obra-prima modernista do 

teatro judaico, ora acusada de ter traído sua própria comunidade. Publicada 

inicialmente em Varsóvia, a peça atravessaria idiomas, países e escândalo, sendo 

traduzida para mais de uma dezena de línguas, encenada em palcos judaicos ou não, 

reverberando como poucos textos judaicos o fizeram.  

A peça se divide em três atos. O primeiro se passa no andar superior da casa de Yekel 

Tchaftchovitch,24 um judeu que enriqueceu como dono de um bordel instalado no 

porão da mesma residência, onde as prostitutas conversam livremente e expõem suas 

fragilidades, ressentimentos e esperanças, em uma atmosfera marcada por decadência, 

mas também por uma crua humanidade. Apesar de seu passado (e presente) ligado à 

prostituição, Yekel sonha em construir uma vida “respeitável” para sua filha Rifkele, 

uma adolescente de 17 anos, a quem mantém isolada do ambiente degradado. Com o 

apoio de sua esposa Sarah, ex-prostituta e parceira de negócios, prepara a chegada de 

 
23 CONGRESS For Jewish Culture. Disponível em: 

https://congressforjewishculture.org/people/6783/. Acesso em: 29 jun. 2025. 
24 Este é o nome que consta da versão traduzida para o inglês por Isaac Goldberg, 

publicada em 1918 (Asch, 1918, p. xv). Algumas variações, tanto no nome quanto no 

sobrenome, são encontradas em outras versões da peça, ainda que traduzidas para o 

mesmo idioma. Por exemplo, Yankel Chapchovich está presente em Landis, 1986, p. 

73, sendo que, na adaptação da peça por Donald Margulies, baseada numa tradução 

literal de Joachim Neugroschel, o “tio do bordel” recebeu a denominação de Jack 

Chapman (Margulies, 2003 p. 3). 



 

 

10 
Arquivo Maaravi: Revista Digital de Estudos Judaicos da UFMG. Belo Horizonte, v. 19, n. 37, novembro 2025. ISSN: 1982-3053. 

um rolo da Torá, símbolo máximo da pureza religiosa, como forma de abençoar a casa 

e oferecer uma herança espiritual para Rifkele, a quem pretende fazer casar com um 

jovem estudioso com o objetivo de gerar herdeiros que não tenham qualquer vestígio 

de ligação da família com o mundo da prostituição. 

Nesse contexto, as palavras “Quod est superius est sicut quod inferius, et quod inferius est 

sicut quod est superius.” (O que está acima é como o que está abaixo, e o que está abaixo 

é como o que está acima.)25 encontram eco brutal. A estrutura da casa é tão teatral 

quanto simbólica. No andar superior, a família, no inferior, as prostitutas. Ou seria o 

contrário? O segundo ato fornece a resposta, quando a jovem Rifkele desce 

secretamente para o porão e encontra-se com Manke, uma garota “bastante jovem”,26 

por quem demonstra afeto e desejo. As duas compartilham um momento de 

intimidade intensa, selado por um beijo na chuva. A relação entre elas é ternamente 

construída, em contraste com o ambiente opressor do lar. Conforme observa Curtin, 

no programa para a produção da Broadway de O D’us da vingança em 1923 no teatro 

Apollo, o autor teria mencionado: 

Este amor entre as duas garotas não é apenas erótico. É o amor 

materno inconsciente do qual elas são privadas. A ação retrata o 

amor da mulher-mãe, que é Manke, pela mulher-criança, que é 

Rivkele, em vez do amor sensual e invertido de uma mulher pela 

outra. Nesta cena em particular, eu também quis trazer à tona a 

aspiração da inocente, que anseia pelo pecado, e a pecadora, que 

sonha com a pureza. Manke, sobrecarregada pelo pecado, ama a 

alma pura de Rivkele, e Rivkele, a jovem inocente, deseja 

permanecer próxima à porta de uma mulher como Manke e 

escutar o que há lá dentro.27 

Seja como for, esse ato revela o colapso das fronteiras que Yekel tentou construir: sua 

filha já está contaminada, segundo os padrões que ele mesmo tenta negar. 

O ato final mostra o colapso da fachada moral de Yekel. Ao descobrir a relação entre 

Rifkele e Manke, ele entra em desespero e a agride violentamente. Tenta expulsá-la da 

casa, amaldiçoando-a, como se ela fosse a causa de sua ruína. A Torá, antes símbolo 

 
25 Essa frase vem da Tábua de Esmeralda (Emerald Tablet), um texto enigmático atribuído 

a Hermes Trismegistus. Ela expressa a ideia de correspondência entre os planos, o 

macrocosmo (o universo, o acima) e o microcosmo (o ser humano, o abaixo). Em outras 

palavras, o que acontece no plano espiritual ou celeste se reflete no plano material ou 

terreno; o universo e o indivíduo são espelhos um do outro; o exterior reflete o interior 

e vice-versa. Essa noção aparece em diversas tradições, inclusive na cabala. 
26 Asch, 1918, p. xv. 
27 Curtin, 1987, p. 29. 



 

 

11 
Arquivo Maaravi: Revista Digital de Estudos Judaicos da UFMG. Belo Horizonte, v. 19, n. 37, novembro 2025. ISSN: 1982-3053. 

de pureza e redenção, é profanada e lançada ao chão, num gesto simbólico de 

desespero e impotência. 

O erotismo na peça está explicitamente presente na relação entre as duas e culmina 

numa das cenas mais revolucionárias do teatro judaico: o momento em que elas 

dançam e se beijam sob a chuva, ao celebrar o desejo como gesto de alívio, liberdade e 

descoberta. Mas a peça também trabalha o erotismo em sua atmosfera, nas sugestões 

de desejo, nos olhares desviantes, na tensão entre o sagrado e o profano. Mais do que 

um drama sobre prostituição, a peça é uma alegoria sobre pureza, hipocrisia, amor e 

colapso. 

Como era de se esperar, a reação à peça foi explosiva. Quando encenada em ídiche, 

ainda no início do século XX, dividiu plateias. Mas foi com sua montagem em inglês, 

na Broadway de 1923, que o escândalo assumiu escala pública. A cena do beijo entre 

Rivkele e Manke. no palco, com gestos de ternura e paixão, foi considerada 

“corruptora da juventude”. E, como já ocorrera com Ibergus, a censura mais feroz 

partiu não dos censores não judeus, mas da comunidade judaica. O medo era evidente: 

expor a todos os próprios conflitos internos poderia alimentar estigmas e 

antissemitismo. O teatro, para alguns, deveria continuar sendo um espaço de 

autorrepresentação cuidadosa, não de desconstrução. Sob as acusações de heresia e 

idolatria, mas principalmente de obscenidade, o elenco e o produtor foram presos. Ao 

defender O D’us da vingança contra as acusações de obscenidade, o advogado e 

produtor argumentou que obras canônicas como a Bíblia e as peças de Shakespeare 

contêm mais passagens eróticas ou sexuais do que qualquer cena da peça de Asch, e 

nem por isso deixam de ser ensinadas ou utilizadas de alguma forma nas escolas. Não 

obteve sucesso. Mas eventualmente, com o pagamento da fiança determinada, todos 

foram soltos e a peça continuou a ser apresentada. 

O D’us da vingança permaneceu em cartaz por 133 apresentações, um feito 

impressionante, ao se considerar que dois dos principais jornais de Nova York se 

recusaram a veicular anúncios do espetáculo.28 Independentemente, a mensagem 

subliminar do autor e dos produtores já havia sido transmitida: a vida judaica não 

podia mais ser mantida dividida entre dois cosmos, um inferior e outro superior. 

Na camada mais profunda de O D’us da vingança, o que estava em jogo não era apenas 

o destino de uma filha “corrompida” ou a falência de um pai que tentava construir 

uma reputação “respeitável” a partir da prostituição. O que a peça desnudava, com 

precisão desconcertante, era uma esquizofrenia moral29 que atravessava a própria 

estrutura da sociedade patriarcal e religiosa, hipócrita e moralista, que ela retratava. 

Yekel, ao tentar purificar sua casa com um rolo da Torá, símbolo máximo da santidade 

 
28 Curtin, 1987, p. 40. 
29 Landis, 1986, p. 71. 



 

 

12 
Arquivo Maaravi: Revista Digital de Estudos Judaicos da UFMG. Belo Horizonte, v. 19, n. 37, novembro 2025. ISSN: 1982-3053. 

judaica, sem abdicar da exploração sexual que sustentava seu modo de vida, revelou 

a falência de qualquer tentativa de conciliação entre aparência e virtude. A Torá que 

ele adquire não é sinal de fé, mas instrumento de encobrimento. Trata-se apenas de 

uma tentativa de purificação por meio de um símbolo religioso, mas sem uma 

transformação ética real. Já Rifkele, ao se apaixonar por Manke, transgrediu os limites 

de gênero, desejo e pureza ritual, e expôs, não apenas o seu “pecado”, como também 

a hipocrisia sistêmica de toda uma comunidade que substitui valores por rituais, 

compaixão por controle, ética por aparência. Ao final, o que fica claro é o colapso de 

uma lógica moral que não se sustenta, exatamente por viver em negação de si mesma.  

O Dibuk, de An-ski 

Se em O D’us da vingança o erotismo se materializa em tensões familiares e em amores 

proibidos, em O Dibuk, ele atravessa a fronteira da morte e torna-se uma busca 

espiritual por fusão entre corpos, almas e mundos. 

Sch. An-ski, Shloyme-Zaynvil Rapoport, nasceu em 1863 na vila de Tshashnik, na 

Bielorrússia, e cresceu num ambiente marcado pela ausência do pai e pela força 

silenciosa da mãe, Khane, que sustentava a casa com o trabalho em uma taverna.30 

Ainda jovem, rompeu com os estudos religiosos, mergulhou no universo do 

populismo russo e tornou-se militante, etnógrafo e escritor. Viveu entre camponeses, 

mineiros e operários e, em Paris, passou a publicar em revistas revolucionárias. 

Retornou ao mundo judaico no início do século XX e, influenciado por I. L. Peretz, 

passou a escrever em ídiche. Entre 1911 e 1914, liderou uma expedição etnográfica por 

comunidades judaicas da Ucrânia e recolheu contos, canções, objetos e rituais. Dessa 

jornada, nasceu sua peça mais célebre: Der dibuk oder tsvishn tsvey veltn (“O Dibuk ou 

Entre dois mundos”),31 escrita simultaneamente em russo e ídiche. Essa versão foi 

publicada pela primeira vez em 1919 em Vilna como uma separata. Atualmente, entre 

outras línguas, existem traduções da peça para o português e espanhol. 

A semente de O Dibuk, no entanto, começou a germinar muito antes, mais 

precisamente em 1911, quando durante uma viagem à Volínia, An-ski hospedou-se na 

casa de um hassid local, pai de uma jovem silenciosa e pensativa. Durante o jantar de 

shabat, a moça, até então retraída, transformou-se diante de um jovem da casa de 

estudos, que fora convidado a participar da refeição com a família. Seus olhos se 

encontravam com os dele em silêncio, como se algo os atravessasse sem que 

percebessem. “Compreendi que suas almas jovens e puras palpitavam com um oculto 

 
30 O pseudônimo “An-Ski” significa “filho de Ana”, uma homenagem à sua mãe, 

Khane, que o criou sozinha após o abandono do pai (An-Ski, 2012, p. 9). 
31 O título da peça apresenta variações: Dibbuk, Dybbuk, Dibuk, entre outras. Optamos 

a forma “O Dibuk”, de acordo com a grafia adotada por Jacó Guinsburg em suas 

edições brasileiras. 



 

 

13 
Arquivo Maaravi: Revista Digital de Estudos Judaicos da UFMG. Belo Horizonte, v. 19, n. 37, novembro 2025. ISSN: 1982-3053. 

magnetismo”, escreveu An-ski. No jantar da última noite de shabat, a casa se encheu 

de luz e de conversa. O pai da moça, animado, servia chá e falava entusiasticamente 

sobre seus negócios e, sobretudo, sobre o casamento que estava prestes a firmar para 

a filha, com um rapaz bem-nascido, sério e financeiramente promissor. Mas algo no 

tom daquela conversa, no contraste entre o entusiasmo paterno e o silêncio denso da 

filha, acendeu em An-ski uma inquietação. Ele intuiu que ali havia mais do que se via: 

uma tensão invisível, uma tragédia latente prestes a se instalar. Nos dias que se 

seguiram, enquanto viajava por outras cidades da região, a lembrança daquela casa, 

da jovem transformada diante do estudante e das trocas silenciosas de olhares entre os 

dois, não o abandonou. Essas imagens, ora turvas, ora vívidas como em sonho, 

começaram a se entrelaçar com as lendas de almas penadas que ouvia pelo caminho. 

Até que, uma manhã, ao despertar tomado por essas visões, pôs no papel um primeiro 

esboço, ainda sem saber exatamente o que viria criar, mas certo de que ali nascia algo 

enraizado tanto no folclore quanto na pulsação secreta da vida real.32 

A narrativa tem como cenário inicial uma sinagoga escura e velha, onde Khonnon, um 

jovem cabalista pobre e autodidata, discute com outros hassidim temas esotéricos e suas 

interpretações teológicas. Em meio à conversa, ele propõe uma ideia que desafia não 

apenas seus interlocutores, mas o próprio imaginário religioso: não se trata de 

combater o pecado, mas de elevá-lo. O pecado, diz ele, é parte da criação divina e, 

portanto, contém uma centelha de santidade. Tal pensamento beira a heresia: para 

Khonnon, até Satanás, criado por D’us, carrega uma face da santidade. A luxúria, 

frequentemente vista como o pecado mais poderoso, pode ser purificada como o ouro, 

cujas impurezas são removidas na chama ou como a palha que o agricultor separa do 

grão maduro. Ou seja, o pecado deve ser purificado de sua impureza até que reste 

apenas a santidade. 

Momentos depois, Leye entra na sinagoga acompanhada por Frade, sua cuidadora 

idosa. O olhar entre Leye e Khonnon se sustenta em silêncio, nada é dito, mas tudo é 

compreendido. As mulheres haviam ido tratar de questões práticas, mas o que 

permanece é o encontro entre corpos que, sem se tocarem, se reconheciam. À saída de 

Leye e Frade, entra Sender, pai da garota, e faz o anúncio formal: sua filha está 

prometida a outro. Rico, bem-nascido, com futuro garantido, um homem escolhido 

pela lógica e pelo contrato. Para Khonnon, o golpe é avassalador. O desejo silencioso, 

ainda palpitante, é agora substituído pela ausência. Leye será de outro, e o vínculo se 

desfaz antes mesmo de se consolidar. O erotismo aqui não se consuma, ele se frustra. 

Em seu desespero e obsessão, ele tenta invocar forças sobrenaturais para impedir o 

casamento, mas seus atos resultam apenas em sua morte súbita. 

 
32 Guinsburg, 2008, p. 23. 



 

 

14 
Arquivo Maaravi: Revista Digital de Estudos Judaicos da UFMG. Belo Horizonte, v. 19, n. 37, novembro 2025. ISSN: 1982-3053. 

Três meses se passam. O dia do casamento chega envolto em ritos e obrigações. Leye 

visita o túmulo de um casal de noivos, massacrados por cossacos em 1648, no exato 

dia do casamento deles, um gesto ancestral que parece prenunciar a tragédia. Ela 

dança com os pobres e os excluídos, como quem ensaia uma inclusão que jamais se 

completará. Mas no momento da cerimônia, algo se rompe: Leye oscila entre lucidez e 

delírio, empurra seu pretendente e afirma, com convicção desarmante, que ele não é 

seu noivo. A leitura dos presentes é imediata: loucura. Mas um mensageiro anônimo 

se opõe à versão e revela o que a narrativa hesitava em nomear: ela está possuída por 

um dibuk. 

Mais três dias se passam. Desesperado com a condição de sua filha, Sender busca ajuda 

do renomado rabino Azrielke de Miropolye. O rabino examina Leye e conclui que o 

espírito que se apoderou de seu corpo é o de alguém que acredita ser seu verdadeiro 

noivo. Azrielke ordena que seja formado um tribunal religioso para julgar o caso e, 

com a ajuda de um segundo rabino da corte religiosa e em meio às invocações místicas 

e cânticos, a verdade emerge: Sender havia quebrado uma promessa feita ao pai de 

Khonnon. A injustiça criou uma brecha na ordem e, por essa brecha, o desejo retornou 

em forma de possessão. O tribunal decide que o dibuk deve ser exorcizado, mas 

primeiro Sender deve fazer reparações pela injustiça cometida. 

O ato final se configura como uma cerimônia coletiva, não apenas litúrgica, mas 

existencial. Leye, cercada por rabinos, líderes e membros da comunidade, torna-se o 

centro de um ritual cabalístico destinado a romper o laço entre ela e Khonnon. Leye 

está presente, cercada por líderes religiosos, homens da comunidade e cabalistas. O 

rabino conduz o ritual para expulsar o dibuk, e emprega preces, cânticos e shofarim 

(chifres de carneiro),33 instrumentos sagrados, normalmente associados a celebrações 

solenes, mas que aqui marcam não a chegada da redenção, mas o anúncio da perda, 

entoados em momentos-chave para reforçar a dimensão espiritual e ritualística da 

expulsão. Após uma luta intensa, o espírito de Khonnon abandona o corpo de Leye. 

Mas a libertação não traz consolo e Leye, profundamente transformada, também 

morre, não porque foi derrotada, mas porque sua alma estava irremediavelmente 

entrelaçada à de seu amado espectral. 

O desfecho, marcado por perda e silêncio, encerra a peça com a solenidade de um 

lamento coletivo, não apenas por Leye, mas por um elo desfeito entre promessa e 

realidade, entre justiça e compaixão. A fronteira entre os mundos dos vivos e dos 

mortos, do sagrado e do profano se dissolve. Aqui, o título completo da peça, entre 

 
33 Um minian é a presença de dez homens judeus adultos, necessária, segundo as 

tradições, para aprovar, testemunhar e ajudar na condução do exorcismo. (An-Ski, 

2012, p. 16). 



 

 

15 
Arquivo Maaravi: Revista Digital de Estudos Judaicos da UFMG. Belo Horizonte, v. 19, n. 37, novembro 2025. ISSN: 1982-3053. 

dois mundos, ganha sua dimensão plena. O palco torna-se um limiar e o teatro, um 

espaço de travessia. 

O erotismo que atravessa A peça O Dibuk manifesta-se de maneira multifacetada, e 

exige um olhar que ultrapasse categorias binárias como “reprimido” ou 

“transgressor”. Uma das maneiras de abordar essa dimensão é pensá-la na intersecção 

de dois eixos simbólicos: de um lado, o grau de explicitação, em que a expressão do 

erotismo é mais explícita ou implícita; de outro, o estado da protagonista Leye em 

relação a esse erotismo, se ela está ainda não possuída por forças externas, ou já 

possuída por elas. 

Esse cruzamento permite entrever quatro formas distintas de erotismo que se 

entrelaçam ao longo do texto. 

Em primeiro lugar, a forma do erotismo explícito antes da possessão, em pleno ritual. 

Ele se manifesta nos gestos visíveis, nos momentos em que o impulso devocional se 

confunde com afeto e desejo, tal como quando Leye beija o Sefer Torá durante sua visita 

à sinagoga: “Ela o abraça, pressiona os lábios contra ele. Beija-o apaixonadamente.) 

Chega, criança, chega! Pergaminhos não podem ser beijados por muito tempo.” A 

fisicalidade desse gesto, normalmente reservado à reverência religiosa, é marcada por 

uma intensidade que, de muito, excede o ritual. A fusão entre o gesto devocional e o 

impulso afetivo transforma a cena em um espaço ambíguo, onde o sagrado e o sensual 

literalmente se tocam. Outro exemplo está no olhar silencioso entre Leye e Khonnon, 

anterior à transformação deste em dibuk: “Seus olhos sempre brilham. Que olhos! E 

quando ele fala comigo, fica sem fôlego. E eu também. Afinal, não é apropriado uma 

garota falar com um garoto desconhecido.”, diz Leye em certo momento. 

O que se diz e o que não são aqui igualmente importantes, a contenção da carne revela 

o desejo da mente. Um terceiro exemplo pode ser encontrado quando Khonnon entoa 

versos do Cântico dos Cânticos. A citação dos atributos físicos da pessoa amada reativa 

um desejo latente, e o corpo de Leye torna-se veículo de um desejo que expressa uma 

forma de amor insistente, ainda que condenado. 

Em segundo lugar é forma do erotismo implícito antes da possessão. Nesse plano, a 

tradição mística judaica fornece chaves interpretativas fundamentais. O dibuk, nesse 

contexto, pode ser lido como a evolução do pensamento de Khonnon sobre a 

impossibilidade de realizar uma união em nível terreno. A dimensão erótica, portanto, 

deixa de ser apenas corporal, para se tornar metafísica: o desejo de fusão com Leye 

materializa a tensão entre finitude e transcendência. Ao fazer parte dos místicos 

hassídicos, Khonnon estaria a par do princípio e dos argumentos que sustentam que 

até mesmo o impulso sexual pode ser elevado a um plano de santidade, se canalizado 

com intenção espiritual (Freeze, [s.d.]). E as primeiras linhas do texto da peça deixam 

isso evidente, embora de forma velada: apesar do caráter “pecaminoso” do sexo, num 



 

 

16 
Arquivo Maaravi: Revista Digital de Estudos Judaicos da UFMG. Belo Horizonte, v. 19, n. 37, novembro 2025. ISSN: 1982-3053. 

plano elevado (e porque não dizer também no mundo terreno) ele resulta em criação 

de uma nova alma (no sentido metafórico e real): “Por que, por que/ A alma/ De sua 

altura exaltada/ Caiu em profundezas abismais? / Na queda reside o poder/ De se 

erguer novamente.34  

Mas será que não existe uma “terceira via”? Nós arriscamos dizer que sim. Novamente, 

com base em seus estudos, Khonnon certamente detinha conhecimento sobre a figura 

da pilegesh, a companheira sexual fora do casamento legal, que aparece na halachá (o 

corpo coletivo de leis religiosas judaicas) e em algumas referências bíblicas.35 Como 

aponta Freeze, juristas (século XVI) e mesmo o Gaon de Vilna (século XVIII) admitiam 

relações sexuais estáveis fora do casamento, desde que em conformidade com certos 

preceitos. Talvez, então, a intenção de Khonnon fosse a de se tornar amante de Leye. 

Mas, como Leye estava “doutrinada” por uma mentalidade conservadora, ela não 

conseguiu perceber essa alternativa subliminarmente sugerida por ele. Então, quando 

Leye rejeitou Menashe ao dizer “Você não é meu noivo”, ela não apenas rompeu um 

contrato social mas também destruiu o caminho não percorrido e, com ele, uma outra 

possibilidade de amor, menos institucional, mas talvez mais verdadeira. Ao optar por 

essa trilha, Leye, sem saber, passou a seguir pelo inescapável caminho da excomunhão, 

do exorcismo, da morte. 

Embora Georges Bataille não tivesse foco na peça em questão, ele descreve a lógica de 

Khonnon ao considerar se transformar no dibuk, ao afirmar que [...] “esse ser, na morte, 

é reconduzido à continuidade do ser, à ausência de particularidade. Essa ação violenta, 

que priva a vítima de seu caráter limitado e lhe dá o ilimitado e o infinito que 

pertencem à esfera sagrada, é desejada em sua consequência maior: a terceira forma, a 

do erotismo explícito após a possessão.36 

Nesse contexto, os elementos eróticos tornam-se inescapáveis. A linguagem da 

possessão espiritual – com seus verbos carregados de sentido, como “possuir” e 

“penetrar”, revela a intensidade de uma experiência em que o corpo de Leye se torna 

território de trânsito entre o humano e o sobrenatural. O contato com o dibuk não é 

apenas uma invasão espiritual, mas também uma entrega corporal que ecoa dinâmicas 

de desejo, abandono e transgressão. O corpo de Leye, tomado pelo espírito de 

 
34 Anski, 1986, p. 23. 
35 Diversas mulheres são identificadas como pilegeshim na Bíblia. Alguns exemplos 

notáveis são Quetura, concubina do patriarca Abraão (Gênesis 25:1); Bila e Zilpa, 

servas das esposas de Jacó, Raquel e Lia (Gênesis 30:4, 9). Mesmo sem citação nominal, 

o velho testamento registra que Davi teve várias concubinas, além de suas esposas (2 

Samuel 5:13; 15:16) e que Salomão teria tido 700 esposas e 300 concubinas (1 Reis 11:3). 
36 Bataille, 1987, p. 60. 



 

 

17 
Arquivo Maaravi: Revista Digital de Estudos Judaicos da UFMG. Belo Horizonte, v. 19, n. 37, novembro 2025. ISSN: 1982-3053. 

Khonnon, experimenta o êxtase e a dissolução das fronteiras do eu, como também 

sugeriu Bataille,37 numa fusão que, ao mesmo tempo, sacraliza e profana. 

O erotismo, desse modo, manifesta-se de forma sublimada, porém quase explícita. A 

memória corporal e a sensualidade emergem na maneira como Leye descreve os traços 

físicos de Khonnon, o cabelo macio, os olhos tristes e gentis, os dedos longos e finos, e 

revelam uma atenção minuciosa e afetiva ao corpo do outro, como quem revive, em 

palavras, o toque e a presença. Além disso, os sonhos e lembranças tornam-se o espaço 

privilegiado do desejo: é nas noites silenciosas, entre lágrimas doces e visões oníricas, 

que Leye reencontra a figura amada, o que sugere que o anseio e a busca pelo outro 

persistem mesmo na ausência física, no território do inconsciente e da fantasia. Por 

fim, a própria linguagem poética, repleta de imagens sensoriais e emotivas, reforça a 

ideia: o erotismo está explícito lá, na evocação da memória, no lirismo da fala e na 

intensidade do sonho, e se torna, assim, uma presença quase palpável, ainda que 

envolta em delicadeza e mistério.  

A forma do quarto lugar e a do erotismo implícito após a possessão: É no desenlace do 

exorcismo que essa dimensão se revela de modo ainda mais sofisticado. Como bem 

lembrou Erlich, “toda e qualquer iniciação passa por uma fase de morte para que se 

abram as portas para uma vida nova”.38 E na peça não foi diferente. O ritual de 

expulsão do dibuk pode ser lido como um “desligamento” simbólico do laço erótico 

que unia Leye e Khonnon, mas de forma realmente fatal: ao libertar-se do espírito, 

Leye também se desfaz como sujeito. A morte, aqui, aparece como o fim do eros, como 

sua consumação extrema, aquilo que o erotismo promete e teme ao mesmo tempo. 

Esse momento dramático ecoa, de maneira simbólica, a experiência do clímax sexual: 

após a união máxima, sobrevém a separação, uma espécie de “pequena morte” (la petite 

mort), em que ambos os parceiros retornam às suas realidades, o trabalho e as 

atividades cotidianas para os vivos, o outro reino para os espíritos. Esse paralelo 

encontra respaldo no pensamento de Bataille, que distingue o mundo profano, regido 

pelos interditos, do mundo sagrado, aberto à transgressão. Como afirma o autor, “A 

sociedade humana não é somente o mundo do trabalho. Simultaneamente, ou 

sucessivamente, ela é composta pelo mundo profano e pelo mundo sagrado, que são 

as suas duas formas complementares. O mundo profano é o dos interditos. O mundo 

sagrado abre-se a transgressões limitadas. É o mundo da festa, dos soberanos e dos 

deuses”.39 Assim, o exorcismo marca o fim da experiência sagrada e transgressora e 

restabelece as fronteiras entre os mundos, mas não sem deixar a marca indelével do 

desejo vivido no limiar entre o sagrado e o profano. Dessa forma, o erotismo implícito 

em O Dibuk não reside apenas nos gestos ou palavras, mas sobretudo na tensão entre 

 
37 Bataille, 1987, p. 60. 
38 Erlich, 2007, p. 47. 
39 Bataille, 1987, p. 45. 



 

 

18 
Arquivo Maaravi: Revista Digital de Estudos Judaicos da UFMG. Belo Horizonte, v. 19, n. 37, novembro 2025. ISSN: 1982-3053. 

a fusão e a separação, no trauma do retorno e na memória do êxtase, elementos que, 

mesmo velados, permeiam toda a peça e a elevam à condição de uma poderosa 

alegoria do desejo. 

Essa matriz não serve apenas para classificar, ela opera como lente hermenêutica. 

Revela que o erotismo não está nos atos, mas nas zonas de transição: entre tocar e reter, 

entre encarnar e evocar, entre viver e lembrar. 

Apesar de toda esta carga erótica, ao contrário das peças anteriores, cuja recepção foi 

marcada por escândalos e censuras, O Dibuk provocou uma inquietação silenciosa. 

Não houve nenhuma reação pública violenta ou extremada, mas sim uma reverência 

assombrosa, como se o próprio An-ski tivesse retornado para encenar sua despedida 

entre mundos (a estreia da peça ocorreu em 9 de dezembro de 1920, exatamente 30 

dias após sua morte, como parte de um dos rituais do luto judaico, o shloshim. O evento 

foi tratado como uma espécie de invocação simbólica: o autor morto “falava” através 

dela).40 Um compositor ídiche que estava lá naquela noite descreveu a audiência como 

sentada “em silêncio e mal respirando”, enquanto “experimentava algo inteiramente 

novo". Era como se o próprio público parecesse possuído.41 A peça foi apresentada 

mais de 390 vezes no primeiro ano, com público acumulado de mais de 200 mil 

espectadores.42 Isso não indica escândalo, mas fascínio coletivo. 

Entretanto, em um nível abaixo de sua atmosfera ritual e seu lirismo místico, O Dibuk 

encena uma crítica silenciosa, porém contundente, às estruturas tradicionais de 

casamento, sexualidade e justiça. A possessão, nesse contexto, funciona como metáfora 

da transgressão: o espírito que habita Leye desafia tanto o arranjo social pré-

estabelecido quanto os limites entre desejo permitido e desejo proibido. Mais do que 

escandalizar, a peça inquieta, por colocar em cena o que as convenções culturais 

tentam suprimir. 

Vale considerar, ainda, que O Dibuk estreou em 1920, num momento em que as 

ideologias socialistas e comunistas já começavam a difundir ideais mais igualitários, 

inclusive no campo da sexualidade. Desde os primeiros teóricos, como Charles 

Fourier, a emancipação da mulher era vista como medida do progresso social.43 O 

corpo feminino, nesse contexto, deixa de ser propriedade ou símbolo de pureza para 

tornar-se espaço de liberdade e crítica. É nesse limiar que Leye se inscreve: não como 

vítima, mas como figura que perturba o sistema, exige reparação e recusa o destino 

que lhe foi imposto. 

 
40 Safran, 2010, p. 292. 
41 Stern, 2024. 
42 Waislitz, 1968, p. 41. 
43 Grogan, 1992, p. 20. 



 

 

19 
Arquivo Maaravi: Revista Digital de Estudos Judaicos da UFMG. Belo Horizonte, v. 19, n. 37, novembro 2025. ISSN: 1982-3053. 

Conclusões 

Nas três peças Ibergus, O D’us da vingança e O Dibuk, o erotismo não aparece como fim 

em si mesmo, nem como provocação vazia. Em Ibergus, ele funciona como denúncia 

da hipocrisia social e como catalisador de regeneração. Em O D’us da vingança, 

escancara a impossibilidade de manter separados os mundos do puro e do impuro e 

torna visível uma moral cindida, sustentada em aparências. Já em O Dibuk, o erotismo 

alcança sua forma mais elevada e ambígua, torna-se ponte entre vivos e mortos, entre 

sagrado e profano, entre amor e possessão. Nessa peça, o desejo é simultaneamente 

linguagem, obstáculo e transcendência. 

Os autores dos textos não usaram temas sexuais de forma cínica ou oportunista. Ao 

contrário: o erotismo foi empregado estrategicamente como isca estética, capaz de 

atrair públicos diversos, para então conduzi-los a dilemas morais, sociais e espirituais 

mais profundos. A sedução inicial, seja por escândalo, desejo ou transgressão, não se 

encerra em si mesma. Ela abre caminho para o confronto ético, para o colapso familiar, 

para a responsabilidade comunitária. 

Apesar do número reduzido de peças analisadas, acreditamos ter ilustrado que o 

teatro judaico do início do século XX, longe de ser mero repositório de nostalgia, 

revela-se um espaço de hermenêutica humanística. Ao colocar o corpo em cena, 

desejado, amaldiçoado ou libertado, expõe os limites de uma tradição em 

transformação. Ao reinscrever o erotismo no cerne da experiência judaica moderna, 

oferece não uma apologia da transgressão, mas uma pedagogia do incômodo. Como 

lembrou Erlich, “o drama tem o efeito catártico que Aristóteles exige da Tragédia e, 

como toda grande arte, é também ‘mensageira e intermediária alada entre as 

esferas’”.44 

Não por acaso, essas peças surgiram também quando as teorias de Freud sobre 

sexualidade começaram a ganhar destaque, e gerar antagonismos. Ele, que era um 

fumante inveterado de charutos, foi inquirido uma vez por um de seus discípulos se 

este seu hábito teria algum significado fálico, ao que o mestre teria respondido: 

“Algumas vezes um charuto é apenas um charuto”.45 

 
44 Erlich, 2007, p. 27. 
45 Embora frequentemente atribuída a Freud, a frase “Às vezes um charuto é apenas 

um charuto” não aparece em nenhuma obra ou correspondência conhecida do autor, 

em alemão ou em outras línguas. O primeiro registro documentado da frase surge 

apenas em 1950, como uma nota de rodapé (n. 9) no artigo “The Place of Action in 

Personality Change” de Allen Wheelis, publicado na revista Psychiatry (v. 13, n. 2, p. 

139), que a descreve como uma citação “famosa” de cerca de 30 anos antes, mas sem 

comprovação. Isso sugeriria uma origem por volta de 1920, época do nosso contexto 



 

 

20 
Arquivo Maaravi: Revista Digital de Estudos Judaicos da UFMG. Belo Horizonte, v. 19, n. 37, novembro 2025. ISSN: 1982-3053. 

Cabe ao leitor decidir se estas peças estão alinhadas com essa perspectiva. E, da mesma 

forma, refletir se, quando se trata de erotismo, “as coisas” são mesmo pretas ou brancas 

ou se valeria a pena recordar que na vida existem, pelo menos, cinquenta tons de cinza. 

Referências 

A., [autor anônimo]. Na Rússia (Sobre a modéstia) [(הצניעות על) ברוסיה]. Hadôr, Das 

Zeitalter (A Geração, A Época), Cracóvia, ano 1, n. 24, p. 4-6, 13 jun. 1901. 

ASCH, Sholem. The God of vengeance: a drama in three acts. Tradução para o inglês de 

Isaac Goldberg. Boston: The Stratford Company, 1918. 

ANSKI, S. The Dybbuk (Between Two Worlds). In: LANDIS, Joseph C. (org.). Three Great 

Jewish Plays. New York: Applause Theatre Book Publishers, 1986. p. 15-68. 

AN-SKI. El Dibuk: Teatro y etnografia. Tradução: Abraham Lichtenbaum. Ester Reznik 

de Jarmatz e Silvia Hansman. Buenos Aires: Sholem Buenos Aires, 2012. 

BATAILLE, GEORGES. O erotismo. Tradução: Antônio Carlos Vianna. Porto Alegre: 

L&PM, 1987. 

BLOCH, Ariel; BLOCH, Chana. The Song of Songs: the World's First Great Love Poem. 

New York: The Modern Library, 2006. 

BOYARIN, Daniel. Israel Carnal: lendo o sexo na cultura talmúdica. Tradução: André 

Cardoso Rio de Janeiro: Imago, 1994. 

CONGRESS For Jewish Culture. Asch, Sholem. [s.d.] Disponível em: 

https://congressforjewishculture.org/people/6783/. Acesso em: 01 jul. 2025. 

CONGRESS For Jewish Culture. Malakh, Leyb. [s.d.] Disponível em: 

https://congressforjewishculture.org/people/2827/. Acesso em: 29 jun. 2025. 

CURTIN, Kaier. We can always call them Bulgarians: the emergence of lesbians and gay men 

on the American stage. Boston: Alyson Publications, 1987. 

DÍAZ, Diego. El Bund: los socialistas judíos que no amaban el sionismo. El Salto Diario, 

29 out. 2023. Disponível em: https://www.elsaltodiario.com/historia/bund-socialistas-

judios-no-amaban-sionismo. Acesso em: 28 jun. 2025. 

ENCYCLOPAEDIA Britannica. Sefirot. Disponível em: 

https://www.britannica.com/topic/sefirot. Acesso em: 27 jun. 2025. 

ERLICH, Sara Riwka. Dybbuk, entre dois mundos: interpretação mítico-simbólica 

aplicada, comparada e compreensão psicanalítica. Recife: Companhia Editora de 

Pernambuco, 2007. 

 
analítico. Em 2001, o professor Alan C. Elms (UC Davis) publicou um estudo detalhado 

concluindo que é altamente improvável que Freud tenha dito ou escrito tal frase. 



 

 

21 
Arquivo Maaravi: Revista Digital de Estudos Judaicos da UFMG. Belo Horizonte, v. 19, n. 37, novembro 2025. ISSN: 1982-3053. 

FREEZE, ChaeRan in The YIVO Encyclopedia of Jews in Eastern Europe, verbete 

“Sexuality”. [s.d.] Disponível em: https://encyclopedia.yivo.org/article/2140. Acesso 

em 25 jun. 2025. 

GROGAN, Susan K. French Socialism and Sexual Difference. London: Macmillan 

Academic and Professional Ltd., 1992. 

GUINSBURG, Jacó. Dibuk: um autor, um tema e uma peça. Arquivo Maaravi: Revista 

Digital de Estudos Judaicos da UFMG. Belo Horizonte, v. 2, n. 3, out. 2008, p. 19-25. 

INTRÍNSECA. Cinquenta tons de cinza vende 13 livros por minuto no Brasil. Blog 

Intrínseca, 10 dez. 2012. Disponível em: 

https://intrinseca.com.br/blog/2012/12/cinquenta-tons-de-cinza-vende-13-livros-por-

minuto-no-brasil/. Acesso em: 29 jun. 2025. 

LANDIS, Joseph C. Three great Jewish plays in modern translation. New York: Applause 

Theatre Book Publishers, 1986. 

MALACH, Leib. Ibergus: drame in fir akṭen [em ídiche]. Buenos Aires: Centro Cultural 

Juvenil de Bahia Blanca, 1926. Disponível em: 

https://archive.org/details/ibergusdrameinfimala/mode/2up. Acesso em: 18 ago. 2024. 

MARGULIES, Donald. God of vengeance, adapted from the play by Sholom Asch based on a 

literal translation by Joachim Neugroschel. New York: Dramatists Play Service, Inc., 2003. 

MILLER, William. Death of a genius: his fourth dimension, time, overtakes einstein. 

Life, v. 38, n. 18, p. 61-64, 2 mai. 1955. New York: Time, Inc. Disponível em: 

https://books.google.co.nz/books?id=dlYEAAAAMBAJ&lpg=PP1&dq=Life%20Magaz

ine%2 01955%20May&pg=PA61#v=onepage&q&f=false. Acesso em: 29 jun. 2025. 

O GLOBO. 50 tons de cinza ultrapassa marca de 100 milhões de cópias vendidas. O Globo, 

27 fev. 2014. Disponível em: https://oglobo.globo.com/cultura/50-tons-de-cinza-

ultrapassa-marca-de-100-milhoes-de-copias-vendidas-11727715. Acesso em: 29 jun. 

2025. 

OVÍDIO. Os amores. Tradução parafrástica de António Feliciano de Castilho; seguida 

de Grinalda Ovidiana, por José Feliciano de Castilho. Rio de Janeiro: Typographia de 

Bernardo Xavier Pinto de Sousa, 1858. Disponível em: 

https://bndigital.bnportugal.gov.pt/records/item/82348-os-amores. Acesso em: 29 jun. 

2025. 

SAFRAN, GABRIELLA. Wandering Soul: the Dybbuk’sCcreator, S. An-sky. Cambridge, 

MA: Harvard University Press, 2010. 

SCHAUB, Michael. Exhibit highlights the powerful impact of ‘The Dybbuk’ for the 

past 100 years. Los Angeles Times, 10 out. 2017. Disponível em: 

https://encyclopedia.yivo.org/article/2140


 

 

22 
Arquivo Maaravi: Revista Digital de Estudos Judaicos da UFMG. Belo Horizonte, v. 19, n. 37, novembro 2025. ISSN: 1982-3053. 

https://www.latimes.com/books/jacketcopy/la-et-jc-fifty-shades-darker-

20171010.story.html. Acesso em: 29 jun. 2025. 

STAFF. ‘Kosher Sex’ sells. [s.l.]: CBS News, 1999. Disponível em: 

https://www.cbsnews.com/news/kosher-sex-sells/. Acesso em: 29 jun. 2025. 

STERN, Jennifer A. Exhibit highlights the powerful impact of ‘The Dybbuk’ for the 

past 100 years The Forward, 28 out. 2024. Disponível em: https://forward.com/yiddish-

world/668752/exhibit-impact-the-dybbuk-love-supernatural-demonic-possession/ 

Acesso em: 03 jul. 2025. 

THE LATIN LIBRARY. Ovid Nasonis: Amores, Liber Secundus. [s.d.] Disponível em: 

https://www.thelatinlibrary.com/ovid/ovid.amor2.shtml. Acesso em: 28 jun. 2025. 

-----  

Enviado em: 25/05/2025  

Aprovado em: 01/11/2025 


