
 
 

 

1 

Arquivo Maaravi: Revista Digital de Estudos Judaicos da UFMG. Belo Horizonte, v. 19, n. 37, novembro 2025. ISSN: 1982-3053. 

Bodas, sexualidade e eros, segundo S. Y. Agnon 

Weddings, Sexuality and Eros, According to S. Y. Agnon 

 

Nancy Rozenchan* 

Universidade de São Paulo (USP) | São Paulo, Brasil 

nrozenchan@usp.br 

 

Resumo: Em seus períodos de renovação, as literaturas hebraica e ídiche do final do 

século XIX e início do século XX, seguindo as reviravoltas que prenunciariam novos 

tempos na vida judaica, denunciaram a estagnação que atingia as densas populações 

do Leste europeu. Na literatura, os anti-heróis foram apresentados como pessoas 

paralisadas em todos os aspectos da vida, inclusive o emocional e o intelectual. O 

símbolo central da paralisia foi o problema de Eros, que passou a ser componente 

recorrente nessas escritas. A passividade e envolvimentos eróticos infrutíferos foram 

a marca de muitos personagens. O autor israelense Shai Agnon, cuja produção literária 

se estendeu por décadas, desenvolveu uma dialética complexa entre as instituições da 

pré-história hebraica e a angústia da existência moderna. Alguns de seus temas, como 

sexualidade e eros, envolvendo casamentos, presentes em romances e contos 

publicados desde 1908 até 1971 (postumamente), que se tornaram modelos na 

literatura hebraica moderna e contemporânea, serão aqui abordados. 

Palavras-chave: Literatura hebraica. Literatura israelense. S. Y. Agnon. 

Abstract: During their periods of renewal, Hebrew and Yiddish literature of the late 

19th and early 20th centuries, following the upheavals that would herald new eras in 

Jewish life, denounced the stagnation affecting the dense populations of Eastern 

Europe. In literature, antiheroes were presented as people paralyzed in all aspects of 

life, including emotional and intellectual. The central symbol of this paralysis was the 

problem of Eros, which became a more frequent component of these writings. Passivity 

and fruitless erotic entanglements were the hallmarks of many characters. Israeli 

author Shai Agnon, whose literary production spanned decades, developed a complex 

dialectic between the institutions of Hebrew prehistory and the anguish of modern 

existence. Some of his themes, such as sexuality and eros, involving marriage, present 

in novels and short stories published from 1908 to 1971 (posthumously), which became 

models in modern and contemporary Hebrew literature, will be addressed here. 

Keywords: Hebrew literature. Israeli Literature. S. Y. Agnon. 

 
* Professora Sênior de Língua e Literatura Hebraica da Universidade de São Paulo 

(USP). 



 
 

 

2 

Arquivo Maaravi: Revista Digital de Estudos Judaicos da UFMG. Belo Horizonte, v. 19, n. 37, novembro 2025. ISSN: 1982-3053. 

Shmuel Yossef Agnon (Shmuel Yossef Czaczkes), conhecido, em hebraico, como Shai 

Agnon, único autor israelense a obter o Prêmio Nobel de Literatura (1966), publicou 

por mais de sessenta anos obras que abordam o conflito entre a vida e a linguagem 

judaica tradicional e o mundo moderno, e que constituem uma destilação de milênios 

de escrita judaica, da Bíblia, passando pelos códigos rabínicos até a narrativa hassídica, 

reformulada nos moldes da literatura moderna. 

A inovação de Agnon foi construir uma dialética intrincada entre a tradição hebraica 

e a situação moderna. Segundo Nitza Ben-Dov: 

Mestre da alusão velada e defensor do silêncio eloquente, 

semeador da duplicidade e fundador do eufemismo irônico, 

mais do que todos os escritores antes e poetas antes e depois dele, 

Agnon foi capaz de criar uma dialética complexa entre as 

instituições da pré-história hebraica e a angústia da existência 

moderna, criando assim uma narrativa única, contemporânea e, 

em grande parte, "pós-modernista". Agnon, que se absteve de 

obras unívocas, decisivas e absolutas, infundiu em sua ficção 

planos de compreensão paralelos, contraditórios, 

complementares, enganosos, que se concentram em interseções 

de múltiplos significados.1 

O escritor nasceu em Buczacz, na Galícia polonesa, hoje Ucrânia, em 1888, e faleceu 

em Israel em 1970. Adaptou o seu sobrenome para Agnon, com base no título do 

primeiro conto que publicou na Palestina otomana, “Agunot” (Esposas acorrentadas).2 

O nome deriva do status legal judaico, que se refere a uma mulher casada cujo marido 

desapareceu ou se recusa a lhe conceder o divórcio. A concessão do divórcio é 

prerrogativa do marido.  

Vivendo em épocas de grandes mudanças, Agnon, de muitas maneiras, se viu em uma 

posição semelhante, preso entre mundos diferentes, mas sem pertencer a nenhum. A 

sua literatura explora esses temas. O sentimento de anseio torna-se o ímpeto e a fonte 

da escrita de Agnon, visto que é por meio do próprio ato de escrever que Agnon tenta 

aliviar o desejo coletivo de realização e a existência fragmentada do povo judeu. 

Deixou a Polônia em 1908, imigrou para a Palestina e retornou à Europa cinco anos 

depois para viver na Alemanha. Após a destruição de sua casa em Homburg por um 

incêndio, retornou à Palestina em 1924. A escrita de Agnon também reflete uma síntese 

única da tradição judaica e da filosofia e literaturas europeias que vivenciou.  

 
1 Ben-Dov, 1997, p. 7, todas as traduções são nossas. 
2 Agunot (hebraico) plural de aguná. 



 
 

 

3 

Arquivo Maaravi: Revista Digital de Estudos Judaicos da UFMG. Belo Horizonte, v. 19, n. 37, novembro 2025. ISSN: 1982-3053. 

O casamento está presente em “Agunot” e em diversas outras obras de Agnon, mas o 

que envolve o tema se sobrepõe à própria instituição. Ainda que não os mais visíveis, 

erotismo e sexualidade, trazidos de forma nem sempre tênues, são algumas dessas 

nuances. 

David Biale, em Eros and the Jews: From Biblical Israel to Contemporary America, ao tratar 

do erotismo, abordando obras literárias de diversas épocas, estabelece algumas 

coordenadas para o tema em suas variantes. Às bordas dos tempos modernos, guiou-

se pela tradição literária hebraica e ídiche do Leste europeu. Foi lá que, segundo Biale, 

nos estágios médio e avançado da literatura da Hascalá3 e, em seguida, na literatura 

do Renascimento literário hebraico e iídiche, no final do século XIX, sempre de forma 

recatada, esses temas passaram a ser abordados.  

A instituição do casamento nas comunidades judaicas no Leste europeu, onde se 

concentrava a maior parte da população judaica de então, manteve-se imutável ao 

longo dos séculos. As regras religiosas encorajavam o casamento ou compromisso de 

casamento precoce, principalmente para os meninos, até com apenas doze anos. Na 

Rússia, autoridades tsaristas tentaram frear essa tendência sem obter resultados. Os 

casamentos eram com frequência arranjados pelas famílias, com foco na procriação e 

na manutenção da posição social. Os noivos não se conheciam; eventualmente 

trocariam correspondências, se, entre outros obstáculos, os níveis culturais dos futuros 

cônjuges o permitissem. Os arranjos eram feitos por casamenteiros.  

Autores diversos denunciaram essas situações que não auspiciaram muitas vezes 

resultados positivos. Da fuga ao compromisso assumido pelos pais a casamentos 

infelizes, malsucedidos, desfeitos, escritores abordaram o tema inicialmente em obras 

autobiográficas e outras no período da Hascalá. Tratava-se, em geral, de pessoas 

ilustradas pertencentes a camadas mais abonadas da comunidade. Todavia, 

casamentos precoces tinham lugar também em estratos socioculturais mais 

baixos.  Para os autores da Hascalá, amor e sua concretização eram estranhos à cultura 

tradicional judaica. Consideraram que a sociedade tradicional judaica tinha suprimido 

o desejo erótico e criado judeus neuróticos e atrofiados.  

Na literatura, os anti-heróis eram pessoas paralisadas em todos os aspectos da vida, 

inclusive o emocional e o intelectual. O símbolo central da paralisia é o problema de 

Eros, que, principalmente no período do Renascimento literário, passou a ser 

componente mais frequente de suas escritas. A passividade e envolvimentos eróticos 

 
3 Hascalá (hebraico): “instrução”, “educação”, “iluminismo”, “ilustração”. Movimento 

a favor da disseminação da moderna cultura europeia entre os judeus, sobretudo nos 

séculos XIX e XX. 



 
 

 

4 

Arquivo Maaravi: Revista Digital de Estudos Judaicos da UFMG. Belo Horizonte, v. 19, n. 37, novembro 2025. ISSN: 1982-3053. 

infrutíferos foram a marca de muitos personagens na literatura da passagem para o 

século XX e período posterior.  

Biale esclarece que a tradição judaica não pode ser caracterizada como simplesmente 

afirmando ou reprimindo o erotismo. A história é sobre os dilemas do desejo, a luta 

entre as atrações contraditórias, mais do que a história de um dogma monolítico. Como 

tal, é a história de uma cultura profundamente ambivalente.  

Obras de Agnon, algumas das quais serão mencionadas a seguir, permitem diversas 

leituras sobre o tema do erotismo e, concomitante, o da sexualidade, mesmo que eles 

não constituam o seu eixo principal. Esses traços são sutilmente mesclados na narrativa 

adjacente ao casamento.  

“Agunot”4, um comentário irônico sobre o conceito da aguná, é mais do que a história 

de um casamento fracassado. Agnon usa o termo agunot para descrever pessoas que 

não encontraram o seu verdadeiro par. As muitas leituras5 possíveis de “Agunot” vão 

além do escopo deste artigo, assim, nos ateremos àquela que aponta para aspectos 

sobre a percepção amorosa e/ou erótica. 

Em cena compatível com o período de meados do século XIX,6 o respeitado e rico 

Ahiezer, emigra para a Terra de Israel com sua única filha, Dina. Quando ela atinge a 

idade de se casar, ele envia emissários ao exterior, às grandes yeshivot7 da Europa, para 

encontrar um marido digno para ela. Noivo arranjado, dá início aos preparativos. 

 
4 O conto foi publicado pela primeira vez em Haômer 2, Jafa, outubro de 1908. Agnon 

revisou constantemente os seus escritos. A segunda versão foi publicada no livreto 

Bessod Hayisharim, Berlim, 1921, com contos adicionais. A terceira versão foi publicada 

em Berlim, na edição de 1931 da obra completa de Agnon. A versão definitiva de 

“Agunot” foi publicada na coletânea Elu ve'elu (Estes e aqueles), Obras completas, v. II. 

Jerusalém e Tel Aviv, Schocken, 1953. (Agnon, 1) Edição brasileira: Agnon, S. Y. 

“Agunot – Esposas abandonadas”. In: Berezin, Rifka (Seleção e tradução). Contos de 

amor. São Paulo: Perspectiva, 1996 (1a edição).  
5 Escrito durante o período da Segunda Aliyá (Segunda onda imigratória de judeus da 

Rússia a Israel 1904-1914) que, entre os seus fracassos, viu 90% dos recém-chegados 

retornarem à Europa, “Agunot” é frequentemente analisado também sob a perspectiva 

dessa situação.  
6 Período em que organizações comunitárias de judeus de uma determinada cidade ou 

país europeu, conhecidas como kolelim, operavam dentro da estrutura do antigo 

assentamento na Palestina. Eles forneciam apoio econômico, social e religioso aos seus 

membros e os ajudavam a se estabelecer no país. Por vezes, alguns indivíduos mais 

abonados imigravam para concretizar o seu apoio in loco. 
7 Yeshivot (hebraico), plural de yeshiva, academia de estudos rabínicos. 



 
 

 

5 

Arquivo Maaravi: Revista Digital de Estudos Judaicos da UFMG. Belo Horizonte, v. 19, n. 37, novembro 2025. ISSN: 1982-3053. 

Constrói uma grande mansão em Jerusalém, com uma sala de orações e estudos para 

acolher o noivo, e encomenda a um jovem artista, Ben Uri, a construção de um armário 

para os rolos da Torá. Ben Uri põe-se a trabalhar e, enquanto prepara o armário, canta. 

Sua música tem forte poder de atração. Quando Dina a ouve, sente-se seduzida como 

que por um encantamento e passa a observá-lo. Ele parece querer atrai-la cada vez 

mais para que ela permanecesse ali e não o abandonasse. O fio erótico passa por essa 

melodia. Ben Uri, extasiado com seu trabalho, dedica todo o seu ser ao móvel. Todavia, 

ao terminar a tarefa, encontra-se em um estado de total perda e vazio criativo, como 

se tivesse sido abandonado por sua obra concluída. Chorando por sua solidão, ele 

desce para o jardim, onde adormece. Dina o procura na sala de trabalho. Ao encontrar 

somente o armário que como roubara Ben Uri dela, tomada por ciúmes, empurra-o 

pela janela. O armário sagrado também compartilha do eixo de Eros.  

O nome escolhido para o artesão remete nitidamente ao personagem bíblico Betsalel 

Ben Uri,8 a quem coube, por instrução divina, construir o tabernáculo (mishkan, em 

hebraico) para abrigar as tábuas da lei. Com o desaparecimento do mishkan e seu 

conteúdo, restou às gerações que se seguiram ler e estudar as leis por meio dos rolos 

da Torá, que são devidamente guardados no aron hakôdesh, a arca ou armário santo.  

Ruth Kara-Ivanov Kaniel sugere em sua leitura, com base na mística judaica, atributos 

femininos ao mishkan. A autora menciona a Shechiná, termo hebraico feminino usado 

para descrever a manifestação da presença de Deus, especialmente em relação à sua 

morada e relacionamento com o povo judeu. A palavra Shechiná tem a mesma raiz da 

palavra mishkan, que o Zohar entende como “habitação”. Na Cabala, a Shechiná é vista 

como uma dimensão feminina da divindade. Kaniel considera a Shechiná como 

símbolo da Grande Mãe e dos sagrados “úteros superiores” e investiga se o 

tabernáculo e, posteriormente, o Templo de Jerusalém foram concebidos na tradição 

mística judaica como espaços para adorar a Shechiná, por meio dos quais processos 

psicológicos, sexuais e espirituais de individuação e integração se tornam possíveis.  

Nessa linha, o alvo do amor não é Dina, mas o armário sagrado. Dina sequer pode 

continuar a gozar do canto que a atraiu e a fez dar asas aos seus anseios. Rejeitada, 

incapaz de se sobrepor à “rival”, decide se livrar dela.  

Quando o armário é descoberto no jardim, os judeus de Jerusalém ficam 

escandalizados e interpretam sua misteriosa “queda” como um sinal do desagrado 

divino. O rabino de Jerusalém ordena que outro móvel seja construído em seu lugar e 

o primeiro, de Ben Uri, é escondido. Mas o segundo não pode substituir o primeiro.  

Às vésperas do casamento, quando Yehezkel, o jovem estudioso escolhido para ser 

marido de Dina chega, ela, despojada de seu verdadeiro alvo de apreço e tomada pela 

 
8 Êxodo 31. 



 
 

 

6 

Arquivo Maaravi: Revista Digital de Estudos Judaicos da UFMG. Belo Horizonte, v. 19, n. 37, novembro 2025. ISSN: 1982-3053. 

culpa por ter empurrado o móvel pela janela, confessa o ato ao rabino. Ele tenta 

consolá-la, dizendo-lhe que todos os seus pecados seriam perdoados no dia do 

casamento e ordena que o armário de Ben Uri seja devolvido à sinagoga. O móvel não 

é encontrado. Seu criador também desaparece. Dina e Yehezkel se casam, mas o 

casamento nunca é consumado. Dina pensa em Ben Uri, e Yehezkel, em seu verdadeiro 

amor, Freydele, na Polônia. 

Ocorre o divórcio, a yeshivá construída para o genro é abandonada, Yehezkel retorna à 

Polônia, e Ahiezer e Dina, envergonhados, deixam a cidade. 

Quanto ao símbolo da Shechiná, em imagem enlutada, ela surge nos sonhos do rabino 

que, sentindo-se culpado pelos diversos “acorrentados” da narrativa – homens e 

mulheres –, parte pelo mundo com a missão de liberar aqueles que se encontram em 

tal situação. 

De caráter fortemente calcado no folclore judaico, no romance Hachnassat kalá9 (O 

dossel nupcial) não ocorre um triângulo amoroso relacionado aos noivos – 

personagens centrais da trama – e casamento, mas em relatos secundários. A tradução 

do título é falha ao não indicar especificamente os deveres paternos, desde arranjar um 

noivo para a filha, um dote, até a celebração da cerimônia e, conforme o caso, prover o 

sustento do jovem casal.10 

O subtítulo da obra aponta que, além das aventuras em torno do casamento, o objetivo 

era retratar os feitos da época em questão: de “Maravilhas do Hassid, R. Yudel de 

Brody, e suas três castas filhas e a narrativa da grandeza de nossos irmãos, filhos de 

Israel, que vivem no país de Sua Majestade, o Kaiser”. 

 
9 A primeira versão, em forma de conto longo, escrita quando Agnon vivia na 

Alemanha, de pouco mais de 40 páginas, foi publicada em três partes em 1920, nos 

Estados Unidos. Miklat, Nova York, 1920. A segunda versão, como romance em dois 

volumes, com cerca de 470 páginas, escrita em Jerusalém, abrangeu coleções de contos 

sobre o tema do temor divino e do casamento publicados isoladamente ou inéditos. 

Estes proporcionaram uma imagem da vida judaica da época. Hachnassat kalá. Obras 

completas, v. 1 e 2. Berlim: Schocken, 1931. A terceira versão foi publicada em um 

volume. Hachnassat kalá, Obras completas, v. 1. Jerusalém: Schocken, 1953. 
10 O tema está exposto em Rozenchan, Nancy. O quixotesco em “Hakhnassat Kala” de S. 

Y. Agnon. Dissertação de Mestrado sob orientação da Profa. Dra. Aurora Fornoni 

Bernardini. São Paulo, FFLCH-USP, 1984. Devido ao desconhecimento dos modos 

mundanos do personagem principal e ao apoio do cocheiro que o conduz e os cavalos, 

o romance, com acentuado caráter cômico, é frequentemente lido por um viés 

quixotesco.  



 
 

 

7 

Arquivo Maaravi: Revista Digital de Estudos Judaicos da UFMG. Belo Horizonte, v. 19, n. 37, novembro 2025. ISSN: 1982-3053. 

Cabe a Reb Yudl (Senhor Yudl) – sujeito ingênuo e piedoso dedicado somente aos 

estudos, que vivia em estado de penúria – cuidar de casar a filha, para o que ele é 

instado pela desesperada mulher com ajuda do tsadik,11 o rabino de Apt12 (Opatów) 

que lhe provê os meios para tanto: um belo traje, uma almofada para ajustar à barriga 

para completar a imagem de bem-estar, uma carruagem, um cocheiro e dois cavalos 

que os conduzam pelas cidadezinhas e aldeias da antiga Galícia austro-húngara do 

início do século XIX para cumprir o seu objetivo. É graças às “maravilhas” ou milagres, 

conforme constam no subtítulo, que ele alcançará o seu objetivo. O cenário é do início 

do século XIX.  

Vários traços permitem uma leitura erótica, tanto na trama principal como nas diversas 

narrativas intercaladas, geralmente com um viés cômico ou tragicômico.  

O episódio “A cama de Shlomô Yaacov” relata o desejo do personagem: como de todos 

os estudantes pobres, que viviam na yeshivá, de conseguir dormir no mais bem 

posicionado banco, sempre ocupado. Quando consegue fazê-lo, é atormentado por 

insetos e pelos piores pesadelos, envolvendo mulheres horríveis. No cotidiano, ele, que 

nunca havia estado perto de uma mulher, via tudo com olhos piedosos e com citações 

dos livros sagrados. Chega o dia em que fica noivo. O pai da noiva acertara o 

compromisso para livrar-se de um cortejador indesejado. É quando Shlomô Yaacov 

poderá trocar o banco de madeira por um leito macio e bons sonhos. 

Em Pêssach – festa da libertação – o noivo se apresenta na casa da noiva. Após o jantar 

tradicional da celebração, a noite tem continuidade com cânticos de textos bíblicos 

vinculados à data, qual seja o Cântico dos Cânticos, o livro bíblico que pode ser 

entendido como amor entre homem e mulher, ou de Deus pelo povo. Uma série de 

insinuações de traços eróticos se sustenta na leitura do Cântico dos Cânticos. 

Noivo e noiva intercalam entre si os versículos do livro sagrado, como se estivessem 

dialogando em nome do amor, mas cada um tem em mente os próprios devaneios. O 

versículo “o nosso leito é de viçosas flores”,13 assim como muitos outros – tomado em 

sentido literal para o noivo –, resulta enganoso, pois a jovem prometida, ao pronunciá-

lo, não tem em mente Shlomô Yaacov, mas aquele a quem amava. Naquela mesma 

noite, ela fugirá com o antigo cortejador e, para Shlomô Yaacov, o leito acalentado 

jamais será concretizado.  

Quanto à trama principal de Hachnassat kalá, a alusão erótica é entendida já no início 

pelos nomes dados aos cavalos que conduziam Reb Yudel e o cocheiro Nuta, 

 
11 Tsadik (hebraico): pessoa justa e piedosa; mestre espiritual ou líder. 
12 Referência ficcionalizada ao líder chassídico Meir haLevi Rotenberg (1760-1827/31?).  
13 Cântico dos Cânticos 1:16. 



 
 

 

8 

Arquivo Maaravi: Revista Digital de Estudos Judaicos da UFMG. Belo Horizonte, v. 19, n. 37, novembro 2025. ISSN: 1982-3053. 

“Mosh’chêni” e “Narutza”, basedos na passagem do Cântico dos Cânticos onde a amada 

diz ao noivo: “arrasta-me atrás de ti” – mosh’chêni – “e correremos juntos” – narutza.14  

Reb Yudl cumpre a sua missão, ao menos em parte, pois continuará tão pobre como 

quando partira e, depois de arranjar um noivo para a filha, retorna à casa e volta aos 

estudos. Quanto ao casal de noivos, Péssele e Sheftel, ou, mais precisamente quanto à 

noiva, o perfil erótico se delineia por intermédio de um galo, animal que aparece com 

frequência na obra de Agnon. Até a aproximação das bodas, a trama se desenrola por 

intermédio de diversos quiproquós e enganos. Com a chegada do noivo e de sua 

família à cidade é preciso recepcioná-los com uma farta refeição. O único bem que a 

família possuía era um galo, “Reb Zerach”15 (Sr. Brilho), que servia para despertar Reb 

Yudl para as orações. Sem alternativa, cabe a Péssele levar a ave para ser abatida pelo 

abatedor ritual. No caminho, Péssele sussurra palavras de amor no ouvido do galo. 

Enquanto canta, o galo consegue voar e se esconder atrás de uma cerca. Em seu 

desespero, ela tenta pular a cerca e dilacera a sua roupa, ficando quase nua. A mãe 

envia as duas outras filhas para procurá-la e, a seguir, faz o mesmo. Acham o galo em 

uma cova, onde encontram um tesouro oculto por nobres durante uma guerra.  

Um termo menos comum para galo, em hebraico, é guéver, substantivo que também 

significa “homem”; é o utilizado no romance. A corrida e a busca da noiva pelo galo é 

descrita de forma nitidamente erótica. Nessas circunstâncias, o galo não pode ser 

abatido; ele não o é e servirá para a salvação de todos. A descoberta do tesouro salva o 

propalado casamento e o próprio jantar festivo, uma vez que outras iguarias 

substituem a ave.  

Em diversos contos de Agnon, assim como em Hachnassat kalá, o galo simboliza a 

masculinidade, mas também a contradição interna do homem e sua incapacidade de 

controlar seu destino. Arnold Band corrobora a afirmação do crítico israelense Baruch 

Kurzweil, para quem o galo é identificado com o pai como símbolo de masculinidade 

e fertilidade; assim, é Reb Yudl que seria o abatido. O autor conclui, frisando que o 

aspecto do erotismo faz parte da comédia:  

The rooster, the symbol of procreation and virility, cannot be 

killed since, in a comedy, the human race must go on stubbornly, 

or haphazardly, or miraculously. The erotic theme is indigenous 

to comedy precisely because procreation is fundamental to 

comedy.16  

 
14 Cântico dos Cânticos 1:4. 
15 Referência ao brilho do nascer do sol.  
16 Band, 1968, p. 175. O galo, símbolo da procriação e da virilidade, não pode ser morto, 

pois, em uma comédia, a raça humana deve prosseguir teimosamente, ou de forma 



 
 

 

9 

Arquivo Maaravi: Revista Digital de Estudos Judaicos da UFMG. Belo Horizonte, v. 19, n. 37, novembro 2025. ISSN: 1982-3053. 

O tema do galo em Agnon levanta questões sobre a essência da masculinidade em si, 

sobre as relações entre os sexos e sobre o lugar dos homens em um mundo em 

mudança, mas também sobre a contradição interna do homem e sua incapacidade de 

controlar o seu destino. Ele se apresenta também no romance Sipur pashut (Uma 

história simples).17 

Quanto a Reb Yudl, afinal enriquecido graças ao tesouro e mais conectado ao mundo 

ao seu derredor, ele parte para a terra dos antepassados. 

Uma história simples é ambientada no período de 1903 a 1907, contemporâneo ao de 

uma rara visita de Agnon à terra natal, e tem, como pano de fundo, as mudanças sociais 

e culturais que ocorrem na cidade fictícia de Shibush, uma corruptela do nome da 

cidade de Agnon. Nesta e em outras obras agnonianas em que está presente, o nome, 

que significa “perturbação”, simboliza as mudanças e perdas sofridas pelas 

comunidades judaicas na Europa Oriental. 

Segundo Band, “Sipur pashut can embrace an entire society in the throes of far-reaching 

cultural change and displacement because it stresses the most vital phase of any 

coherent society: marriage, its social assumptions and implications.”18 Guershon 

Shaked considera a obra “a typical bourgeois social novel” […] “Jewish Bourgeois 

society overcomes the hero’s personality and his romantic dreams, thus forcing itself 

upon him.”19 

 
aleatória, ou milagrosa. O tema erótico é inerente à comédia precisamente porque a 

procriação é fundamental para a comédia. 
17Agnon, S. Y. Sipur pashut. (Uma história simples).  Primeira edição: Obras completas, v. 

V. Jerusalém: Schocken, 1935. Versão definitiva. Al capot haman’ul (Na aldrava da 

fechadura). Obra completas, v. III. Jerusalém: Schocken, 1953. Versão brasileira: Agnon, 

Sch. I. Uma história simples. Tradução e notas: Eliana Langer. São Paulo: Perspectiva, 

2002.  
18 Band, 1968, p. 240. Uma história simples pode abranger uma sociedade inteira em meio 

a mudanças culturais e deslocamentos de longo alcance porque enfatiza a fase mais 

vital de qualquer sociedade coerente: o casamento, suas suposições e implicações 

sociais. 
19 “[...] um típico romance social burguês [...].” e “A sociedade burguesa judaica supera 

a personalidade do herói e seus sonhos românticos, impondo-se assim a ele.” (Shaked, 

1989, p. 136). 



 
 

 

10 

Arquivo Maaravi: Revista Digital de Estudos Judaicos da UFMG. Belo Horizonte, v. 19, n. 37, novembro 2025. ISSN: 1982-3053. 

Baruch Hochman, por sua vez, destaca que “A Simple Story had rendered a process of 

inner decay, stressing the secularization of an essentially religious culture and the 

impact on consciousness of a modicum of political and economic freedom.”20 

A trama gira em torno do jovem Hirshl Hurwitz, que se apaixona por Bluma Nacht, 

mas deve se casar com Mina. A triangulação amorosa, frequente na obra de Agnon, 

aqui afeta duas gerações. Na anterior, o pai de Hirshl se sentira atraído pela mãe de 

Bluma, mas a deixara por um casamento de conveniência com Tsirl, de cujo pai ele era 

empregado. O caso de loucura do irmão de Tsirl embotara o lustro da família e a levara 

ao casamento com alguém de categoria econômica e social inferior. 

O romance começa com a descrição da orfandade de Bluma, sua jornada para a casa 

dos seus aparentados Hurwitz, sua recepção ambivalente e a aproximação a Hirshl. De 

parente distante ela passa à categoria de serviçal sem salários, a serem pagos quando 

se casasse. O afeto que se desenvolve entre Bluma e Hirshl, ambos adolescentes – 

Hirshl tem dezesseis anos –, não agrada Tsirl que providenciará um casamento entre 

iguais para o filho. Ciente da nova situação, Bluma se desliga da família e passa a 

trabalhar em outra casa.  

No contexto presente, vários traços do relacionamento de Hirshl e Bluma merecem 

atenção.  

No início, ele a vê como uma espécie de irmã “gêmea”. Há uma analogia entre eles: 

gostam de ler, ele empresta seus livros a ela; suas conversas, à luz de velas na véspera 

do Shabat, se estendem sobre o que leram. A indecifrável Bluma Nacht, cujo nome, em 

ídiche, significa “flor noturna”, desperta em Hirshl, que é praticamente desprovido de 

autoconsciência, sentimentos que ele desconhece e com os quais não tem capacidade 

de lidar, entre eles, o amor. Graças a essa aproximação, algo ocorre com Hirshl, preso 

na tradição sob a autoridade da mãe. Segundo Shaked, “Bluma [...] liberates the forces 

that had been repressed in Hirschl, who, like most of Agnon’s heroes, lacks the means 

for ‘containing’ his soul”.21 Tsirl, mãe de Hirshl, que, de início se anima com essa 

aproximação que provê um crescimento e meios de se conhecer no mundo em 

mudança, algo que não tinha proporcionado ao filho, pois ela própria, mais 

 
20 “Uma história simples retratou um processo de decadência interna, enfatizando a 

secularização de uma cultura essencialmente religiosa e o impacto na consciência de 

um mínimo de liberdade política e econômica.” (Hochman, 1970, p. 112). 
21“Bluma [...] liberta as forças que haviam sido reprimidas em Hirshl, que, como a 

maioria dos heróis de Agnon, não tem meios para “conter” sua 1alma [. . .] A sociedade 

burguesa judaica domina a personalidade do personagem e seus sonhos românticos, 

impondo-se assim a ele.” (Shaked, 1989, p. 131). 



 
 

 

11 

Arquivo Maaravi: Revista Digital de Estudos Judaicos da UFMG. Belo Horizonte, v. 19, n. 37, novembro 2025. ISSN: 1982-3053. 

interessada em acumular fortuna em sua loja, não se dedicara a ele e nem o estimulara, 

logo muda de opinião. 

Hirshl se apaixona rapidamente por Bluma. Um toque físico passageiro foi suficiente 

para que o rapaz instalasse em seu íntimo um pacto de fidelidade. 

Bluma é descrita por Hirshl na linguagem bíblica como “a rosa dos vales” e “um 

pássaro voador” – imagens que ilustram sua atitude em relação a ela, mas também 

suas qualidades: agilidade, facilidade de movimento, beleza, florescimento. Termos do 

Cântico dos Cânticos fluem por toda a trama. Agnon escolheu Hirshl como nome do 

personagem, tradução ídiche para “gamo” ou “cervo”, lembrado, no mesmo livro do 

Cântico dos Cânticos: “Antes de o dia raiar, antes de as sombras sumirem, volte para 

mim, meu amado. Volte depressa como um gazel ou como o gamo que corre sobre as 

colinas de Beter.”22 A escolha resulta irônica, pois Bluma não a manifesta e, sem esse 

chamado, Hirshl jamais será esse “gamo”. 

No primeiro encontro de maior proximidade, Bluma estende a mão para que ele saia 

do quarto, e ele segura a mão dela sem soltá-la. Ambos coram como se tivessem 

cometido um crime. Bluma sai do quarto e Hirshl se sente confuso devido a emoções 

que ainda não sabe interpretar. Como um adolescente que recebeu uma educação 

tradicional-conservadora, sente-se culpado, pensando no que poderia ter feito, como 

deveria ter agido. 

Um segundo encontro ocorre quando Hirshl entra no quarto de Bluma e ela se afasta 

dele. Em vez de tocá-la, Hirsch deita e sente como se sua cabeça estivesse ali há muito 

tempo. Adormece, até que Bluma o acorda deslizando a mão pela sua cabeça. 

Não cabe a Hirshl tomar qualquer decisão quanto aos seus sentimentos por Bluma, 

pois não pode ultrapassar as barreiras ao seu redor. Mesmo casado, e Bluma tendo se 

afastado, ele não consegue esquecê-la, de dia ou em sonhos. Caminha pela cidade, por 

bosques, até chegar ao lugar da periferia onde ela vive, esperando vê-la. Ele realmente 

a vê. De repente, Bluma sai para fechar o portão, avista Hirshl, recua e volta para 

dentro de casa. 

Totalmente descontrolado, ele coloca as mãos na aldrava da fechadura (al capot 

haman’ul, no original) e chora. A fechadura é do portão, mas também a fechadura 

metafórica do coração de Bluma.23 A referência ao Cântico dos Cânticos 

 
22 Cântico dos Cânticos 2:17. 
23 A “aldrava da fechadura”, título da coletânea em que se encontra esse romance, 

sugere um estado de dependência, fixação e dificuldade de se separar, de porta que 

não se abre. As narrativas da coletânea apresentam uma variedade de relacionamentos 

amorosos, às vezes envolvendo autodestruição e dependência, bem como a 

dificuldade de se livrar dessas situações. 



 
 

 

12 

Arquivo Maaravi: Revista Digital de Estudos Judaicos da UFMG. Belo Horizonte, v. 19, n. 37, novembro 2025. ISSN: 1982-3053. 

5 Eu me levantei para abrir ao meu amado, e as minhas mãos 

destilavam mirra, e os meus dedos gotejavam mirra sobre as 

aldravas da fechadura. 6 Eu abri ao meu amado, mas já o meu 

amado se tinha retirado, e se tinha ido; a minha alma se derreteu 

quando ele falou; busquei-o e não o achei, chamei-o, e não me 

respondeu.24 

Nesse trecho, com posição invertida, pois é ela que se retira, completa a alusão erótica. 

Hirshl entende que seu amor não será possível.  

Perturbado, não dorme, responsabiliza o cantar do galo, também denominado de 

guéver, pela sua insônia. Quando enlouquece, imita o canto da ave. O galo, 

simbolizando masculinidade e controle, perturba Hirshl porque seu canto o lembra de 

que ele não consegue ser um adulto, homem. 

Inseguro em relação à sua masculinidade, é atormentado pela consciência por ter 

desistido de Bluma sob a influência da pressão de sua mãe, especialmente quando há 

distância e solidão entre ele e Mina, sua esposa. O galo, um símbolo da “castração” do 

passivo Hirshl, é aquele que impede Hirshl de dormir à noite e surge em um contexto 

de violência em seus pensamentos. 

Depois de tratado da loucura, volta para Mina e os filhos e, lentamente passa a apreciar 

a esposa, ao mesmo tempo em que se empenha em afastar Bluma, que, agora, ele define 

como “frígida”, por não ter sido capaz de instituir uma vida amorosa com ele. 

No final do romance, o narrador promete que o destino de Bluma Nacht seria 

desenvolvido em outra obra, mas isso nunca se concretizou. 

A dificuldade em promover um encerramento adequado à atuação de um personagem 

se deu de forma insolúvel no romance Shira, obra que, assim se supunha, seria a maior 

sensação de toda a escrita de Agnon. Só à beira da morte ele autorizou a publicação do 

livro nunca completado; ele foi editado e reeditado pela filha, Emuna Yaron.25 A 

complexidade dos personagens principais conduziria a soluções que Agnon não esteve 

disposto a assumir. 

As cenas de Shira se passam nos anos 1930-1940 em Jerusalém, sob Mandato Britânico, 

parcialmente no ambiente universitário que, então, era formado em grande número 

por professores que haviam deixado uma Alemanha ameaçadora e sentem o desespero 

dos que já não conseguiram partir. As disputas e rivalidades no corpo acadêmico são 

 
24 Cântico dos Cânticos 5:5-6. 
25 Com quatro partes, é o mais longo romance de Agnon. Publicado de 1949 a 1952 (em 

anuários do jornal Haaretz), em 1966, e, postumamente, em primeira versão, em 1971. 

Foi reeditado em 1974 e em 1978 com adição de capítulos inéditos. O posfácio de 

Robert Alter à última tradução de Shira ao inglês aborda a construção do romance. 



 
 

 

13 

Arquivo Maaravi: Revista Digital de Estudos Judaicos da UFMG. Belo Horizonte, v. 19, n. 37, novembro 2025. ISSN: 1982-3053. 

tratadas no romance com consideráveis doses de ironia. Além da composição familiar 

do personagem principal, – esposa Henriette, duas filhas crescidas e mais duas 

crianças temporãs, – e dos vários eventos políticos da época, diversas comunidades da 

cidade e do país compõem igualmente o rol de temas que se desdobram em muitos 

relatos que se inflam com fatos e antecedentes dos muitos protagonistas e atingem 

consideráveis dimensões. 

Manfred Herbst, originário da Alemanha, professor de meia-idade de História 

Bizantina da Universidade Hebraica, mantém um breve caso de amor com uma 

enfermeira chamada Shira. Ela desaparece abruptamente e a busca incansável de 

Herbst por ela termina com a descoberta que ela vivia em um leprosário, onde ele se 

junta ou juntaria (conforme a versão do livro) a ela para sempre.  

Apesar de ter como título o nome da personagem Shira, que significa poesia ou canção, 

em hebraico, o romance é essencialmente a história da luta de Manfred Herbst, 

apresentado no início como alguém arrastado pela passividade. 

Guershon Shaked estabelece um paralelo entre Shira e Uma história simples: 

Herbst é um Hirshl trinta anos depois, após imigrar para Israel e 

estudar na universidade. O lugar de Mina é ocupado por 

Henrietta e, no lugar de Bluma, vem Shira. As duas personagens 

secundárias em Shira são diferentes das personagens secundárias 

em Uma história simples. Elas se assemelham às suas homólogas 

apenas no papel que desempenham na vida do protagonista 

principal, mas não na essência humana que representam.26 

Shira é um romance sobre a dor do amor, sobre o poder destrutivo do amor proibido, 

sobre a agonia, a humilhação e a deterioração com que o amor amaldiçoa seu portador, 

castigado e condenado. Quando Manfred Herbst se apaixona pela enfermeira-parteira 

Shira, a quem conhece no hospital em que a sua esposa está dando à luz a mais uma 

filha, e com quem se relaciona ainda na mesma noite, todo o curso de sua vida anterior 

decai para uma degradação humilhante e um colapso pessoal definitivo. Ele caminha 

em direção a uma destruição inevitável. Não consegue escrever trabalhos sobre a 

antiga civilização de sua especialidade, o que lhe proporcionaria um progresso na 

carreira acadêmica, nem um drama que se propõe a redigir. Herbst, que em alemão 

significa “outono”, não se libertará do desejo.  

Henriette cuida da família e do marido dando-lhe condições para que disponha do seu 

tempo somente para o trabalho. Seu vigor sexual como que a abandonou; a filha e o 

filho temporãos nascem por um relacionamento ocasional quando tiveram que 

 
26 Shaked, 1989, p. 77. 



 
 

 

14 

Arquivo Maaravi: Revista Digital de Estudos Judaicos da UFMG. Belo Horizonte, v. 19, n. 37, novembro 2025. ISSN: 1982-3053. 

compartilhar um mesmo quarto. O último encontro se deu quando visitaram uma das 

filhas adultas, no kibutz, por ocasião do nascimento do neto.  

Manfred continua a viver como antes com a esposa e filhos pequenos, mas a tentação 

pela enfermeira não o abandona. Luta consigo mesmo, quer evitar encontros com 

Shira, mas a busca, e os anseios não cessam. Ele não sabe onde ela está. Quando obtém 

novos endereços dela, ela não está lá.  

Ela não é a única a despertar o desejo do professor: entre outras mulheres, Lisbeth Neu, 

parente de um antigo mestre, também o atrai com a sua feminilidade e delicadeza. Ela 

é o oposto de Shira. 

A descrição desfavorável de Shira já é feita na primeira página do romance: “Chegou 

uma enfermeira alta e masculina do hospital, com óculos que saltavam dos olhos 

insolentemente e iluminavam as sardas em suas bochechas cinzentas como cabeças de 

pregos em uma parede velha.”27 Já antes disso ele ponderara sobre como alguém tão 

rude e arrogante poderia trabalhar com parturientes.   

“É precisamente a masculinidade em Shira que exerce a estimulação erótica para 

Herbst”,28 apontou Kalman Bertini, dos primeiros a escrever a respeito, indicando 

como isso funcionou no professor: ele já se encontra no quarto de Shira,  

ela se levantou da cama e foi abrir o armário e ficou lá atrás da 

porta aberta e permaneceu lá por algum tempo e veio e ficou de 

calças azul-escuras e uma camisa fina. Herbst olhou para ela e 

ficou surpreso porque, quando ela usou roupas masculinas, toda 

a sua masculinidade a havia deixado. Ela sentou-se na cama 

novamente e ele sentou-se na cadeira entre a mesa e a cama dela. 

E, no entanto, sua mente ainda estava ocupada com aquela 

maravilha, a maravilha da transformação, que, quando Shira 

despia o vestido, toda a sua masculinidade se esvaía.29 

Mais adiante, a opinião de Herbst surge formulada de forma um pouco diversa na voz 

do narrador: “As mulheres podem nos dar um leve sinal de masculinidade que pode 

nos enganar. Mas Shira, ao que parece, era meio homem, já que você a conheceu de 

perto, sabe que não há ninguém igual a ela em feminilidade”.30  

A sugestão de duplicidade sexual ocorre também em relação a Lisbeth, quando, em 

mais uma descrição, que denota um tom erótico, descreve o buço da jovem: “Sempre 

que eu via os pelos sedosos que cobriam seus lábios, meus lábios tremiam de desejo 

 
27 Agnon, 1971, p. 5. 
28 Bertini, 1977. 
29 Agnon, 1971, p. 25-26. 
30 Agnon, 1971, p. 316. 



 
 

 

15 

Arquivo Maaravi: Revista Digital de Estudos Judaicos da UFMG. Belo Horizonte, v. 19, n. 37, novembro 2025. ISSN: 1982-3053. 

de beijá-la. Mulheres, com um leve sinal de masculinidade, podem nos fazer 

enlouquecer”.31 

Agnon molda a enfermeira Shira – a mais erótica de suas personagens – como 

dominadora, masculina, sólida e até cruel, inclinada ao sadismo e ainda mais ao 

masoquismo, à exclusividade, a caçar o homem por completo e não se contentar com 

uma parte dele.  

A atração carnal instintiva de Herbst por Shira é sugerida; não há beleza ou graça, mas 

sexo e luxúria. A atração por Lisbeth Neu é de ordem diversa. Ela representa o puro 

mundo espiritual judaico, enquanto o mundo de Shira é sensual. A isso se soma a sua 

abominação de várias práticas judaicas.  

Como ocorreu em Uma história simples, mais uma vez, é nos sonhos alucinados que 

Agnon faz consubstanciarem-se os diversos sentimentos de Herbst. Temas de estupro, 

assassinato, luxúria, perversões e mudança de sexo se conectam nos seus sonhos. No 

primeiro deles, em meio às parturientes do hospital, o istambulense, um mendigo cego 

gordo, de aparência e comportamento abomináveis, em cena de promiscuidade, tem 

relações com Shira e se funde com ela um turbilhão de sentidos e carne: 

E enquanto falava tocou os ombros dela [...] Herbst [...] não disse 

nada, não queria falar com ela. 

Ela estava ocupada com seu corpo que começou a se expandir 

até que os seus membros cheios envolveram o mendigo gordo, 

Herbst desviou os olhos deles e ponderou, como essa mulher é 

insolente, não se envergonha diante das pessoas, e que mau é o 

seu gosto de estender os seus membros para abraçar um 

mendigo cego cujos olhos exalam odor ruim. 

As mulheres ficaram abaladas e olhavam para Shira e o mendigo. 

E mais do que olhavam por espanto, estavam olhando por 

curiosidade. De repente, algo intrigante aconteceu. Estando 

próximos um ao outro, começaram a encolher e se reduzir até 

que só restou de Shira uma só sandália, do pé esquerdo. E isso é 

intrigante. Uma sandália que não passa de um objeto dos objetos 

do corpo, como entraram nela duas pessoas, uma gorda e outra 

meio gorda. Teriam não entrado na sandália? Se é assim, onde 

desapareceram? E todo esse tempo não tiramos os nossos olhos 

deles e não vimos como eles sumiram.   Contra nossa vontade, 

eles estão na sandália.32 

 
31 Agnon, 1971, p. 316. 
32 Agnon, 1971, p. 10. 



 
 

 

16 

Arquivo Maaravi: Revista Digital de Estudos Judaicos da UFMG. Belo Horizonte, v. 19, n. 37, novembro 2025. ISSN: 1982-3053. 

No último dos sonhos da obra, Herbst se apressa para comprar um presente – uma 

faca – para um estranho casal que está se casando: Shira, que se tornou um homem, 

esposa Lisbeth Neu. 

A faca, como objeto fálico, junto com o instrumento usado para a circuncisão do filho 

de Manfred, além de vários outros objetos mencionados no livro, foi trazida pela 

junguiana Aviva Bar-Yaakov para abordar aspectos castradores contidos na obra. Ela 

lembra que, como em Uma história simples, o personagem vive em um universo 

dominado pelas mulheres. Manfred chama Henriette com frequência de “mãe”; ela 

por sua vez, o chama também de “Fred”, excluindo o “Man” – homem – da sua 

identidade.  

A análise dos nomes dos personagens que ela desenvolve auxilia na exposição do 

tema. Atemo-nos a “Shira” – poesia ou canção - uma inovação que o pai da enfermeira 

criou para o nome Sara,33 matriarca do povo. Para Bar-Yaakov, “Shira-poesia” teve a 

função de criar em – Herbst, conforme a sua linha de pensamento – uma nova anima. 

Baseando-se na frase final do livro (em uma das suas versões) pronunciada pelo 

narrador, “Manfred Herbst, lhe mostrarei; Shira, cujos passos desapareceram e 

ninguém sabe onde está, não mostrarei” Bar-Yaakov conclui: “Shira, a parteira, a 

cuidadora, desaparece como se não tivesse existido depois de ter encerrado a sua 

função e ter dado à luz a poesia/canção da vida de Herbst.”34 

Dina, Bluma e Shira gozaram da maior atenção do escritor. Agnon, autor da(s) sua(s) 

respectivas época(s), lhes reservou um papel exponencial na literatura hebraica. 

Todavia, não lhes proporcionou um futuro, por menos promissor que fosse. E, assim 

como Agnon, as entenderam diversos autores israelenses que sorveram do grande 

“mestre da alusão velada e defensor do silêncio eloquente, semeador da duplicidade 

e fundador do eufemismo irônico.”35 

Referências 

AGNON, S. Y. Agunot (Esposas acorrentadas). In: AGNON, S. Y. Elu ve'elu (Estes e 

aqueles). Obras completas, v. II. Jerusalém/Tel Aviv: Schocken, 1953. 

AGNON, S. Y. Hachnassat kalá, (O dossel nupcial). In: AGNON, S. Y. Obras completas, 

v. I. Jerusalém/Tel Aviv: Schocken, 1953. 

 
33 Os dois nomes usam as mesmas consoantes. O som é diferenciado, em hebraico, por 

um sinal diacrítico. 
34 Bar-Yaakov. 
35 Ben-Dov, 1997, p. 7. 



 
 

 

17 

Arquivo Maaravi: Revista Digital de Estudos Judaicos da UFMG. Belo Horizonte, v. 19, n. 37, novembro 2025. ISSN: 1982-3053. 

AGNON, S. Y. Sipur pashut. (Uma história simples). In: AGNON, S. Y. Al capot 

haman’ul (Na aldrava da fechadura). Obras completas, v. III. Jerusalém/Tel Aviv: 

Schocken, 1953. 

AGNON, S. Y. Shira. Jerusalem/Tel Aviv: Schocken, 1971. 

ALTER, Robert. Posfácio a AGNON, S. Y.. Shira. Tradução: Zeva Shapiro. The Toby 

Press, 2014. Disponível em: chrome-

extension://efaidnbmnnnibpcajpcglclefindmkaj/https://agnonhouse.org.il/wp-

content/uploads/2020/08/Alter-Shira.pdf. Acesso em: 12 ago. 2025. 

BAND, Arnold. Nostalgia and Nightmare. A Study in the Fiction of S. Y. Agnon. 

Berkeley/Los Angeles: University of California Press, 1968. 

BAR-YAAKOV, Aviva. Shira – Chidat hanashiut beolamo hapnimi shel Agnon (Shira 

– o enigma da feminilidade no universo interior de Agnon). Amutá iunguianit israelit 

chadashá (New Jungian Israeli Association). Disponível em chrome-

extension://efaidnbmnnnibpcajpcglclefindmkaj/https://irpcdn.multiscreensite.com/55

16d793/files/uploaded/%D7%90%D7%91%D7%99%D7%91%D7%94.pdf. Acesso em: 

12 ago. 2025. 

BEN-DOV, Nitza. Ahavot lo meusharot: tiskul eiroti, omanut umavet biytsirat Agnon. 

(Amores infelizes/não-aprovados: frustração erótica, arte e morte na obra de Agnon). 

Tel Aviv: Am oved, 1997. 

BERTINI, K. Shira shel Agnon (Shira, de Agnon). Proyekt Ben-Yehuda. (Projeto Ben-

Yehuda). Disponível em: https://benyehuda.org/read/39257. Versão original in Sde 

reiyá: Massot. Jerusalém, Mossad Bialik, 1977. Acesso em: 12 ago. 2025.  

BIALE, David. Eros and the Jews: From Biblical Israel to Contemporary America. 

Berkeley: University of California Press, 1997. 

BÍBLIA. Cântico dos Cânticos 1:2-17; 5: 5-6. 

BÍBLIA. Êxodo 31. 

HOCHMAN, Baruch. The Ficion of S. Y. Agnon. Ithaca/Londres: Cornell University 

Press. 1970. 

KANIEL, Ruth Kara-Ivanov. 2023. The Tabernacle as a Sacred Feminine Space: The 

Development of Mythical Images from Biblical Literature to Medieval Kabbalah. 

Religions 14, n. 8, p. 991. 2023. Disponível em: https://doi.org/10.3390/rel14080991. 

Acesso em: 12 ago. 2025.  

SHAKED, Guershon. Panim acherot bitsirato shel Shai Agnon. (Outras faces na obra de 

Shai Agnon). Tel Aviv: Hakibutz hameuchad, 1989.  

https://en.wikipedia.org/wiki/David_Biale
https://books.google.com/books?id=c68wDwAAQBAJ&pg=PA149


 
 

 

18 

Arquivo Maaravi: Revista Digital de Estudos Judaicos da UFMG. Belo Horizonte, v. 19, n. 37, novembro 2025. ISSN: 1982-3053. 

SHAKED, Gershon. Shmuel Yosef Agnon.  A Revolutionary Traditionalist. Tradução: 

Jeffrey M. Green. Nova York/Londres: New York University Press, 1989. 

-----  

Enviado em: 06/09/2025. 

Aprovado em: 30/10/2025 


