. Arquivo Maaravi

Revista Digital de Estudos Judaicos da UFMG
ISSN: 1982-3053

A sombra do outro*
The Shadow of the Other

Renato Mezan~
Pontificia Universidade Catodlica de Sao Paulo | Sao Paulo, Brasil
rmezan@uol.com.br

Resumo: Este artigo analisa, na obra de Sigmund Freud, a aproximacao da
sexualidade a moralidade. Varias passagens deseus primeiros escritos vinculam a
formacao das neuroses a impossibilidade de satisfazer os impulsos instintivos, em
virtude das normas que regem a vida em comum e delimitam os campos
antagonicos do permitidoe do proibido. O estudo das fantasias e da sexualidade
infantil, porém, vai introduzir outra dimensao, propriamente psicanalitica, no que
até entao fora uma posigao certamente liberal, mas dentro dos limites do toleravel
no quadro da sociedade burguesa.

Palavras-chave: Sexualidade. Fantasia. Psicanalise.

Abstract: This article analyzes, in the work of Sigmund Freud, the approach between
sexuality and morality. Several passages from his early writings link the formation of
neuroses to the impossibility of satisfying instinctive impulses, due to the norms that
govern common life and delimit the antagonistic fields of permitted and prohibited.
The study of fantasies and childhood sexuality, however, will introduce another
dimension, specifically psychoanalytic, into what until then had been a certainly
liberal position, but within the limits of what was tolerable within the framework of
bourgeois society.

Keywords: Sexuality. Fantasy. Psychoanalysis.

Que a moralidade e a sexualidade sejam inimigas juradas, Sigmund Freud se
dera conta disso desde o inicio de suas investiga¢des. Vdrias passagens deseus
primeiros escritos vinculam a formacdo das neuroses a impossibilidade de
satisfazer os impulsos instintivos, em virtude das normas que regem a vida em
comum e delimitam os campos antagonicos do permitidoe do proibido. O estudo
das fantasias e da sexualidade infantil, porém, vai introduzir outra dimensao,
propriamente psicanalitica, no que até entdao fora uma posi¢ao certamente liberal,

" Uma versao deste artigo foi publicada, anteriormente, em: Mezan, Renato. Freud,
pensador da cultura. Sao Paulo: Brasiliense; Brasilia: CNPq, 1985.

" Psicanalista, escritor e professor.
1
Arquivo Maaravi: Revista Digital de Estudos Judaicos da UFMG. Belo Horizonte, v. 19, n. 37, novembro 2025. ISSN: 1982-3053.



. Arquivo Maaravi

Revista Digital de Estudos Judaicos da UFMG
ISSN: 1982-3053

mas dentro dos limites do toleravel no quadro da sociedade burguesa.

Em 1898, por exemplo, Freud advogava uma maior sinceridade no trato das
questdes sexuais, medidas profildticas no nivel da comunidade visando a
informagao sobre a vida sexual e a detecgao precoce das doengas venéreas;! mesmo
levando em conta a resisténcia dos meios médicos e a hipocrisia dominante na
sociedade vienense, essas medidas nada teriam de escandaloso, apesar de parecer
dificil sua implantacao imediata. Em “A frase de espirito”, que Freud redigia
simultaneamente “Trés ensaios”, e na qual diversos temas desses ultimos
aparecem de modo alusivo, ja é mais explicita, solidarizando-se, por exemplo, com
o carpe diem do poeta e fazendo um balan¢o, em termos do custo emocional, das
restricdes impostas pelas “criticas” a satisfagao dos impulsos infantis.?

Em 1907, num curto artigo, “A educacao sexual da cidade”, escrito apds a analise
do pequeno Hans, Freud dird claramente que a hipocrisia em matéria sexual, além
de inutil — pois finge ignorar que a crianga ¢ um ser sexuado —, é perniciosa para
o desenvolvimento das faculdades intelectuais, j& que o primeiro enigma que
ocupa a mente infantil é precisamente o da origem dos bebés e o da diferenca dos
sexos. Nesse artigo, ao condenar o “engano sexual”, aponta sua correlagao com a
educacao religiosa, no intuito latente de “impedir o quanto antes que a crianca
chegue a pensar por sua propria conta, sacrificando sua independéncia intelectual
ao desejo de que se torne o que se chama “uma crianca boazinha”.?

Todos esses temas sao abordados no texto de 1908, “A moral sexual civilizada e o
nervosismo moderno”, para o qual voltamos nossa atencao. A moral sexual é
caracterizada como responsavel por uma coer¢ao nociva dos impulsos sexuais,
cujos efeitos acabam por se voltar contra as proprias finalidades a que tende a
cultura. Uma ideia que Freud expusera pela primeira vez no “Manuscrito N”
resume o essencial do artigo: “Nossa cultura repousa integralmente sobre a
coercao das pulsdes”.* Uma espécie de contrato secreto teria feito com que cada
qual renunciasse a uma parcela de seus instintos agressivos e libidinais em favor
da vida em comum, de cuja organizacao nascem os bens materiais e espirituais.
Uma instituicdo particular, contudo, serve excepcionalmente bem para esse
designio: a religido, que, condenando como pecaminosos os impulsos perversos,
sanciona como sagrada cada nova aquisi¢ao do processo repressivo. Uma primeira
formulacao dessa ideia encontra-se em “Atos obsessivos e praticas religiosas”,
quando Freud, ao salientar a analogia entre as duas esferas, ressalta a minticia com

! Freud, A sexualidade na etiologia das neuroses, 1980.
2Freud, A frase de espirito, 1980.
3 Freud, A educacao sexual das criancgas, 1980.

4 Freud, A moral sexual ‘civilizada’ e o nervosismo moderno, 1980.
2
Arquivo Maaravi: Revista Digital de Estudos Judaicos da UFMG. Belo Horizonte, v. 19, n. 37, novembro 2025. ISSN: 1982-3053.



. Arquivo Maaravi

Revista Digital de Estudos Judaicos da UFMG
ISSN: 1982-3053

que sao executados os cerimoniais respectivos, e cuja finalidade consiste em
impedir o surgimento da angustia, que inevitavelmente surgiria a tona caso as
condutas protetoras nao fossem seguidas a risca.

Contra o que se protegem o crente e o obsessivo? Contra o retorno do reprimido,
a saber, as pulsoes parciais da sexualidade infantil, especialmente as vinculadas a
analidade e a agressividade. Tais impulsos, fonte de grande prazer na época
arcaica da infancia, serao rigorosamente exorcizados, processo no qual Freud vé
um dos fundamentos do desenvolvimento cultural.® Esse desenvolvimento é
paralelo ao da repressdo, cujas etapas, tracadas para a esfera individual em “A
frase de espirito”, sdo agora reencontradas no plano da historia.

Trés momentos ritmam o progresso da repressao: o primeiro elimina como
ilegitimas as manifestagdes das pulsdes parciais, restringindo a sexualidade a
genitalidade; o segundo, embora admitindo apenas as manifestacoes genitais,
permite uma ampla gama de escolha dos objetos sexuais; por fim, o terceiro limita
o exercicio da genitalidade a reproducao no interior da familia monogamica. Cada
um desses momentos vai excluindo do acesso ao “permitido” um ntmero maior
de individuos, cuja constitui¢do sexual nao se acomoda a norma, e que por isso
passam a categoria de delinquentes, como se a moral fosse uma emanacao da
Natureza e nao uma instituigao social.

As perversodes admitem assim uma dupla caracterizagao: por um lado, consistem
em prolongamento das pulsdes parciais infantis, em virtude de fixacoes
especialmente intensas; mas, por outro, o padrao da normalidade ¢é
eminentemente varidvel no espago e no tempo, segundo o estagio da “historia da
repressao” em que se encentre a sociedade considerada. Cabe assinalar que a
noc¢ao de prazer preliminar, que vimos associada a técnica de composicao das
frases de espirito e das obras de ficcao, € um conceito presente em “Trés ensaios”
encarregado precisamente de dar conta da funcao dos residuos da sexualidade
infantil enquanto preliminares do ato sexual (caricia, beijos). O registro desse
prazer €, portanto, o dos mesmos impulsos que fazem da crianga, na escandalosa
afirmacao de “Trés ensaios”, um “perverso polimorfo”.

Ora, o grau de repressao vigente na sociedade vitoriana coloca na categoria dos
perversos uma quantidade proporcionalmente extraordindria de individuos, e na
categoria vizinha dos neurdticos um nimero ainda maior, composto por aqueles
que, tendo assimilado demasiado bem as prescri¢des morais, ndo ousam desafia-
las pela perversao manifesta. A neurose é o negativo da perversao, dizia Freud a
Fliess. O valor cultural da neurose €, para Freud, igual a zero:

5 Freud, Atos obsessivos e praticas religiosas, 1980.
3
Arquivo Maaravi: Revista Digital de Estudos Judaicos da UFMG. Belo Horizonte, v. 19, n. 37, novembro 2025. ISSN: 1982-3053.



. Arquivo Maaravi

Revista Digital de Estudos Judaicos da UFMG
ISSN: 1982-3053

A neurose, seja quem for sua vitima, sabe fazer fracassar, em
toda a amplitude de seu raio de agado, a intengao cultural,
executando assim o trabalho das forgas animicas inimigas da
cultura e, por isso, reprimidas. Desse modo, se a sociedade
paga com um incremento do nervosismo a docilidade a seus
preceitos restritivos, nao se podera falar de uma vantagem
social obtida por meio de sacrificios individuais, mas de um
sacrificio totalmente inutil.®

Esse texto prefigura o de “Mal-estar na cultura”, pondo em evidéncia o que cabe
chamar de feitico voltado contra o feiticeiro. A elasticidade da libido tem um
limite, e a quantidade de repressao induzida pelos costumes e normas sociais de
sua época parece a Freud estar perigosamente proxima desse limite, correndo a
sociedade o risco de neurotizar completamente a totalidade e seus membros e
perecer asfixiada por suas proprias restrigdes. Esse risco, embora remoto — pois,
como vimos em outros textos, a “distribui¢do” da repressao € desigual em
diferentes camadas sociais, variando proporcionalmente ao nivel da “boa
educagao” —, ameacga em filigrana o proprio funcionamento dos mecanismos
sociais, por meio de um retorno maci¢o do reprimido que poria em xeque a
capacidade funcional de um ntimero intoleravel de individuos.

E para remediar, na medida do possivel, esta situagdo — na medida do possivel,
porque certa dose de repressao € indispensavel a humanizagao do homem —, que
¢é concebido o tratamento psicanalitico.

Numa conferéncia de 1904, Freud compara a psicoterapia que inventara a uma
segunda educacao, cuja finalidade é vencer o excesso de repressao que incapacita
o neurdtico para a existéncia. Tragando um paralelo entre as artes e as formas de
psicoterapia, evoca a distincao feita por Leonardo da Vince entre a pintura e a
escultura:

A pintura, diz Leonardo, opera per via di porre, isto €, vai
colocando tintas na tela virgem, onde nada havia antes. Ao
contrario, a escultura procede per via di levare, retirando da
pedra a massa que recobre a superficie da estatua nela
contida. [...] A terapia analitica nada quer agregar, nao quer
introduzir nada novo, e com esta finalidade se preocupa com
a génese dos sintomas patoldgicos e com as conexdes da idéia
patdgena, que deseja fazer desaparecer.”

¢ Freud, A moral sexual, 1980.

7 Freud, Sobre psicoterapia, 1980.
4
Arquivo Maaravi: Revista Digital de Estudos Judaicos da UFMG. Belo Horizonte, v. 19, n. 37, novembro 2025. ISSN: 1982-3053.



. Arquivo Maaravi

Revista Digital de Estudos Judaicos da UFMG
ISSN: 1982-3053

Trata-se, pois, de um procedimento “escultural”, por meio do qual as repressoes
sao progressivamente levantadas, para que o sujeito recupere sua “capacidade de
amar”, que em outro texto € designada como a finalidade da cura analitica. A
psicanalise se coloca assim do lado da frase de espirito e da obra de fic¢ao, como
aliada da fantasia e dos desejos reprimidos, e aqui ganha todo o seu relevo a
comparacao entre o poeta e o psicanalista, este se distinguindo daquele por ter
uma nog¢ao mais precisa dos fundamentos do efeito eventualmente alcangado.

A sessao analitica tem em comum com a situagado espirituosa e com a obra de ficcao
uma caracteristica essencial: a de ser uma “estrutura terndria”. Entre o paciente e
o analista, interpoe-se aquele a quem se referem as associagdes, como entre o autor
e o leitor/espectador se interpdem os personagens criados pela imagina¢ao do
primeiro. A estrutura terndria ¢ estudada por Freud em “A frase de espirito”,
numa analise que pode nos servir de parametro para uma primeira avaliacdo do
processo analitico como liberador do registro fantasmatico, e por isso mesmo como
uma das vias possiveis para o acesso ao prazer.

O texto “A frase de espirito como fendmeno social” insiste no papel essencial do
ouvinte, que Freud denomina o “terceiro homem”. E a presenca desse terceiro que
diferencia o comico do espirituoso: naquele, a relacao é dual, pondo em jogo quem
ri e de quem se ri, enquanto neste, o terceiro (ouvinte) ri do segundo (objeto) a
partir de palavras pronunciadas pelo primeiro (o autor da frase). “A terceira
pessoa € insubstituivel para a conclusao da frase de espirito [...] porque nela se
realiza a intencdo criadora de prazer.”®

Por que é preciso um terceiro? E o estudo da frase “tendenciosa” que esclarece sua
funcdo. Esse tipo de dito espirituoso se caracteriza por conter uma intensao
obscena ou agressiva, dirigida contra a segunda pessoa. A intencao pode se
manifestar diretamente, se a critica ndo intervier para impedir sua exteriorizagao:
€ o que acontece nas classes sociais menos educadas, que dao livre curso a seus
impulsos (Freud evoca os cafés de segunda categoria, em que a apari¢ao da
garconete desencadeia uma profusao de ditas obscenos). Mas, onde a educacao
impede que as intengdes maldosas se profiram sem mais, elas s6 sdo admitidas sob
a forma do espirito: a andlise mostra que este tem por func¢ao neutralizar o terceiro
e coloca-lo do lado do agressor, por meio do prazer que lhe é gratuitamente
oferecido pelo autor da frase.

Isso permite ao autor exteriorizar pensamentos grosseiros e criticaveis sob o
disfarce do humor. “O meio técnico mais frequentemente utilizado (para esse fim)
¢ a alusao, isto é, a substituicao por uma minticia ou por algo muito longinquo,

8 Freud, A frase de espirito, 1980.
5
Arquivo Maaravi: Revista Digital de Estudos Judaicos da UFMG. Belo Horizonte, v. 19, n. 37, novembro 2025. ISSN: 1982-3053.



. Arquivo Maaravi

Revista Digital de Estudos Judaicos da UFMG
ISSN: 1982-3053

que o ouvinte recolhe para com ele reconstituir a obscenidade plena e direta.”” O
ponto de vista econdmico explica assim por que o terceiro ri, muitas vezes com
imensa satisfagao, enquanto o autor da frase geralmente nao ri de suas proprias
producgodes. No terceiro, o trabalho psiquico necessdrio para decifrar a alusdo é
minimo, em comparagao com o consideravel alivio da tensao repressora que esse
deciframento possibilita. A energia até entdo utilizada para manter reprimida a
representacao assim conscientizada torna-se, dessa forma, disponivel e pode ser
descarregada sob a forma do riso.

Do lado do autor, porém, as coisas se passam de modo diferente. A energia
liberada € muito inferior, porque equivale ao resultado de uma subtragao: é preciso
retirar dela o dispéndio psiquico envolvido na elaboracao da propria frase. Cabe
esclarecer um ponto duvidoso: como, em geral, é possivel uma frase de espirito,
se, para que ela surja, é preciso vencer uma consideravel repressao? A definicao
freudiana da frase de espirito vem responder a esta pergunta: “Um pensamento
pré-consciente é por um momento abandonado a elaboracao inconsciente, sendo
o resultado dessa elaboragdao acolhido imediatamente pela percepgao
consciente” 10

A elaboragao inconsciente, isto é, o processo primario, acoplada a esse pensamento
pré-consciente, um desejo reprimido, e, mediante as condensagdes e
deslocamentos adequados, o “resultado” dessa fusdao pode atravessar a barreira
da censura e emergir na percepcao consciente. Essa operacao envolve,
naturalmente, um certo gasto de energia psiquica, que, como acabamos de ver,
deve ser subtraido da energia liberada pelo levantamento da repressao, o que
explica por que o prazer do autor do chiste € menor que o do seu ouvinte.

Com esse esquema em mente, podemos abordar o que se passa na situacao
analitica. O paralelo nao serd, evidentemente, completo, pois o processo de

°Freud, A frase de espirito, 1980. A respeito da obscenidade, o uso da lingua, que
qualifica de “espirituoso” o dito que se refere ao corpo e mais especificamente as
caracteristicas sexuais. Na tradicao ocidental, em que alma/espirito se opde a
corpo, o “espirito”, no sentido de gracejo, denota a repressao do seu contetdo
usualmente “material”. O termo hebraico ruakh, que significa também “sopro”, e
deriva de uma raiz proxima da que designa o olfato, poderia — por intermédio da
traducdao grega da Biblia — estar numa posi¢ao seminal (!) em relacdo a essa
tradicao, infundindo um matiz ainda mais decisivo a oposigao estabelecida pelos
pensadores gregos entre soma e psyché. Pense-se, por exemplo, na relagao entre
adam (homem), adamah (terra) e adom (vermelho), que indica a natureza “terrena”
do corpo, anterior ao sopro divino que instila a alma no primeiro ser humano.

10 Freud, A frase de espirito, 1980.
6
Arquivo Maaravi: Revista Digital de Estudos Judaicos da UFMG. Belo Horizonte, v. 19, n. 37, novembro 2025. ISSN: 1982-3053.



. Arquivo Maaravi

Revista Digital de Estudos Judaicos da UFMG
ISSN: 1982-3053

pensamento obedece a condi¢des sensivelmente mais complexas; no entanto, ele
nos sera util. A “primeira pessoa” € o analisando, cujas associagOes fornecem a
matéria-prima do trabalho; e uma associagao € algo que pode ser aproximado da
definicao citada. Com efeito, um “pensamento pré-consciente” é abandonado
momentaneamente a “elaboracdo inconsciente” — é o efeito da regra fundamental
de suspensao da critica — para retornar a consciéncia e ser comunicado. O analista,
por sua vez, procede de modo andlogo ao do ouvinte, captando na associacao
aquilo que ela alude de modo indireto — “uma mintcia ou algo longinquo”. Uma
primeira e fundamental diferenca se introduz aqui: a atencao do terceiro é
“distraida” pela frase de espirito, enquanto a atencao do analista € “atraida” pela
associacao do paciente. Além disso, cabe notar que o equilibrio da repressao ¢é
aposto num caso e no outro: na frase de espirito, a repressao ¢ levantada primeiro
no autor e depois no ouvinte (é por isso que ele ri), enquanto na andlise a repressao
continua a atuar no paciente e se manifesta pela resisténcia (razao pela qual a regra
fundamental nunca pode ser integralmente obedecida).

Essa situagao peculiar suscita no ouvinte, nao o riso, mas o instrumento
fundamental do processo analitico: a interpretacdo. Mas € necessario notar uma
importante homologia que funciona no nivel do “primeiro”: sem a presenga do
terceiro, a frase de espirito nao pode surgir; sem a presenca do terceiro, a
associagdes tampouco podem conduzir ao levantamento da repressao, e é por esse
motivo que a autoanalise integral é impossivel. E evidente que o modo de presenca
do analista ndo se reduz ao do ouvinte de uma anedota — particularmente pelo fato
de que, em virtude da transferéncia, nele coincidem imaginariamente o “segundo”
e o “terceiro”, o que contribui também para explicar o fendmeno da resisténcia.
Para nossas finalidades, porém, podemos colocar provisoriamente entre
parénteses essas diferencas, para seguir mais de perto o movimento da
interpretacgao.

Ja observei anteriormente que o que torna “psicanalitica” uma teoria é o fato de
que contribua para o levantamento da repressao, ao tomar por objeto aquilo
mesmo sobre o que ela incide, de modo a desvendar o processo de sua atuacao.
Piera Aulagnier afirma, numa formulacao muito feliz, que a teoria psicanalitica é
uma “teoria de” e um “instrumento para” — para modificar, precisamente, a
relagdo entre o sujeito e o dominio das representacoes e dos afetos que, escapando
a sua jurisdicao por serem inconscientes, determinam nao obstante o seu
funcionamento, em particular o que se denomina “atividade de pensamento”. A
interpretacao € o ato pelo qual o psicanalista reage, sob condi¢des determinadas e
no momento que julga oportuno, ao discurso do paciente, apontando um sentido
implicito nesse discurso, sentido que alude a um momento da histdria pregressa
de seus investimentos libidinais e afetivos, atualizado hic et nunc na vivéncia

7
Arquivo Maaravi: Revista Digital de Estudos Judaicos da UFMG. Belo Horizonte, v. 19, n. 37, novembro 2025. ISSN: 1982-3053.



. Arquivo Maaravi

Revista Digital de Estudos Judaicos da UFMG
ISSN: 1982-3053

transferencial. Ora, a acdo da interpretacao vai se distribuir em dois tempos: um,
imediato, pelo qual o paciente reage a ela nos planos afetivo e ideacional; outro, a
posteriori, em virtude do qual a interpretacao serd “metabolizada”, na expressao
dessa autora, resultando desses processos a apropriacao, pelo ego do paciente, da
interpretacao. O efeito dessa apropriagao se manifestard por uma reorganizagao
da relacdo entre o ego e o inconsciente, que permitird ao primeiro uma maior
liberdade de pensamento e, por essa via, um incremento de prazer.

Por que a liberdade de pensamento é fonte de prazer? A repressao de uma
representacao acarreta a imobilizacdo de vastas séries de representacoes,
associaveis de direito a primeira, mas cujo aproveitamento no fluxo da consciéncia
se encontra entravado pela repressao que pesa sobre a primeira. “Em casa de
enforcado nao se fala de corda”, como lembra Aulagnier. A inibigao intelectual
frequentemente acompanha a neurose e vimos Freud estigmatizd-la como
consequéncia da repressao precoce da curiosidade sexual e das dificuldades que a
moralidade social poe no caminho da satisfagao sexual. A interpretacao visa,
assim, restaurar uma parte dessa liberdade de pensar, removendo, na medida do
possivel, as repressdoes que pesam sobre representagoes saturadas de afeto e
completamente cortadas da elaboragao consciente. “Se a interpretagao torna
possivel ao Eu (Je) aceder a uma representagao e a um afeto até entao reprimidos,
¢ porque ela lhe oferece a possibilidade de “transformar a significacao destes”,
ligando-os a uma causa cognoscivel e assimildvel, dessa vez, pelo Eu. Essa nova
ligacao entre o efeito e a causa torna pensavel hoje um desejo que se enraiza no
passado e permite atribuir um sentido novo as experiencias de prazer e de
angustia que pontuam sua historia”.!’ Em termos econOmicos, a interpretacao
levanta a repressado e torna assim acessivel a ou as representacdes reprimidas, ao
mesmo tempo liberando parcialmente a energia até entdo empregada para manté-
las inconscientes; a diminuigao da tensao psiquica assim produzida serd percebida
como um sentimento de prazer.

Essa caracterizagao do processo analitico estd certamente longe de ser completa;
mas permite compreender melhor a questao da causalidade na psicandlise, que no
inicio deste artigo ficou um tanto em suspenso. A ordem de causalidade
instaurada pela interpretacao € fruto do processo analitico e nao pode ser
considerada como existente antes dele; é por esse motivo que o paradigma médico
esta nos antipodas do pensamento freudiano. A interpretacdao pode ser tida por
causa da remogao das repressdes se o paciente puder realizar o trabalho de
elaboracao que Aulagnier designa como “metabolizacao”, reorganizando, em
certa medida, a distribuicao do sistema de repressoes e atingindo equilibrios mais

1 Aulagnier, 1977, p. 34-36.
8
Arquivo Maaravi: Revista Digital de Estudos Judaicos da UFMG. Belo Horizonte, v. 19, n. 37, novembro 2025. ISSN: 1982-3053.



. Arquivo Maaravi

Revista Digital de Estudos Judaicos da UFMG
ISSN: 1982-3053

flexiveis. Faixas cada vez mais amplas do seu universo de representacoes e de
afetos sao, assim, colocadas a disposi¢ao do individuo, sem que por isso ele chegue
a controlar a totalidade das representagdes inconscientes; é o que Freud designa
alternativamente pela expressao “conclusao assintdtica da cura” e pela féormula de
ressonancia extraordinariamente poética do “Wo es war soll ich werden” 2.

Uma coisa curiosa ocorreu com nosso paralelo entre a situagao analitica e a frase
de espirito: ele se inverteu por completo. Se antes o equivalente do dito espirituoso
era a associacao do paciente, reputado ocupar a posicao do “primeiro”, agora ele
se revela ser a interpretacdao do analista, cujo modelo inicial era o ouvinte. A funcao
da atencao e da surpresa foi igualmente invertida: na frase de espirito, a atengao
do ouvinte é distraida pela forma engenhosa, favorecendo a liberacao da energia
pela surpresa e pelo deciframento da alusao; no caso da sessao, a atencao do
ouvinte é “despertada” pela alusao, o trabalho se realiza nele e o resultado é a
interpretacao, cujo efeito liberador nao pode ser dissociado do momento em que é
pronunciada, e em cuja escolha intervém consideragoes ligadas a oportunidade de
intervencao. O que, em boa logica, nos sugere que a interpretagao é uma associagao
do analista; mas devemos deixar de lado, nesse momento, o paralelo com a frase
de espirito e nos servir de outro, indicado explicitamente por Freud: aquele que
vale entre o psicanalista e o poeta. Tomaremos como objeto o estudo sobre
“Gradiva”, de Jensen, no qual ele desempenha uma fungao central.’®

2 Do alemao: onde estava eu me tornarei.

3 Um resumo do conto facilitard a compreensao do argumento. O arquedlogo
Norbert Hanold descobre um baixo-relevo romano que representa uma jovem
caminhando de modo curioso. Esse baixo-relevo é o ponto de partida de um
verdadeiro delirio: a moca teria vivido em Pompeia, seria de origem grega,
chamar-se-ia Gradiva (de gredior, caminhar) etc. Um sonho de Hanold mostra-a no
momento da destruicao de Pompeia, apesar das adverténcias que ele lhe dirige no
sentido de preveni-la da catastrofe iminente. Ao ver, numa rua de sua cidade, uma
moga que lhe recorda Gradiva, ele decide viajar para Pompeia, a fim de redescobrir
suas pegadas no solo das ruinas. Efetivamente, Gradiva lhe aparece entre duas
colunas, no sol abrasador do meio-dia; Hanold acredita tratar-se de um fantasma,
e que a essa hora os mortos saem de seus timulos para passear no mundo dos
vivos. Outros encontros se sucedem, nos quais Gradiva, que na verdade é Zoé
Bertgaog, sua vizinha e companheira, de infancia, se apercebe paulatinamente do
delirio do arquedlogo e decide cura-lo. O “tratamento” consiste numa série de
dialogos, nos quais Zoé se adapta ao delirio a fim de melhor dissolvé-lo. Por fim,
curado, Hanold reconhece nela a amiga de infancia, e pede sua mao a Herr

Bertgang, zodlogo que se encontra em Pompeia para capturar uma espécie
9
Arquivo Maaravi: Revista Digital de Estudos Judaicos da UFMG. Belo Horizonte, v. 19, n. 37, novembro 2025. ISSN: 1982-3053.



. Arquivo Maaravi

Revista Digital de Estudos Judaicos da UFMG
ISSN: 1982-3053

Este artigo pode ser abordado em trés niveis diferentes: os dois primeiros surgem
diretamente no texto manifesto de Freud, enquanto o terceiro, que desvenda a
dimensao autoanalitica, é apenas sugerido, e se efetua de modo latente. O primeiro
nivel é a interpretacdo do conto de Jensen apresentada por Freud, cuja dupla
finalidade ¢ demonstrar a validade dos resultados psicanaliticos por meio da
confirmacao indireta oferecida pelo novelista, e divulgar esses mesmos resultados
a partir de um material leve e interessante: em suma, abrir o terreno da
“psicandlise aplicada”. O segundo nivel se interroga sobre a natureza da criacao
ficcional e introduz o paralelo que acabo de mencionar, propondo
simultaneamente uma teoria da “poesia” e uma distingao reputada essencial entre
a psicanalise e a literatura. O terceiro, por fim, explica por que Freud se interessa
precisamente por essa e nao por outra novela, o que simples sugestao de Jung a
que aludem as linhas iniciais do estudo nao bastaria para elucidar. Esse terceiro
nivel nos reconduzird a questao com que foi aberto este texto e permitira uma
sintese do percurso que efetuamos.

Freud comeca por resumir a intriga, referindo-se constantemente ao texto original,
ao qual reenvia explicitamente seu leitor. A funcao imediata desse resumo é
fornecer os dados necessarios para compreender a interpretacdo dos sonhos do
personagem central, o arquedlogo Norbert Hanold, que efetivamente ocupam
uma parte significativa do ensaio. Mas ele cumpre uma segunda func¢ao, mais
importante, como nota Sarah Kofman: a de separar o contetido da novela da forma
que lhe foi dada por seu autor, forma que, como vimos, tem a finalidade de
proporcionar ao leitor um beneficio preliminar de prazer, e de lhe permitir fruir
em paz suas proprias fantasias.

A operacao de resumir implica a selecao das passagens relevantes e a aproximagao
de elementos que, no decorrer da agao, encontram-se isolados uns dos outros. Ela
cria um objeto novo, adequado a interpretagao porque construido de acordo com
os principios que esta vai verificar. Nesse sentido, como afirma Freud, o resumo é
uma preliminar indispensavel da interpretagao, que, no entanto, o0 comanda num
sentido teleologico.™

particular de lagartixas. A historia termina com o casamento dos dois personagens.
(Freud, Delirio e sonhos na “Gradiva” de Jensen, 1980.

14 Kolman, 1974, p. 116. A pagina 119, a autora procede a um levantamento dos
significados deixados de lado por Freud em seu resumo, mostrando que os temas
da novela podem ser agrupados em trés categorias: os do lado de Zoé (o verao, o
sol, o meio-dia, a vegetagao); os do lado de Norbert (o inverno, o frio, a Alemanha,
a ciéncia, os minerais, as linguas mortas); e um grupo “neutro”, que assegura a

passagem de um tema a outro (a primavera, a imaginagao, Pompeia).
10
Arquivo Maaravi: Revista Digital de Estudos Judaicos da UFMG. Belo Horizonte, v. 19, n. 37, novembro 2025. ISSN: 1982-3053.



. Arquivo Maaravi

Revista Digital de Estudos Judaicos da UFMG
ISSN: 1982-3053

A interpretagao propriamente dita compreende quatro momentos: o delirio, os
sonhos, a “cura analitica” empreendida por Zoé e a andlise do comportamento
desta. O delirio de Norbert corresponde ao retorno do reprimido, no caso, o
erotismo infantil, por meio das mesmas representacoes entdao afastadas da
consciéncia e que agora volta sob a forma das fantasias suscitadas pelo baixo-
relevo que representa a Gradiva. Assim, os jogos infantis com Zoé, que envolviam
contatos corporais, reaparecem sob o disfarce do desejo de saber de que substancia
é feito o corpo do “fantasma”; o modo de pisar da figura romana evoca o passo
gracioso de Zoé; a representacdo de Pompeia simboliza o passado infantil
reprimido e assim sucessivamente. O delirio vai sendo completado pela inclusdao
de novos elementos, derivados das experiéncias de Norbert: por exemplo, o
primeiro encontro com a Gradiva na casa de Meleagro sugere que, ao desaparecer,
o “fantasma” retorna a tumba por uma fresta no muro; Freud mostra
detalhadamente que o delirio é o fruto de uma transacdo de forgas, envolvendo os
desejos erdticos reprimidos e a instancia repressora, coincidindo ambas na escolha
da profissao de arquedlogo e, mais diretamente na determinagao de cada um dos
sintomas individuais.

Para a interpretacao dos dois sonhos de Norbert — o primeiro em sua cidade, o
segundo apods ter encontrado em Pompeia o “fantasma” — Freud se serve das
“associagOes” esparsas pelo conto de Jensen, derivando cada um dos elementos
manifestos dos restos diurnos e dos desejos infantis que subjazem aos sonhos sob
a forma de “pensamentos latentes”.

No primeiro sonho, por exemplo, Norbert assiste a destruicao de Pompeia e vé
como Gradiva se transforma em estatua. Freud mostra que o sonho realiza o desejo
de saber quando e onde viveu a figura de pedra e que o fato de ela ter sido sua
companheira de folguedos na infancia é representado, por deslocamento, como
coexisténcia na Pompeia romana. O resultado dessas interpretacoes, que ocupam
a quarta parte do artigo, é provar que mesmo os “sonhos que nunca foram
sonhados” obedecem as regras universais da elaboracgdo onirica, verificando
varios processos estabelecidos na Traumdeutung: a condensacao e o deslocamento,
a génese da angustia, a funcao do absurdo e, naturalmente, a tese central de que o
sonho ¢ uma realiza¢ao de desejo. Os sonhos se entretecem com o delirio: o efeito
do primeiro é fazer Norbert empreender a viagem a Pompeia, atestando uma
“vitdria da repressao”: tendo sido reavivados pelo passado seus desejos infantis,
a viagem € uma fuga do lugar onde poderd reencontrar Gradiva/Zoé. Da mesma
forma, o segundo sonho, revelando seu desejo de ser “casado” por Zoé como esta
casava a lagartixa, induz a conversa final em que a jovem, deixando cair as
mascaras, interpreta até o fim o delirio do arquedlogo e declara seu amor por ele.

O terceiro momento da interpretagao se refere a maneira pela qual Zoé conduz a

11
Arquivo Maaravi: Revista Digital de Estudos Judaicos da UFMG. Belo Horizonte, v. 19, n. 37, novembro 2025. ISSN: 1982-3053.



. Arquivo Maaravi

Revista Digital de Estudos Judaicos da UFMG
ISSN: 1982-3053

“terapia”. Trés principios do tratamento psicanalitico sdo verificados
simultaneamente: o reconhecimento do reprimido, a elaboracdo de interpretagoes
e a funcdo da transferéncia. Zoé aceita participar do delirio de Norbert,
funcionando, por exemplo, como “fantasma meridiano", e oferecendo ao
arquedlogo uma superficie neutra na qual ele projeta suas fantasias, exatamente
como faz o analista. Suas observagoes sao sempre construidas de modo a sugerir
dois sentidos: por um lado, dirigem-se a consciéncia de Norbert, como
“confirmagdes” do delirio; mas, por outro, enderecam-se ao conhecimento
inconsciente que ele detém, isto €, que ambos ja se conhecem e que foram amigos
de infancia. Assim, ao oferecer-lhe um pedacgo do pao que trazia consigo, Zoé lhe
diz: “Nao te parece que ja dividimos nosso alimento, ha dois mil anos?”. Ou entao,
ao aceitar a fivela que Norbert comprara no “Alberto del Sole”, “Por acaso
encontraste esta fivela ao sol?”.’> Freud observa que o duplo sentido das
“interpretacoes” de Zoé corresponde a dupla determinacdo dos sintomas, sendo,
como estes, compromissos entre as forcas da repressao e o reprimido, entre a
consciéncia e o inconsciente. Reconhecemos aqui a fung¢dao de economia de um
dispéndio psiquico, que ja surgira na obra sobre a frase de espirito para dar conta
do equivoco humoristico, e, incidentalmente, um eco da comparagao proposta
entre o dito espirituoso e a interpretacao psicanalitica.

Mas o elemento mais importante do tratamento de Zoé é a utilizacao da
transferéncia, embora, naturalmente, esta seja facilitada pelo fato de ter conhecido
seu “paciente” quando crianga, e de saber, portanto, que o sentido do delirio nao
¢ mais do que uma expressao do amor que este lhe dedica. Além disso, o amor de
transferéncia nao é resolvido, mas, em virtude da distribuicao dos caracteres na
novela, conduz ao casamento dos dois personagens. Contudo, Norbert uma vez
curado da sua crise paranoide, recupera precisamente a “liberdade de
pensamento” a que alude Aulagnier: ao invés de tomar as palavras apenas em seu
sentido literal, como quando procurava m Pompeia os “rastros” da Gradiva,
convencido de que seu modo peculiar de mover os pés teria deixado na cinza das
ruas pegadas inconfundiveis ele se torna capaz de associar livremente e de
redescobrir a polissemia da linguagem, interpretando por exemplo o nome
“gradiva” (a que avanga ) como uma latinizacao do sobrenome de Zoé (Bertgang:
Gang, caminhada). Da mesma forma, ao cortejar a verdadeira Gradiva, Norbert
recupera o acesso ao desejo sexual, que fora bloqueado pela repressao das
recordagdes infantis. E certo que seu masoquismo — detectavel no segundo sonho
— continua provavelmente intacto; mas agora ele estd, de certa forma, a servico de
Eros, o que se mostra por um pequeno detalhe: as moscas que assimilara as
mulheres durante o delirio, agora ja nao o assustam, e é sob o pretexto de afastar

15 Freud, Gradiva, 1980.
12
Arquivo Maaravi: Revista Digital de Estudos Judaicos da UFMG. Belo Horizonte, v. 19, n. 37, novembro 2025. ISSN: 1982-3053.



. Arquivo Maaravi

Revista Digital de Estudos Judaicos da UFMG
ISSN: 1982-3053

do rosto de Zoé uma delas que ele cria coragem para beija-la pela primeira vez.

Por fim, Freud interpreta os dizeres de Zoé como indicios de seus proprios
processos psiquicos: as frases de duplo sentido veiculam na verdade um terceiro,
que é simplesmente este: “eu te amo”. A comparacao final de Norbert com um
arqueoptérix, monstro que reune em si as determinagdes de ser um pdssaro
(Zoologia) e um féssil (Arqueologia): demostra que sua escolha de objeto obedece
ao modelo e edipiano, pois o noivo que encontra € uma reedicao melhorada de seu
proprio pai; da mesma forma, o didlogo com a turista alema revela que espera
“desenterrar” de Pompeia algo valioso para si, isto é, um marido. Por agir como
uma psicanalista avant la lettre, Zoé nao € menos uma mulher apaixonada, e o final
do “tratamento” coincide com a realizagao de um desejo da sua infancia que é o
mesmo de Norbert: o matrimonio. Assim se fecha o circulo: cada um dos
personagens e situagdes do conto é interpretado e posto em seu lugar, na cadeia
de desejos e de reminiscéncias que os vinculam reciprocamente e
sobredeterminam cada um dos elementos.

O primeiro nivel da andlise conduz, pois, a uma constatacao: o escritor corrobora
em cada um dos topicos de sua obra as teses da psicandlise. A lista das
equivaléncias é impressionante: Jensen opera com a repressao, o retorno do
reprimido, a importancia da sexualidade infantil, 0 mecanismo das fantasias, a
elaboragdo onirica e seus processos bdsicos, a formagao de um delirio, a relacao
entre este e os sonhos, os procedimentos da técnica analitica. Contra a psiquiatria
classificatoria, que se teria contentado em etiquetar como “fetichista degenerado”
o infeliz arquedlogo, o romancista se revela um precursor da psicandlise e um
“precioso aliado”, atingindo resultados semelhantes aos da jovem disciplina.
Como pode ele dispor de tais conhecimentos?

Nosso procedimento consiste na observagao consciente dos processos psiquicos
anormais em outras pessoas, a fim de adivinhar e expor as regras a que estes
obedecem. O poeta opera de modo muito diferente: dirige sua atengao para o
inconsciente de seu proprio psiquismo, espreita as possibilidades de
desenvolvimento de tais elementos e lhes permite chegar a expressao estética, em
vez de reprimi-los por meio da critica consciente. Desse modo, descobre em si o
que nos aprendemos em outros; isto €, as leis a que obedece ao inconsciente;
contudo, nao precisa expor essas leis, nem sequer aperceber-se delas, mas, por
efeito da tolerancia de seu pensamento, elas passam a fazer parte de sua criagao
estética.”1°

u a extrai u propri iquism ao, naturalmente, suas fantasia
O que o poeta extrai “de seu proprio psiquismo” sao, naturalmente, suas fantasias
pessoais, que, submetidas a elaboragao estética, resultam numa obra de arte capaz

16 Freud, Gradiva, 1980.
13
Arquivo Maaravi: Revista Digital de Estudos Judaicos da UFMG. Belo Horizonte, v. 19, n. 37, novembro 2025. ISSN: 1982-3053.



. Arquivo Maaravi

Revista Digital de Estudos Judaicos da UFMG
ISSN: 1982-3053

de suscitar prazer em outrem. Jensen empresta a Zoé o papel de seu porta-voz: é
ela, e nao Norbert, quem representa “sua majestade, o Ego”, ou melhor, ela
representa a parte lticida do espirito do autor, cabendo ao arquedlogo encarnar o
inconsciente e suas produgdes aberrantes, que nao deixam de ser interpretaveis
pelo “terapeuta”, isto é, por uma consciéncia alertada para as modalidades
peculiares do pensamento inconsciente.

Simultaneamente, outro aspecto € detectado: o poeta tem, das “leis do
inconsciente”, apenas uma intui¢ao, um “conhecimento endopsiquico”, enquanto
o psicanalista as conhece de modo objetivo e as formula explicitamente. Esta &,
para Freud, a diferenca essencial entre um e outro, e que permite, alids, ao segundo
analisar as produgoes do primeiro. Falta ao poeta o momento da explicacao, é por
isso que, por mais “aliado” que seja, ele permanece na categoria de precursor da
psicologia cientifica. A inspiragdo poética pode ser compreendida como um caso
especial da operagao dos processos primarios, o que autoriza um prolongamento
da andlise a propria pessoa do autor. Sendo assim, Freud se pergunta por que
Jensen criou tais e tais personagens, isto €, de que fantasias extraiu a matéria-prima
de sua novela. E o mesmo procedimento que utilizara ao analisar “A Juiza”, de
Meyer: mas, nessa andlise, ao interrogar o escritor a esse respeito, o psicanalista se
depara com um rotunda negativa de dar maiores explica¢des — o que, alids, poe
Freud na pista das ditas fantasias, o que é sugerido por uma nota de rodapé
acrescentada em 1912. A obra de arte passa assim a ser um meio para compreender
a vida psiquica do seu autor: como dird Kofman, ela “engendra seu proprio pai,
pois os personagens devem ser compreendidos como seus duplos, como projegoes
de seus fantasmas e seus ideais. Mas essa relacao é ignorada pelo escritor, como
este ignora que descreve na verdade os processos psiquicos.!”

Dessa forma, a obra poética, paradigma privilegiado para o estudo dos processos
psiquicos — o que era ainda o caso em determinadas passagens de Interpretacdo dos
sonhos —, converte-se em objeto de curiosidade psicanalitica, a qual procurara
desvendar nao apenas os artificios pelos quais ela engendra em seu destinatario o
prazer preliminar, mas também a relacao intrinseca entre o conteudo assim
elaborado e as fontes animicas das quais ele provém.!® Sendo assim, “Leonardo”,

7 Kofman, 1974, p. 61.

18 A proposito do paradigma da arte, tese exposta por Sarah Kofman na primeira
parte de L’Enfance de I’Art, convém ressaltar que ela vale apenas para os processos
de figuracdao do sonho; quanto as suas demais fungdes, parecem-me entrar no que
denomino “referéncia cultural”, isto é, sao utilizadas como procedimento de
universalizacdo da prova e como via de escape da culpabilidade intoleravel.

Quanto a relagao de um texto com seu autor, Freud propde uma interpretagao de
14
Arquivo Maaravi: Revista Digital de Estudos Judaicos da UFMG. Belo Horizonte, v. 19, n. 37, novembro 2025. ISSN: 1982-3053.



7 Arquivo Maaravi

Revista Digital de Estudos Judaicos da UFMG
ISSN: 1982-3053

“Moisés de Michelangelo” e “Recordacao infantil de Goethe” se anunciam no
horizonte.

Mais uma vez, o paralelo que propomos parece se desfazer no proprio movimento
que deveria estabelecé-lo. Pois o texto que citamos aproxima o poeta do
psicanalista apenas para demarca-los mais nitidamente um do outro: presente de
grego oferecido ao escritor, a comparagao acaba por mostra-lo como um parente
da crianga que brinca, do selvagem que projeta nos mitos a intuigao vaga de seu
préprio aparelho psiquico e do supersticioso que atribui ao mundo exterior
designios que sé existem em sua propria imaginagao.’” Todos esses, gozam do
privilégio de deter um “conhecimento endopsiquico”, embora caiba a psicandlise,
gloriosa defensora das luzes, por em evidéncia o ntcleo racional contido nos
balbucios hesitantes desses prisioneiros da imaginagdo. Tal €, pelo menos, a
impressao que se recolhe da leitura no segundo nivel de “Gradiva”. Mas sera essa
a Unica via possivel? Algumas pequenas notas esparsas pelo texto parecem sugerir
que nao. Apliquemos a Freud seu proprio processo do resumo seletivo, para
penetrar no terceiro nivel, o0 mais profundo do seu texto, e que revela a eficacia
permanente da dimensao autoanalitica.

Ao expor os motivos que o levaram a redigir seu ensaio, Freud faz uma alusao a
Jung, que atraiu sua atengao para a novela e que manifestara “a ideia de que o
prazer que lhe havia proporcionado a leitura do conto dependia [..] de
circunstancias puramente subjetivas, pois o fato da acao se situar em Pompeia e de
seu protagonista ser um jovem arqueodlogo, que transfere todo o seu interesse [...]
para os restos da antiguidade cldssica [...], havia despertado nele ressonancias
intimas”.?? Pode ser. O certo é que nao foi Jung, mas Freud, quem escreveu o
estudo e que nele colocou essas linhas, como é Freud, e nao Jung, quem estabelece
em 1898 o paralelo entre a psicandlise e a arqueologia, comparando a repressao
ao soterramento de Pompeia e a interpretacdo a escavagao das ruinas pré-

tipo psicobiografico para o Hamlet de Shakespeare (que seria também uma reagao
a morte de seu filho Hamnet) e para a anedota-princeps de “A frase de espirito”, o
“familionario” de Heine (Freud, 1980).

¥ Freud, Psicopatologia da vida quotidiana. 1980. A referéncia aos mitos
endopsiquicos encontra na carta 78 a Fliess. A nogao freudiana de que a
supersti¢ao € uma projegao do funcionamento do nosso aparelho psiquico — tema
retomado amplamente em “Totem e tabu”, com a tese espinoseana da supersti¢ao
como antropomorfizacao da Natureza devido a ignorancia em que se encontram
os homens das causas e conexdes necessarias que determinam os fendmenos por
eles observados. (Chaui, 1970).

20 Freud, Gradiva, 1980.
15
Arquivo Maaravi: Revista Digital de Estudos Judaicos da UFMG. Belo Horizonte, v. 19, n. 37, novembro 2025. ISSN: 1982-3053.



. Arquivo Maaravi

Revista Digital de Estudos Judaicos da UFMG
ISSN: 1982-3053

histéricas. Como é Freud, e nao Jung, que, como Norbert Hanold, decora seu
escritorio “com moldes de estatuas florentinas, que me proporcionam um imenso
prazer”, e que propde uma duzia de vezes a Fliess um congresso “em terra
classica”. E ainda Freud quem fica acordado até a madrugada conversando com
Emanuel Lowy, seu amigo e professor de Arqueologia em Roma,* e que, dois anos
antes de escrever Gradiva, passou pela experiéncia da despersonalizacdo na
Acropole de Atenas, sobre a qual escrevera em 1936 a carta a Romain Rolland.

Um eco dessa experiéncia de “debilidade mental passageira” encontra-se na
passagem em que, comentando a probabilidade de um delirio como de Hanold
ocorrer em pessoas normais, Freud escreve o seguinte: “O mais importante os
fatores que desculpam o estado de Hanold continua sendo a facilidade com que
nosso pensamento decide aceitar um absurdo, quando tal aceitagao satisfaz
pensamentos saturados de afeto. [...] Todo aquele que ndo tenha uma opiniao
excessivamente alta de si mesmo poderd observar isto em sua propria pessoa,
sobretudo quando uma parte dos processos mentais submetidos a tal observacao
depende de motivos inconscientes ou reprimidos”.??> A prova de que aqui Freud se
refere a um fendmeno pessoalmente vivenciado vem quatro linhas a seguir
quando evoca outra experiéncia do mesmo género (uma paciente que lhe
recordava outra, j4 morta, deu-lhe momentaneamente a impressao de ser um
fantasma saido diretamente do tamulo). Creio que estas sao boas razdes para
supor que aqui se trata do proprio autor do estudo, e que a novela de Jensen o
atraiu tao intensamente porque, de algum modo, lhe ofereceu a ocasiao de “gozar
de suas proprias fantasias sem se sentir culpabilizado”, para retomar a excelente
caracterizagao do trabalho do escritor em “O poeta e a fantasia”.

H4 mais, porém. Ao interpretar o segundo sonho de Hanold, Freud escreve que,
nao dispondo das associagdes do “paciente”, “nao temos outro remédio senao [...]
substituir timidamente (a elas) as nossas proprias”.? Vindo imediatamente apds a
passagem sobre si citada no pardgrafo anterior, essa frase parece-me indicar que
as associacoes de Freud nao intervém somente aqui; além disso, por que a
modéstia extraordindria desse “timidamente”, quando Freud nao hesita em
aproximar os elementos mais disparatados para apoiar sua demonstragao? Eis por
que julgo licito “substituir nossas proprias associagdes” neste ponto, e traduzir por
um “resolutamente” o advérbio tao fora de lugar. O que prova, a meu ver, que o
texto de Jensen trabalha silenciosamente no espirito de Freud; e o comentario de
Wiladimir Granoff mostra que esse trabalho vai muito além do que eu mesmo

21 Freud, Carta 52 a Fliess, 1980.
2 Freud, Gradiva, 1980.

2 Freud, Gradiva, 1980.
16
Arquivo Maaravi: Revista Digital de Estudos Judaicos da UFMG. Belo Horizonte, v. 19, n. 37, novembro 2025. ISSN: 1982-3053.



. Arquivo Maaravi

Revista Digital de Estudos Judaicos da UFMG
ISSN: 1982-3053

havia suspeitado.

Granoff demonstra que duas das representa¢des-chave de Freud surgem
simultaneamente na novela de Jensen: o amarelo e a mulher no intervalo. Sem
pretender reproduzir sua detalhada argumentacao, cabe ressaltar que o amarelo é
a cor das flores da pradaria de Freiberg, evocada em “Recordagoes encobridoras”;
cor dos dentes-de-ledao, do bibel6 de louca figurando um ledo que surge em
Interpretagio dos sonhos, da saia de Gisela Fluss quando Freud se apaixona por ele,
da urina amarela que caiu no leito de seus pais e a qual se refere no sonho do
Conde Thun, da borboleta maravilhosa do “Homem dos Lobos”. Quanto a
“mulher no intervalo”, intervalo entre duas colunas pelo qual Zoé pode passar em
virtude de sua “extraordindria esbeltez”, € uma repeticdo da cena do caixao, em
que Amadlia Freud aparece, “extraordinariamente esbelta”, na porta do quarto em
que o menino Sigmund chorava, pensando té-la perdido. E igualmente uma
figuracdao fundamental do sexo feminino, como o V da borboleta de “Homem dos
Lobos”, que faz pensar na abertura das coxas.? Granoff enumera as passagens do
texto de Jensen em que figuram essas representagoes: Gradiva tem cabelos
dourados e usa roupas que puxam para o amarelo; a lagartixa que desaparece
entre as pedras é amarelo-ouro, como as colunas da casa de Meleagro; Gradiva
ressurge entre duas colunas amarelas, e, quando torna a desaparecer, é uma
borboleta amarela que esvoaga em seu lugar.?

Ora, curiosamente, no texto de Freud as colunas reaparecem regularmente, mas
nao pude encontrar nenhuma das referéncias ao amarelo presentes na novela
original, exceto uma, que ¢ indispensavel: a das botinas amarelas que escondem
os pés de Zoé, e que ela explica serem uma concessao “aos usos modernos”, para
justificar a auséncia das sanddlias com que fora “retratada” no baixo-relevo
romano.? Por que este expurgo de um significante que nao pode ter deixado de
atrair a atencao de Freud? Creio que sua auséncia pode se explicar pelas
considerag¢oes de discricao a que Freud se atém com extremo rigor: o amarelo ja
aparecera em “Recordagoes encobridoras” num contexto claramente sexual, e por
quanto tempo o artificio do didlogo com um “interlocutor bem-informado sobre a
psicanalise” poderia manter o segredo sobre o verdadeiro sujeito da fantasia da
defloragao? Em todo caso, aqui aparece pelo avesso um elemento extremamente
saturado que, como o ouro dos cabelos da Gradiva, brilha... por sua auséncia.

Granoff enumera outros elementos subsidiarios, que devem ter aticado a atencao
flutuante de Freud: o prenome “Gisela” da turista alema, o papel das flores no

2 Granoff, 2004. Para “Homem dos Lobos”: Leclaitt, 1970, p. 81-97.
% Granoff, 2004, p. 388-390.

26 Freud, Gradiva, 1980.
17
Arquivo Maaravi: Revista Digital de Estudos Judaicos da UFMG. Belo Horizonte, v. 19, n. 37, novembro 2025. ISSN: 1982-3053.



. Arquivo Maaravi

Revista Digital de Estudos Judaicos da UFMG
ISSN: 1982-3053

relato de Jensen, a assonancia das silabas Ber — Bertgang, Norbert, Freiberg,
Oberhuber —, pontos de contato entre duas representacdes que, “em trajetoria
retilinea”, caminham uma em direcao a outra, como a fantasia a ser encoberta e a
recordagao que, projetada retroativamente, vira recobri-la, convertendo-se por
essa recordacao numa recordacdo encobridora.”’ Sao outros tantos pontos de
contato entre a novela e o inconsciente freudiano, que ativam um movimento
destinado a reencontra-los e a elabora-los, produzindo nesse encontro uma
ressonancia da qual nascera a interpretagao, que se apresentara ao leitor ingénuo
como um mero exercicio de psicandlise “aplicada”.

Podemos agora fechar o circulo aberto no inicio deste artigo. Ali afirmei que a
psicanalise é uma s, e que o que distingue os textos sobre a cultura da pluma de
Freud dos produzidos pela imensa maioria de seus sucessores consiste na presenca
constante das duas dimensodes universalizadoras e autoanaliticas. O estudo sobre
“Gradiva” mostra, com uma clareza... meridiana, esse modo peculiar de insergao
do cultural na reflexdo freudiana. Apresentando-se como destinado a ilustrar as
teses da Traumdeutung, ele realiza, além desse objetivo, duas outras finalidades:
introduz a teoria da criagao poética e serve de veiculo para o prosseguimento da
autoandlise de seu autor. E por essa razio que a diferenca entre o analista e o poeta
torna a se esfumar, mantendo o texto freudiano com todo o encanto e todo o frescor
que possuia quando foi redigido.

H4, certamente, uma “isca de prazer” na forma que Freud imprime a seu ensaio.
O efeito do texto, porém, ndo se esgota nisso. Como dird Conrad Stein:

o escritor psicanalitico é feito para — e tem feito — suscitar
fantasias. Nao ha fronteiras: o cento é colocado nao tanto
sobre a forma, embora esta conserve a seus olhos certa virtude
magica, mas sobre o lugar daquele que escreve, lugar no qual
o psicanalista nao ¢ diferente do escritor. A elisdo do autor
nao é desejada; ao contrdrio, sua presenga € necessaria como
testemunho de sua “analisancia”, contanto que ela adote os
desvios proprios da literatura.?

Desvios proprios da literatura? A musica também os tem e assaz adequados para
nos fazer fruir nossas proprias fantasias. E, como de momento, elas giram sobre
borboletas, passos graciosos e o doce servico de Eros torna-se necessario, para
interromper seu revolutear farfalhante (e concluir como se deve este texto),
recorrer a injungao com que, em Bodas de figaro, o astuto ex-barbeiro se despede do

7 Granoff, 2004, p. 390.

2 Stein citado por Pingaud, 1979, p. 156.
18
Arquivo Maaravi: Revista Digital de Estudos Judaicos da UFMG. Belo Horizonte, v. 19, n. 37, novembro 2025. ISSN: 1982-3053.



7' Arquivo Maaravi

Revista Digital de Estudos Judaicos da UFMG
ISSN: 1982-3053

pajem Cherubino:

Non piu andrai , farfallone amoroso
Notte e giorno dintorno girando,
Delle belle a turbare il riposo
Narcisetto, Adoncino d’amor.?

Referéncias

AULAGNIER, Piera. Le Travail de l'Interprétation. In: AULAGNIER, Piera.
Comment I'Interprétation Vient au Psychanalyste. Paris: Aubier-Montaigne, 1977. p.
34-36.

CHAUf, Marilena. Introducdo a leitura de Espinosa. Sao Paulo: USP, 1970.

FREUD, Sigmund. Obras Psicolégicas Completas de Sigmund Freud. Edicao Standard
Brasileira. Varios tradutores. Rio de Janeiro: Imago, 1980.

GRANOFF, Wladimir. La Pensée et Le Féminin.

KOFMAN, Sarah. L’Enfance de I’Art. Paris: Payot, 1974. p. 61.

KOLMAN, Sarah. Quatre Romans Analytiques. Paris: Gallilée, 1974. p. 116.
LECLAITT, Serge. Psicoanalizar. México: Siglo Veintiuno, 1970. p. 81-97.
MEZAN, Renato. Freud, pensador da cultura. Sao Paulo: CNPq/Brasiliense, 1985.

PINGAUD, Bernard. Les Contrebamdoers de lEcriture. Nouvelle Revue de
Psychanalyse. Paris: Gallimard, n. 20, outono de 1979, p. 156.

Enviado em: 12/08/2025.
Aprovado em: 30/10/2025.

» “Nao iras mais, borboleta amorosa/ Girando noite e dia/ Perturbando o repouso das
belas/ Narcisinho. Adonis do amor.” (Mozart, Wolfgang Amadeus; Ponte, Lorenzo da.

Le Nozze di Figaro, final do 1°. Ato, tradugao nossa).
19
Arquivo Maaravi: Revista Digital de Estudos Judaicos da UFMG. Belo Horizonte, v. 19, n. 37, novembro 2025. ISSN: 1982-3053.



