
 
 

 

1 

Arquivo Maaravi: Revista Digital de Estudos Judaicos da UFMG. Belo Horizonte, v. 19, n. 37, novembro 2025. ISSN: 1982-3053. 

Viva o novo tradutor com Inteligência Artificial II 

 

Gilberto Gamer 
*Otago, Nova Zelândia 

gillberto@mail.com 

 

Há algum tempo eu me propus a traduzir, para consumo próprio, livros em ídiche que 

de alguma forma estivessem relacionados com o Brasil. Mas havia um pequeno 

problema: eu não falava ídiche... 

Reza a lenda que quando os generais de Aníbal lhe disseram que era impossível 

atravessar os Alpes de elefante, ele supostamente proferiu a seguinte frase: Aut 

inveniam viam aut faciam, i.e., "Ou encontrarei um caminho ou farei um". Assim, com 

essa belíssima frase motivacional na cabeça e com o COVID correndo solto (isso foi em 

2021), eu me prontifiquei a aprender... alemão. 

Alemão? Mas você não estava falando de ídiche? Ou estamos falando grego?  

Alemão, sim. E por quê? Porque o ídiche é uma língua que tem como base, além de 

outras línguas, o alemão. E é uma língua que se utiliza do alfabeto hebraico, algo que 

eu já havia aprendido na escola. Tudo bem que isso foi há “zentos” anos (não vou 

precisar quantos para não entregar a idade), mas enfim, é como andar de bicicleta ou 

então como o primeiro sutiã: a gente nunca esquece! (desde já peço desculpas aos mais 

novinhos que não podem não ter visto a propaganda...). 

Muito bem: Duolingo na mão, tempo sobrando, e fé – “Vamo-que-vamo"! 

O tempo vai passando, os lockdowns vem e vão, e em algum momento eu percebo que 

já consigo formar a frase Das buch ist auf dem tisch. Ótimo! 

Talvez seja aconselhável neste ponto reproduzir e qualificar o depoimento de Samuel 

Kilsztajn (1951-), autor de um livro em português sobre o ídiche – sua história e sua 

rica produção cultural e literária, entrelaçadas com suas memórias pessoais e outras 

considerações a respeito de grandes autores nesta língua. O nome do livro, 

extremamente simples e apropriado, Yiddish.1 

 
* Mestre em Administração de Negócios pela University of Otago, Nova Zelandia. 
1 Uma nota sobre a grafia da palavra יידיש. Segundo Nascimento (2021, p. 3), “na 

transliteração, são encontradas em diferentes textos as formas Yiddish, Yidish, ídiche, 

íidiche, ídiche, ídish, etc. A grafia Yiddish é a forma definida por instituições de 

pesquisa, ensino, publicação e divulgação do Yiddish, como o YIVO e o Yiddish Book 

mailto:gillberto@mail.com


 
 

 

2 

Arquivo Maaravi: Revista Digital de Estudos Judaicos da UFMG. Belo Horizonte, v. 19, n. 37, novembro 2025. ISSN: 1982-3053. 

Embora eu seja yiddish nativo, sou praticamente analfabeto em yiddish, que, para 

começar, é escrito da direita para a esquerda. Confundo até visualmente várias letras, 

ך;  ת e ו com ז  com ח (e com ה,  dependendo da impressão); ר com ד e ך;  ם  com ס;  נ  com ג; 

peno com letras com formas diferentes quando escritas no final das palavras; פ às vezes 

tem som de “p”, outras de “f”; ב em geral tem som de “b”, mas algumas vezes de “v” 

também; א pode ser “a” ou “o” etc. Então levo muito tempo para decifrar as letras, 

formar as sílabas e discernir o som. E, como sou descendente de famílias de sapateiros 

e pintores de parede, não muito ilustrados, meu vocabulário é muito restrito, um 

yiddish simples de uma pessoa vulgar, a pshut yiddish fun a prostn mentsh.2 

OK, pensei: se ele, que fala ídiche fluentemente, tem dificuldades com textos em sua 

mameloshn (língua materna), que grandes aspirações poderia ter eu? Quase desisti, 

confesso. Mas aí, um milagre aconteceu: em 2022 apareceu o tal do ChatGPT, essa 

“entidade de silício” que, do dia pra noite, virou manchete em tudo que é canto: "A 

inteligência artificial que escreve como gente!", "ChatGPT faz prova melhor que 

estudante!", "O começo do fim dos empregos...". Jornalistas, professores, barbeiros, 

porteiros de boate e até aqueles amigos que ainda escrevem e-mails como se fossem 

cartas formais – todo mundo passou a ter uma opinião. 

Teve quem achasse que era coisa do capeta. Eu obviamente não, dado que capeta não 

faz milagre. E, dado que a “coisa” tinha custado bilhões de dólares, certamente ela 

deveria conseguir prever os números da Mega-Sena e também ser capaz de fornecer – 

finalmente! – a resposta sobre qual seria a melhor receita de lasanha. O povo – e eu 

também – parecia um porquinho na lama. E no meio de toda essa bagunça, muita gente 

resumiu, com base na infinita sabedoria popular, o que acadêmicos demorariam 

páginas pra escrever e descrever: "É a melhor coisa que já inventaram depois da caneta 

Bic pra rodar fita cassete!" 

Porque, sejamos sinceros, foi isso mesmo: era algo tão útil, tão inesperadamente 

versátil, que virou ferramenta, confidente, ajudante e motivo de medo — tudo junto. 

Como toda boa revolução, chegou de mansinho e fez barulho. Mas eu divago... 

Avancemos, pois. 2024, curso de alemão terminado. Agora sim – estou pronto para 

finalmente começar com as traduções! Escolho um livro aleatório – Ḳrashniḳ – Rio 

dertseylungen,3 de Rosa Palatnik (1904-1979) – e, no melhor espírito de “vaca louca”, 

que fica dando cabeçada em tudo que é canto, começo. E tomo um baile! 

 

Center”. Entretanto, como apontou Guinsburg (2022), para não usar o “Y” e facilitar a 

pronúncia, neste texto optamos por adotar a forma “ídiche”. 
2 Kilsztajn, 2022, p. 51. "Um ídiche simples de uma pessoa comum" (tradução nossa). 
3 Rosa (Roze) Palatnik nasceu na pequena cidade de Kraśnik, perto de Lublin, na 

Polônia. Após viver em Paris, migrou para o Rio de Janeiro em 1936, onde viveu até 



 
 

 

3 

Arquivo Maaravi: Revista Digital de Estudos Judaicos da UFMG. Belo Horizonte, v. 19, n. 37, novembro 2025. ISSN: 1982-3053. 

Se eu tivesse me atido às palavras do Shmulik, que é como o Samuel Kilsztajn se 

autodenomina o autor no e do livro previamente citado, talvez eu estivesse preparado 

para mais uma dificuldade adicional: 

O yiddish falado pelos poloneses não é exatamente igual ao 

yiddish falado pelos judeus da Lituânia, da Galícia Austríaca, da 

Bessarábia, da Rússia etc. Toda língua é viva e guarda relação 

com o ambiente em que se desenvolve. A ordem das palavras nas 

frases, a cadência, a pronúncia e muitas das palavras utilizadas 

pelo paulista em português também não são as mesmas 

utilizadas pelo carioca, muito menos pelo nordestino, pelo 

angolano e pelo português em Portugal.4 

Mas isso é óbvio, não é? – alguém poderia dizer. E eu responderia, claro que é. Mas 

alguém alguma vez já viu alguma “vaca louca” pensar em aspectos léxico-semântico-

dialetais de uma língua errante? Pois é, nem eu. 

Bom, para encurtar este preâmbulo, é suficiente relatar que depois de lançar mão de 

quatro ferramentas diferentes de IA, mais três dicionários (Ídiche-Polonês, Ídiche-

Inglês, Polonês-Polonês), eu saí do outro lado. E a partir daí não parei mais. 

Avancemos no tempo um pouco mais, para o começo de 2025, quando então eu já 

estava me “deitando no inglês” (ou melhor, no ídiche – pronto, novinhos, essa vocês 

conhecem!). Foi então que fui convencido, por uma pessoa que está se tornando uma 

amiga querida, a traduzir um texto do Meir Kucinski (1904-1976), publicado no jornal 

Der Nayer moment (O novo momento) de 2 de abril de 1969, no qual o escritor rememora 

um episódio ocorrido 41 anos antes, quando esteve preso em Włocławek na Polônia.5 

Mas, como dessa vez eu já estava “escolado”, o processo não foi tão mau e alguns dos 

percalços encontrados nessa minha empreitada tradutória foram revelados em Gamer 

(2025). 

Mais um mês, mais traduções. Mas dessa vez eu me propus a tentar uma coisa nova e 

me perguntei: será que o nosso onisciente ChatGPT teria condições de não só traduzir 

um texto mas reformatá-lo? Não deveria ser tão difícil. Para “ele”, quero dizer. Então 

comecei o seguinte diálogo com a máquina: 

(G) Eu tenho aqui uma peça de teatro em iídiche em um arquivo pdf. Você conseguiria 

traduzir o texto anexo para o português e transformá-lo em prosa? 

 

sua morte. O título desse livro referência estas duas cidades, evidentemente, além de 

salientar que se trata de uma coletânea de contos (dertseylungen). 
4 Kilsztajn, 2022, p. 18-19 
5 Kucinski, 2025. 



 
 

 

4 

Arquivo Maaravi: Revista Digital de Estudos Judaicos da UFMG. Belo Horizonte, v. 19, n. 37, novembro 2025. ISSN: 1982-3053. 

(IA) Claro! Basta me enviar o arquivo que eu traduzo e transformo em prosa para você.  

(momentos depois...)   

(IA) Aqui está sua tradução. Caso necessite de algum ajuste é só falar      …  

E aqui está a resposta recebida. Nada foi alterado, nem mesmo o espaçamento entre os 

parágrafos: 

Adaptação em prosa dos Atos I, II, III e IV de Ibergus, de Leib Malakh  

Na pequena cidade de província, onde a poeira do caminho misturava-se ao ar 

saturado de lembranças, a casa de Reb Avrom-Yitskhok erguia-se como uma ilha de 

tradição em um mar de inquieta modernidade. As paredes, ornadas por retratos 

antigos e livros sagrados, testemunhavam o peso de uma linhagem rabínica que se 

estendia por gerações. Era ali que o destino de Ibergus começava a tomar forma.  

Reb Avrom-Yitskhok, um homem de barbas longas e olhos profundos, recitava 

palavras do Talmud com a solenidade de quem habita um tempo outro. Seu filho, 

Ibergus, era um jovem de temperamento introspectivo, cuja alma parecia ressoar com 

perguntas que os textos sagrados não conseguiam aquietar. Seu corpo estava presente 

ali, mas sua mente vagava entre ideias perigosas para a ordem familiar.  

Logo nas primeiras horas da manhã, a rotina da casa é interrompida por uma discussão 

velada entre pai e filho. O velho rabino, apegado à tradição e ao temor de Deus, adverte 

Ibergus contra seus pensamentos modernos, suas leituras seculares, e os encontros 

suspeitos que mantém com jovens da cidade. Ibergus, em sua voz baixa mas firme, não 

nega os fatos. "A verdade também está no mundo, após a porta da nossa casa", diz ele, 

provocando uma sombra de dor no rosto de seu pai.  

A mãe, uma figura suave e resignada, tenta mediar a tensão entre os dois. Seu coração 

materno reconhece o conflito entre o antigo e o novo, entre o dever e o desejo, e sofre 

em silêncio. O lar, outrora sustentado por rezas e silêncios, começava agora a ecoar 

com vozes de ruptura.  

Enquanto isso, no pátio da casa, a criadagem cochicha sobre as idas e vindas de 

Ibergus. Falam de um panfleto clandestino, de um discurso feito em segredo na 

estalagem, de uma moça desconhecida. As palavras correm como faíscas. Em breve, 

tudo irá arder.  

Ibergus permanece sozinho, encostado à estante de livros. Seus olhos percorrem os 

títulos antigos, mas não buscam mais sabedoria. Buscam coragem. Ao longe, um 

violino desafinado rasga o silêncio da rua com uma melodia dissonante, tão inquieta 

quanto seu próprio coração.  



 
 

 

5 

Arquivo Maaravi: Revista Digital de Estudos Judaicos da UFMG. Belo Horizonte, v. 19, n. 37, novembro 2025. ISSN: 1982-3053. 

No dia seguinte, a atmosfera na casa de Reb Avrom-Yitskhok é densa como o céu antes 

da tempestade. Uma carta chega pelas mãos trêmulas do carteiro do shtetl, e nela está 

o convite para uma reunião estudantil na cidade vizinha — um encontro de jovens 

idealistas e agitadores. A carta não está endereçada a Ibergus, mas o velho rabino logo 

entende que é a ele que se destina.  

No interior da sala de estudos, a luz do entardecer recorta as silhuetas das estantes 

repletas de tomos em hebraico e aramaico. Reb Avrom-Yitskhok observa o filho em 

silêncio. Não é mais apenas inquietação que vê naquele olhar, mas um brilho de 

decisão. Ibergus já não é apenas um filho desobediente. É um homem que escolhe — e 

a escolha o leva para longe da casa.  

Na cidade, entre os armazéns e becos onde fervilham ideias e esperanças, Ibergus se 

encontra com jovens de fala apressada e olhos acesos. Falam de justiça, de libertação, 

de um novo mundo por vir. Entre eles está Chane, uma jovem de expressão firme e 

sorriso raro. Há nela algo que atrai e desafia Ibergus ao mesmo tempo. Ela não teme 

as palavras, e menos ainda os riscos.  

De volta à casa, a ausência de Ibergus torna-se um peso visível. A mãe senta-se junto 

à janela, fiando pensamentos como se fossem lã. O pai permanece imóvel, os olhos 

sobre uma página do Talmud que não consegue mais ler. O tempo se dobra sobre si 

mesmo. Lá fora, os sinos da cidade tocam, e Reb Avrom-Yitskhok sussurra um 

versículo, não por fé, mas por hábito — ou talvez por saudade.  

Na estalagem da cidade, Ibergus sobe a um pequeno tablado improvisado e começa a 

falar. Sua voz, a princípio hesitante, ganha força. Fala de desigualdade, de destino, de 

coragem. E, por um momento, acredita que as palavras podem mudar o mundo. Mas 

também sabe que há um preço.  

Quando desce do tablado, Chane o espera com um olhar que não exige respostas. 

Juntos saem para a rua estreita, onde as sombras já se alongam como presságios.  

A noite cai, mas o mundo, para Ibergus, acaba de amanhecer.  

A notícia da prisão de Ibergus corre como vento entre os muros do shtetl. As palavras, 

agora, não são mais apenas sussurros — são acusações, lamentos, sentenças sem 

julgamento. Dizem que ele foi pego com panfletos subversivos, que discursava diante 

de operários e camponeses, que atacava os pilares da ordem estabelecida.  

Na casa de Reb Avrom-Yitskhok, a mãe desfalece por instantes e volta à vida como 

quem emerge de um sonho ruim. O pai não chora. Não ora. Apenas se levanta, 

lentamente, como quem aceita o golpe final de uma longa batalha. Ele veste seu manto, 

ajeita os filactérios, e caminha até a sinagoga — mas não para rezar. Vai em busca de 

silêncio.  



 
 

 

6 

Arquivo Maaravi: Revista Digital de Estudos Judaicos da UFMG. Belo Horizonte, v. 19, n. 37, novembro 2025. ISSN: 1982-3053. 

No cárcere úmido da cidade, Ibergus divide a cela com outros jovens de olhos vivos e 

ossos magros. Há em todos eles uma estranha serenidade. Entre gritos e abafos, 

compartilham pão e ideias. A noite é longa, mas não os assusta. Um deles canta 

baixinho um nigun antigo, e por um instante o espaço parece mais largo, menos 

opressor.  

Chane visita Ibergus às escondidas. Traz notícias, promessas e um olhar que agora se 

entrelaça ao dele com cumplicidade profunda. Há algo no sofrimento que torna os 

laços mais verdadeiros. Ela toca sua mão por entre as grades e diz apenas: "Estamos 

aqui."  

Ao mesmo tempo, a comunidade se divide. Uns defendem o rapaz como mártir da 

juventude, outros o execram como traidor da fé. Velhos conhecidos evitam mencionar 

seu nome. Mas há também os que acendem uma vela por ele, sem que ninguém veja.  

Numa noite de chuva, Reb Avrom-Yitskhok, pela primeira vez, caminha até a prisão. 

Não leva nada nas mãos. Apenas seu nome de pai. O encontro com Ibergus não tem 

palavras. Os olhos se cruzam. O velho hesita, depois ergue a mão e pousa-a no ombro 

do filho. E pela primeira vez, desde o início, ambos compreendem o que significa 

permanecer de pé diante do abismo.  

A cidade dorme, mas os relâmpagos ainda riscam o céu. Em algum lugar, um novo dia 

começa a se anunciar.  

Meses se passaram. A prisão de Ibergus tornara-se uma memória incômoda e 

persistente no coração do shtetl. Alguns já haviam se esquecido, outros fingiam 

esquecer. Mas para Chane, para Reb Avrom-Yitskhok, para a mãe que já não tecia junto 

à janela, o tempo era um fio contínuo, preso ao nome ausente.  

Certa manhã, a porta da casa do rabino se abre com um rangido seco. Um mensageiro 

traz um bilhete lacrado. Não diz onde Ibergus está. Apenas informa que ele foi 

deportado. Nenhum julgamento. Nenhuma sentença escrita. Apenas o silêncio das 

autoridades e o frio dos trilhos que o levaram embora.  

Chane recebe a notícia de pé, como se já a esperasse. Sua respiração é firme. Ela não 

chora, apenas fecha os olhos por um instante e diz: "Ele saberá resistir."  

Na sinagoga, Reb Avrom-Yitskhok sobe à bimá e fala diante dos fiéis com uma voz que 

já não treme. Não menciona o nome do filho. Mas cada palavra sua — sobre justiça, fé, 

e o exílio – carrega o peso de uma prece que atravessa gerações.  

Enquanto isso, Ibergus viaja por terras geladas, seu corpo exausto, mas sua mente 

desperta. Nos campos de trabalho, nos vagões apinhados, nos rostos dos exilados, ele 

vê espelhos do mundo que já imaginara. E escreve. Com carvão, com sangue, com 

silêncio. Escreve para que o tempo não o apague.  



 
 

 

7 

Arquivo Maaravi: Revista Digital de Estudos Judaicos da UFMG. Belo Horizonte, v. 19, n. 37, novembro 2025. ISSN: 1982-3053. 

E assim termina a jornada de Ibergus, não como fim, mas como passagem. O shtetl 

adormece, e mesmo quem não ousa pronunciar seu nome, sonha com ele. Pois há 

nomes que não precisam ser lembrados para continuar vivendo.  

E no coração da mãe, uma vela permanece acesa. Uma chama pequena, teimosa, que 

não cede ao vento. Nem ao tempo. 

----- 

Confesso que fiquei impressionado. À primeira leitura, o texto parecia “correto”: 

encadeado, com início, meio e fim, ambientação previsível e aquele verniz de 

“literatura universal” que a IA costuma aplicar com zelo automático. Na minha 

opinião de leigo, o texto fornecido se apresentava fluente e as imagens tinham alguma 

força evocativa. A lógica narrativa era clara. Havia até um certo estilo, apesar (ou em 

função) dos famosos clichês típicos dos dramas judaicos. 

Mas bastou um pequeno detalhe para que a primeira fissura se abrisse para mim: a 

frase na qual Ibergus aparecia como nome de personagem. Para quem conhecia 

minimamente o texto e o vocabulário ídiche (exatamente o meu caso, e eu não estou 

sendo modesto), algo não batia. E uma “luzinha vermelha” se acendeu na minha 

cabeça, portanto.  

Para benefício daqueles que nunca ouviram falar do autor ou da peça, seguem umas 

poucas linhas: Leib Malach (pseudônimo de Leyb Zaltsman), nascido em 1894 em 

Zwolin, Polônia, estreou na literatura ídiche em 1915 e publicou frequentemente em 

periódicos como Der Moment e Literarische Bleter. Em 1922, emigrou para a Argentina 

e entre 1924 e 1926, percorreu diversos países da América do Sul — inclusive o Brasil, 

onde morou cerca de dezoito meses6. O título da peça, Ibergus, é um termo que já foi 

traduzido como “transbordamento”, “transgressão” e, também, “regeneração” – este 

último, considerando-se o enredo específico da trama, é o que mais se adequa. 

Encenada e ambientada na segunda metade da década de 1920, a peça é centrada em 

jovens judias pobres que, enganadas com promessas de casamento e futuro, acabavam 

traficadas pela Zwi Migdal para servirem como prostitutas no Rio de Janeiro.7 A 

“regeneração”, nesse caso, tem a ver com Reizl (uma das “garotas de quarto”) e seu 

 
6 Congress for Jewish Culture. Malakh, Leyb. [s.d.] Disponível em: 

https://congressforjewishculture.org/people/2827/. Acesso em: 29 jun. 2025. 
7 A Zwi Migdal foi uma organização criminosa criada por judeus poloneses no final 

do século XIX, responsável pelo tráfico internacional de mulheres judias para 

exploração sexual, sobretudo na Argentina e no Brasil. Para um estudo literário e 

memorial do tema, ver: Largman, 2008. 



 
 

 

8 

Arquivo Maaravi: Revista Digital de Estudos Judaicos da UFMG. Belo Horizonte, v. 19, n. 37, novembro 2025. ISSN: 1982-3053. 

sonho de abandonar sua vida atual em prol de uma nova ao lado do Dr. Silva, um 

“Deputado Nacional” no Congresso Brasileiro. 

Isso posto, fica claro o porquê do sinal de alerta dentro de mim: a peça original se passa 

no Rio de Janeiro, gira em torno da prostituição forçada e da repressão comunitária, e 

tem como protagonista uma mulher, Reizl. Já o texto fornecido nos oferece um drama 

masculino centrado em um jovem idealista, ambientado em um shtetl do Leste 

Europeu. Em vez de Reizl, temos Chane. Em vez de Dr. Silva, temos Reb Avrom. Em 

vez da tensão corpo-política, temos um conflito intergeracional quase ritualizado. O 

que a ferramenta de IA havia produzido não foi uma tradução — foi uma reinvenção, 

baseada em arquétipos literários que orbitam o imaginário judaico de forma genérica. 

Era como se ela (a ferramenta) tivesse recorrido a um banco de dados de “imagens” 

possíveis e combinado elementos de O Dibbuk, de An-ski, com traços de Isaac Bashevis 

Singer, uma pitada de Sholem Aleichem e ecos do Dos Kleyne Mentshele (O pequeno 

homenzinho), de Sholem Yankev Abramovitsh, o Mendele Mokher Sforim. O resultado? 

Um drama que soa familiar, mas que não tem relação alguma com Ibergus. 

Após essa constatação, em estado de choque (OK, estou exagerando aqui), vi meus 

dedos teclando, de forma quase inconsciente, a seguinte mensagem: 

(G) Isso não tem absolutamente NADA a ver com o original!   

Ao que recebi como resposta... 

(IA) Bom, talvez não tenha mesmo... Mas impressiona, não?  

Com exceção da última frase, o diálogo reproduzido de fato ocorreu. E me fez lembrar 

da vez em que atravessei a fronteira entre Índia e Paquistão, a pé, pela passagem de 

Wagah. Não foi por necessidade diplomática, nem por impulso místico. Fui para 

assistir à cerimônia de fechamento dos portões – um espetáculo diário que mistura 

coreografia militar, fervor patriótico e algo que só pode ser descrito como teatro de 

sobrancelhas. Ou uma rinha de galos os soldados marcham com tamanha intensidade 

facial que parece haver um concurso secreto de expressões dramáticas entre os dois 

lados. Some-se a isso as penas que portam em sua indumentária e pronto: uma 

verdadeira briga de Gallus gallus domesticus com patentes. Não acreditam? Existem 

milhares de vídeos a respeito.4 

Mas antes do espetáculo, tive que passar pelo prólogo burocrático: a imigração. E foi 

ali, na do lado paquistanês, que me detive diante de um quadro pendurado na parede. 

Não era uma obra-prima. Nem uma paisagem reconfortante. Eram palavras 

 
4 Um exemplo pode ser visto em 

https://www.youtube.com/watch?v=QhUX4qIVqAU. 



 
 

 

9 

Arquivo Maaravi: Revista Digital de Estudos Judaicos da UFMG. Belo Horizonte, v. 19, n. 37, novembro 2025. ISSN: 1982-3053. 

emolduradas. Literalmente. E o fato é que fiquei olhando por mais tempo do que o 

protocolo silenciosamente permitia... 

O oficial de imigração, que até então parecia ocupado com carimbos e papéis, levantou 

os olhos e perguntou, com uma sobrancelha arqueada digna da cerimônia:  

— Algum problema com o quadro, senhor? 

Expliquei que não havia problema, apenas curiosidade. Ele não pareceu convencido. 

Curiosidade pode ser perigosa, deve ter pensado sem dizer. E também pode ser 

contagiosa, pensei eu, mas tampouco disse. Fui liberado após uma conversa filosófica 

sobre filosofia e sobre o que torna o tempo demasiado quando se olha para alguma 

coisa. Só então, finalmente, pude assistir ao espetáculo. 

O que isso tem a ver com ferramentas de inteligência artificial? 

Concluam vocês mesmos: 

 

Imagem gerada por IA 

Referencias 

CONGRESS FOR JEWISH CULTURE. Malakh, Leyb. [s.d.] Disponível em: 

https://congressforjewishculture.org/people/2827/. Acesso em: 29 abr. 2025. 



 
 

 

10 

Arquivo Maaravi: Revista Digital de Estudos Judaicos da UFMG. Belo Horizonte, v. 19, n. 37, novembro 2025. ISSN: 1982-3053. 

GAMER, Gilberto. Tradutor morto, tradutor posto. Viva o novo tradutor... de 

inteligência artificial? Arquivo Maaravi: Revista Digital de Estudos Judaicos da UFMG, Belo 

Horizonte, v. 19, n. 36, p. 264-271, maio 2025. Disponível em: 

https://periodicos.ufmg.br/index.php/maaravi/article/download/59376/48305/226776. 

Acesso em: 15 ago. 2025 

GUINSBURG, Jacó/ Aventuras de uma língua errante: ensaios de literatura e teatro ídiche. 

São Paulo: Perspectiva, 2022. 

KILSZTAJN, Samuel. Yiddish. Edição em português. [S.l.]: Publicação Independente, 

2022. e-book. Disponível em: https://www.amazon.com.br/Yiddish-edição-em-

português-Portuguese-ebook/dp/B0BH88RZG1. Acesso em: 14 ago. 2025. 

KUCINSKI, Meir. Castigo merecido, castigo em plena Páscoa. Arquivo Maaravi: Revista 

Digital de Estudos Judaicos da UFMG. Belo Horizonte, v. 19, n. 36, maio 2025, p. 251-

256. Disponível em: 

https://periodicos.ufmg.br/index.php/maaravi/article/download/59291/48289/226777. 

Acesso em 15 ago. 2025. 

LARGMAN, Esther. Jovens polacas. Rio de Janeiro: BestBolso, 2008. 

MALACH, Leib. Ibergus: drame in fir akṭen [em ídiche]. Buenos Aires: Centro Cultural 

Juvenil de Bahia Blanca, 1926. Disponível em: 

https://archive.org/details/ibergusdrameinfimala/mode/2up. Acesso em: 18 ago. 2024. 

NASCIMENTO, Tarsila Gomes. Linguagem e rememoração: Yiddish como experiência e 

resistência identitária. Relatório de pesquisa (Programa Institucional de Bolsas de 

Iniciação Científica – PIBIC) – Departamento de Educação, Pontifícia Universidade 

Católica do Rio de Janeiro, Rio de Janeiro, 2021. Disponível em: https://www.puc-

rio.br/ensinopesq/ccpg/pibic/relatorio_resumo2021/download/relatorios/CTCH/EDU

/EDU_Tarsila%20Gomes%20Nascimento.pdf. Acesso em: 15 ago. 2025. 

PALATNIK, ROSA. Ḳrashniḳ-Rio dertseylungen [em ídiche]. Rio de Janeiro: Editora 

"Monte Scopus", 1953. Disponível em: https://archive.org/details/nybc211336. Acesso 

em: 8 fev. 2024. 

-----  

Enviado em: 15/09/2025  

Aprovado em: 30/10/2025 

https://archive.org/details/ibergusdrameinfimala/mode/2up

