
Lopez, M. A. (2010). Significados de experiências de devoção: a crença em anjos. Memorandum, 19, 
26-39. Retirado em    /    /    , da World Wide Web 
http://www.fafich.ufmg.br/memorandum/a19/lopez01 

 

Memorandum 19, out/2010 
Belo Horizonte: UFMG; Ribeirão Preto: USP 

ISSN 1676-1669 
http://www.fafich.ufmg.br/memorandum/a19/lopez01 

26

Significados de experiências de devoção: a crença em 
anjos 
 

Meanings of devotions experiences: the belief in angels 
 

Marília Ancona Lopez 
Pontifícia Universidade Católica de São Paulo e Universidade Paulista 

Brasil 
 
 

Resumo 
Fundamentado em uma perspectiva fenomenológica, este trabalho visa compreender os 
significados de experiências de devoção. Para tanto, analisa a crença em anjos. Foram 
entrevistadas pessoas que relataram experiências de contato com um anjo. Os 
colaboradores apresentaram-se espontaneamente, a partir da divulgação da pesquisa. A 
análise dos relatos mostrou que a experiência é vivida como exposição a uma alteridade, 
ocorrendo a ampliação dos horizontes de tempo e espaço e dos limites corporais. Nessa 
experiência, prevalecem as emoções e o conhecimento intuitivo.    
Palavras-Chave: Psicologia e Religião; Psicologia Fenomenológica; Psicologia Clínica 

 
Abstract  
Based on a phenomenological perspective, this paper intends to understand the 
meanings of devotions experiences, more specifically the belief in angels. It aims to 
acknowledge the experiences lived by those that had an interaction with angels. The 
interviewers voluntarily presented themselves for participation in this research. Analysis 
of the narratives pointed out that such experiences were lived as an exposure to 
otherness, occurring a horizon expansion on time, space and body limits. There was also 
a prevalence of emotions and  intuitive knowledge.   
Keywords: Psychology and Religions; Phenomenological Psychology; Clinical Psychology 
 
 
1. Introdução 
No livro “A representação na religião: perspectivas psicológicas”, Monique Augras (2004) 
utiliza uma noção de campo que inclui as relações dinâmicas e conflitantes e as tensões 
sociais. Ela discute a interação de duas ordens de fenômenos: as heranças “arcaicas” 
caracterizadas como a presença de antigos costumes devocionais e os comportamentos 
“consumistas” atuais. A autora mostra que  esses processos, que se reforçam 
mutuamente, são marcados por três aspectos: a) o individualismo, em que o devoto 
pede a ajuda do santo para resolver seus problemas o mais rapidamente possível; b) o 
espetacular, no qual a mediação dos santos é substituída pela mídia, e c) o consumo, que 
leva à criação incessante de novos produtos. Esses processos são exemplificados por 
meio da análise das devoções da “moda”, como a devoção a Santo Expedito, a Nossa 
Senhora dos Nós e a Nossa Senhora da Segurança. Para Augras (2004), essas práticas 
devocionais bordejam o campo da magia e, mesmo quando denunciadas como 
exploração da sentimentalidade e do dinheiro, geram a adesão sôfrega do público. 
Augras (2004) conclui que, quer se trate de magia do consumo e da publicidade, ou do 
reaparecimento de antigas tradições, é o atendimento concreto do desejo que aciona 
essa dupla via, juntamente com a exigência de satisfação imediata.  
O texto de Augras (2004) expõe os diferentes caminhos e formas que tomam as 
devoções de moda, como o surgimento de um comércio de balangandãs e de santinhos, 
e carrega implicitamente uma desqualificação dos devotos que aderem a essas devoções, 
apresentadas como uma  negociação imediata ou uma simples efusão de sentimentos. A 
própria autora parece reconhecer a desqualificação implícita em seu texto ao dizer: “não 



Lopez, M. A. (2010). Significados de experiências de devoção: a crença em anjos. Memorandum, 19, 
26-39. Retirado em    /    /    , da World Wide Web 
http://www.fafich.ufmg.br/memorandum/a19/lopez01 

 

Memorandum 19, out/2010 
Belo Horizonte: UFMG; Ribeirão Preto: USP 

ISSN 1676-1669 
http://www.fafich.ufmg.br/memorandum/a19/lopez01 

27

queremos aqui menosprezar a angústia dos devotos, em sua necessidade de encontrar 
soluções para os males que os afligem” (Augras, 2004, p. 203). 
A análise da autora desenvolve-se no âmbito da Psicologia Social e levanta questões 
quando confrontada com uma visão clínica. Na clínica, o psicólogo está atento ao 
sofrimento das pessoas e busca reconhecer os inúmeros significados que as práticas 
devocionais adquirem em suas vidas, dificilmente redutíveis a simples efusões de 
sentimento ou a meros atos de imediatismo.   
O estímulo e  a exploração do mercado certamente incidem nas escolhas e formas 
devocionais, mas ao psicólogo clínico interessa compreender como se dá a experiência 
religiosa e os significados atribuídos ao vivido. O texto de Augras motiva, portanto, a 
investigar o tema a partir de uma perspectiva que se volte à experiência intersubjetiva de 
pessoas devotas.  
Esse é o objetivo desta pesquisa: compreender as experiências de devoção a partir dos 
significados que adquirem no psiquismo de cada pessoa. Ela se desenvolve nos 
horizontes da Psicologia Fenomenológica e toma os anjos como o objeto de devoção a ser 
estudado. 

 
1.1 A psicologia fenomenológica 
A Fenomenologia é um movimento filosófico proposto por Husserl (1907/1986) na 
passagem do século XIX para o século XX. O modo de pensar desenvolvido por Husserl e 
seus seguidores influenciou fortemente o campo das ciências humanas, resultando, entre 
outras, em maneiras peculiares de considerar a Psicologia. Alguns desses modos de 
pensar se aglutinam sob o título de Psicologia Fenomenológica.  
Os conceitos da Fenomenologia, quando considerados no contexto da Psicologia, sofrem 
a influência do pensamento da área, ficam sujeitos a diferentes interpretações e 
articulações e terminam por adquirir configurações próprias. Consequentemente, o modo 
de pensar em Psicologia Fenomenológica nem sempre corresponde estritamente aos 
conceitos desenvolvidos por Husserl e pelos filósofos fenomenólogos.  
No domínio da Psicologia Fenomenológica, convivem inúmeras vertentes, mais ou menos 
articuladas teoricamente. Elas têm em comum o fato de valerem-se de conceitos 
originados da Fenomenologia, que podem ser reconhecidos mesmo se inseridos em 
diferentes tramas e estruturas de pensamento.   
Este artigo parte de alguns pressupostos da Psicologia Fenomenológica advindos da 
fenomenologia husserliana. Eles dão contorno ao desenvolvimento da pesquisa realizada. 
A sua apresentação, apesar de fazer referência a alguns filósofos, situa-se na perspectiva 
da Psicologia Clínica, coloca-se ao lado de autores originados da tradição fenomenológica 
humanista como Forghieri (2007) e Amatuzzi (2008) e dialoga com autores de outras 
abordagens e áreas.  
A intencionalidade é tomada como referência básica para pensar o homem e o 
conhecimento. Intencionalidade refere-se à unicidade consciência e objeto da 
consciência, que se constituem mútua e simultaneamente, de tal maneira que não é 
possível falar de consciência sem objeto, ou de objeto que não se dê na consciência. 
Nessa constituição, estão implicados os atos  de consciência, as estruturas próprias e 
universais do ser humano: sensações corpóreas,  percepções, imaginações, sonhos, 
enfim, os atos pelos quais o homem se constitui, configura o mundo e o significa. Por 
essa razão, o campo intencional não é puramente subjetivo ou puramente objetivo, não é 
concretamente real ou apenas imaginário. Nele, os fenômenos apresentam-se e as 
vivências simultaneamente criam e integram as dimensões do real e da subjetividade em 
uma unicidade e totalidade. 
O homem continuamente integra a si e ao mundo e está em um contínuo processo de vir 
a ser, sempre em busca de uma totalidade maior e mais completa. Nesse processo, ele 
antecipa a morte e interroga-se sobre o sentido último de sua existência.     
A totalidade com que os fenômenos se apresentam à consciência e a sua constituição 
pré-reflexiva caracterizam um conhecimento intuitivo, um “a priori”. O apresentar-se de 
qualquer fenômeno à consciência já é um modo de conhecer e carrega em si todas as 



Lopez, M. A. (2010). Significados de experiências de devoção: a crença em anjos. Memorandum, 19, 
26-39. Retirado em    /    /    , da World Wide Web 
http://www.fafich.ufmg.br/memorandum/a19/lopez01 

 

Memorandum 19, out/2010 
Belo Horizonte: UFMG; Ribeirão Preto: USP 

ISSN 1676-1669 
http://www.fafich.ufmg.br/memorandum/a19/lopez01 

28

infinitas possibilidades das compreensões reflexivas. É experienciando, agindo, falando e 
refletindo sobre o que vive que o homem produz um conhecimento passível de ser 
compartilhado.  
Husserl (1935/2006), refletindo sobre o conhecimento e as possibilidades de conhecer, 
fala que o homem pode aproximar-se da essência dos fenômenos, aquilo que faz com 
que eles sejam o que são, por meio do método fenomenológico. No entanto, não é essa a 
tarefa a que se propõem os psicólogos clínicos.    
Na clínica, a intenção de conhecer as essências, as estruturas universais dos fenômenos, 
não prevalece. O trabalho do psicólogo clínico é realizado de forma contextualizada, 
buscando o sentido, o significado das experiências para quem as vive. 
Na clínica, paciente e terapeuta debruçam-se sobre as experiências como surgem na 
interação, como se apresentam no contexto terapêutico. Em outras palavras, o psicólogo 
clínico busca compreendê-las tal como se dão concretamente na vida das pessoas, 
entendendo-as enquanto vivências que envolvem os atos de consciência, a percepção, a 
imaginação, os sentimentos, os sonhos, as fantasias, as lembranças e que adquirem 
significados nos horizontes do espaço, do tempo, da cultura, da linguagem, do corpo e da 
história de cada um. 
É no horizonte espaço-temporal que as experiências humanas podem ser compreendidas 
e é nelas que se desenvolvem os pensamentos e as reflexões. Merleau-Ponty 
(1945/1973) refere-se especificamente ao pensar em anjos quando quer mostrar o que é 
a intencionalidade e como os princípios do pensamento são coextensivos a tudo o que 
podemos afirmar. Para ele, se quiséssemos supor outros princípios, eles seriam sempre 
submetidos aos nossos, sem o que nada significariam para nós. Coloca Merleau-Ponty 
(1945/1973): 

Se os anjos são verdadeiramente pensados por nós – e 
é preciso que o seja, sem o que seríamos incapazes de 
argumentar sobre eles – só podem ser pensados como 
pensadores se se conformarem às leis mesmas do 
nosso próprio pensamento. Um anjo que pensasse 
segundo leis radicalmente diferentes das leis do 
pensamento humano, tornando-as assim dubitáveis, 
este anjo não poderia ser pensado por mim. Concebê-
lo é nada conceber (p. 24). 

Merleau-Ponty (1945/1971) conceitua o homem como jogado em um mundo que o 
antecede buscando compreendê-lo e compreender a si mesmo. No mundo natural, na 
realidade compartilhada, cotidiana, na qual está imerso e que já encontra pronta, o 
homem incorpora linguagens, símbolos, significados e os recria em sua história. É assim 
que os fenômenos presentes na cultura, conforme se apresentam no campo intencional, 
enraízam-se em cada um e vão se tornando constituintes do seu modo singular de ser. 
Consequentemente, os ataques aos objetos carregados dos significados que nos 
constituíram ameaçam o nosso modo de ser, a nossa possibilidade de unicidade, a nossa 
integridade, causando sofrimento psíquico. Os ataques à nossa pessoa, à nossa história 
pessoal ou à cultura na qual vivemos constituem ataques a nós mesmos em nosso todo. 
E é nessa perspectiva que incide a desqualificação das crenças religiosas nas quais 
crescemos e que incorporamos. 
 
1.2 A religião 
A religião é um fenômeno multidimensional. Um sistema de crenças, ritos, personagens e 
símbolos que expressam certa compreensão do sentido da vida e estruturam princípios e 
valores, propondo modos de viver para a comunidade e para o indivíduo.  
Winnicott (1958/2000) e alguns de seus seguidores consideram que as experiências 
religiosas se dão em um espaço transicional, intermediário entre o mundo objetivo e o 
mundo subjetivo. Embora o conceito de espaço transicional não coincida com o de 
intencionalidade, ele não colide com a perspectiva fenomenológica na medida em que, na 
conceituação dos dois campos, objetividade e subjetividade não se distinguem e é neles 



Lopez, M. A. (2010). Significados de experiências de devoção: a crença em anjos. Memorandum, 19, 
26-39. Retirado em    /    /    , da World Wide Web 
http://www.fafich.ufmg.br/memorandum/a19/lopez01 

 

Memorandum 19, out/2010 
Belo Horizonte: UFMG; Ribeirão Preto: USP 

ISSN 1676-1669 
http://www.fafich.ufmg.br/memorandum/a19/lopez01 

29

que o ser humano se constitui. Nesse sentido, a contribuição de alguns autores 
winnicottianos é interessante para pensar a experiência religiosa no contexto clínico. 
Rizzuto (1996) considera que a pessoa, quando nasce, não tem opção a não ser a de 
estar envolvida nas crenças e valores religiosos implícitos ou explícitos dominantes em 
sua cultura. Ela faz um paralelo entre a internalização do universo religioso e a aquisição 
da linguagem, lembrando que, ao aprender uma língua, a criança perde o potencial 
genético para pronunciar sons de outras línguas. Para a autora, um fenômeno similar tem 
lugar na internalização das crenças e práticas religiosas.  
Rizzuto (1996) e Aletti (2005) entendem as experiências religiosas a partir dos conceitos 
winnicottianos de ilusão, objeto transicional e fenômeno transicional. A ilusão é 
compreendida não como falseamento, mas como elemento de constituição da realidade, 
como engendramento que se dá em uma área intermediária entre a experiência subjetiva 
e a realidade externa. Para Winnicott (1958/2000), essa área transicional, intermediária 
da experiência, constitui a maior parte da vivência infantil. Durante a vida, retemos essa 
experiência intensa e a revivemos como espaço potencial no campo das artes, da 
religião, do viver imaginativo e do trabalho científico criativo.  
Para Forghieri (2007), o nosso espaço psicológico se constitui ao longo de nossas vidas e 
nele encontramos objetos e personagens, que caracterizam o modo próprio de cada um 
estar no mundo.  
A amplidão do espaço psicológico é dada pelas infinitas possibilidades de nossos atos de 
consciência. Ele é passível de tal alargamento que ultrapassa os limites de nosso próprio 
corpo e do ambiente que nos circunda, estendendo-se no tempo e incluindo experiências 
e personagens constituídos por nossas emoções, memórias e sonhos. Nele coexistem 
vivos e mortos, seres visíveis e invisíveis.   
A poesia, a arte e a religião refletem a amplidão de nossos espaços psicológicos. Elas 
integram os diferentes atos de consciência e, por isso, configuram sentimentos e 
sensações que ultrapassam as palavras e restauram vivências iniciais. Recriando 
imagens, objetos e personagens, os artistas e os religiosos não se limitam ao mundo 
compartilhado, mas o desafiam e modificam, incluindo no seu cotidiano as possibilidades 
transformadoras do potencial criativo. Por essa razão, a arte e a religião incluem, no 
espaço cultural,  personagens impossíveis de serem aceitos por caminhos estritamente 
racionais.  
A realidade sagrada, como diz Rizzuto (1996), não é diretamente perceptível. Ela é 
aludida, mencionada, celebrada, temida, apelada, perseguida, mas não está nunca aí 
para ser vista ou apreendida pelos sentidos. Em seu espaço é possível criar, de forma 
culturalmente integrada, objetos e personagens. 
É o caso dos anjos, fartamente presentes na arte, nas religiões e nas devoções pessoais, 
em diferentes culturas. 

 
1.3 Os anjos 
Os anjos são encontrados em textos de diferentes períodos da tradição judaica, da 
tradição greco-romana e do Novo Testamento com o significado genérico de 
“mensageiros” ou “enviados”. Eles desempenham diversas tarefas, de proteção ou 
destruição, entre outras. Mais precisamente, os anjos são considerados seres celestes 
mediadores entre os homens e o divino. O movimento New Age, nos anos 90, retomou 
fortemente o tema dos anjos no que foi seguido por livros de autoajuda. O site 
www.Amazon.com, em 2009, apresentava 2.837 títulos de livros obtidos a partir do 
termo “anjos” e 461.400 a partir do termo em inglês “angels”.  
Na tradição judaico-cristã, os anjos oferecem-se para um relacionamento pessoal na 
medida em que a cada pessoa é atribuído um Anjo da Guarda que a acompanha durante 
toda a vida. Sullivan (2004), estudando a relação entre os anjos e os homens na tradição 
judaica e nos primeiros anos do cristianismo, mostra que os reinos dos céus e da terra 
são concebidos como separados e os anjos são os únicos seres regularmente habilitados 
a cruzar os dois reinos. Eles ultrapassam os limites do céu e da terra, ficam diante do 
trono de Deus e  comunicam-se com os homens.  



Lopez, M. A. (2010). Significados de experiências de devoção: a crença em anjos. Memorandum, 19, 
26-39. Retirado em    /    /    , da World Wide Web 
http://www.fafich.ufmg.br/memorandum/a19/lopez01 

 

Memorandum 19, out/2010 
Belo Horizonte: UFMG; Ribeirão Preto: USP 

ISSN 1676-1669 
http://www.fafich.ufmg.br/memorandum/a19/lopez01 

30

Os anjos, na Bíblia, assumem com frequência formas antropomórficas. Nesses casos, a 
exposição da natureza angélica exige algumas condições. O homem deve estar em um 
estado de pureza e oferecer hospitalidade, compreendida como uma recepção amigável e 
generosa, com oferta de cama, comida e lavagem dos pés. Como resposta, os anjos 
revelam quem são, dão avisos, curam, protegem e podem até mesmo viver com os 
homens o dia a dia da sua comunidade.  
A natureza dos anjos, no entanto, é sempre distinta da natureza humana, embora em 
casos muito excepcionais, alguns poucos e seletos homens recebam  atributos angélicos.  
Na liturgia, os anjos estão sempre presentes. O espaço litúrgico aparece como o local no 
qual homens e anjos podem interagir e o fazem. As esferas do céu e da terra, dos 
homens e dos anjos estão em contato na liturgia, o que, de algum modo, possibilita a 
transcendência humana. 
Essas referências aos anjos evidenciam todos os elementos do engendramento criativo 
no espaço intencional. O anjo nunca será totalmente imaginário, mas nunca será 
totalmente real, pois não é visível e não pertence ao mundo de nossa percepção. No 
entanto, ele pode se fazer perceptível sob outras formas. Assim, na Bíblia, o anjo pode 
compartilhar a vida do homem, mantendo sempre uma natureza escondida. A revelação 
de sua natureza angélica desaloja o homem do mundo natural, abrindo-o para a 
dimensão do sagrado.    
 
2. A pesquisa: objetivo e método 
Para a escolha dos colaboradores da pesquisa, inicialmente, divulgou-se, de modo 
informal, o interesse em pesquisar a experiência de contato com um anjo, junto a alunos 
e em situações sociais, durante sete dias seguidos. Quem quisesse participar, poderia se 
apresentar. Quatro pessoas entraram em contato espontaneamente na mesma semana, 
dizendo que haviam visto anjos e dispondo-se a conversar sobre a experiência.  
Os quatro colaboradores eram pessoas adultas, entre 30 e 45 anos, profissionais com 
nível superior, três mulheres e um homem, que aqui serão tratados com os nomes 
fictícios de Joana, Helena, Lúcia e Pedro. As três mulheres declararam-se católicas e 
Pedro disse que, embora tivesse crescido em uma família católica, era “espiritualista”. 
Foram marcados encontros separados com cada um deles em ambiente tranquilo, no qual 
não haveria interrupções. O objetivo da entrevista foi explicado, com todas as 
informações exigidas pelos princípios da ética em pesquisa. Foi solicitada a assinatura do 
termo de anuência e garantido o sigilo. As entrevistas foram gravadas.  
Posteriormente, as fitas foram ouvidas integralmente, mais de uma vez,  observando-se 
as falas que permitiam compreender o processo vivido durante a experiência. Foi 
elaborado um relato descritivo para cada uma das entrevistas, ouvindo-se novamente, 
quando necessário, os trechos mais importantes.  
A análise foi desenvolvida tendo por eixo os movimentos reconhecidos como 
característicos da experiência estudada, de contato com um Anjo, apresentando-os a 
partir da colocação dos entrevistados, do diálogo com autores e de referências  religiosas. 
Ela privilegia os horizontes de significação considerados fenomenologicamente: o espaço, 
o tempo, o corpo e o outro. 
Na pesquisa em Psicologia Fenomenológica, a participação da subjetividade do 
pesquisador tem papel proeminente. Se, em um primeiro momento, ela é suspensa a fim 
de possibilitar a abertura para o relato, em um segundo momento, o fato de ser afetado 
pela experiência do outro compõe  a compreensão que se desenha na análise. Em 
consonância com a perspectiva adotada, as dimensões de significação, ou seja, o mundo 
natural, o espaço, o corpo, o tempo foram considerados entre outros elementos que se 
salientaram nos relatos. Da mesma forma, referências culturais, lembranças e 
associações se fizeram presentes, assim como colocações de outros autores sobre o 
tema. Nesse diálogo entre sujeitos, pesquisador e comunidade, configurou-se uma forma 
possível de compreender a experiência pesquisada. No caso, as referências e os autores 
com os quais se estabeleceu o diálogo pertencem à tradição cristã, horizonte cultural 
comum aos sujeitos e ao pesquisador. Como lembra Vergote (2006), as experiências do 



Lopez, M. A. (2010). Significados de experiências de devoção: a crença em anjos. Memorandum, 19, 
26-39. Retirado em    /    /    , da World Wide Web 
http://www.fafich.ufmg.br/memorandum/a19/lopez01 

 

Memorandum 19, out/2010 
Belo Horizonte: UFMG; Ribeirão Preto: USP 

ISSN 1676-1669 
http://www.fafich.ufmg.br/memorandum/a19/lopez01 

31

sagrado ocorrem “dentro de um dado sistema simbólico de referências religiosas que tem 
uma influência na estruturação e direção do acontecimento religioso” (p. 144). Foram 
acrescentadas à análise, ainda, referências poéticas, considerando que a arte, tal como a 
religião, amplia a compreensão para além da dimensão racional. 

 
2.1 Síntese dos relatos: Joana, Helena, Pedro e Lúcia 
 
2.1.1 Joana 

É no sonho que voltam para dar testemunho,  
Insistentes e fustigados, 
Batidos de halo e nimbo, uma legenda só: pungência pura. 
O que sempre falam, as palavras não dizem.  
                   (Adélia Prado, 1991, p. 265).  

 
Joana é administradora e atua em empresa. Sua família é católica e frequenta a igreja. 
Ela foi muito religiosa quando criança. No seu quarto, havia uma imagem de um Anjo da 
Guarda protegendo uma menina. Sempre que saia de casa, sua avó dizia “que o teu Anjo 
te acompanhe”. Para ela, o Anjo da Guarda faz parte do universo religioso e nunca se 
interrogou muito sobre ele. Joana diz que “um Anjo apareceu em seu sonho”.  Ela não 
tem dúvidas de que não se tratou de um sonho comum, mas sim de uma “aparição”. 
Conta que no sonho conversava com uma colega sobre uma situação insólita que vivia 
em seu trabalho, pois tinha que enfrentar tarefas novas e difíceis para as quais não se 
sentia preparada. A amiga disse que a ajudaria, mas sua preocupação não diminuiu, pois 
sabia que a amiga também não tinha as competências necessárias para fazer frente ao 
desafio profissional. Nesse instante, relata Joana, observou que do lado direito, abria-se 
uma paisagem e ali estava um Anjo. Ele olhava para elas com um sorriso, considerando 
ingênua toda a preocupação. Sem falar, garantia a Joana que ela tinha condições de 
fazer frente ao novo trabalho e que ele a acompanhava. Ele a olhava como se ela fosse 
uma criança incapaz de ver o resultado de suas ações. Imediatamente, Joana sentiu-se 
tranquila, um calor suave espalhou-se pelo seu corpo, acordou consciente do ritmo de 
sua respiração e da presença do Anjo. 
No dia seguinte, contou para a amiga o sonho. Ela também ficou contente e 
impressionada, disse que tinha certeza de que era um Anjo, pois sua mãe, que havia 
morrido, aparecia às vezes em sonhos para ela e, nesses sonhos, sabia que era 
verdadeiramente a mãe que estava lá. Joana relatou que era um Anjo e não apenas um 
personagem do sonho porque ele se destacava do quadro, estava lá, mas não era do 
sonho, era “de outro lugar”. Ele era brilhante e tinha a forma clássica de um anjo, um 
jovem de cabelos semilongos, vestes brancas, asas e um halo na testa. Ele “vinha de 
outra dimensão” diferente do restante do sonho e de certa forma “entrava no seu sonho”, 
aparecendo na paisagem que surgiu na sala em que conversava com a amiga. O Anjo 
não precisava falar, pois ela sabia o que ele dizia. Da mesma forma, ela também não 
precisava falar, ele sabia o que ela estava pensando. O seu conhecimento era maior do 
que o dela, pois ele via adiante no tempo e previa o que ia acontecer com segurança e, 
portanto, ela podia confiar nele. Por causa desse sonho, Joana pegou um Anjo de vidro 
que tinha em sua casa e levou-o para sua mesa de trabalho. Muitas vezes, ela olha para 
o Anjo e sente-se reassegurada. Sua amiga, quando vai falar com ela, olha para o Anjo e 
ambas se sentem mais íntimas por compartilharem essa crença na visita do Anjo em 
sonho. 

 
2.1.2 Helena 

O poder que eu quisera é dominar meu medo. 
Por este grande dom troco meu verso, meu dedo, 
Meus anéis e colar.  
                   (Adélia Prado, 1991, p.213). 

 



Lopez, M. A. (2010). Significados de experiências de devoção: a crença em anjos. Memorandum, 19, 
26-39. Retirado em    /    /    , da World Wide Web 
http://www.fafich.ufmg.br/memorandum/a19/lopez01 

 

Memorandum 19, out/2010 
Belo Horizonte: UFMG; Ribeirão Preto: USP 

ISSN 1676-1669 
http://www.fafich.ufmg.br/memorandum/a19/lopez01 

32

Helena também sentiu a presença do Anjo em sonho. Ela é economista, casada, tem dois 
filhos adolescentes e, embora não frequente a igreja, considera-se religiosa. Acredita em 
Deus e nos anjos e na vida da alma depois da morte. Trabalha em uma multinacional e 
viajou sozinha, a trabalho, para fora do país, por uma semana. Em uma noite, estava 
dormindo em seu hotel, “um sono sem sonhos”, quando repentinamente “abriu-se um 
vácuo no seu sono como um túnel e por ele veio descendo com muita rapidez, um Anjo”. 
Ela viu com toda a clareza o rosto do Anjo. Rosto de homem, de olhar penetrante, uma 
presença forte e poderosa. Ele se aproximou, ficou diante dela, olhando-a e aguardando 
que ela o olhasse de frente. Ela compreendeu que ele esperava um sinal, mas não 
conseguiu encará-lo, pois teve medo do que ele faria. Ela não sabe dizer o que 
aconteceria, pensa que poderia ser "transportada” ou até morrer. Sentiu que seria algo 
muito forte, contra o qual não teria defesa e que a mudaria para sempre. Deu um grito e 
acordou com o próprio som, o coração disparado. 
Conta que, embora isso tenha acontecido há mais de 10 anos, tem a cena muito vívida 
em sua memória, revê com clareza o rosto do Anjo perto do seu, e isso a perturba muito, 
pois não sabe se deveria ou não ter olhado os seus olhos, fosse o que fosse que ele 
fizesse. Sabe que não se entregou à sua ação e se surpreende muitas vezes esperando 
que ele volte. Ela deseja que ele venha de novo, mesmo que seja na hora de sua morte 
para que tenha a oportunidade de entregar-se. Pensa que era um mensageiro e qualquer 
que fosse a sua intenção seria para o bem, mas ela não estava pronta para recebê-lo e 
enfrentar as consequências do que ocorresse. A partir dessa experiência, pensa que não 
teve coragem para confiar em Deus. Várias vezes se surpreende, em museus, a espiar o 
rosto dos anjos, para ver se encontra aquele que a visitou, o que faz, também, quando 
olha livros de arte. 
 
 
2.1.3 Pedro 

Rafael é o anjo da cura. O nome Rafael significa “Deus 
cura”. Rafael é o padroeiro dos médicos, mas também 
dos andarilhos. Rafael acompanhou o jovem Tobias em 
suas peregrinações pela Média. A adoração do santo 
Rafael mostra que não está na mão dos médicos o fato 
da cura. Nela contribui sempre um poder divino, e do 
lado está um anjo que realmente cura o doente.  
                   (Anselm Grün, 2005, p. 68). 

 
Pedro é advogado e é espiritualista. Não teve formação religiosa específica, mas sua 
família era católica e frequentava a igreja em ocasiões especiais como Natal e Páscoa, 
batizados, casamentos e enterros. Quando jovem, interessou-se pelas religiões, 
frequentou sessões espíritas, de umbanda e um centro de espiritualidade oriental, no 
qual aprendeu a meditar, o que faz quando fica muito tenso. Acredita na existência de 
anjos e de espíritos, energias maiores “às quais as religiões dão diferentes nomes”. Pedro 
conta que estava lendo jornal em sua sala, quando ouviu um “farfalhar”, sentiu o ar leve 
e vislumbrou uma presença às suas costas. Virou-se e viu um Anjo de pé mexendo com 
as mãos como se estivesse fazendo algo no meio de suas costas, através da poltrona e 
da roupa. Era jovem com uma expressão compenetrada, gestos lentos e ele entendeu 
que se dirigiam para seus rins. Achou que uma energia de proteção estava sendo 
aplicada em um de seus rins, embora não sentisse nada, nem o rim, nem a energia e não 
tivesse nenhuma doença. Logo o Anjo desapareceu. Ele ficou impressionado, entendeu 
que precisava cuidar de sua alimentação e fez um check up, considerando que o Anjo 
estava a seu lado nesses momentos. Sua saúde estava ótima. Ele pensa que, se não 
fosse o Anjo, talvez tivesse alguma doença renal, mas, que ela foi prevenida pela sua 
intervenção. Depois disso, quando vai comer, tem a sensação de que o Anjo se faz 
presente por instantes, como um alerta. Ele comprou um livro para saber o nome de seu 



Lopez, M. A. (2010). Significados de experiências de devoção: a crença em anjos. Memorandum, 19, 
26-39. Retirado em    /    /    , da World Wide Web 
http://www.fafich.ufmg.br/memorandum/a19/lopez01 

 

Memorandum 19, out/2010 
Belo Horizonte: UFMG; Ribeirão Preto: USP 

ISSN 1676-1669 
http://www.fafich.ufmg.br/memorandum/a19/lopez01 

33

Anjo e ficou muito surpreso ao ler que o Anjo do dia do seu nascimento é um “anjo de 
cura”. A partir daí, comprou outros livros sobre anjos e procura “a luz deles ao meditar”. 
  
2.1.4 Lúcia 

Anjinho da Guarda, minha companhia, cuida de minha 
alma de noite e de dia.  
                   (oração popular)  

 
Lúcia tem 30 anos, é arquiteta e tem dois filhos pequenos. Conta que, depois que teve 
filhos, passou a rezar com mais frequência por eles e por sua família. Quando criança, 
Lúcia tinha um travesseiro com a frase “Anjinho da Guarda, minha companhia, cuida da 
minha alma de noite e de dia” e ensina essa oração para os seus filhos. Lúcia estava 
brincando com as crianças no quarto em uma manhã. De repente, sentiu um perfume de 
flor ao seu lado e soube que um Anjo estava lá, com eles. Ela não viu o Anjo com os 
olhos, mas, não sabe como, vislumbrou o Anjo, como a forma de uma pessoa feita de 
névoa, mais clara do que o ar, flutuando em câmara lenta. Disse que era “como uma 
imaginação que via algo verdadeiro”. Continuou brincando com os filhos e sentiu muita 
calma e alegria. Quando viajaram de férias, encontrou em uma feira de artesanato os 
travesseirinhos com a Oração do Anjo e os comprou. Ao ver os travesseirinhos nas camas 
ela sabe que o Anjo está por lá, o que faz com que se sinta tranquila em relação ao 
futuro dos filhos. 
 
3. Análise das entrevistas 
 
3.1 A interrupção do cotidiano 
Nos quatro relatos, os anjos interrompem o desenrolar de uma situação conhecida e 
cotidiana,  tanto no estado de sono quanto no de vigília. Joana e Pedro estão dormindo. 
Joana tem um sonho usual “apenas um sonho” e ele é interrompido por um personagem 
reconhecido como um anjo. O modo como ela vê o Anjo não é o mesmo com o qual vê os 
outros personagens do sonho. Joana distingue o Anjo como uma aparição. Helena está 
dormindo um sono “normal” quando o horizonte do sono é interrompido espacialmente 
por “uma abertura como um túnel de vácuo” através do qual um Anjo se aproxima. Pedro 
e Lúcia estão em atividades corriqueiras, ele lendo o jornal e ela brincando com os filhos. 
As atividades são interrompidas por imagens, perfumes e ruídos que não fazem parte da 
situação cotidiana.  
Joana, Helena, Pedro e Lúcia falam de algo que não se apresenta no mundo em que 
vivem todos os dias,  no seu mundo natural, compreendido fenomenologicamente como 
aquele que tomamos por dado e sobre o qual não nos interrogamos. São os ruídos, as 
imagens, as relações, as sensações corporais, as lembranças, os pensamentos e as 
percepções que fazem parte de nossa realidade “normal” e compartilhada com as 
pessoas de nosso meio. A visão dos anjos, embora composta por elementos do dia a dia 
(a névoa, a cor, as asas, a figura humana, o olhar, a luz, o halo, o perfume de flores 
etc.), rompe o mundo natural apresentando qualidades e potencialidades que 
ultrapassam as possibilidades humanas rotineiras. A presença dos anjos se dá em 
horizontes de significação ampliados.  
  
3. 2 Horizontes ampliados 
 
3.2.1 O tempo 

Quanto tempo dura a noite? 
Meu cavalo perguntou. 
O tempo é de Deus, eu disse. 
                   (Adélia Prado, 1991, p.63). 

 



Lopez, M. A. (2010). Significados de experiências de devoção: a crença em anjos. Memorandum, 19, 
26-39. Retirado em    /    /    , da World Wide Web 
http://www.fafich.ufmg.br/memorandum/a19/lopez01 

 

Memorandum 19, out/2010 
Belo Horizonte: UFMG; Ribeirão Preto: USP 

ISSN 1676-1669 
http://www.fafich.ufmg.br/memorandum/a19/lopez01 

34

A interrupção do modo de viver usual provocada pela presença do Anjo caracteriza-se 
pela alteração da coordenada do tempo no qual significamos rotineiramente nossas 
experiências.  
O tempo altera-se tanto em termos de velocidade quanto de extensão. O olhar do Anjo 
para Joana “vê muito além do presente, vê adiante, o futuro, sabe como vai ser” e por 
essa razão olha para ela com condescendência, reconhecendo sua limitação humana e o 
sofrimento dela decorrente.  
Pedro também vê o Anjo em outro registro de tempo. Ele pode prever e modificar o 
futuro, como impedir que uma doença aconteça. Pedro sente-se acompanhado pelo Anjo 
e, em vários momentos, como quando vai comer, o Anjo “indica” alimentos saudáveis. 
São rápidos instantes em que o Anjo se faz presente como um alerta que apenas ele 
reconhece. O tempo de Pedro é atravessado verticalmente pelo tempo do Anjo que, 
sabendo mais do que ele, incide em suas escolhas.  
Na experiência de Lúcia, o tempo do Anjo ganha extensão, une o seu passado e o seu 
presente. O Anjo que “cuida de minha alma de noite e de dia” aparece quando ela brinca 
com os filhos e Lúcia vê no seu olhar “o transcorrer da sua vida desde a infância até 
agora e a vida dos filhos de agora em diante”. É nesse fluxo que o Anjo insere o 
momento presente do brincar. Pelo olhar do Anjo, ela vê o tempo transcorrido em sua 
vida como bom e avalia sua família. O Anjo une presente, passado e futuro, trazendo 
alegria e plenitude. Ele vive na totalidade temporal e por isso o seu movimento é em 
câmara lenta, não tem pressa, “vem do infinito e vai para o infinito”.  
Já Helena sente ter “perdido o momento”, “ter deixado passar a oportunidade” de algo 
que ela não sabe o que é, e que por isso mesmo não pode suportar. Ela sente culpa pela 
falta de coragem para olhar o Anjo e se pergunta sobre tudo o que poderia ter 
acontecido. Agora, procura “ter mais confiança em Deus” e gostaria de reviver essa 
experiência do passado de outra maneira. Sente que a sua vida presente seria diferente 
se tivesse olhado nos olhos do Anjo.  
A duração do momento em que Joana, Helena, Pedro e Lúcia veem o Anjo é relatada 
como um longo instante que durou, porém, apenas segundos, nos quais estão em 
contato com um outro tempo dentro do tempo.  
  
3.2.2 O espaço 

É claro que nenhum lugar é pequeno para o anjo, nem 
muito grande, nem muito longe, porque os anjos não 
têm necessidade de encolher-se para entrar em um 
lugar, nem abrir os braços para abarcar mais espaço. 
                (Tomás de Aquino, 1265-1273/1962, p. 95). 

 
O espaço em que o Anjo aparece apresenta-se como alargamento e abertura. Sua 
presença circunscreve, como com o tempo, um outro espaço dentro do espaço do mundo 
natural. Para Pedro, o Anjo faz parte de um mundo espiritual que age no mundo humano. 
Em suas palavras, existe “um mundo espiritual que não é nosso e que não alcançamos, 
mas que podemos perceber quando ele se mostra, como foi com o Anjo que apareceu 
para mim.” O Anjo de Helena, por sua vez, vem dos “confins do firmamento”, de outra 
dimensão, gerando o paradoxo do grande dentro do pequeno.  
Alargando o espaço, a presença do Anjo possibilita que Joana, Lúcia e Pedro 
experimentem simultaneamente as duas dimensões, a sua e a do Anjo. Eles transcendem 
o espaço humano no qual se encontram sem sair dele e ocupam um outro lugar, a partir 
do qual podem ver a si mesmos.  O Anjo também se encontra nos dois espaços. 
Mantendo-se em um nível sagrado, ele se mostra no nível dos homens e assim se deixa 
perceber. Mostrando-se, o anjo concretiza para quem o vê outra possibilidade de ser e de 
estar no mundo, permite que a pessoa entre em contato com um “eu cosmológico”, uma 
dimensão da existência humana que participa de uma realidade mais vasta.  
 
 



Lopez, M. A. (2010). Significados de experiências de devoção: a crença em anjos. Memorandum, 19, 
26-39. Retirado em    /    /    , da World Wide Web 
http://www.fafich.ufmg.br/memorandum/a19/lopez01 

 

Memorandum 19, out/2010 
Belo Horizonte: UFMG; Ribeirão Preto: USP 

ISSN 1676-1669 
http://www.fafich.ufmg.br/memorandum/a19/lopez01 

35

 3.2.3 O corpo 
Como quem treina para ver a Deus, 
Olho a curva do lábio, a testa, 
O nariz afrontoso. 
                   (Adélia Prado, 1991, p.346). 

 
O Anjo apresenta-se com um corpo semelhante e distinto do corpo humano. Sua 
estrutura é a de uma pessoa; rosto, tronco, braços e movimentos são como os dos 
humanos. Nessa forma, ele é reconhecido como semelhante, em um sentimento de 
entropatia. Assim, o Anjo de Helena tem rosto de homem e olhar penetrante, o de Pedro 
tem expressão compenetrada e executa sua tarefa com as mãos, o de Lúcia tem forma 
humana e movimenta-se lentamente, o Anjo de Joana é um jovem de cabelos semilongos 
que olha e sorri. A estrutura corporal com a qual os anjos se mostram gera um 
reconhecimento imediato, anterior a qualquer raciocínio, na qual o corpo do outro surge, 
nos termos de Merleau-Ponty (1945/1971), como um analogato, o local de uma 
determinada visão sobre o mundo. O reconhecimento da mesma estrutura faz com que 
Lúcia, Helena, Joana e Pedro vejam o Anjo como um ser que, como eles, elabora e 
significa. Por essa razão, podem partilhar com ele suas percepções, experiências e 
compreensões. Encontram no corpo do Anjo um prolongamento de seu próprio corpo.  
O reconhecimento de um corpo, lugar de significações, possibilita a comunicação. A 
expressão e o olhar, os gestos e a própria presença do Anjo comunicam sentimentos e 
intenções, ao mesmo tempo em que  seus corpos, gestos, sonos e sonhos são 
compreendidos pelo Anjo.  
Mesmo tendo um corpo como o humano, o Anjo não é visto como um homem. Para 
Sullivan (2004), a manifestação física do Anjo na forma humana é um elemento 
importante na comunicação, mas não implica necessariamente a sua equiparação com o 
ser humano. A forma que os anjos assumem nas suas aparições iniciais é 
frequentemente antropomórfica, para o benefício da pessoa a quem aparece. Com a 
forma humana, há menos impedimentos ou resistência. 
A forma humana do Anjo para Joana, Helena, Pedro e Lúcia apresenta simultaneamente 
semelhanças e diferenças. Seu corpo não é da mesma matéria, não tem o mesmo 
funcionamento, tem luz própria, asas e é capaz de voar, tem outra origem e outras 
funções. Para Helena, ele é mensageiro do divino, para Pedro, uma energia de cura e 
para Lúcia, um cuidador de almas.  Mesmo sob a forma humana, é  um ser de outra 
natureza, participando da vida terrena e simultaneamente da vida divina.  
Ver o corpo do Anjo faz com que suas qualidades retornem para si mesmos e eles vivam 
percepções e conhecimentos diferentes dos usuais. 
  

3.2.4 Conhecimento intuitivo 
Fechei os olhos no sol, vi a forma-prima 
Por um segundo só e esqueci. 
                   (Adélia Prado, 1991, p. 246). 

 
A presença dos anjos não é apreendida por vias racionais. Joana, Pedro, Helena e Lúcia 
intuem a presença angélica e por momentos liberam em si mesmos as suas qualidades. 
Veem o que é invisível, ouvem o que não é dito, conhecem o futuro, intuições que se dão 
em relances, pois a abertura logo se fecha. A presença do Anjo possibilita vivências que 
ultrapassam o âmbito racional e permitem o gesto criativo e transformador. A partir 
dessa vivência, Joana, Pedro, Helena e Lúcia reavivam comportamentos religiosos, 
escolhem imagens, objetos, orações como sinais que lembram no cotidiano as 
possibilidades transformadoras da experiência religiosa. Eles incluem no seu espaço de 
vida comportamentos difíceis de serem compreendidos por vias exclusivamente racionais. 
A presença dos símbolos e mitos, a lembrança da experiência apela para a confiança 
nesse conhecimento sensível e intuitivo. 



Lopez, M. A. (2010). Significados de experiências de devoção: a crença em anjos. Memorandum, 19, 
26-39. Retirado em    /    /    , da World Wide Web 
http://www.fafich.ufmg.br/memorandum/a19/lopez01 

 

Memorandum 19, out/2010 
Belo Horizonte: UFMG; Ribeirão Preto: USP 

ISSN 1676-1669 
http://www.fafich.ufmg.br/memorandum/a19/lopez01 

36

A passagem entre a captação intuitiva e a elaboração racional permite reconhecer o Anjo 
como um elemento de sua cultura e refletir sobre o que ele viu em suas vidas. Os 
produtos dessa elaboração são tomados como verdadeiros e integram o modo da pessoa 
ver a si mesma e a sua vida. No caso de Helena, a elaboração da experiência é 
dificultada pelo medo, e um sentimento de dor continua presente.  
Para Joana, Helena e Pedro a apropriação reflexiva provoca alegria, calma e maior 
tranquilidade, e um sentimento simultâneo de aumento e de diminuição do controle sobre 
o próprio self.  

 
3.2.5 Controle e entrega 

Numa bandeja de prata, foi-se a cabeça de João. 
Que a nossa role também, 
Que os anjos digam amém 
                   (Adélia Prado, 199, p. 294). 

 
A presença do Anjo é figura contra o fundo do sono, do sonho, da atividade corriqueira e 
traz mudanças no sentimento de controle sobre a própria vida. O sentimento de maior 
controle sobre a existência aumenta a partir da percepção de condições e qualidades que 
sustentam o seu modo de estar no mundo: competência para Joana, saúde para Pedro, 
família para Lúcia. O Anjo reconhece e avalia essas qualidades, possibilitando que 
confiem nelas em seu dia a dia. Joana torna-se mais capaz, Lúcia, mais feliz e Pedro, 
mais saudável. Simultaneamente, o sentimento de maior controle sobre a sua vida 
estabelece-se com base em um sentimento de falta de controle. 
A vinda do Anjo não é prevista, nem planejada. Como diz Lúcia, “pode-se desejar que ele 
venha, mas não se sabe se isso voltará a acontecer”. Sua presença e as mudanças que 
provoca escapam ao controle. Sua ação ocorre à revelia deles mesmos, nem ela nem 
seus efeitos podem ser previstos. E o fato do Anjo ser visto como um ser que possui 
qualidades acima das humanas, agindo na vida dos homens, coloca em realce a 
pequenez, limitações e vulnerabilidade da vida humana. O poder angélico é sentido como 
protetor por Joana, Pedro e Helena e como perigoso por Lúcia, que sente medo.  
  
3.2.6 As emoções 
A conexão entre experiências religiosas e emoção é citada historicamente nos trabalhos 
de Psicologia da Religião. 
Emoções prazerosas de gratidão, amor, calma e alegria são frequentemente associadas 
às experiências religiosas. Elas estimulam tendências para pensar e agir – brincar, 
explorar, saborear e integrar. Alargam o contexto cognitivo e ajudam as pessoas a 
encontrarem significados positivos nos eventos diários, assim como nos eventos mais 
importantes de suas vidas, aumentam a resiliência, o otimismo e os relacionamentos 
afetivos (Emmons, 2005).  Assim, Joana torna-se mais confiante em seu trabalho e cria 
um espaço de apoio e intimidade com a amiga quando olham para a imagem do Anjo em 
sua mesa de trabalho. Pedro enfrenta dúvidas sobre sua saúde e toma a atitude de fazer 
um check-up e cuidar da alimentação. Helena sente-se confirmada na atividade lúdica e 
amorosa e continua brincando com os filhos, sentindo que “isso é bom”. Lúcia tem medo, 
falta-lhe coragem diante do Anjo, que é mais poderoso e mais forte do que ela. Diante 
dele, sente-se frágil e impotente, e tem medo de morrer. O medo nas manifestações do 
Sagrado, para Otto (1992, p. 164) é o modo como a experiência se apresenta de 
imediato, “sem ter passado ainda pela reflexão, quando o sentimento ainda não 
desenvolveu o seu conteúdo, nem ele próprio se explicou”. Kearney e Lafont (1997) 
propõem outro modo de compreender o medo e o medo da morte, que segundo eles, é 
frequente nas manifestações divinas. Para eles, assim como qualquer emoção, o medo 
tem conotações na história psicológica individual, mas revela, também, o reconhecimento 
da força do divino e “um desejo de morte” entendido como o desejo desse Deus Outro, 
que não se pode ver sem amar e sem morrer. Assim, o momento da morte de Cristo na 
Cruz, é o momento da comunhão e do amor perfeitos.  



Lopez, M. A. (2010). Significados de experiências de devoção: a crença em anjos. Memorandum, 19, 
26-39. Retirado em    /    /    , da World Wide Web 
http://www.fafich.ufmg.br/memorandum/a19/lopez01 

 

Memorandum 19, out/2010 
Belo Horizonte: UFMG; Ribeirão Preto: USP 

ISSN 1676-1669 
http://www.fafich.ufmg.br/memorandum/a19/lopez01 

37

Lúcia defronta-se com o “excesso de sentido”, o Anjo que pode mudar sua vida 
colocando-a a serviço de outros desígnios que não os seus. Sua grandeza torna-o 
insustentável ao olhar.  
 
4. Conclusões 
A discussão da análise das entrevistas aponta para um eixo organizador da experiência 
de contato com um anjo: a interrupção do mundo natural e exposição à alteridade. 
Kearney e Lafont (1997) falam da interrupção como uma característica da palavra de 
Deus. Comentam que, ao se ler a Bíblia, observa-se um convite contínuo à interrupção do 
desenvolvimento “normal” de um certo tipo de racionalidade, de uma lógica do Si Mesmo.  
A interrupção para todos os entrevistados decorre de um olhar, que é sentido como o 
olhar de um outro que os surpreende. Esse olhar observa o cotidiano; a preocupação de 
Joana e da amiga ante o trabalho, o sono sem sonhos de Helena, a leitura de Pedro, o 
brincar com os filhos de Lúcia. A interrupção, provocada por esse olhar “de fora”,  atinge-
os e obriga-os a se recolocarem diante do seu modo de estar-no-mundo. Joana re-
estabelece a confiança em sua capacidade profissional, Pedro, em sua resistência física, 
Lúcia, nas suas relações familiares e Helena defronta-se com o desejo e temor de um 
encontro com o outro. Esses momentos de interrupção, no qual a vida “normal” é vista 
por um Anjo, conservam-se em suas memórias como pontos de transformação do 
cotidiano e passam a ser representados por imagens, atos e palavras que têm a função 
de lembrar que um processo de re-visão e re-tomada da própria vida é possível. Para 
Joana, o Anjo de vidro sobre sua mesa significa proteção, Pedro lê o livro dos anjos certo 
de que eles agem positivamente em sua vida, Lúcia compra travesseirinhos com orações 
para que os filhos também possam se relacionar com os anjos que os acompanham e 
Joana espera que o Anjo a visite de novo, para que ela possa recebê-lo.   
Os anjos irromperam o cotidiano dos entrevistados com uma participação ativa e 
possibilitaram que experimentassem em si mesmos capacidades pouco usuais. Joana 
ouve o Anjo sem que ele precise falar, Helena sente a força do Anjo sem que ele a toque, 
Pedro e Lúcia veem um Anjo que sabem que é invisível. No contato com o Anjo, cada um 
deles o reconhece e é simultaneamente reconhecido por ele, que testemunha o seu modo 
de ser. Dessa forma cada um deles reconhece a si mesmo. O Anjo aparece como um 
outro que é um si-mesmo ou como um si-mesmo que é  também um outro. A interrupção 
atravessa o desenrolar usual de suas vidas e permite que cada um se afaste e se re-
aproxime de si com uma nova visão, experimentando a vida como possibilidade de 
ampliação e mudança. A presença do Anjo caracteriza um processo de transformação. 
A dualidade presente entre o outro e o si-mesmo encontra-se também nas dualidades do 
tempo vividos na experiência: de um tempo infinito na finitude, de um espaço maior no 
menor, da intuição e reflexão simultâneos, de uma objetividade no espaço subjetivo. 
Embora as dualidades possam ser compreendidas em termos winnicottianos como 
experiências que se dão em um espaço potencial, prolongamento do espaço transicional 
vivido nos início da vida, a vivência ultrapassa os conceitos psicológicos.   
O aparecimento do Anjo traz em si um excesso de doação, assinalado pela surpresa. Para 
Marion (1992), a surpresa atinge porque o que vem é conhecido apenas parcialmente e 
se impõe com uma força tal que submerge. O Anjo surge sem medida, sem se anunciar 
nem se explicar. Impõe-se como interrupção exatamente pela impossibilidade de se 
deixar apreender em seu todo. Porque não há nenhum conceito que abarque totalmente 
o Anjo, a pessoa perde sua anterioridade e descobre-se destituída da possibilidade de 
constituição e assim ela mesma é levada a se re-constituir. Não pode simplesmente 
admitir o fenômeno da presença do Anjo e, não podendo constituí-lo objetivamente em 
seu mundo, precisa re-constituir a si mesma. Surpreendida pela experiência que a separa 
de si, ela se interroga. A revelação do Anjo é, assim, uma revelação sobre si mesma.  
Como diz São Tomás de Aquino (1265-1273/1962): “estes nossos angélicos irmãos mais 
velhos nos oferecem uma multiplicidade de ensinamentos, nos ensinam muito sobre 
Deus, cuja imagem ostentam, e muito sobre nós mesmos” (p. 95).  
 



Lopez, M. A. (2010). Significados de experiências de devoção: a crença em anjos. Memorandum, 19, 
26-39. Retirado em    /    /    , da World Wide Web 
http://www.fafich.ufmg.br/memorandum/a19/lopez01 

 

Memorandum 19, out/2010 
Belo Horizonte: UFMG; Ribeirão Preto: USP 

ISSN 1676-1669 
http://www.fafich.ufmg.br/memorandum/a19/lopez01 

38

 
Referências 
Aletti, M. (2005). Religion as an illusion: prospects for and problems with a 

psychoanalytical model. Archive for the Psychology of Religion, 27, 1-18.  
 
Amatuzzi, M. M. (2008). Por uma psicologia humana (2ª ed.). São Paulo: Alínea. 

(Original publicado em 2001). 
 
Augras, M. (2004). Devoções populares: arcaísmo ou pós-modernidade? Em G. J. Paiva & 

W. Zangari (Org.). A representação na religião: perspectivas psicológicas (pp. 
195-216). São Paulo: Edições Loyola. 

 
Emmons, R. A. (2005). Emotion and religion. Em R. F. Paloutzian & C. L. Park (Org.). 

Handbook of the psychology of religion and spirituality (pp. 235-252). New York: 
The Guilford Press. 

 
Forghieri, Y. C. (2007). Aconselhamento terapêutico: origens fundamentos e prática. São 

Paulo: Thomson Learning. 
 
Grün, A. (2005). 50 Santos. São Paulo: Loyola. 
 
Husserl, E. (1986). A idéia da fenomenologia (A. Morão, Trad.). Porto, Portugal: Edições 

70. (Original publicado em 1907). 
 
Husserl, E. (2006). A crise da humanidade européia e a filosofia (P. M. S. Alves, Trad.). 

Lisboa: LusoSofia. (Original publicado em 1935). 
 
Kearney, R. & Lafont, G. (1997). Il desiderio di Dio. Milano: San Paolo. 
 
Marion, J. (1992). Le phénomène saturé. Em M. Henry, P. Ricoeur, J. Marion & J. 

Chrétien (Org.). Phénoménologie et théologie (pp. 79-128). Paris: Critérion.  
 
Merleau-Ponty, M. (1971). Fenomenologia da percepção (R. Di Piero, Trad.). Rio de 

Janeiro: Freitas Bastos. (Original publicado em 1945). 
 
Merleau-Ponty, M. (1973). Ciências do homem e fenomenologia (S. T. Muchail, Trad.). 

São Paulo: Saraiva. (Original publicado em 1945). 
 
Otto, R. (1992). O sagrado (J. Gama, Trad.). Petrópolis, RJ: Vozes. (Original publicado 

em 1917). 
 
Prado, A. (1991). Poesia reunida. São Paulo: Siciliano.  
 
Rizzuto, A. M. (1996). Psychoanalytic treatment and the religious person. Em E. P. 

Shafranske (Org.). Religion and the clinical practice of psychology (pp. 409-432). 
Washington: American Psychological Association.  

 
Sullivan, K. P. (2004). Wrestling with angels: a study of the relationship between angels 

and humans in ancient Jewish literature and the New Testament. Leiden: Brill. 
 
Tomás de Aquino (1962). Doctrina teológica. (F. G. A. Gutierrez, O.P., Trad.) Madrid: 

Ediciones Rialp. (Original publicado em 1265-73). 
 
Vergote, A. (2006). Humanité de l’homme, divinité de Dieu. Paris: Du Cerf.  
 



Lopez, M. A. (2010). Significados de experiências de devoção: a crença em anjos. Memorandum, 19, 
26-39. Retirado em    /    /    , da World Wide Web 
http://www.fafich.ufmg.br/memorandum/a19/lopez01 

 

Memorandum 19, out/2010 
Belo Horizonte: UFMG; Ribeirão Preto: USP 

ISSN 1676-1669 
http://www.fafich.ufmg.br/memorandum/a19/lopez01 

39

Winnicott, D. W. (2000). Objetos transicionais e fenômenos transicionais. Em D. W. 
Winnicott. Da pediatria à psicanálise: obras escolhidas (pp. 316-331). (D. 
Bogomoletz, Trad.). São Paulo: Imago. (Original publicado em 1958). 

 
 
Nota sobre a autora 
Marília Ancona Lopez é doutora em Psicologia Clínica, professora do Programa de Estudos 
Pós-Graduados em Psicologia Clínica da Pontifícia Universidade Católica de São Paulo, 
onde orienta dissertações e teses na interface da Psicologia e da Religião. Vice-Reitora da 
Universidade Paulista. Contato: ancona1@terra.com.br 

 
 
 

 
 
 
 

Data de recebimento: 25/11/2009 
Data de aceite: 26/10/2010 

 
 


