
Estudos Teóricos/Ensaios 
   2024. v. 12, n. 1, p. 5-13 

 

A Mosaico: Estudos em Psicologia está licenciada sob a licença Creative Commons Attribution 4.0 
‘International License. 

 

OS(AS) LUTOS(AS) EM “M8 – QUANDO A MORTE SOCORRE A VIDA”: 

ARTICULAÇÕES ENTRE PSICANÁLISE E RAÇA POR MEIO DA FICÇÃO 

GRIEFING AND FIGHTING IN “M8 – WHEN DEATH RESCUES LIFE”: ARTICULATIONS BETWEEN 

PSYCHOANALYSIS AND RACE THROUGH FICTION  

Isabela Vacaro¹ 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

¹ Graduanda em Psicologia na 
Universidade Federal do Rio 
Grande do Sul (UFRGS) Contato: 
bela.vacaro@gmail.com 

Editor-associado: Hermógenes 
Siqueira 
 
Recebido em: 13/05/2023 
Aceito em: 06/12/2023 
Publicado em: 23/12/2024 
 
Citar: Vacaro, I. (2024). Os(as) 
lutos(as) em “M8 – Quando a morte 
socorre a vida”: Articulações entre 
psicanálise e raça por meio da 
ficção. Mosaico: Estudos em 
Psicologia, 12(1), 5-13 

Resumo 

O presente artigo discute o uso do filme "M8 – Quando a morte socorre a 

vida" como um disparador para reflexões sobre as construções teóricas da 

psicanálise em relação à raça. O estudo busca analisar a obra como produto 

cultural que, ao retratar situações ficcionais, porém análogas ao cotidiano 

brasileiro, estimula discussões sobre o racismo no país. O filme utiliza os 

campos do afeto e da linguagem para denunciar uma realidade social que 

produz sofrimento sociopolítico enquanto nega sua própria produção. A 

análise é baseada em quatro categorias centradas em diferentes teorizações 

psicanalíticas e/ou sociológicas relacionadas à raça e ao racismo: o ideal do 

ego, o racismo à brasileira, a resistência e a necropolítica. Considera-se que 

a obra encena dois tipos de luto, um relacionado a mortes concretas 

causadas por uma política de morte e outro associado ao luto de um lugar 

social de opressão.  

Palavras-chave: Psicanálise; Raça; Ficção. 

Abstract 

The article discusses the use of the film "M8 – When death rescues life" as a 

trigger for reflections on the theoretical constructions of psychoanalysis 

about race. The study seeks to analyze this work of art as a cultural product 

that, by portraying fictional but analogous situations to Brazilian daily life, 

stimulates discussions about racism in the country. The film uses the fields 

of affect and language to denounce a social reality that simultaneously 

produces sociopolitical suffering and denies its production. The analysis is 

based on four categories centered on different psychoanalytic and/or 

sociological theoretical constructions related to race and racism: the ego 

ideal, Brazilian-style racism, resistance, and necropolitics. The work 

addresses two types of mourning, one related to concrete deaths, and the 

other related to the social place of oppression.  

Keywords: Psychoanalysis; Race; Fiction.

 

 



Vacaro, I. (2024) 

 

Mosaico: Estudos em Psicologia, Belo Horizonte, v. 12, n. 1, p. 05-13, 2024 

 

Introdução 

Desde Freud, sabe-se que a psicanálise não é apenas uma terapêutica do sujeito, lidando também 

com a relação deste com o mundo, com a tensão entre indivíduo e sociedade (Rosa et al., 2017). Nesse sentido, 

cabe também para a psicanálise o estudo das situações em que o sofrimento psíquico é produzido pela 

posição sociopolítica do sujeito (Rosa, 2022; Torossian, 2018), como é o caso do racismo.  

Por se caracterizar como processo social, o racismo aparece em produtos da cultura, como 

propagandas, textos literários e produções cinematográficas. Dessa maneira, a análise desses produtos se 

apresenta como via para uma reflexão sobre a forma como o sofrimento sociopolítico está sendo exposto e 

debatido na contemporaneidade. 

O filme “M8 – Quando a morte socorre a vida”, dirigido por Jeferson De e baseado no livro homônimo 

de Salomão Polakiewicz, é um desses produtos. A obra, datada do ano de 2020, retrata a trajetória do 

personagem principal, Maurício, nas primeiras aulas do curso de graduação em medicina em uma universidade 

federal. Ao longo da narrativa, o estudante passa a ser perseguido por M8, epíteto dado ao corpo utilizado 

como instrumento de pesquisa nas aulas de anatomia. Trata-se de uma ficção que, no entanto, coloca em 

questão elementos do cotidiano do negro no Brasil. 

Metodologia 

O presente estudo utiliza uma produção cinematográfica ficcional enquanto disparadora de reflexões 

sobre construções teóricas da psicanálise no que diz respeito ao marcador social raça. De acordo com Hermann 

(2006), para a psicanálise, “ficcional não significa falso, nem mesmo cientificamente menor, mas inserido num 

tipo de verdade peculiar à literatura, que é em geral mais apropriada para a compreensão do homem que a 

própria ciência regular” (p. 63). Nesse sentido, busca-se analisar a obra em questão enquanto um produto da 

cultura que, ao retratar situações ficcionais, porém análogas ao cotidiano brasileiro, coloca em movimento 

discussões sobre o racismo no país. 

A obra “M8 – Quando a morte socorre a vida” utiliza o campo dos afetos – cores, sonoridades, 

enquadramentos – e o da linguagem – falas, símbolos, olhares – para denunciar uma realidade social que, 

simultaneamente, produz sofrimento sociopolítico e nega essa produção. Essa forma de denúncia a uma 

verdade velada, quando contada de outra forma que não por um texto escrito, mas através de imagens e 

sensações, pode ser melhor assimilada e discutida em seus detalhes.  

Para a análise, o filme foi dividido em quatro categorias centradas em diferentes teorizações 

psicanalíticas em articulação com a raça e o racismo: o ideal do eu, o racismo à brasileira, a resistência e a 

necropolítica. Pretende-se, a partir do filme, refletir sobre os mecanismos psíquicos envolvidos nesse processo 

de produção de sofrimento que afeta a população negra e, consequentemente, sobre o papel da psicanálise 

frente a ele. 

O Ideal do Eu e o Negro em Ascensão Social no Brasil 

Sendo o ideal do eu a instância psíquica em que se projeta uma imagem idealizada de completude e 

perfeição sobre a qual o Superego atua, observando o Eu atual ininterruptamente e comparando-o com esse 



Vacaro, I. (2024) 

 

Mosaico: Estudos em Psicologia, Belo Horizonte, v. 12, n. 1, p. 05-13, 2024 

 

ideal (Freud, 1914/2010), vê-se que o negro por estar imerso em uma sociedade em que o ideal a ser atingido 

é branco, e sendo-lhe impossível ser branco, enfrenta um sofrimento intenso dilacerante advindo da distância 

entre o ideal e o possível (Souza, 1983). Essa angústia é visível na experiência de Maurício conforme passa a 

frequentar espaços, majoritariamente, brancos.  

O ideal do eu branco está posto em diversos elementos desses espaços, do início ao final do filme, de 

maneira tanto — com a exceção de Maurício — são brancos. Essa materialidade se expressa a todo momento 

de modo a mostrar a Maurício quais são os lugares predominantemente destinados a pessoas negras nesses 

espaços.  

Segundo Souza (1983), o negro que busca a ascensão social — como Maurício — enfrenta um 

conjunto de representações e imagos fantasmáticas que o definem enquanto inferiorizado, despossuído de 

valores e humanidade. Nesse contexto, ser o melhor em alguma função não lhe garante que seja reconhecido, 

que atinja o Ideal do eu, uma vez que já foi pré-definido. Nas palavras de Fanon (1952/2008), “não foi eu quem 

criou um sentido para mim, este sentido já estava lá, pré-existente, esperando-me” (p. 121). Maurício é um 

aluno de destaque em sua turma, tirando notas boas e executando tarefas com precisão. No entanto, sofre 

violência frequentemente por um colega branco, especialmente nesses momentos de êxito. A opinião desse 

colega sobre Maurício nunca é alterada, a despeito de suas conquistas. 

Percebe-se, então, a força do apagamento do negro, a qual o condena, por meio de uma lógica 

discursiva hegemônica, a um lugar social específico caracterizado pela inferioridade. Para Rosa et al. (2019), 

esses momentos de invisibilização se alternam com situações de superexposição, demonstrando duas faces 

do mesmo sistema — o racismo. As autoras pontuam que o negro é simultaneamente apagado no que se 

refere à intelectualidade e a capacidade, assim como— tanto pelo seu colega quanto pela mãe de sua amiga 

Suzana, que o considera indigno de cursar medicina —, é superexposto de maneira negativa ao frequentar 

espaços de elite.  

Um exemplo é a cena em que, ao sair da festa de um amigo da faculdade, sofre violência policial 

simplesmente por estar em um bairro nobre à noite. Nesse episódio, um dos policiais, um homem negro, 

aponta para a própria pele enquanto diz a Maurício: “Tá dando mole rapaz? A essa hora da noite em bairro de 

playboy?”. Nessa fala, nota-se o quanto o racismo atinge o negro em sua corporeidade. É nesse sentido que 

Fanon (1952/2008) afirma que, enquanto outros grupos hostilizados, como os judeus, podem passar 

despercebidos em um primeiro momento, aos negros não é oferecida nenhuma chance: “Sou 

sobredeterminado pelo exterior. Não sou escravo da ideia que os outros fazem de mim, mas da minha 

aparição” (p. 108).  

O Racismo à Brasileira 

Em alguns fragmentos do filme, observam-se pessoas negras reproduzindo comportamentos racistas 

diante de Maurício. Um exemplo é a cena em que Suzana o leva ao condomínio em que ela mora e o porteiro, 

um homem negro, sente-se receoso em deixá-lo entrar na residência, perguntando mais de uma vez a Suzana 

se está tudo bem, enquanto olha para Maurício. Esse comportamento tem relação com a influência das 

representações culturais sobre a subjetividade, pontuada por Fanon (1952/2008). Para o autor, o racismo se 



Vacaro, I. (2024) 

 

Mosaico: Estudos em Psicologia, Belo Horizonte, v. 12, n. 1, p. 05-13, 2024 

 

mostra na linguagem, nas publicidades, nos filmes, nas canções de ninar, de forma que o contato com essas 

narrativas faz com que “o jovem negro adote subjetivamente uma atitude de branco” (Fanon, 1952/2008, p. 

132).  

Lélia Gonzalez (1984) enfoca sua pesquisa não na demonstração dessa identificação do dominado 

com o dominador, mas na compreensão do porquê dessa identificação, voltando suas análises para o mito da 

democracia racial. Segundo a autora, a ideia de que não existe racismo no Brasil, uma vez que somos um país 

miscigenado e “sem raça”, faz parte de um mecanismo de negação em que se procura mascarar o racismo. Nas 

palavras de Gonzalez (1984), “o neurótico constrói modos de ocultamento do sintoma porque isso lhe traz 

certos benefícios. Essa construção o liberta da angústia de se defrontar com o recalcamento” (p. 232). Sendo 

assim, a autora postula que o racismo é um sintoma da neurose cultural brasileira que, no nosso país, se 

manifesta de forma disfarçada. Por ser sutil, é mais difícil denunciá-lo, combatê-lo.  

Observa-se isso no filme em diversos momentos, como na cena em que Maurício conversa com 

Carlota, mulher branca e mãe de sua amiga de faculdade. A personagem mostra-se visivelmente 

desconfortável em recebê-lo em sua casa. Ao conversar com ele, reforça o histórico de sua família na medicina 

e o esforço e mérito de sua filha em ter passado no curso, insinuando — de modo implícito — que Maurício 

não merecia o mesmo prestígio, remetendo às cotas raciais. No entanto, ela não traz abertamente seus 

argumentos, de modo que Maurício é obrigado a se manter educado, apesar de ter sido desrespeitado. Nesse 

sentido, torna-se ainda mais evidente a ideia de Gonzalez de que esse tipo particular de racismo — o disfarçado 

— teria maior eficácia enquanto instrumento de alienação do que o racismo aberto (Oliveira, 2020). 

Por uma Nova Existência 

Nos tópicos anteriores, focou-se nas análises da subalternização do negro na violência a que ele é 

submetido. No entanto, a representação da negritude somente a partir dos afetos da tristeza, da impotência e 

do ressentimento condiciona o negro a um estado de danação existencial, no qual ele nunca poderá atingir a 

completude em relação a sua existência (Coelho, 2016). Nesse sentido, é importante ressaltar que Maurício 

não é passivo diante das opressões que sofre.  

Logo no início do filme, seus colegas lhe dão uma carona e pedem para ele colocar uma música para 

tocar durante a viagem. Ele escolhe a composição “Crime Bárbaro”, do rapper Rincon Sapiência (2017), em que 

trechos como “Na pele eu levo a marca da tortura” e “Escravos apoiam meu desempenho, fui eu que matei o 

senhor do engenho” não somente denunciam o passado escravocrata brasileiro e seus resquícios — 

elementos que o mito da democracia racial tenta apagar — como também destacam a resistência e luta das 

pessoas negras frente à escravidão. Dessa forma, pode-se constatar que Maurício, ao consumir esse tipo de 

arte, vai à contramão do que a sociedade impõe como ideal do eu, de modo que se concretiza um desejo de 

Fanon em “Pele negra, máscaras brancas” (1952/2008): “criar periódicos ilustrados destinados especialmente 

aos negros, canções para crianças negras, até mesmo livros de história” (p. 132). 

A possibilidade de resistência e empoderamento também se apresenta em “Tornar-se negro”, de 

Neusa Santos Souza (1983). De acordo com a autora, para o negro, há duas alternativas genéricas para lidar 

com a impossibilidade de alcançar o ideal do eu: sucumbir às punições do superego, criando uma ferida 



Vacaro, I. (2024) 

 

Mosaico: Estudos em Psicologia, Belo Horizonte, v. 12, n. 1, p. 05-13, 2024 

 

narcísica que gera angústia e perda da autoestima, ou tornar-se negro. Esse último caminho implica tomar 

consciência do sistema de opressão racista e construir uma nova identidade que rompa com os estereótipos 

produzidos por esse sistema. Percebe-se que Maurício opera muito mais por essa segunda via, o que fica 

evidente quando não se conforma com o destino dado ao corpo M8, buscando conferir um novo significado 

para a existência dessa vida. Mais do que um indigente, M8 torna-se um importante símbolo de luto(a). 

A Representação da Morte Por um Olhar Racializado: A Necropolítica e o Luto 

A obra contém muitos elementos simbólicos a serem trabalhados a respeito da morte. Destaca-se a 

discrepância entre a representação da morte branca e da negra. O único personagem branco que morre é um 

idoso de classe média alta para quem a mãe de Maurício trabalhava. Ele parte tranquilo, sentado em sua 

poltrona de veludo, ao som de sua música preferida. Nessa cena, foram utilizadas cores quentes, remetendo 

ao calor e ao conforto. Em contraste, as cenas em que M8 aparece empregaram, em sua maioria, cores frias, 

produzindo um cenário sombrio e passivo. Os cadáveres negros retratados são jovens, têm seus corpos 

expostos e manuseados livremente, e morreram vítimas de um genocídio, de uma política de morte. 

A necropolítica, termo cunhado pelo filósofo Achille Mbembe, designa uma política em que o Estado 

elege, por meio de uma ficção, inimigos sociais que devem ser aniquilados como medida de segurança pública. 

Dessa forma, a população é dividida em segmentos, e os grupos considerados descartáveis sofrem extermínio 

de maneira sistematizada. Quando se articula esse conceito ao contexto de um país como o Brasil, que se insere 

na periferia do capitalismo, em que “os indivíduos começam a sobrar diante da forma social atual, pois já não 

são mais rentáveis” (Hilário, 2016, p. 203), percebe-se que os “mundos de morte” (Mbembe, 2017, p. 146), 

territórios em que impera o estado de exceção e onde é permitido dizimar populações, coincidem com as 

margens das cidades, em que estão localizadas as ditas massas supérfluas expulsas do circuito do capital. 

Levando em consideração o processo histórico de marginalização da população negra, que no pós-escravidão 

foi considerada desqualificada para o trabalho livre (Madeira & Gomes, 2018), percebe-se que os grupos alvos 

da necropolítica estão demarcados racialmente.  

O filme denuncia esse poder do Estado de ditar quem pode viver e quem deve morrer segundo 

critérios de raça nas cenas em que mães negras protestam contra o descaso da polícia, que abandonou as 

investigações sobre o desaparecimento de seus filhos. Nos cartazes que seguram, lê-se frases como “Basta ao 

genocídio da juventude negra”. Maurício, ao longo do filme, passa a perceber a relação entre essas 

manifestações e os corpos que estuda na aula de anatomia. Ao ser perseguido pelo espírito de M8, começa a 

se perguntar se este não seria filho de alguma das mães manifestantes, iniciando uma investigação, junto a 

elas, sobre a história de M8. Ao final do filme, Maurício consegue retirar o corpo da faculdade. As mães 

manifestantes enterram M8, utilizando-o como símbolo de seus próprios filhos.  

Nessa cena, percebe-se o quando elas ainda não haviam conseguido iniciar o processo de luto por 

suas perdas. Isso porque, segundo Freud (1917/2012), esse processo se inicia quando o teste da realidade 

revela que o objeto amado não existe mais, passando a exigir a retirada de todas as ligações libidinais com 

aquele objeto. No entanto, tendo em vista que os filhos dessas mães estavam desaparecidos, e que elas nunca 

tinham descoberto o destino de seus corpos, o teste da realidade mencionado anteriormente não se efetuou. 



Vacaro, I. (2024) 

 

Mosaico: Estudos em Psicologia, Belo Horizonte, v. 12, n. 1, p. 05-13, 2024 

 

Ao tomar o lugar simbólico de todos os filhos perdidos, M8 possibilita a condição preliminar para que o luto 

se concretize, permitindo que o eu de cada mãe pudesse ficar outra vez livre e desinibido. 

De acordo com Tavares (2020), a população negra, principalmente a de periferia, está submetida a 

mortes constantes, múltiplas, violentas, inesperadas, espetacularizadas, entre outros adjetivos que 

demonstram o quanto esse segmento social sofre uma hiperexposição a perdas de forma sistematizada e 

guiada pela necropolítica. Para a autora, a impossibilidade de se despedir dos filhos faz parte da experiência 

das mulheres negras há décadas, seja pela venda — no contexto da escravidão —, pela falta de acesso a 

serviços essenciais e políticas públicas ou pela violência policial. Sendo assim, as mulheres negras teriam 

aprendido a desenvolver uma espécie de luto evitativo, em que passam por cima da dor para não precisarem 

sofrer ininterruptamente. Uma das formas de evitar o luto, segundo a autora, é lutando, exigindo justiça. Em 

determinada cena do filme, Maurício está retornando da faculdade no carro de Suzana, sua amiga da 

faculdade, uma mulher branca. Ao passar pelo protesto, a estudante exclama: “Essas mulheres ainda estão aí? 

Haja paciência!”. Nota-se, então, o desconhecimento das pessoas brancas sobre o significado por trás dessas 

manifestações. Não se trata somente de paciência, uma vez que, para Tavares (2020), a busca por justiça por 

seus filhos é um caminho para que as mães continuem exercendo sua maternidade.  

No momento em que Suzana faz essa afirmação, ela está escutando as músicas de Rincon Sapiência 

que Maurício colocou para tocar. A incapacidade da personagem de fazer relação entre as letras que escuta e 

o protesto que presencia relaciona-se com a posição de alienação da branquitude. Para Fanon (1952/2008), o 

mesmo processo que inferioriza o negro idealiza o branco, colocando-o num lugar de ser humano universal. 

Estando nesse lugar em que não reconhece sua marca racial, passa a acreditar, por um lado, que suas 

conquistas resultam somente de um mérito individual, e por outro, que fenômenos sistemáticos impostos à 

população negra — como a necropolítica — não passam de tragédias pontuais. Suzana não compreende, 

nesse sentido, que as mães não protestavam somente por seus filhos em particular, mas pelo fim de um 

processo que gera vítimas como os seus filhos diariamente. 

Percebe-se, então, a necessidade da visibilidade de regimes sociais que influenciam na produção de 

sofrimento psíquico, para além de fatores individuais (Fanon, 1952/2008). O lugar social destinado ao negro 

no Brasil é de dejeto, inferioridade e desumanização. Ao mesmo tempo, o discurso hegemônico que produz 

esse lugar é apresentado como a-histórico e apolítico (Rosa et al., 2019), de modo que se torna difícil apontá-

lo e combatê-lo. Cria-se um discurso supostamente racional que apaga a memória de um passado 

escravocrata: “consciência se expressa como discurso dominante (ou efeitos desse discurso) numa dada 

cultura, ocultando memória, mediante a imposição do que ela, consciência, afirma como a verdade” (Gonzalez, 

1984, p. 226). Esses processos lançam o negro a um desamparo discursivo que os desaloja de sua história 

pessoal, sociocultural e política (Rosa et al., 2019). Desamparo esse que pode ser enfrentado por meio de 

relações horizontais que, através da construção de pautas comuns, permitem reivindicar outros nomes para 

além dos desqualificados e patologizados (Braga & Rosa, 2018). 

Frequentemente, no meio psicanalítico, a importância dessas relações horizontais fica invisibilizada, 

sob o argumento de que os coletivos descaracterizariam os indivíduos, tornando-os indiferenciados, anônimos 

e alienados, perigo que Freud (1921/2013) teria demonstrado ao descrever os mecanismos envolvidos na 



Vacaro, I. (2024) 

 

Mosaico: Estudos em Psicologia, Belo Horizonte, v. 12, n. 1, p. 05-13, 2024 

 

formação das massas. No entanto, para Braga e Rosa (2018) a potência dos laços sociais pode ser explorada 

sem incorrer na formação de um todo supostamente homogêneo. As autoras lembram que, para a psicanálise, 

o sujeito é dividido, incoerente, sendo sua história composta de movimentos de identificação e 

desidentificação, da fixação de alguns pontos que o ajudam a lidar com a instabilidade de seu ser. Assim, 

defendem que a manutenção dessa alternância entre identificação e desidentificação é o que permitiria que a 

singularidade do sujeito pudesse coexistir com as lutas políticas que possibilitam fazer frente ao desamparo 

discursivo em que é inserido. 

No filme, observa-se o quanto Maurício se identifica com os cadáveres da aula de anatomia — através 

de sonhos e aparições espirituais — porque compreende que ele, como jovem negro da periferia, está sujeito 

a desfechos como o desses corpos. No entanto, essa identificação não é constante e rígida, uma vez que 

também se percebe a singularidade do personagem ao longo do filme, pela forma única como se expressa em 

meio a seus colegas. 

A potência da identificação com M8 permite com que Maurício lute para que a história desse corpo 

não seja apagada, conferindo outro sentido à sua existência: de indigente a símbolo que viabiliza a 

concretização do luto de diversas mães. É também por esse mecanismo psíquico que Maurício constrói 

relações horizontais entre suas vivências e as de Rincon Sapiência, externalizadas em composições musicais. 

Nessas letras surgem elementos de resistência que promovem a desvinculação do lugar que é destinado ao 

negro — de imoralidade, indolência, não-ser. É justamente a identificação, então, que auxilia no florescer da 

singularidade, sendo um mecanismo desalienante, não o oposto. 

Considerações Finais 

Vê-se que a obra trabalhada encena dois tipos de luto. O primeiro diz respeito ao luto de mortes 

concretas, focando nas mães que perderam seus filhos por uma política de morte que se justifica pela suposta 

natureza de tendência ao crime de suas vítimas. Nesse sentido, o filme denuncia o discurso hegemônico 

naturalizado que, por meio da manutenção de estereótipos, faz com que a opinião pública veja a punição e o 

encarceramento como necessárias, narrativa contraditória, uma vez que, segundo Gonzalez (1984): “mãos 

brancas estão aí matando negros à vontade; observe-se que são negros jovens, com menos de trinta anos. Por 

outro lado, que se veja quem é a maioria da população carcerária deste país” (p. 231). 

Já o segundo tipo refere-se ao luto de um lugar social de opressão. De acordo com Rosa et al. (2019), 

para que o negro possa reconstruir sua história particular e recompor um ideal do eu – imagem de um lugar 

em que se vê amável para o Outro – que não anule seu próprio corpo e trajetória, ele precisa de um 

reconhecimento público do lugar de opressão que ocupa que possibilite com que ele processe – também 

coletivamente – um luto desse lugar. Nota-se que Maurício está processando esse luto por meio das artes que 

consome, da investigação sobre os corpos considerados indigentes junto às mães — que o permite tomar 

consciência da necropolítica para que se possa combatê-la — e das idas ao terreiro, em que desenvolve sua 

espiritualidade e entra em contato com uma maneira de interpretar a vida desviante do conhecimento 

hegemônico, além de ser um local para se recuperar o fôlego junto aos seus — nas palavras de Cida, mãe de 

Maurício: “Quando eu precisava buscar força, era lá no terreiro que eu ia”. No entanto, também se percebe que 



Vacaro, I. (2024) 

 

Mosaico: Estudos em Psicologia, Belo Horizonte, v. 12, n. 1, p. 05-13, 2024 

 

esse luto é interrompido quando sofre discriminação por colegas, violência policial, olhares e comentários sutis 

racistas. Essa constatação reforça o quanto, apesar das recentes mudanças sociais, o discurso hegemônico está 

longe de erradicar esses processos, ou mesmo de reconhecê-los, uma vez que o mito da democracia social 

permanece forte.  

Assim, salienta-se a importância de fazer frente a esses discursos, tanto na esfera pessoal quanto 

profissional. Aos estudantes e profissionais dedicados à psicanálise incumbe-se o dever de assumir uma ética 

de combate ao apagamento das discussões sociais e ao epistemicídio guiado pela ideologia de 

branqueamento, a qual perpetua a crença de que os únicos saberes e valores verdadeiros e universais são os 

do Ocidente branco (Gonzalez, 1988). A partir desse compromisso é possível gerar condições para a verdadeira 

desalienação do negro e do branco, fazendo valer a intenção de Fanon (1952/2008) ao desenvolver seus 

escritos: “Quero sinceramente levar meu irmão negro ou branco a sacudir energicamente o lamentável 

uniforme tecido durante séculos de incompreensão” (p. 29). 

 

Referências 

Braga, A. P. M., & Rosa, M. D., (2018). Articulações entre psicanálise e negritude: Desamparo discursivo, constituição 

subjetiva e traços identificatórios. Revista da ABPN, 10(24), 89-107. 

https://abpnrevista.org.br/site/article/view/575  

Coelho, J. F. P. (2016). Gritaram-me negra: Processos formativos da negritude [Dissertação de Mestrado, 

Universidade Federal do Espírito Santo]. Repositório Institucional da Universidade Federal do Espírito 

Santo. https://repositorio.ufes.br/handle/10/8994  

De, J. (Diretor). (2020). M8 – Quando a morte socorre a vida [Filme]. Paris Filmes. 

Fanon, F. (2008). Pele negra, máscaras brancas (R. da Silveira, Trad.). EDUFBA. (Trabalho original publicado em 

1952). 

Freud, S. (2010). Introdução ao narcisismo. In P.C. de Souza (Trad. e Notas), Introdução ao narcisismo, ensaios de 

metapsicologia e outros textos (1914-1916) (pp. 13-50). Companhia das Letras. (Trabalho original 

publicado em 1914). 

Freud, S. (2012). Luto e melancolia. Cosac & Naify. (Trabalho original publicado em 1917). 

Freud, S. (2013). Psicologia das massas e análise do eu. Porto Alegre: L&PM. (Trabalho original publicado em 1921). 

Gonzalez, L. (1984). Racismo e sexismo na cultura brasileira. In: Silva, L. A. M. (org.). Revista Ciências Sociais Hoje 

(223-244). https://ria.ufrn.br/jspui/handle/123456789/2298  

Gonzalez, L. (1988). A categoria político-cultural da amefricanidade. In Hollanda, H. B. (Org.) Pensamento feminista 

– Conceitos fundamentais. Bazar do Tempo. 

Herrmann, F. (2006). Psicanálise, ciência e ficção. Jornal de Psicanálise, 39(70), 55-79. 

http://pepsic.bvsalud.org/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0103-

58352006000100004&lng=pt&tlng=pt  

Hilário, L. C. (2016). Da biopolítica à necropolítica: Variações foucaultianas na periferia do capitalismo. Sapere 

Aude, 7(13), 194-210. https://doi.org/10.5752/P.2177-6342.2016v7n13p194  



Vacaro, I. (2024) 

 

Mosaico: Estudos em Psicologia, Belo Horizonte, v. 12, n. 1, p. 05-13, 2024 

 

Madeira, Z. & Gomes, D. D. O. (2018). Persistentes desigualdades raciais e resistências negras no Brasil 

contemporâneo. Serviço Social & Sociedade, (133), 463-479. https://doi.org/10.1590/0101-6628.154  

Mbembe, A. (2016). Necropolítica. Arte e Ensaios, 2(32). https://revistas.ufrj.br/index.php/ae/article/view/8993  

Oliveira, A. C. A. (2020). Lélia Gonzalez e o pensamento interseccional: Uma reflexão sobre o mito da democracia 

racial no Brasil. Revista Interritórios, 6(10), 89-104. 

https://periodicos.ufpe.br/revistas/interritorios/article/view/244895/34866  

Rincon, S. (2017). Crime bárbaro [Música]. Bola Fria Produções. 

Rosa, M. D. (2022). Sofrimento sociopolítico, silenciamento e a clínica psicanalítica. Psicologia: Ciência e Profissão, 

42, e242179. https://doi.org/10.1590/1982-3703003242179  

Rosa, M. D., Binkowski, G. I. & Souza, P. S. (2019). Tornar-se mulher negra: Uma face pública e coletiva do luto. 

Clínica & Cultura, 8 (ja/ju 2019), 86-100. 

https://seer.ufs.br/index.php/clinicaecultura/article/view/14864/11403 

Rosa, M. D., Estêvão, I. R., & Braga, A. P. M. (2017). Clínica psicanalítica implicada: Conexões com a cultura, a 

sociedade e a política. Psicologia em Estudo, 22( 3), 359-369. http://doi:10.4025/psicolestud.v22i3.35354  

Souza, N. S. (1983). Tornar-se negro: As vicissitudes da identidade do negro brasileiro em ascensão social (2a. ed.). 

Edições Graal. 

Tavares, J. (2020, julho, 25). Dialogando clínicas pretas: Falando de perda – Profº Dra. Jeane Tavares [Vídeo]. 

YouTube. https://www.youtube.com/watch?v=cWeDCWgbh4g  

Torossian, S. D. (2018). A clínica psicanalítica em face da dimensão sociopolítica do sofrimento. Revista Brasileira de 

Psicanálise, 52(3), 253-256. http://pepsic.bvsalud.org/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0486-

641X2018000300016&lng=pt&tlng=pt  

 


