
Nunt. Antiquus, Belo Horizonte, v. 21, n. 2, p. 1-37, 2025
Dossiê Abordagens à recepção dos Clássicos

eISSN: 1983-3636 DOI: 10.35699/1983-3636.2025.57224 

| Dossiê

Fios ovidianos nos labirintos da série Westworld: as múltiplas 
formas de “tecer o antigo em algo novo”

Ovidian Threads in the Maze of Westworld: the Multiple Ways 
of ‘weaving the old into the new’

Júlia Batista Castilho de Avellar
Universidade Federal de Uberlândia (UFU), Uberlândia, Minas Gerais / Brasil
juliabcavellar@gmail.com
https://orcid.org/0000-0003-3676-833X

Resumo: Numa mistura de ficção científica e faroeste, a série Westworld, criada por 
Jonathan Nolan e Lisa Joy e estreada em 2016 na HBO, coloca em cena um parque 
temático habitado por androides de aparência humana, os chamados “anfitriões”, 
construídos com o objetivo de compor um mundo ficcional regido por diversas narrativas 
inventadas pelos criadores do parque, destinado à diversão de visitantes humanos. Ao 
abordar questões atuais relacionadas à inteligência artificial, a série problematiza os 
limites entre ficção e realidade, bem como entre humano e máquina, de modo a suscitar 
reflexões sobre consciência, memória e o próprio ato de criação (seja de narrativas, 
seja de autômatos). Este trabalho propõe uma investigação da recepção da mitologia 
greco-romana na primeira temporada da série, intitulada O labirinto (“The Maze”), 
a partir do estabelecimento de diálogos com duas obras do poeta latino Ovídio: as 
Metamorfoses (especificamente os episódios de Dédalo e o labirinto e de Pigmalião) 
e as Heroides. Tendo como enfoque a natureza metapoética das criações e o destaque 
conferido a duas figuras femininas em Westworld, a abordagem busca evidenciar, por 
um lado, como elementos da literatura clássica fazem-se presentes numa série atual 
e, por outro, como sua apresentação na série possibilita novas leituras dos episódios 
mitológicos ovidianos. Adicionalmente, o artigo traz reflexões teóricas sobre o fenômeno 
da recepção clássica, sobre a importância de serem analisadas também obras da chamada 
cultura de massa e sobre a possibilidade de reinterpretar as obras de Ovídio com base 
na estrutura das séries de streaming.
Palavras-chave: Westworld; Ovídio; Dédalo; Pigmalião; recepção clássica.

Abstract: Mixing science fiction and western, the HBO series Westworld was created by 
Jonathan Nolan and Lisa Joy and premiered in 2016. It presents a theme park inhabited 
by human-looking androids, the so-called ‘hosts’, who were built with the aim of 

mailto:juliabcavellar@gmail.com
https://orcid.org/0000-0003-3676-833X


Nunt. Antiquus, Belo Horizonte, v. 21, n. 2, p. 1-37, 2025
Dossiê Abordagens à recepção dos Clássicos

eISSN: 1983-3636 DOI: 10.35699/1983-3636.2025.57224 

| Dossiê

participating in a fictional world ruled by different narratives invented by the park’s 
creators, and intended for the amusement of human visitors. The series approaches 
contemporary issues concerning artificial intelligence, in a way that problematizes the 
boundaries between fiction and reality, human and machine, in order to raise questions 
involving consciousness, memory, and the act of creation itself (whether of narratives, 
or androids). This study investigates the reception of Greek and Roman mythology in 
the first season of the series, “The Maze”, establishing dialogues with two works by the 
Latin poet Ovid: the Metamorphoses (the narratives about Daedalus and the labyrinth, 
and that-one about Pygmalion) and the Heroides. The main focus of my approach is the 
meta-poetic nature of the creations and the prominence given to two female characters 
in Westworld. This way, the paper highlights the presence of elements from Classical 
literature in a current TV series, as well as provides new interpretations of the Ovidian 
mythological episodes in the light of the series. In addition, the paper presents theoretical 
reflections on Classical reception, on the importance of analyzing works of mass culture, 
and on the possibility of reinterpreting Ovidian works based on the structure of streaming 
series.
Keywords: Westworld; Ovid; Daedalus; Pigmalion; classical reception.

1 Introdução1

A série Westworld, criada por Jonathan Nolan e Lisa Joy e produzida 
por J. J. Abrams, foi inspirada no filme homônimo de Michael Crichton, 
de 1973, e estreou sua primeira temporada, intitulada “The Maze” (“O 
labirinto”), em 2016 na HBO.2 O enredo se desenvolve em um parque 
temático com ambientação de faroeste povoado por androides, chamados 
de “anfitriões”, cujas histórias e ações são regidas pela programação de 
narrativas inventadas pelos criadores do parque – Arnold (Jeffrey Wright), 
já falecido, e Dr. Robert Ford (Anthony Hopkins). Assim, cada anfitrião 

1 Agradeço aos comentários e questões trazidos pelos pareceristas anônimos da revista, que 
suscitaram o aprofundamento, nesta “Introdução”, de pontos referentes à área da recepção 
clássica e à pertinência de se investigarem também objetos estéticos da cultura de massa. 
Apresentei uma versão preliminar deste trabalho em palestra intitulada “Fios ovidianos 
nos labirintos da série Westworld”, no evento “I Colóquio Internacional sobre Mitologia 
e História em Séries”, realizado em 2022 e organizado por uma parceria entre UFMG, 
UFOP e UFV. O presente artigo desenvolve e aprofunda a palestra daquela ocasião.
2 O trailer oficial da primeira temporada da série pode ser visto na referência (cf. Westworld, 2016).



Nunt. Antiquus, Belo Horizonte, v. 21, n. 2, p. 1-37, 2025
Dossiê Abordagens à recepção dos Clássicos

eISSN: 1983-3636 DOI: 10.35699/1983-3636.2025.57224 

| Dossiê

tem uma narrativa prévia, repetitivamente executada no ciclo de sua 
vida “artificial”, mas passível de sofrer interferências de acordo com a 
interação com os visitantes humanos do parque. Estes, por sua vez, têm 
completa liberdade para agir conforme seus desejos mais profundos, 
podendo até mesmo matar ou violentar anfitriões por pura diversão, 
visto que, nesse mundo situado para além das leis, não há julgamento 
superior ou limites regulatórios, e os anfitriões são programados (pelo 
menos na primeira temporada da série) para não matar humanos, que 
saem sempre vitoriosos do jogo.

O sucesso da produção, que mistura ficção científica com 
faroeste, vincula-se sobretudo à sua complexidade estrutural, capaz de 
aliar diferentes planos narrativos e temporais com um enredo repleto de 
pistas, retrospectivas e quebra-cabeças, o qual convida o espectador a 
desvendar a trama e se introduzir no labiríntico jogo narrativo criado para 
os androides.3 A isso ainda se soma a participação de figuras de peso no 
elenco, como Anthony Hopkins, Ed Harris e o brasileiro Rodrigo Santoro, 
além do elevado orçamento da produção – a primeira temporada custou 
100 milhões de dólares (Goldberg, 2016) –, que emprega recursos técnicos 
e de design característicos das grandes produções cinematográficas.

No atual contexto florescente das séries de streaming, que têm 
angariado um público cada vez maior e se consolidado como uma 
forma de entretenimento e um gênero de extrema relevância no gosto 
comum, minha proposta é abordar a primeira temporada de Westworld 
com base nos diálogos que ela estabelece com a Antiguidade, de modo a 
evidenciar seu potencial enquanto obra de recepção clássica,4 isto é, como 

3 Além de Westworld, a complexidade narrativa é um traço que tem sido explorado em várias 
séries, como Lost, Dark e Twin Peaks. A complexidade narrativa da série e seus efeitos no 
espectador são um dos principais aspectos explorados pela crítica ao abordar Westworld. 
Nesse sentido, vejam-se os trabalhos de Anaz (2018), Martins (2019) e Gonçalves (2020).
4 Conforme afirmam Hardwick; Stray (2008, p. 1), a recepção clássica refere-se 
“às formas pelas quais o material grego e latino foi transmitido, traduzido, citado, 
interpretado, reescrito, reconfigurado e representado” - “[…] the ways in which 
Greek and Roman material has been transmitted, translated, excerpted, interpreted, 
rewritten, re-imaged and represented”. Portanto, ela abrange desde interpretações das 
obras clássicas com base em contribuições teóricas recentes até traduções, adaptações 
e mesmo recriações nas mais diferentes mídias. Além disso, entendo a recepção das 



Nunt. Antiquus, Belo Horizonte, v. 21, n. 2, p. 1-37, 2025
Dossiê Abordagens à recepção dos Clássicos

eISSN: 1983-3636 DOI: 10.35699/1983-3636.2025.57224 

| Dossiê

uma recriação e reinterpretação contemporânea de mitos, personagens, 
tópoi e procedimentos narrativos presentes em obras da Antiguidade. 
A maior parte de estudos sobre Westworld se volta para as questões da 
complexidade narrativa ou das tensões entre realidade e ficção, mas 
levando em conta contribuições teóricas modernas, em especial no que 
concerne ao gênero série e sua relação com o público atual. Pretendo 
discutir esses pontos, mas sob o viés da Antiguidade, a fim de acrescentar 
camadas de sentido suplementares a essa produção contemporânea e, 
ao mesmo tempo, apontar para novas possibilidades de releitura dos 
clássicos com base nela. Convém destacar que a análise de diálogos entre 
Westworld e a Antiguidade latina é um tema ainda pouco discutido, tendo 
sido investigada até então apenas a recepção de Virgílio, particularmente 
da Eneida, em Westworld num artigo de Pandey (2017).5

Desde o estabelecimento do cinema como um dos principais 
meios narrativos para uma cultura cada vez mais visual, as novas mídias 
têm se revelado um espaço de investigação privilegiado e, sobretudo, 
necessário no âmbito da recepção clássica. Evidência disso são os estudos 
de Winkler (2009, 2017, 2020), que demonstram serem inúmeros os filmes 
que dialogam com o universo clássico, seja pela adaptação e transposição 
de obras da Antiguidade, seja por apresentarem traços ou temas análogos 
aos das obras antigas. Embora não se associe abertamente à área, sua 
abordagem pode ser vinculada à recepção clássica, e o estudioso (Winkler, 
2009, p. 58) propõe uma metodologia filológica – denominada por ele de 
philologia classica et cinematographica – para a interpretação de filmes.

Não obstante, foram e ainda são frequentes as objeções de 
alguns classicistas à abordagem de produções audiovisuais no âmbito da 
recepção clássica, sobretudo quando se trata da cultura de massa, ainda 

obras da Antiguidade sob um viés multidirecional e intertextual, conforme desenvolvi 
na ocasião da minha tese (Avellar, 2019, p. 60-117; Avellar, 2023, p. 65-121) e com 
base nas discussões propostas por Martindale (1993, 2013) e Fowler (1997).
5 A estudiosa associa o Submundo virgiliano no livro 6 da Eneida com espaços e eventos 
da série e propõe reflexões sobre aspectos metaliterários presentes em ambas as obras. 
Para ela, o entrecruzamento labiríntico de narrativas em Westworld e a complexidade 
estrutural da série encontram paralelo nos modos como Virgílio remodelou antigas 
histórias e tradições no novo enredo da Eneida.



Nunt. Antiquus, Belo Horizonte, v. 21, n. 2, p. 1-37, 2025
Dossiê Abordagens à recepção dos Clássicos

eISSN: 1983-3636 DOI: 10.35699/1983-3636.2025.57224 

| Dossiê

que, de acordo com Wyke (1997, p. 6), já há muito os conceitos como 
“cultura elevada”, “a tradição”, “o cânone” de autores sancionados e 
“o clássico” tenham sido contestados e problematizados dentro e fora 
do âmbito dos Estudos Clássicos. Com efeito, segundo as abordagens 
mais recentes, os textos clássicos não são entendidos como uma herança 
sacralizada, nem como objetos a serem reverenciados ou considerados 
superiores às produções posteriores.6 Assim, para a estudiosa (1997, p. 
8), desnaturalizar as distinções entre cultura elevada e cultura popular 
permite uma abordagem mais rica e complexa das culturas antigas e 
modernas, num produtivo processo de trocas entre o âmbito acadêmico 
e as teorias sobre cultura popular.

Numa perspectiva semelhante, ao discutir teorias e metodologias 
para a abordagem do cinema no âmbito de Clássicas, Paul (2008, p. 305) 
também comenta sobre esse debate e apresenta três questionamentos 
relevantes. Primeiramente, ela problematiza os valores relativos 
atribuídos à cultura “baixa” ou “elevada”, questionando por que estudar 
a cultura popular atual seria indesejável se, já há algum tempo, a área de 
Clássicas incorporou a cultura popular antiga. Em segundo lugar, comenta 
sobre o fato de diferentes tipos de filmes receberem valorizações variadas, 
salientando que, embora julgamentos estéticos defensáveis possam 
motivar isso, muitas vezes as objeções em se abordar determinados tipos 
de filmes (como as produções hollywoodianas ou de cultura de massa) 
podem simplesmente revelar um esnobismo intelectual. Por fim, a autora 
questiona a perigosa ideia de que a comunidade acadêmica desfruta de 
uma espécie de “posse” do ensino de clássicas e do mundo antigo.

Diante disso, Paul (2008, p. 308) afirma que as adaptações 
cinematográficas devem ser compreendidas antes como uma interpretação 
da fonte antiga do que como sua dessacralização. Adicionalmente, a 
estudiosa (2008, p. 311) reflete sobre a contribuição do cinema para 
nossa compreensão do próprio fenômeno da recepção (por exemplo, 
enquanto metarrecepção), na medida em que filmes podem fornecer novas 
leituras de um texto antigo. Com isso, colocam-se em prática a inversão 
do direcionamento intertextual e a noção de que a recepção é uma via 

6 Para mais detalhes sobre essa discussão, ver Wyke (1997, p. 5-8).



Nunt. Antiquus, Belo Horizonte, v. 21, n. 2, p. 1-37, 2025
Dossiê Abordagens à recepção dos Clássicos

eISSN: 1983-3636 DOI: 10.35699/1983-3636.2025.57224 

| Dossiê

de mão dupla (Martindale, 1993; Hardwick, 2003, p. 4), em que a obra 
antiga e a obra posterior interferem mutuamente uma no sentido da outra.

Dessa forma, a possibilidade de investigar materiais situados 
cronologicamente para além da Antiguidade clássica constitui um convite 
e uma oportunidade para os Estudos Clássicos ampliarem seu escopo 
de atuação e estabelecerem diálogos com outras áreas do conhecimento, 
de modo a constantemente se renovarem, mantendo-se atentos (e não 
alheios) ao que se passa na atualidade. A esse respeito, convém destacar 
o fenômeno que Hardwick; Stray (2008, p. 3) designaram como “virada 
democrática” (democratic turn)7 nos estudos de recepção clássica, o 
qual envolve questões históricas e filosóficas. Uma delas consiste no 
questionamento das suposições de superioridade inerente das obras 
antigas e na aceitação das novas obras como possuidoras de valor 
autônomo e independente. Uma segunda questão foi a investigação de 
formas para que tanto as obras antigas quanto as recentes se tornem 
conhecidas entre grupos menos privilegiados, com as mais recentes 
servindo de introdução para as mais antigas. Finalmente, outra questão 
foi a inclusão da cultura popular nas formas artísticas e discursos que 
reconfiguram e recriam o material clássico.

Diante disso, tendo como fundamento essas perspectivas acerca 
da recepção clássica, proponho uma releitura ovidiana de Westworld, com 
base na análise e interpretação da série sob o viés de duas obras de Ovídio: 
as Metamorfoses e as Heroides. O objetivo deste estudo é identificar e 
demonstrar a presença de elementos clássicos e, mais especificamente, os 
diálogos com a poesia de Ovídio numa obra contemporânea cuja temática 
principal, a princípio, não tem relação direta com a Antiguidade clássica, 
mas que pode ser relida e reinterpretada sob o viés de um olhar ovidiano.

7 “The ‘democratic turn’ covers a number of issues, both historical and philosophical. The 
first is that assumptions about the inherent superiority of ancient works were questioned 
and the independent status and value of new works accepted [...]. Second, research 
has tracked ways in which (partly through education) both the ancient and the newer 
works became better known among less privileged groups, with the newer sometimes 
acting as an introduction to the ancient. Third, the range of art forms and discourses 
that used or refigured classical material has been extended to include popular culture”.



Nunt. Antiquus, Belo Horizonte, v. 21, n. 2, p. 1-37, 2025
Dossiê Abordagens à recepção dos Clássicos

eISSN: 1983-3636 DOI: 10.35699/1983-3636.2025.57224 

| Dossiê

A esse respeito, convém recordar a definição de background 
Ovidianism proposta por Winkler (2020, p. 7), a qual envolve a 
identificação de aspectos clássicos em filmes que não necessariamente 
se baseiam em obras antigas específicas, mas que apresentam elementos, 
temas ou personagens identificáveis como ovidianos. Assim, não pretendo 
traçar origens ou fontes clássicas para a série, tampouco defender que 
os criadores e diretores buscaram evocar ou citar as obras ovidianas em 
sua produção. Tendo como estímulo a presença de elementos na série 
que remetem à Antiguidade (por exemplo, o nome da empresa detentora 
do parque temático é “Delos”), o objetivo do estudo é apresentar uma 
interpretação ovidiana de Westworld, ou seja, reler a série com um olhar 
ovidiano, de modo a recontextualizá-la com base nesse viés e, assim, 
produzir novas possibilidades interpretativas graças ao diálogo com a 
poesia antiga. Nesse sentido, o enfoque principal será a investigação de 
pontos de diálogo entre as duas obras, a fim de desenvolver reflexões 
sobre a metapoesia, a criação artística, as tensões entre realidade e ficção 
e a natureza teórica do fenômeno da recepção.8

No que concerne às Metamorfoses, a abordagem se volta para 
duas narrativas de teor metapoético: os mitos de Dédalo (Ovídio, 
Metamorfoses, 8.152-235) e Pigmalião (Ovídio, Metamorfoses, 10.243-
297), artistas arquetípicos, inventores de estátuas e de autômatos, 
passíveis de ser aproximados às personagens de Arnold e de Ford da série, 
que foram os criadores do parque temático, dos androides e das narrativas 
que os regem. No que diz respeito às Heroides, a discussão se concentra 
na constituição de duas figuras femininas que protagonizam o enredo de 
Westworld, as anfitriãs Dolores (Evan Rachel Wood) e Maeve (Thandiwe 
Newton), cujos processos graduais de autorreflexão e autopercepção 
dialogam com a posição das heroínas ovidianas enquanto escritoras de 
cartas elegíacas e criadoras de novas versões das narrativas tradicionais 
de que fazem parte. Em contrapartida a essa leitura ovidiana da série, 
apresento, ao final, uma proposta de reler e ressignificar Ovídio à luz de 

8 Devido a esse recorte temático, questões políticas e culturais relacionadas ao estatuto da 
série de streaming como objeto estético da cultura de massa, também elas importantes, 
não serão neste momento foco de análise.



Nunt. Antiquus, Belo Horizonte, v. 21, n. 2, p. 1-37, 2025
Dossiê Abordagens à recepção dos Clássicos

eISSN: 1983-3636 DOI: 10.35699/1983-3636.2025.57224 

| Dossiê

Westworld, de modo a destacar a multidirecionalidade do processo de 
recepção, em que as obras envolvidas dialogam mutuamente.

Como mote e ponto de partida para a investigação, evoco aqui uma 
fala do Dr. Ford, no momento em que discorre sobre seu papel enquanto 
criador de narrativas para o parque. Ele afirma: “Eu estava buscando 
inspiração. Não é fácil tecer o antigo em algo novo” (Temp. 1, Ep. 3, 
“The stray”, 34:10, legendas de Carla Prado).9 Ainda que a referência 
imediata da fala seja a criação de uma nova narrativa para os anfitriões 
do parque, a partir da antiga história que até então era vivenciada por 
eles, sugiro aqui uma interpretação metatextual, ou mesmo metateórica, 
do trecho. A tessitura do antigo em algo novo pode ser entendida como 
a própria operação efetuada em Westworld, que retoma elementos de 
textos e mitos da Antiguidade e os entretece criando novos enredos e 
novas personagens, no formato também novo que é a série de streaming. 
Mais do que isso, a fala ainda pode ser interpretada como uma reflexão 
sobre o próprio processo de recepção, no qual, por um lado, uma nova 
obra se constitui em diálogo com a tradição e as obras anteriores e, por 
outro, também uma obra antiga pode ser relida e ressignificada a partir 
daquilo criado posteriormente, num fenômeno capaz de transformar e 
“tecer o antigo em algo novo”.

2 Criadores arquetípicos, técnicas e tecnologias na Antiguidade

Um dos temas principais debatidos pela série Westworld é a inteligência 
artificial, abordada tanto em suas técnicas de criação quanto em suas 
implicações éticas, ao se problematizarem questões como os limites 
entre ficção e realidade e a distinção entre máquina e humano. Embora 
tal temática possa parecer moderna, ou mesmo contemporânea, o 
fundamento e a ideia básica de vida artificial podem ser remontados à 
Antiguidade, fazendo-se presentes em inúmeras narrativas mitológicas:

9 “I was chasing inspiration. It´s a tricky thing, weaving the old into the new”. Os trechos 
de diálogo da série citados em português provêm das legendas oficiais, feitas por Carla 
Prado, do DVD de Westworld lançado em 2017 pela Warner Bros. Entertainment. O 
original em inglês será indicado em notas.



Nunt. Antiquus, Belo Horizonte, v. 21, n. 2, p. 1-37, 2025
Dossiê Abordagens à recepção dos Clássicos

eISSN: 1983-3636 DOI: 10.35699/1983-3636.2025.57224 

| Dossiê

Os historiadores tendem a traçar a ideia dos autômatos 
até os artesãos medievais que desenvolveram máquinas 
automoventes. Mas se estendermos nossas redes mais ainda, 
até dois mil anos atrás, encontraremos um conjunto de ideias 
e imagens surgidas na mitologia, histórias imaginando 
formas de imitar, aumentar e ultrapassar a vida natural por 
meio do que poderíamos chamar de biotechne, “vida através 
do artifício” (Mayor, 2018, p. 1, tradução própria).10

A estudiosa identifica e discute sobre inúmeros autômatos 
míticos, presentes não só nas narrativas literárias, mas também em obras 
de arte, artefatos e outros registros materiais, que constituiriam formas 
de vida artificial de origem manufaturada (e não de nascimento natural), 
aproximando-os da atual noção de inteligência artificial. De forma 
semelhante, Rossi; Russo; Russo (2009, p. 269) destacam o quão antigos são 
o desejo e a ideia de produzir mecanismos automáticos e, para exemplificar 
o ponto, mencionam algumas invenções do deus Hefesto, como os 
autômatos construídos para o ajudarem em sua forja e o gigante mecânico 
que foi denominado Talos e era usado para vigiar a ilha de Creta. Na Ilíada, 
por exemplo, Hefesto aparece em sua forja acompanhado de estátuas de 
ouro que agem como se fossem humanas e o auxiliam nas tarefas:

Com uma esponja, depois, limpa o suor e as escórias do rosto,
de ambas as mãos, do pescoço robusto, do peito veloso,
e pós vestir alva túnica, sai a coxear da oficina,
num cetro forte apoiado, ladeado por duas estátuas
de ouro, semelhas a moças dotadas de vida, pois ambas
entendimento possuíam, alento vital e linguagem,
sobre entenderem das obras que aos deuses eternos são gratas.
(Homero, Ilíada, 18.414-420, tradução de C. Alberto Nunes).

Junto de Hefesto, Mayor (2018, p. 3) considera ainda Prometeu, 
Medeia e Dédalo como figuras dotadas de “inventividade sobre-

10 “Historians tend to trace the idea of the automaton back to the medieval craftsmen who 
developed self-moving machines. But if we cast our nets back even further, more than 
two thousand years ago in fact, we will find a remarkable set of ideas and imaginings 
that arose in mythology, stories that envisioned ways of imitating, augmenting, and 
surpassing natural life by means of what might be termed biotechne, ‘life through craft’”.



Nunt. Antiquus, Belo Horizonte, v. 21, n. 2, p. 1-37, 2025
Dossiê Abordagens à recepção dos Clássicos

eISSN: 1983-3636 DOI: 10.35699/1983-3636.2025.57224 

| Dossiê

humana, criatividade extraordinária, virtuosismo técnico e soberbas 
habilidades artísticas”.11 A estudiosa analisa em detalhes os modos 
como tais personagens podem ser aproximadas de criadores do que 
hoje denominamos inteligência artificial. Diante dessa presença ou 
antecipação, já na Antiguidade, do que atualmente pode ser entendido 
como inteligência artificial, investigamos na sequência como a primeira 
temporada de Westworld evoca dois criadores arquetípicos da mitologia, 
Dédalo e Pigmalião, nas personagens de Ford e Arnold, os inventores 
dos androides e suas narrativas.

2.1 A criação de autômatos: Dédalo e Ford

Em razão de seus mais variados inventos e criações, Dédalo é visto, na 
tradição mitológica, como o “artífice arquetípico” ou o “paradigma de 
todos os artistas” (Sharrock, 1994, p. 87 e 92), sendo considerado “um 
artesão brilhante, escultor de vida artificial e inovador de incontáveis 
ferramentas e projetos para aumentar as habilidades humanas” (Mayor 
2018, p. 103).12 Uma de suas especialidades era precisamente a criação 
de autômatos, estátuas de metal capazes de se mover. Seus autômatos 
são referidos por Platão, por exemplo, como possuidores de movimento:

SO. Sabes por que te espantas, ou devo dizer-te? […] 
Porque não prestaste atenção às estátuas de Dédalo. Mas 
provavelmente nem as há em vossa terra.
MEN. Mas a propósito de que dizes isso?
SO. Porque também elas, se não forem encadeadas, escapolem 
e fogem, ao passo que, se encadeadas, permanecem <no 
lugar> (Platão, Mênon, 97d, tradução de Maura Iglésias).

Sócrates – Corro então o perigo, meu amigo, de me ter 
tornado mais temível que Dédalo pela sua arte, pois, 
enquanto que ele fazia com que apenas as suas obras não 
ficassem quietas, eu, ao que parece, também faço andar as 

11 “[...] superhuman ingenuity, extraordinary creativity, technical virtuosity, and 
superb artistic skills”.
12 “[...] a brilliant craftsman, a sculptor of artificial life, and innovator of countless 
clever tools and designs to augment human abilities”.



Nunt. Antiquus, Belo Horizonte, v. 21, n. 2, p. 1-37, 2025
Dossiê Abordagens à recepção dos Clássicos

eISSN: 1983-3636 DOI: 10.35699/1983-3636.2025.57224 

| Dossiê

dos outros além das minhas. […] Preferiria que as minhas 
palavras ficassem e se fixassem imóveis, a adquirir, além 
da sabedoria de Dédalo, as riquezas de Tântalo (Platão, 
Eutífron, 11d, tradução de José Trindade Santos).

Segundo Platão, as estátuas de Dédalo a tal ponto são dotadas 
de movimento e capazes de caminhar que poderiam escapar ou fugir 
caso não fossem presas por correntes. Além disso, Filóstrato, o Velho, 
comenta que, antes de Dédalo, a arte estatuária ainda não tinha concebido 
estátuas capazes de se mover (Imagines 1.16). Também Calístrato, em suas 
Descrições (3, 8 e 9), menciona um grupo de estátuas dançantes criadas por 
Dédalo, e afirma que ele as dotou de movimento e possibilitou que o ouro 
tivesse sensações humanas.13 De acordo com Mayor (2018, p. 90), essa 
habilidade de replicar a vida de forma autêntica contribuiu para a reputação 
ilustre de Dédalo enquanto criador de autômatos e, mais que isso, o tornou 
um inventor de vida artificial na Antiguidade. Nos termos da estudiosa,

as lendárias “estátuas vivas” atribuídas a Dédalo são de 
grande interesse enquanto exemplos de imaginária e genuína 
“vida artificial” descrita por escritores clássicos. Muitos 
afirmavam que as daedala, esculturas imitando a vida, 
podiam mover os olhos e fazer sons, levantar os braços e dar 
passos para a frente (Mayor, 2018, p. 94, tradução própria).14

Ao abordar a recepção clássica em produções cinematográficas, 
Winkler (2020, p. 184-186) propõe o conceito de “efeito Dédalo” ou 
“efeito Hefesto” para designar, em filmes, a atribuição de movimento a 
corpos inanimados, como robôs ou formas de metal capazes de se mover, 
falar ou mesmo pensar como humanos. A nosso ver, o conceito pode 
ser estendido também às séries de streaming e, no caso de Westworld, 
se manifesta no processo de criação dos anfitriões. Embora possuam a 

13 Esses e outros textos antigos sobre Dédalo, Hefesto e estátuas moventes são discutidos por 
Mayor (2018, p. 85-104); Rossi, Russo e Russo (2009, p. 269); e Winkler (2020, p. 184-186).
14 “[...] The legendary ‘living statues’ attributed to Daedalus are of great interest as 
examples of imaginary and genuine ‘artificial life’ described by classical writers. Many 
claimed that daedala, life- mimicking sculptures, could move their eyes and make 
sounds, lift their arms, and take steps forward”.



Nunt. Antiquus, Belo Horizonte, v. 21, n. 2, p. 1-37, 2025
Dossiê Abordagens à recepção dos Clássicos

eISSN: 1983-3636 DOI: 10.35699/1983-3636.2025.57224 

| Dossiê

estrutura corporal feita de metal e preenchida por um líquido branco 
semelhante a uma espécie de cera, eles têm aparência exterior idêntica 
à de humanos e foram dotados de movimento por seus criadores, assim 
como Dédalo fez com suas estátuas moventes.

Nas Metamorfoses, de Ovídio, o mito de Dédalo engloba 
vários episódios envolvendo a personagem e suas criações, de forma 
que os relatos se encadeiam e metamorfoseiam no fluxo ininterrupto 
que caracteriza o poema. Dédalo é inicialmente mencionado como 
o construtor do labirinto, criado para encerrar o Minotauro (Ovídio, 
Metamorfoses, 8.152-182), para, em seguida, narrar-se o episódio da 
invenção das asas e de sua fuga de Creta com o filho Ícaro (Ov. Met. 
8.183-235). Logo depois, expõe-se o acontecimento que precedeu e 
motivou a ida de Dédalo para Creta: o fato de, por inveja, ter assassinado 
seu sobrinho Perdiz, jovem talentoso e apto para se tornar um grande 
inventor (Ov. Met. 8.236-259). Além dessas ocorrências mais longas, que 
envolvem narrativas, o nome de Dédalo também é citado numa referência 
ao disfarce de vaca usado por Pasífae, esposa de Minos, estratagema que 
ele inventara a fim de que ela pudesse se unir ao touro objeto de seus 
desejos (Ov. Met. 9.742). Nesse contexto, não sem razão, são atribuídas 
a Dédalo doctis artibus (“doutas técnicas”, “doutos artifícios”, Ov. Met. 
9.743-744), pois foi por meio delas que ele pôde inventar asas de cera, 
construir o labirinto e elaborar o disfarce de vaca para Pasífae.

Sem dúvida, a invenção mais célebre de Dédalo foi o labirinto. 
Sua estrutura complexa é descrita por Ovídio nas Metamorfoses:

Daedalus ingenio fabrae celeberrimus artis
ponit opus turbatque notas et lumina flexu
ducit in errorem uariarum ambage uiarum.
Non secus ac liquidis Phrygius Maeandrus in undis
ludit et ambiguo lapsu refluitque fluitque
occurrensque sibi uenturas adspicit undas,
et nunc ad fontes, nunc ad mare uersus apertum
incertas exercet aquas: ita Daedalus implet
innumeras errore uias. Vixque ipse reuerti
ad limen potuit: tanta est fallacia tecti.
(Ovídio, Metamorfoses, 8.159-168).



Nunt. Antiquus, Belo Horizonte, v. 21, n. 2, p. 1-37, 2025
Dossiê Abordagens à recepção dos Clássicos

eISSN: 1983-3636 DOI: 10.35699/1983-3636.2025.57224 

| Dossiê

Dédalo, famosíssimo pelo talento na técnica da construção,
funda a obra, mistura os sinais e em volteios engana
o olhar com a tortuosidade dos vários caminhos.
Tal como o frígio Meandro se diverte com suas límpidas
águas, flui e reflui num deslizar incerto
e, indo ao encontro de si mesmo, observa as águas que vêm
e, voltando-se ora para a nascente, ora para o mar aberto,
agita as águas inconstantes: assim Dédalo enche de volteios
incontáveis caminhos, e a custo ele próprio conseguiu
retornar à entrada: tão enganosa é a construção.
(tradução própria).

Os caminhos que compõem o edifício caracterizam-se por ser 
numerosos e tortuosos, de modo a confundir o olhar e dificultar o encontro 
da saída. A descrição é acompanhada por um símile com o rio Meandro 
e suas águas de fluxo incerto, no qual merece destaque o uso do verbo 
latino ludere para designar o movimento das águas. Além dos sentidos 
de “divertir” ou “brincar”, esse verbo era frequentemente usado para 
fazer referência à escrita de versos, à composição e à criação poética, 
como na expressão ludere carmine, que significa “versejar”, “compor 
versos”.15 Ora, num contexto de criação, em que Dédalo é caracterizado 
por possuir técnica e talento, ars e ingenium, para a construção da 
obra (“famosíssimo pelo talento na técnica da construção”, v. 159), é 
extremamente significativo o emprego desse verbo, ainda mais junto de 
uma imagem – o rio de águas correntes – que era muito cara aos antigos 
escritores como metáfora metapoética.

Assim, os tortuosos caminhos do labirinto engenhosamente 
elaborado por Dédalo apontam, metapoeticamente, para os meandros 
do poema ovidiano, marcado pela sofisticação e refinamento poéticos, 
bem como pelo entretecer não linear das narrativas mitológicas. Nesse 
sentido, conforme afirma Winkler (2020, p. 126), o símile do Meandro 
no trecho não é apenas um traço tradicional do estilo épico, mas chama 
a atenção para o fato de que a linguagem ovidiana ilustra e exemplifica 

15 A expressão aparece com esse sentido em Quintiliano, Institutio oratoria, 10.5.15: 
Ne carmine quidem ludere contrarium fuerit – “Não será de modo algum prejudicial o 
exercício lúdico de compor poemas” (tradução de A. Martinez de Rezende, 2010, p. 277).



Nunt. Antiquus, Belo Horizonte, v. 21, n. 2, p. 1-37, 2025
Dossiê Abordagens à recepção dos Clássicos

eISSN: 1983-3636 DOI: 10.35699/1983-3636.2025.57224 

| Dossiê

a natureza complexa do labirinto. Enquanto artífice arquetípico, Dédalo 
pode ser considerado, na versão ovidiana do mito, uma metáfora para a 
figura do poeta ou do escritor, já que ambos inventam e criam novos e 
intrincados objetos artísticos.

O labirinto é uma imagem frequente na primeira temporada 
de Westworld, que se intitula, inclusive, “The Maze” (“O labirinto”). 
Ele aparece ora pintado em várias superfícies, como tampos de mesas 
ou caixas, ora esculpido no chão, ora desenhado no interior do couro 
cabeludo dos androides.

Fig. 1: Montagem feita pela autora a partir de captura de tela do DVD.

Fonte: Imagens do labirinto presentes na primeira temporada (Westworld: The Maze, 
Warner Bros. Entertainment Inc./HBO, Temp. 1, Ep. 1, 4, 6, 8, 10).

O sentido inicial do labirinto na série é o de um jogo destinado 
aos anfitriões, a fim de que possam atingir a autoconsciência, o último 
limiar necessário para serem considerados seres vivos e se aproximarem 
da existência humana. De acordo com Arnold, que desenvolveu um 
comando de voz para guiar os androides nesse jogo labiríntico em busca 
do “eu”, “a consciência não é uma jornada para cima, é uma jornada para 
dentro. Não é uma pirâmide. É um labirinto” (Temp. 1, Ep. 10, “The 



Nunt. Antiquus, Belo Horizonte, v. 21, n. 2, p. 1-37, 2025
Dossiê Abordagens à recepção dos Clássicos

eISSN: 1983-3636 DOI: 10.35699/1983-3636.2025.57224 

| Dossiê

bicameral mind”, 10:29).16 Como materialização dessa ideia, Arnold 
apresenta a Dolores um jogo infantil, um labirinto circular de madeira, 
cujos caminhos devem ser percorridos por uma bolinha de metal até se 
chegar ao centro. O processo de procura pelo caminho nesse brinquedo 
representa a busca a ser efetuada pelos anfitriões: eles devem seguir 
os caminhos no interior de suas mentes até encontrar o centro, que 
corresponde a seu “eu”, sua autoconsciência.

No entanto, para além desse jogo mais concreto, o labirinto 
pode ser entendido como o próprio jogo narrativo que estrutura a série, 
numa interpretação metapoética como aquela feita para o labirinto 
das Metamorfoses, de Ovídio. Em Westworld, a descontinuidade das 
narrativas, que misturam diferentes níveis temporais – o momento inicial 
de criação dos androides, antes da inauguração do parque; o momento da 
primeira visita de William (Jimmi Simpson), ainda jovem, ao parque; e o 
momento atual, quando William (Ed Harris) retorna ao parque depois de 
velho –, bem como o seu entrelaçamento de forma descontínua conferem 
à produção uma estrutura complexa, semelhante ao labirinto ovidiano (e 
também à trama metamórfica do poema em que ele é descrito).

Além disso, vários dos eventos apresentados na série são narrados 
pela memória (pouco fiável) dos androides ou pela rememoração (sem 
dúvida parcial) do Dr. Ford, ao modo de narrativas encaixadas na trama 
principal. Isso ocorre, por exemplo, com as lembranças dos anfitriões 
sobre suas vidas passadas (Maeve no campo com sua filha; visões tidas 
por Dolores) e, naturalmente, com todas as aparições de Arnold em suas 
interações com Dolores. Esse procedimento de narrativas encaixadas está 
amplamente presente nas Metamorfoses, visto que o narrador ovidiano por 
vezes transfere a voz para personagens do poema, que então assumem o papel 
de narradores. São exemplos disso as histórias contadas pelas miníades, no 
livro IV, pelas piérides, no livro V, e por Orfeu, no livro X das Metamorfoses.

As histórias assim encaixadas na trama principal e contadas por 
narradores secundários chegam ainda, em alguns momentos, a se desdobrar 
em mais níveis narrativos, podendo ter até mesmo narradores terciários, 

16 Legendas de Carla Prado. Original em inglês: “Consciousness isn´t a journey upward, 
but a journey inward. Not a pyramid, but a maze”.



Nunt. Antiquus, Belo Horizonte, v. 21, n. 2, p. 1-37, 2025
Dossiê Abordagens à recepção dos Clássicos

eISSN: 1983-3636 DOI: 10.35699/1983-3636.2025.57224 

| Dossiê

numa complexa estrutura de mise-en-abîme. De acordo com Conte 
(1999, p. 353), essa estrutura de narrativas encaixadas, proveniente da 
poesia alexandrina, permite que o poema ovidiano não seja uma sucessão 
invariável (como seria um catálogo) e promove uma multiplicação de 
níveis e vozes narrativas com um efeito de fuga labiríntica.

No que concerne à complexa estrutura de Westworld, observam-
se ainda, num segundo nível ficcional, inseridas no plano narrativo 
maior, as narrativas criadas pelo Dr. Ford para o parque. Elas funcionam 
inicialmente como narrativas encaixadas, todavia, com o desenvolvimento 
do enredo da primeira temporada da série, acabam por se mesclar à 
narrativa principal e influenciá-la, a ponto de, em alguns momentos, não 
ser possível distinguir se os acontecimentos resultam do próprio desenrolar 
da série ou da narrativa criada por Ford, numa teia complexa em que se 
misturam realidade e ficção. Isso se reforça por não haver diferenciações 
estéticas significativas nas tomadas dos vários planos narrativos da série.

Enquanto criador de narrativas labirínticas, Ford é representado 
como um artista inventivo, que em muito se aproxima da figura de 
Dédalo. O paralelo fica mais evidente no terceiro episódio da primeira 
temporada, quando, pela primeira vez, o diretor do parque aparece 
no interior de seu escritório. O espaço tem paredes escuras, da cor 
de chumbo, e uma iluminação fraca, com luminárias retangulares 
distribuídas simetricamente pelo teto. Na entrada, as portas de vidro 
refletem as lâmpadas e as multiplicam, e se vê um letreiro luminoso com 
os dizeres “DR. ROBERT FORD PARK DIRECTOR”. O ambiente é 
povoado por cabeças de estátuas, feitas do mesmo material dos anfitriões, 
por estatuetas e miniaturas distribuídas em prateleiras, por réplicas 
de animais e por instrumentos e utensílios para design e criação de 
androides. As cores e os vidros conferem um caráter mais científico ao 
local, aproximando-o de um laboratório, mas os móveis de madeira, os 
objetos e os utensílios colocam em destaque o aspecto de inventividade 
artística, fazendo o lugar parecer um ateliê.

A cena se inicia com uma sequência de cortes rápidos, de modo 
a mostrar, consecutivamente, diferentes planos contendo elementos 
relacionados à criação: primeiro as faces ou cabeças de estátuas, depois 
as pequenas estatuetas, enfim, um anfitrião que toca um antigo piano. 



Nunt. Antiquus, Belo Horizonte, v. 21, n. 2, p. 1-37, 2025
Dossiê Abordagens à recepção dos Clássicos

eISSN: 1983-3636 DOI: 10.35699/1983-3636.2025.57224 

| Dossiê

A apresentação de cada plano é acompanhada pela introdução de 
iluminação, como a sugerir o começo de uma performance artística. 
Depois, num plano geral que mostra a entrada do escritório, a câmera 
em plano geral convida, por meio de um zoom progressivo, a entrada 
no espaço criativo do Dr. Ford.

Ademais, a apresentação da personagem como um artista é 
corroborada por várias de suas falas, distribuídas ao longo da primeira 
temporada, com reflexões acerca do processo de criação e do estatuto 
de inventor. No segundo episódio, por exemplo, em conversa com seu 
assistente Bernard, Ford afirma: “Praticamos bruxaria. Falamos as 
palavras certas. E criamos vida inteligente a partir do caos” (Temp. 1, 
Ep. 2, “Chestnut”, 17:50).17 Com efeito, há diversos comandos de voz 
previstos na programação dos anfitriões, expressões ou frases feitas (“as 
palavras certas”), proferidos para desencadear determinados tipos de 
comportamento, como a realização de análise, a parada das funções motoras 
ou a efetuação de alguma ação. Assim, por meio de palavras, Ford e sua 
equipe atribuem movimento aos androides e lhes conferem vida artificial.

Por sua vez, sob uma perspectiva metapoética, essa fala de Ford 
ainda pode ser entendida como o poder das palavras nas narrativas 
que ele cria para o parque. Ao reordená-las e propor novas versões das 
narrativas já existentes, Ford dá vida a um novo enredo a ser vivenciado 
pelos androides e visitantes. Inclusive, ao se referir a essa nova narrativa 
na qual está trabalhando, ele diz: “Uma ficção que, como toda grande 
história, é baseada em verdade?” (Temp. 1, Ep. 3, “The stray”, 21:51).18 
Assim, a todo tempo, a série joga com as tensões entre realidade e ficção, 
e não é possível saber ao certo se os eventos que se desenrolam consistem 
na realidade vivida pelas personagens ou resultam de uma narrativa 
previamente construída e registrada na programação dos androides.

Por fim, a aproximação de Ford com Dédalo se corrobora pela 
visão que ele expressa acerca dos androides, muito ciente de sua natureza 
artificial de máquina ou construto. No terceiro episódio, ao observar 

17 Legendas de Carla Prado. Original em inglês: “We practice witchcraft. We speak the 
right words. And we create life itself out of chaos”.
18 Legendas de Carla Prado. Original em inglês: “A fiction, which like all great 
stories, is rooted in truth?”



Nunt. Antiquus, Belo Horizonte, v. 21, n. 2, p. 1-37, 2025
Dossiê Abordagens à recepção dos Clássicos

eISSN: 1983-3636 DOI: 10.35699/1983-3636.2025.57224 

| Dossiê

um de seus funcionários cobrir o corpo nu de um anfitrião enquanto o 
restaura e conserta, Ford afirma: “Ele não sente frio nem vergonha. Não 
sente absolutamente nada que não tenhamos programado” (Temp. 1, Ep. 
3, “The stray”, 34:35).19 Durante sua fala, Ford estende uma faca até o 
rosto do anfitrião e corta sua face, mas o androide permanece impassível 
enquanto sangra, de modo a confirmar o ponto exposto. Nesse sentido, 
para Ford, os anfitriões não passam de máquinas moventes feitas à 
semelhança humana, assim como os autômatos construídos por Dédalo.

2.2 Pigmalião em Westworld: a ânsia por tornar humanos os androides

Outro célebre artista mitológico vinculado à estatuária e presente 
no poema ovidiano é Pigmalião. Sua história aparece no livro X das 
Metamorfoses e consiste em uma narrativa encaixada, contada por Orfeu. 
Pigmalião, que era escultor, vivia solteiro por considerar as mulheres 
viciosas, até que um dia esculpe em marfim a forma de uma mulher e se 
apaixona pela estátua, tamanha era sua perfeição. Nas celebrações em 
honra a Vênus, ele roga para ter uma mulher semelhante à escultura que 
construíra, e a deusa, compadecida do artista, insufla vida à estátua e a 
transforma em mulher de carne e osso.

O mito de Pigmalião foi amplamente revisitado pela tradição 
artística, e entre suas mais célebres representações posteriores está o 
díptico de pinturas Pigmalião e Galateia, de Jean-Léon Gérôme (1890). 
No entanto, a fim de estabelecer conexões entre o mito de Pigmalião e 
Westworld, evoco aqui outro par de pinturas de Gérôme: O artista e sua 
modelo (1894) e Trabalhando em mármore (1890). As duas pinturas 
são uma representação do próprio artista durante seu fazer artístico, 
enquanto esculpe uma estátua em mármore, denominada Tanagra, que 
ele de fato executara em 1890. O curioso é que, no plano de fundo (à 
esquerda) de ambas as pinturas representando Gérôme e sua escultura, 
podem-se observar exatamente os quadros Pigmalião e Galateia, que ele 
pintara em 1890. Essa citação dos próprios quadros instaura um paralelo 
entre o escultor mitológico e o próprio Gérôme, num jogo de autoalusão 

19 Legendas de Carla Prado. Original em inglês: “It doesn´t get cold, doesn´t feel 
ashamed. It doesn´t feel a solitary thing that we haven´t told it to”.



Nunt. Antiquus, Belo Horizonte, v. 21, n. 2, p. 1-37, 2025
Dossiê Abordagens à recepção dos Clássicos

eISSN: 1983-3636 DOI: 10.35699/1983-3636.2025.57224 

| Dossiê

e autorreferencialidade que suscita reflexões sobre o fazer artístico, a 
representação e o estatuto do artista.
Fig. 2: L’artiste et son modèle (1894), 

de Jean-Léon Gérôme.
Fig. 3: Travailler dans le marbre (1890), 

de Jean-Léon Gérôme.

Fonte: Imagem em domínio público: 
https://en.wikipedia.org/wiki/File:Gerome-
-Haggin--The-Artist-and-His-Model.jpg

Fonte: Imagem em domínio público: 
https://fr.wikipedia.org/wiki/
Fichier:Working_in_Marble_(Gerome).jpg 

	 Em mais de um momento, Westworld evoca as pinturas de Gérôme 
esculpindo sua estátua e, por consequência, também a pintura Pigmalião e 
Galateia situada no plano de fundo dos quadros (e a narrativa mitológica 
que originou a pintura). A semelhança mais imediata consiste na pose e 
na nudez com que os androides sempre aparecem quando estão sendo 
restaurados, as quais correspondem à posição da estátua Tanagra na pintura. 
A ocorrência mais significativa a esse respeito é a apresentação, no décimo 
episódio, do momento em que Dolores é criada por Arnold. Em pose 
bastante similar à de Tanagra (a única diferença diz respeito à posição das 
mãos), Dolores está sentada sobre a mesa de operações do laboratório de 
Arnold. Seu corpo é ainda uma estrutura de metal, mas o rosto, o colo e os 
antebraços com as mãos já foram preenchidos pela cera branca que torna 

https://en.wikipedia.org/wiki/File:Gerome--Haggin--The-Artist-and-His-Model.jpg
https://en.wikipedia.org/wiki/File:Gerome--Haggin--The-Artist-and-His-Model.jpg


Nunt. Antiquus, Belo Horizonte, v. 21, n. 2, p. 1-37, 2025
Dossiê Abordagens à recepção dos Clássicos

eISSN: 1983-3636 DOI: 10.35699/1983-3636.2025.57224 

| Dossiê

os androides com aparência semelhante à humana. Arnold está de pé à sua 
frente e a observa. Na série, inclusive, o enquadramento e a distribuição 
das personagens no plano são similares às duas pinturas de Gêrome.

Fig. 4: Arnold e Dolores.

Fonte: Westworld: The Maze, Warner Bros. Entertainment Inc./HBO, Temp. 1, Ep. 10. 
Captura de tela do DVD.

Antes, porém, já no quinto episódio de Westworld, Dolores tinha 
aparecido na posição de Tanagra, enquanto contracena com o Dr. Ford. 
Na ocasião, ele faz algumas reflexões sobre o processo criativo e afirma a 
Dolores: “Você está no meu sonho” (Temp. 1, Ep. 5, “Contrapasso”, 17:20),20 
isto é, um sonho de criação e inventividade artística e tecnológica. Esse tipo 
de comentário aponta para questões meta-artísticas e criativas suscitadas 
também pelos quadros de Gérôme. Não obstante, imediatamente depois, 
na mesma cena, Ford esclarece ter sido Arnold quem construíra Dolores.

Esse ponto é retomado de modo mais desenvolvido na cena já 
mencionada, quando se narra, no último episódio, o “nascimento” de 
Dolores a partir de lembranças registradas na memória da anfitriã. Tendo-
se o rosto da anfitriã em primeiro plano, com os olhos ainda fechados, 

20 Legendas de Carla Prado. Original em inglês: “You’re in my dream”.



Nunt. Antiquus, Belo Horizonte, v. 21, n. 2, p. 1-37, 2025
Dossiê Abordagens à recepção dos Clássicos

eISSN: 1983-3636 DOI: 10.35699/1983-3636.2025.57224 

| Dossiê

Arnold a manuseia e ajusta os últimos detalhes na pele de seu colo antes 
que ela desperte. Dolores acorda e se assenta diante de seu criador, 
na mesma posição da Tanagra de Gérôme. A alusão a essa pintura é, 
indiretamente, uma evocação também do mito de Pigmalião, com quem o 
próprio Gérôme tinha-se identificado. Nessa linha de raciocínio, portanto, 
Arnold poderia ser aproximado da figura de Pigmalião.

Nas Metamorfoses, toda a narrativa do mito de Pigmalião é 
permeada por uma reflexão sobre o fazer artístico, que deixa transparecer 
a concepção de que a obra é a tal ponto imbuída de arte (ou perícia 
técnica), que essa possa ocultar a si mesma e, assim, produzir um objeto 
que se passe por verdadeiro e se confunda com a realidade:

Interea niueum mira feliciter arte
sculpsit ebur formamque dedit, qua femina nasci
nulla potest: operisque sui concepit amorem.
Virginis est uerae facies, quam uiuere credas,
et, si non obstet reuerentia, uelle moueri:
ars adeo latet arte sua. Miratur et haurit
pectore Pygmalion simulati corporis ignes.
Saepe manus operi temptantes admouet, an sit
corpus an illud ebur: nec adhuc ebur esse fatetur.
(Ovídio, Metamorfoses, 10.247-255, grifo da autora).

Enquanto isso, esculpiu habilidosamente e com admirável técnica
o branco marfim e deu-lhe uma beleza com que mulher alguma
pode nascer: e se inflamou de amor por sua obra.
O aspecto é de verdadeira virgem, que acreditarias estar viva
e desejar, se o pudor não impedisse, mover-se:
a tal ponto a arte se oculta com sua arte. Pigmalião se maravilha
e padece no peito os fogos por um corpo imitado.
Amiúde move até a obra suas mãos tateantes, para saber
se aquilo é um corpo ou marfim: e ainda não confessa ser marfim.
(tradução própria).

Na descrição, de tal modo a obra se assemelha à natureza, que a 
estátua é nomeada “verdadeira virgem” e faz crer que está viva. O fazer 
artístico fundamenta-se numa sofisticação técnica capaz de ocultar a si 



Nunt. Antiquus, Belo Horizonte, v. 21, n. 2, p. 1-37, 2025
Dossiê Abordagens à recepção dos Clássicos

eISSN: 1983-3636 DOI: 10.35699/1983-3636.2025.57224 

| Dossiê

mesma e encobrir o caráter de obra produzida, permitindo que essa seja 
tomada como a própria realidade. Seria, portanto, uma imitação perfeita 
da natureza. Nessa perspectiva, o mito de Pigmalião nas Metamorfoses 
suscita questões quanto ao estatuto da criação artística, as relações entre 
realidade e ficção, a possibilidade de a criação ser uma imitação tão 
perfeita da realidade que a supera e adquire vida própria. Ora, todos esses 
pontos são elementos-chave também em Westworld, que problematiza 
os limites entre humano e máquina, e também entre ficção e realidade, 
mas no contexto da ficção científica e da inteligência artificial.21

As aproximações entre Dolores e a estátua construída por 
Pigmalião não são desprezíveis. Na descrição ovidiana, a escultura feita 
de marfim tem como característica marcante a sua brancura (niueum 
ebur). Além disso, a maleabilidade do material e a acurácia técnica 
levam o próprio escultor a duvidar de sua artificialidade e a estender 
as mãos até a estátua para se certificar se ela é de carne ou de marfim. 
De modo semelhante, em Westworld, os androides são fabricados a 
partir de um material branco maleável, que lhes confere a aparência de 
verdadeiro corpo humano. Nesse sentido, eles são a concretização da 
máxima ovidiana de que a “arte se oculta com a própria arte”, a ponto 
de o próprio Arnold, conforme relatado por Ford, enxergar vida nos 
anfitriões. Ford diz: “Ele depositou toda a esperança nesta obra. A busca 
pela consciência o consumiu totalmente. Mal falava com as pessoas, só 
anfitriões. Na sua alienação, ele via alguma coisa neles. Ele via algo que 
não existia” (Temp. 1, Ep. 3, “The stray”, 39:27).22

Assim como Pigmalião desejava que sua escultura fosse uma 
mulher verdadeira, Arnold aspirava a que os anfitriões fossem capazes 
de atingir a consciência, por considerar que isso os tornaria vivos e, 
em termos mentais, equivalentes a humanos. Ambas as personagens 
se encantam por suas próprias criações e as tratam como humanas. 

21 Panic-Cidic (2017) discute na série Westworld as noções de construção da realidade e 
de hiperrealidade, bem como o conceito de simulacra, com base em elementos teóricos 
de Slavoj Žižek, Umberto Eco e Jean Baudrillard.
22 Legendas de Carla Prado. Original em inglês: “He put all his hopes into his work. His 
search for consciousness consumed him totally. Barely spoke to anyone, except to the 
hosts. In his alienation, he saw something in them. He saw something that wasn´t there”.



Nunt. Antiquus, Belo Horizonte, v. 21, n. 2, p. 1-37, 2025
Dossiê Abordagens à recepção dos Clássicos

eISSN: 1983-3636 DOI: 10.35699/1983-3636.2025.57224 

| Dossiê

Na narrativa ovidiana, Pigmalião se maravilha com a estátua, arde de 
amores e busca tocá-la. Ele “lhe oferece presentes agradáveis a moças” 
(grata puellis/ munera fert illi, Ov. Met. 10.259-260) e “também cobre 
os membros com vestes” (ornat quoque uestibus artus, Ov. Met. 10.263).

O comportamento de Arnold em relação a Dolores corresponde 
em diversos pontos às ações do Pigmalião ovidiano. Em suas interações 
com a anfitriã, ela aparece sempre vestida, em contraste com os demais 
diálogos entre anfitriões e humanos fora do ambiente do parque, nos 
quais os androides aparecem nus. Além disso, no terceiro episódio, em 
uma das frequentes conversas entre Arnold e Dolores, ele lhe dá de 
presente um exemplar do livro Alice no País das Maravilhas. Mais a 
frente, nesse mesmo episódio, Arnold expressa seu maravilhamento em 
relação a Dolores, dizendo estar fascinado por ela.

Ora, em dois momentos na primeira temporada (episódios 9 e 
10), Arnold estende as mãos até Dolores e toca-lhe o rosto. Esse ato 
é bastante significativo no último episódio, pois é acompanhado da 
seguinte afirmação de Arnold: “Você está viva” (Temp. 1, Ep. 10, “The 
bicameral mind”, 11:18).23 Uma vez que Dolores foi capaz de completar 
o jogo do labirinto projetado por Arnold para os androides atingirem a 
consciência, ele não mais a vê como uma máquina ou um robô, mas sim 
como uma vida (ainda que artificial) dotada de consciência e, sob esse 
aspecto, equivalente a uma vida humana.

Um último ponto merece destaque na aproximação proposta 
entre Arnold e Pigmalião. Nas Metamorfoses, o mito do escultor não é 
contado pelo narrador ovidiano, mas por Orfeu, ao modo de uma história 
encaixada, havendo uma transferência da voz narrativa. De forma similar, 
em Westworld, todas as informações sobre Arnold nos chegam de modo 
indireto, uma vez que ele falecera 35 anos antes do tempo da narrativa 
principal. Assim, todas as aparições de Arnold ocorrem ou pela memória 
de Dolores ou por falas do Dr. Ford, e a imagem que nos chega dele 
é altamente parcial, filtrada pelas visões de outras personagens. Isso 
contribui para o jogo ficcional da série, visto que não é possível afirmar 
com certeza se as representações de Arnold de fato correspondem ao que 

23 Legendas de Carla Prado. Original em inglês: “You´re alive”.



Nunt. Antiquus, Belo Horizonte, v. 21, n. 2, p. 1-37, 2025
Dossiê Abordagens à recepção dos Clássicos

eISSN: 1983-3636 DOI: 10.35699/1983-3636.2025.57224 

| Dossiê

aconteceu, ou se seriam construções discursivas ou imagéticas criadas por 
Dolores e Ford. Essa indeterminação se agrega a diversas outras tensões 
entre real e ficcional que perpassam a série e colocam em debate o estatuto 
do real, do sonho, da criação ficcional, para desembocar em questões 
como “o que nos define como humanos?” e “o que nos torna reais?”.

3 Figurações do feminino nas Heroides e em Westworld

Essas intrincadas relações entre realidade e ficção, bem como os limites 
do real, podem ser observados na constituição de duas personagens 
femininas de protagonismo na série: Dolores, que fora construída por 
Arnold e que, ao fim da primeira temporada, é a única anfitriã que efetuou 
por completo o jogo do labirinto e foi capaz de encontrar o percurso para 
atingir a consciência; e Maeve, a anfitriã que gerencia um bordel e que, 
ao descobrir seu estatuto de máquina, inicia um processo de autorreflexão 
e de questionamento da realidade. Essas duas personagens têm em 
comum o fato de assumirem, em diversos momentos da série, um papel 
de narradoras, ou mesmo de criadoras das narrativas de que participam.

Sob esse aspecto, elas podem ser aproximadas das heroínas 
mitológicas ou literárias que protagonizam as Heroides, de Ovídio. Essa 
obra ovidiana consiste em uma coletânea de 21 cartas elegíacas (ou elegias 
em forma de carta), nas quais a voz poética é transferida para personagens 
da tradição literária e mitológica, como Penélope, Fedra, Dido, Ariadne, 
Medeia, Safo, entre outras (além de três heróis), as quais falam em primeira 
pessoa e desempenham papel de poetas. No primeiro grupo de cartas (I-
XV), essas mulheres estão afastadas de seus amados e escrevem para eles, 
em tom de lamento, a fim de tentar convencê-los a voltar.

Conforme destaquei em outra ocasião (Avellar, 2019, p. 174-175; 
Avellar, 2023, p. 182-183), mais do que praticar a ação de escrever, as 
heroínas de Ovídio assumem um papel de “autoras”, o que envolve uma 
atividade de criação e invenção poética. Ao se tornarem o eu poético que 
fala nas Heroides, elas propõem novas versões das narrativas mitológicas de 
que participam, remodelam-nas sob a perspectiva feminina. Isso possibilita 
a problematização das versões tradicionais e mais difundidas do mito, que, 



Nunt. Antiquus, Belo Horizonte, v. 21, n. 2, p. 1-37, 2025
Dossiê Abordagens à recepção dos Clássicos

eISSN: 1983-3636 DOI: 10.35699/1983-3636.2025.57224 

| Dossiê

em geral, transmitem um ponto de vista masculino acerca dos fatos.24 Desse 
modo, as heroínas fazem uso da escrita para criar, de modo imaginativo, 
novas versões de suas histórias, além de transferirem para um contexto 
amoroso e elegíaco os eventos que antes foram contados por narrativas de 
natureza épica ou trágica, caracterizadas por um tom elevado e grandioso.

Também em Westworld, algumas personagens femininas ganham 
protagonismo e assumem a função de narrar ou criar suas histórias. Já no 
primeiro episódio, Dolores desempenha o papel de narradora ao discorrer 
sobre o que pensa a respeito do seu mundo. Ela afirma: “Algumas pessoas 
escolhem ver o lado feio do mundo… O caos. Eu escolho ver a beleza. 
[…] Por acreditar que existe uma ordem em nossos dias, um propósito.” 
(Temp. 1, Ep. 1, “The original”, 02:47).25 Na sequência, os acontecimentos 
que se desenvolvem têm Dolores como centro, e são apresentados sob 
sua perspectiva. O episódio acompanha as tarefas e ações cotidianas da 
personagem, de modo a apresentar sua rotina e sua visão acerca do mundo.

Entre os acontecimentos, merece destaque o reencontro de Dolores 
com Teddy, que retorna depois de ter estado ausente durante algum tempo. 
O tópos da separação e da espera feminina, que constitui um dos elementos 
estruturadores das Heroides, aparece aqui como elemento essencial do 
romance entre Dolores e Teddy. Diferentemente, porém, das heroínas 
ovidianas, para as quais a espera é vã e mal fadada, no caso de Dolores, 
Teddy volta, mesmo que temporariamente. Não obstante, o romance entre 
os dois, de acordo com a narrativa previamente programada do parque, 
nunca poderá se consolidar, o que reforça o tópos da ausência. Teddy 
frequentemente afirma que precisa acertar contas do passado para poder 
merecer Dolores, muito embora ele próprio não saiba ao certo do que se 
trate. Na verdade, conforme o Dr. Ford esclarece mais à frente, em uma 

24 Jolivet (2001, p. 1) discorre sobre a presença de um olhar feminino nas Heroides. Spentzou 
(2003) e Fulkerson (2005) abordam a questão das vozes femininas nas Heroides como meio 
de resistência, defendendo que essas mulheres obtêm poder por meio da escrita. Em oposição 
a essas opiniões, Lindheim (2003) acredita que a obra constrói imagens homogeneizadoras 
das mulheres, pois são representadas segundo o olhar masculino de Ovídio.
25 Legendas de Carla Prado. Original em inglês: “Some people choose to see the 
ugliness in this world... The disarray. I choose to see the beauty. [...] To believe there 
is an order to our days, a purpose”.



Nunt. Antiquus, Belo Horizonte, v. 21, n. 2, p. 1-37, 2025
Dossiê Abordagens à recepção dos Clássicos

eISSN: 1983-3636 DOI: 10.35699/1983-3636.2025.57224 

| Dossiê

das interações com o androide no terceiro episódio, Teddy não possui um 
passado, mas foi programado para sentir uma culpa da qual nunca se livrará.

Ainda no episódio de abertura, após a primeira sequência de cenas 
envolvendo o casal, que termina com os dois sendo mortos, a voz em off 
de Dolores finaliza sua exposição sobre o que pensa a respeito de seu 
mundo, e se inicia, então, a repetição desse mesmo ciclo de eventos. Isso 
evidencia a ficcionalidade dos acontecimentos e seu caráter de construto, 
corroborado pela exibição de uma maquete do parque temático e da própria 
reconstrução dos androides. Ou seja, o mundo sobre o qual Dolores 
expressa seu ponto de vista e a história que narra de sua vida são, na 
verdade, construtos ficcionais, distintos da realidade. O primeiro episódio 
explora essa ficcionalidade por meio de quatro repetições do mesmo ciclo 
cotidiano de Dolores, que se inicia com o rosto da anfitriã em primeiro 
plano, logo no momento em que ela desperta e abre os olhos. No entanto, 
cada uma das repetições contempla pequenos elementos de diferença.

Esse mesmo ciclo é retomado no terceiro episódio, porém com 
uma diferença fundamental. Diante do anúncio de Teddy de que não 
poderia permanecer com Dolores e que teria que partir novamente e se 
separar dela, a anfitriã oferece uma resposta inesperada: “E se eu não 
quiser ficar aqui? Às vezes sinto que o mundo lá fora está me chamando” 
(Temp. 1, Ep. 3, “The stray”, 17:04).26 Assim, diferentemente da postura 
inicial de espera, Dolores parece tomar a iniciativa de modificar o curso 
de sua história. Isso fica expresso no desenrolar dos episódios seguintes, 
em que a personagem abandona a posição de espera e parte numa jornada 
rumo à mudança. Essa alteração de posicionamento, porém, coincide com 
a efetuação de alterações nas narrativas que regem os androides. Desse 
modo, não é possível saber ao certo até que ponto a nova postura de 
Dolores resultou de uma escolha sua ou de uma mudança na programação 
e na narrativa que rege suas ações.

Algo similar pode ser observado na trajetória da personagem 
Maeve, que, já no segundo episódio, acorda enquanto estava sendo 
consertada e, a partir disso, toma consciência de sua existência artificial. 

26 Legendas de Carla Prado. Original em inglês: “What if I don´t want to stay here? 
It´s just sometimes feel like the world out there is calling me”.



Nunt. Antiquus, Belo Horizonte, v. 21, n. 2, p. 1-37, 2025
Dossiê Abordagens à recepção dos Clássicos

eISSN: 1983-3636 DOI: 10.35699/1983-3636.2025.57224 

| Dossiê

Por meio do estratagema de induzir a própria morte diversas vezes, a fim 
de poder retornar ao setor de restauração, Maeve consegue se reprojetar em 
relação a seus atributos, aumentando sua inteligência e diminuindo a dor. 
Nesse processo em que remodela a si mesma, ela passa a acreditar que está 
no controle e que detém o poder sobre sua própria história. Com efeito, no 
oitavo episódio, diante do assalto que o grupo liderado por Hector efetua, 
Maeve modifica o rumo dos acontecimentos ao narrar ao xerife como ele 
deve agir, impedindo-o de se opor ou enfrentar o bando. A personagem 
assume um papel de autoridade diante dos demais androides, pois suas 
falas tornam-se comandos de voz para reger o comportamento deles. Com 
esse poder, ela instaura novas narrativas, numa espécie de posição autoral, 
e até planeja sua fuga do parque com o auxílio dos anfitriões que recruta.

Diante disso, o espectador é levado a crer, junto com a própria 
Maeve, que a personagem atingiu um nível de autoconsciência que a 
torna apta para tomar as próprias decisões e reger sua vida. Não obstante, 
no décimo episódio, é revelado que todas as escolhas feitas por Maeve 
nesse sentido foram, na verdade, resultado de uma modificação em sua 
narrativa, conforme assinalam os dados em seu histórico de androide. Ou 
seja, as ações que ela julgou ter planejado por conta própria não seriam 
nada mais do que uma nova programação inserida em sua narrativa.

Essa tensão entre a autonomia das personagens para criar e 
controlar suas ações e a existência de um outro nível com domínio 
sobre a narrativa é um aspecto estrutural que também aproxima a série 
das Heroides ovidianas. Nas Heroides, de acordo com o que propus 
anteriormente (Avellar, 2019, p. 128; Avellar, 2023, p. 133), podem ser 
identificados pelo menos três níveis de autoria diferentes: há um autor 
empírico, Públio Ovídio Nasão, escritor romano situado num âmbito 
extratextual; há, em cada uma das epístolas, um eu poético distinto, 
que consiste nas diferentes heroínas que assumem a voz poética e 
desempenham um papel de personagem-poeta; e há, entre uma e outra 
instância, uma figura autoral “Ovídio”, elemento comum de coesão e 
organização das cartas, que nos permite identificá-las como pertencentes 
a uma mesma obra e um mesmo autor, precisamente por terem 
características estilísticas semelhantes e estarem reunidas em uma mesma 
coletânea. Assim, ainda que haja uma transferência da voz poética para as 



Nunt. Antiquus, Belo Horizonte, v. 21, n. 2, p. 1-37, 2025
Dossiê Abordagens à recepção dos Clássicos

eISSN: 1983-3636 DOI: 10.35699/1983-3636.2025.57224 

| Dossiê

heroínas mitológicas, as Heroides mantêm o estilo elegíaco característico 
de Ovídio, como se o poeta falasse por trás dessas mulheres.

Uma estrutura semelhante em níveis de autoria pode ser 
depreendida de Westworld. No plano extratextual, situam-se os criadores 
da série, Jonathan Nolan e Lisa Joy. No plano intratextual, por sua vez, as 
personagens de Dolores e Maeve, enquanto narradoras e modificadoras de 
suas narrativas, podem ser comparadas às heroínas mitológicas ovidianas, 
que apresentam suas histórias sob novas perspectivas. No entanto, por 
trás delas, há a figura do Dr. Ford, inventor das narrativas para o parque 
temático. Desse modo, por um lado, as personagens assumem um papel 
criativo e ganham autonomia enquanto narradoras de episódios ou 
poetas escritoras de cartas em versos. Por outro, todavia, paira sobre elas 
uma figura autoral ovidiana ou fordiana. Na série, essa dupla autoria é 
responsável por instaurar verdadeiras aporias narrativas, que suscitam 
a curiosidade do espectador ao instigá-lo a desvendar o que é realidade, 
o que é ficção e quais são, enfim, os limites do real. Problematiza-se até 
que ponto os androides têm autonomia, mas, com essa problematização, 
sugere-se ainda um outro questionamento: até que ponto os humanos têm 
controle sobre suas próprias vidas?

4 Um novo olhar: Ovídio em série

As relações entre a poesia de Ovídio e o cinema são assunto amplamente 
explorado e discutido. Já em 1979, Italo Calvino, em seu texto “Ovídio 
e a contiguidade universal”, atribuiu às Metamorfoses um “princípio 
cinematográfico” devido à potência visual das transformações narradas 
(2007, p. 37-38). Em contexto brasileiro, Augusto de Campos afirma que 
as Metamorfoses podem ser consideradas “o grande thriller cinemascópio 
(em 15 livros) da literatura latina” (1988, p. 191). Mais recentemente, 
Martin Winkler (2020) oferece em seu livro Ovid on Screen: A Montage 
of Attractions uma verdadeira enciclopédia sobre a recepção das obras 
ovidianas nas mais variadas produções cinematográficas, bem como 
constrói uma história do cinema segundo uma perspectiva ovidiana.

Sem dúvida, são inegáveis as possibilidades de aproximação entre 
as obras de Ovídio e o cinema. Não obstante, parece-nos igualmente 



Nunt. Antiquus, Belo Horizonte, v. 21, n. 2, p. 1-37, 2025
Dossiê Abordagens à recepção dos Clássicos

eISSN: 1983-3636 DOI: 10.35699/1983-3636.2025.57224 

| Dossiê

apropriado relê-las e repensá-las à luz do gênero audiovisual da série de 
streaming, sobretudo em termos estruturais. Nesse sentido, proponho 
como reflexão final a possibilidade de interpretação das Metamorfoses e 
das Heroides segundo uma coloração serial. Cada um dos 15 livros das 
Metamorfoses poderia ser entendido como um episódio de uma série, 
composto por narrativas costuradas, que se metamorfoseiam umas nas 
outras, e que ora se sobrepõem, ora se desenvolvem em paralelo. De 
modo semelhante, cada carta elegíaca da primeira parte das Heroides 
(I-XV) poderia constituir um episódio individual de outra série, que 
apresentaria eventos semelhantes de abandono, separação ou ausência, 
mas narrados cada um deles por uma personagem distinta, embora suas 
narrativas também se sobreponham e encontrem pontos de coincidência, 
reminiscências e alusões mútuas.

A complexidade estrutural das narrativas labirínticas, tão em 
voga em séries atuais como Westworld e Dark, já era característica 
das Metamorfoses ovidianas. Seu proêmio anuncia que serão cantados 
corpos mudados em novas formas desde as origens do mundo até os 
próprios tempos do poeta.27 No entanto, com o desenrolar do poema, 
a narrativa se mostra cronologicamente descontínua. Há inserções 
de narrativas encaixadas, prolepses e analepses, desvios da narrativa 
principal para transferir a voz a alguma personagem, autoalusões e 
referências intratextuais. Essa descontinuidade fragmentária da linha 
narrativa, traço observável nas Metamorfoses, é um ponto fundamental 
nas séries com narrativas complexas, que assim angariam a atenção e o 
engajamento do público.

Além disso, como nas séries em que, ao fim de um episódio, a 
narrativa permanece aberta e sem resolução, o término de um livro nas 
Metamorfoses não é estanque, e não coincide necessariamente com o 
fim do mito que está sendo contado, o qual frequentemente ultrapassa 
os limites de um livro para continuar em outro (recorde-se, por exemplo, 

27 Ovídio, Metamorfoses, 1.1-4, tradução própria: “O ânimo impele a cantar as formas 
mudadas em novos/ corpos; ó deuses, pois também vós a mudastes,/ inspirai minha 
empresa e, desde a origem primeira/ do mundo até meus tempos, contínuo poema fiai!” – 
In noua fert animus mutatas dicere formas/ corpora; di, coeptis, nam uos mutastis et illa,/ 
adspirate meis primaque ab origine mundi/ ad mea perpetuum deducite tempora carmen!



Nunt. Antiquus, Belo Horizonte, v. 21, n. 2, p. 1-37, 2025
Dossiê Abordagens à recepção dos Clássicos

eISSN: 1983-3636 DOI: 10.35699/1983-3636.2025.57224 

| Dossiê

o mito de Faetonte, que começa no fim do livro I e continua no início 
do livro II). Igualmente, também as narrativas encaixadas no poema 
ovidiano são responsáveis por interromper momentaneamente a narrativa 
principal para introduzir novas narrativas, que passam a se desenrolar em 
coexistência. Essa aproximação das Metamorfoses a uma série é reforçada 
pela caracterização da obra em seu proêmio como um carmen perpetuum, 
um “poema contínuo”. Os mitos narrados se entrelaçam uns aos outros 
de modo ininterrupto, com transições às vezes quase imperceptíveis, num 
fluxo narrativo acelerado, que geralmente pausa apenas nos momentos 
de descrição das transformações dos seres, o que novamente a aproxima 
das narrativas complexas das séries de streaming.

Essa série das Metamorfoses poderia, ainda, ser dividida em 
temporadas, cada uma delas correspondendo a um dos blocos de 
cinco livros que a crítica tendeu a identificar como unidades dentro 
da obra. Rieks (1980, p. 95), por exemplo, propõe que a construção 
do poema se fundamentou em uma estrutura de grupos de cinco 
livros (Pentadenstruktur), que abordariam, respectivamente, o tempo 
primordial dos deuses, a época dos heróis e, finalmente, os tempos 
históricos. Conforme destaca o estudioso, essa estrutura, inclusive, é 
explicitada em duas menções feitas às Metamorfoses na poesia de exílio 
ovidiana dos Tristia/Tristezas, que designa a obra como “três vezes cinco 
volumes das formas mudadas” – mutatae, ter quinque uolumina, formae 
(Ovídio, Tristia 1.1.117; 3.14.19). As Metamorfoses, assim, poderiam 
corresponder a uma série de três temporadas.

No que concerne às Heroides, é igualmente possível pensar em 
uma estrutura de três temporadas com cinco episódios, ao menos no que 
se refere às cartas simples (I-XV). Holzberg (2002, p. 77), com base em 
Pulbrook (1977) e Stroh (1991), defende que a obra apareceu em três 
rolos de papiro, cada um com cinco elegias. Essa organização estrutural 
em grupos de cinco elegias permite a identificação de paralelos entre 
cartas de heroínas de cada um dos blocos da obra. Nas epístolas de 
Briseida (III), Hermíone (VIII) e Hipermnestra (XIV), por exemplo, as 
personagens desempenham um papel de cativas ou capturadas contra sua 
vontade. Fedra (IV) e Dejanira (IX) causam involuntariamente a morte 
de seus amados; Fílis (II) e Dido (VII) se suicidam e deixam inscritos 



Nunt. Antiquus, Belo Horizonte, v. 21, n. 2, p. 1-37, 2025
Dossiê Abordagens à recepção dos Clássicos

eISSN: 1983-3636 DOI: 10.35699/1983-3636.2025.57224 

| Dossiê

em suas cartas versos para seus epitáfios; Hipsípile (VI) e Medeia (XII) 
são abandonadas e traídas pelo mesmo herói, Jasão.

Esses ecos intratextuais28 nas Heroides e as inúmeras relações 
entre epístolas individuais conferem à obra complexidade estrutural. 
Sua organização assemelha-se a camadas que se sobrepõem, evocando 
umas às outras, de modo a estabelecer paralelos, mas também a interferir 
mutuamente na leitura das epístolas, que ganham novas significações se 
relidas umas à luz das outras. Essa estrutura não linear, mas fundada em 
repetições e ciclos, é mais um ponto de aproximação com as chamadas 
narrativas complexas que caracterizam as séries de streaming atuais.

Nesse sentido, do mesmo modo que produções contemporâneas 
como Westworld podem ser interpretadas sob o viés da Antiguidade, 
também Ovídio pode ser ressignificado a partir dos olhares atuais. 
Reler os clássicos consiste exatamente em reinterpretá-los e remodelá-
los a partir de novos instrumentos, novas técnicas e novos artifícios, a 
ponto de se poder pensar em um Ovídio em série. Isso faz com que, a 
cada nova leitura dessas obras, nós possamos acrescentar camadas de 
significação suplementares e, com isso, como sugerem as palavras do 
Dr. Ford, possamos “tecer o antigo em algo novo”.

Referências

ANAZ, Sílvio Antonio Luiz. Construindo séries de TV complexas: 
a concepção diegética de Westworld. Revista Famecos, v. 25, n. 2, Porto 
Alegre, p. 1-17, 2018. Disponível em: https://revistaseletronicas.pucrs.br/
ojs/index.php/revistafamecos/article/view/28492. Acesso em: 08 nov. 2025.

28 As relações intratextuais nas Heroides são discutidas por diversos estudiosos. Jacobson 
(1974), por exemplo, assinala paralelos entre as epístolas em seu célebre estudo sobre a 
obra; Fulkerson (2005) propõe que as heroínas formam uma comunidade de mulheres que 
leem as cartas umas das outras e se modelam entre si para escrever; e Ugartemendía (2016) 
discorre sobre o caráter exemplar desempenhado por algumas heroínas em relação a outras.



Nunt. Antiquus, Belo Horizonte, v. 21, n. 2, p. 1-37, 2025
Dossiê Abordagens à recepção dos Clássicos

eISSN: 1983-3636 DOI: 10.35699/1983-3636.2025.57224 

| Dossiê

AVELLAR, Júlia B. C. de. Uma teoria ovidiana da literatura: os 
Tristia como epitáfio de um poeta-leitor. 2019. 611 f. Tese (Doutorado 
em Estudos Literários) – Faculdade de Letras, Universidade Federal de 
Minas Gerais, Belo Horizonte, 2019. Disponível em: http://hdl.handle.
net/1843/30644. Acesso em: 08 nov. 2025.

AVELLAR, Júlia B. C. de. Uma teoria ovidiana da literatura: os 
Tristia como epitáfio de um poeta-leitor. Belo Horizonte: Relicário, 2023.

CALVINO, Italo. Ovídio e a contiguidade universal. In: 
CALVINO, Italo. Por que ler os clássicos. Trad. N. Moulin. São Paulo: 
Companhia das Letras, 2007. p. 31-42.

CAMPOS, Augusto de. Metamorfoses das Metamorfoses. 
In: CAMPOS, Augusto de. Verso, reverso, controverso. São Paulo: 
Perspectiva, 1988. p. 191-198.

CONTE, Gian Biagio. Latin Literature: A History. Traduzido por 
Joseph Solodow. Baltimore: The Johns Hopkins University Press, 1999.

CRICHTON, Michael. Westworld. EUA: Metro-Goldwyn-
Mayer, 1973. DVD (88 min.).

FOWLER, Don. On the Shoulders of Giants: Intertextuality and 
Classical Studies. Materiali e discussioni per l’analisi dei testi classici, 
Pisa, n. 39, p. 13-34, 1997.

FULKERSON, Laurel. The Ovidian Heroine as Author: 
Reading, Writing, and Community in the Heroides. Cambridge: 
Cambridge University Press, 2005.

GÉRÔME, Jean-Léon. L’artiste et son modèle. 1894. Pintura. 
Disponível em: https://en.wikipedia.org/wiki/File:Gerome--Haggin--
The-Artist-and-His-Model.jpg . Acesso em: 08 nov. 2025.

http://hdl.handle.net/1843/30644
http://hdl.handle.net/1843/30644
https://en.wikipedia.org/wiki/File:Gerome--Haggin--The-Artist-and-His-Model.jpg
https://en.wikipedia.org/wiki/File:Gerome--Haggin--The-Artist-and-His-Model.jpg


Nunt. Antiquus, Belo Horizonte, v. 21, n. 2, p. 1-37, 2025
Dossiê Abordagens à recepção dos Clássicos

eISSN: 1983-3636 DOI: 10.35699/1983-3636.2025.57224 

| Dossiê

GÉRÔME, Jean-Léon. Pygmalion et Galatée, 1890. 
Pintura. Disponível em: https://en.wikipedia.org/wiki/File:Jean-
L%C3%A9on_G%C3%A9r%C3%B4me,_Pygmalion_and_Galatea,_
ca._1890.jpg . Acesso em: 08 nov. 2025.

GÉRÔME, Jean-Léon. Travailler dans le marbre, 1890. Pintura. 
Disponível em: https://fr.wikipedia.org/wiki/Fichier:Working_in_
Marble_(Gerome).jpg . Acesso em: 08 nov. 2025.

GOLDBERG, Lesley. HBO’s ‘Westworld,’ With $100 Million Price 
Tag, Faces Huge Expectations. The Hollywood Reporter, Los Angeles, 1 
out. 2016. Disponível em: http://www.hollywoodreporter.com/live-feed/
hbos-westworld-100-million-price-934347. Acesso em: 08 nov. 2025.

GONÇALVES, Heitor Pereira Gomes. Labirintos narrativos: 
a produção de sentidos por meio da composição narrativa da série 
Westworld. 2020. 100 f. Trabalho de Conclusão de Curso (Bacharel 
em Jornalismo) – Faculdade de Educação, Universidade Federal de 
Uberlândia, Uberlândia, 2020. Disponível em: https://repositorio.ufu.
br/handle/123456789/30845. Acesso em: 08 nov. 2025.

HARDWICK, Lorna. Reception Studies. Oxford: Oxford 
University Press, 2003.

HARDWICK, Lorna; STRAY, Christopher. Introduction: 
Making Connections. In: HARDWICK, Lorna; STRAY, Christopher 
(ed.). A Companion to Classical Reception. Oxford: Blackwell 
Publishing, 2008. p. 1-9.

HOLZBERG, Niklas. Ovid. The poet and his Work. Tradução de 
G. M. Goskgarian. Ithaca: Cornell University Press, 2002.

HOMERO. Ilíada. Tradução de C. A. Nunes. São Paulo: Ediouro, 2001.

JACOBSON, Howard. Ovid’s Heroides. Princeton: Princeton 
University Press, 1974.

https://en.wikipedia.org/wiki/File:Jean-L%C3%A9on_G%C3%A9r%C3%B4me,_Pygmalion_and_Galatea,_ca._1890.jpg
https://en.wikipedia.org/wiki/File:Jean-L%C3%A9on_G%C3%A9r%C3%B4me,_Pygmalion_and_Galatea,_ca._1890.jpg
https://en.wikipedia.org/wiki/File:Jean-L%C3%A9on_G%C3%A9r%C3%B4me,_Pygmalion_and_Galatea,_ca._1890.jpg
https://fr.wikipedia.org/wiki/Fichier:Working_in_Marble_(Gerome).jpg
https://fr.wikipedia.org/wiki/Fichier:Working_in_Marble_(Gerome).jpg
http://www.hollywoodreporter.com/live-feed/hbos-westworld-100-million-price-934347
http://www.hollywoodreporter.com/live-feed/hbos-westworld-100-million-price-934347
https://repositorio.ufu.br/handle/123456789/30845
https://repositorio.ufu.br/handle/123456789/30845


Nunt. Antiquus, Belo Horizonte, v. 21, n. 2, p. 1-37, 2025
Dossiê Abordagens à recepção dos Clássicos

eISSN: 1983-3636 DOI: 10.35699/1983-3636.2025.57224 

| Dossiê

JOLIVET, Jean-Christophe. Allusion et ficcion épistolaire dans 
les Heroïdes: recherches sur l’intertextualité ovidienne. Roma: École 
Française de Rome, 2001.

LINDHEIM, Sara H. Male and Female: Epistolary Narrative 
and Desire in Ovid’s Heroides. Madison: The University of Wisconsin 
Press, 2003.

MARTINDALE, Charles. Reception – A New Humanism? 
Receptivity, Pedagogy, the Transhistorical. Classical Receptions Journal, 
v. 5, n. 2, p. 169-183, 2013. DOI: https://doi.org/10.1093/crj/cls003.

MARTINDALE, Charles. Redeeming the Text: Latin Poetry and the 
Hermeneutics of Reception. Cambridge: Cambridge University Press, 1993.

MARTINS, Ana Cabral. Westworld: televisão complexa, 
narrativas puzzle e paratextos. Aniki: Revista Portuguesa da Imagem 
em Movimento, v. 6, n. 1, p. 132148, 2019. Disponível em: https://aim.
org.pt/ojs/index.php/revista/article/view/460. Acesso em: 08 nov. 2025.

MAYOR, Adrienne. Gods and Robots. Myths, Machines and Ancient 
Dreams of Technology. Princeton/Oxford: Princeton University Press, 2018.

NOLAN, Jonathan et. al. (2016). Westworld: O labirinto. 
Produção: J. J. Abrams, Jonathan Nolan e Lisa Joy. EUA: Warner Bros. 
Entertainment Inc./HBO. 3 DVDs (619 min.), son., color. [1ª temporada].

OVID. Metamorphoses. Edited by Hugo Magnus. Gotha: Friedr. 
Andr. Perthes. 1892. Disponível em: http://www.perseus.tufts.edu/hopper/
text?doc=Perseus%3atext%3a1999.02.0029. Acesso em: 08 nov. 2025.

OVÍDIO. Tristia/Tristeza. Tradução de Júlia B. C. Avellar. Belo 
Horizonte: Relicário, 2023.

https://aim.org.pt/ojs/index.php/revista/article/view/460
https://aim.org.pt/ojs/index.php/revista/article/view/460
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/text?doc=Perseus%3atext%3a1999.02.0029
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/text?doc=Perseus%3atext%3a1999.02.0029


Nunt. Antiquus, Belo Horizonte, v. 21, n. 2, p. 1-37, 2025
Dossiê Abordagens à recepção dos Clássicos

eISSN: 1983-3636 DOI: 10.35699/1983-3636.2025.57224 

| Dossiê

OVIDIUS. Amores. Epistulae. Medicamina faciei femineae. 
Ars amatoria. Remedia amoris. R. Ehwald ed. ex Rudolphi Merkelii 
recognitione. Leipzig: Teubner, 1907.

PANDEY, Nandini. Virgil in Westworld. Revisiting the Roman 
Underworld through HBO’s sci-fi western thriller. 2017. Disponível em: https://
eidolon.pub/vergil-in-westworld-b148ee5b1429. Acesso em: 08 nov. 2025.

PANIC-CIDIC, Natali. “Have you ever questioned the nature 
of your reality?” – A philosophical enquiry to HBO’s Westworld 
(2016). Trabalho apresentado no contexto do Seminário de Mestrado 
“How plastic and artificial life has become – Robots, Androids, 
Cyborgs”. Düsseldorf: Mestrado em Comparative Studies, Heinrich 
Heine Universität, Düsseldorf, 2017. Disponível em: https://www.
researchgate.net/publication/320623574_Have_you_ever_questioned_
the_nature_of_your_reality_-_A_Philosophical_Enquiry_to_HBO’s_
Westworld_2016. Acesso em: 08 nov. 2025.

PAUL, Joanna. Working with Film: Theories and Methodologies. 
In: HARDWICK, Lorna; STRAY, Christopher (ed.). A Companion to 
Classical Reception. Oxford: Blackwell Publishing, 2008. p. 1-9.

PERSEUS Digital Library. Cood. Gregory R. Crane, Tufts 
University. Perseus Collection – Greek and Roman Materials. 
Disponível em: http://www.perseus.tufts.edu/hopper/collection?collec
tion=Perseus:collection:Greco-Roman. Acesso em: 08 set. 2020.

PHILOSTRATUS THE ELDER, PHILOSTRATUS THE 
YOUNGER, CALLISTRATUS. Philostratus the Elder, Imagines. 
Philostratus the Younger, Imagines. Callistratus, Descriptions. 
Tradução de Arthur Fairbanks. Loeb Classical Library 256. Cambridge: 
Harvard University Press, 1931.

PLATÃO. Eutífron, Apologia de Sócrates, Críton. Tradução, 
introdução e notas de José Trindade dos Santos. Lisboa: Imprensa 
Nacional; Casa da Moeda, 1993.

https://eidolon.pub/vergil-in-westworld-b148ee5b1429
https://eidolon.pub/vergil-in-westworld-b148ee5b1429
https://www.researchgate.net/publication/320623574_Have_you_ever_questioned_the_nature_of_your_reality_-_A_Philosophical_Enquiry_to_HBO's_Westworld_2016
https://www.researchgate.net/publication/320623574_Have_you_ever_questioned_the_nature_of_your_reality_-_A_Philosophical_Enquiry_to_HBO's_Westworld_2016
https://www.researchgate.net/publication/320623574_Have_you_ever_questioned_the_nature_of_your_reality_-_A_Philosophical_Enquiry_to_HBO's_Westworld_2016
https://www.researchgate.net/publication/320623574_Have_you_ever_questioned_the_nature_of_your_reality_-_A_Philosophical_Enquiry_to_HBO's_Westworld_2016


Nunt. Antiquus, Belo Horizonte, v. 21, n. 2, p. 1-37, 2025
Dossiê Abordagens à recepção dos Clássicos

eISSN: 1983-3636 DOI: 10.35699/1983-3636.2025.57224 

| Dossiê

PLATÃO. Mênon. Texto estabelecido e anotado por John Burnet; 
tradução de Maura Iglésias. Rio de Janeiro: Ed. PUC-Rio; Loyola, 2001.

QUINTILIANO. Educação Oratória. Livro X. Tradução de 
Antônio Martinez de Rezende. In: REZENDE, Antônio Martinez de. 
Rompendo o silêncio: a construção do discurso oratório em Quintiliano. 
Belo Horizonte: Crisálida, 2010. p. 161-319.

RIEKS, Rudolf. Zum Aufbau von Ovids Metamorphosen. 
Würzburger Jahrbücher für die Altertumswissenschaft. p. 85-103, 
1980. Disponível em: https://journals.ub.uni-heidelberg.de/index.php/wja/
article/view/26624. Acesso em: 08 nov. 2025.

ROSSI, Cesare; RUSSO, Flavio; RUSSO, Ferruccio. Ancient 
Engineers’ Inventions. Precursors of the Present. Nova York: Springer, 2009.

SHARROCK, Allison. Seduction and Repetition in Ovid’s ‘Ars 
Amatoria’ 2. Oxford: Clarendon Press, 1994.

SPENTZOU, Efrossini. Readers and Writers in Ovid’s Heroides: 
Transgressions of Genre and Gender. Oxford: Oxford University Press, 2003.

UGARTEMENDÍA, Cecilia. A exemplaridade do abandono: 
epístola elegíaca e intratextualidade nas Heroides de Ovídio. 2017. 169 
f. Dissertação (Mestrado em Letras Clássicas) – Faculdade de Filosofia, 
Letras e Ciências Humanas, Universidade de São Paulo, São Paulo, 
2017. Disponível em: https://teses.usp.br/teses/disponiveis/8/8143/tde-
08022017-113033/pt-br.php. Acesso em: 08 nov. 2025.

VIRGÍLIO. Eneida brasileira. Tradução de Manuel Odorico 
Mendes. Campinas: Unicamp, 2008.

WESTWORLD | Trailer [vídeo]. HBO Brasil, YouTube, 18 de 
julho de 2016. 1min37s. Disponível em: https://www.youtube.com/
watch?v=g8fGMo1m2TQ. Acesso em: 08 nov. 2025.

https://journals.ub.uni-heidelberg.de/index.php/wja/article/view/26624
https://journals.ub.uni-heidelberg.de/index.php/wja/article/view/26624
https://teses.usp.br/teses/disponiveis/8/8143/tde-08022017-113033/pt-br.php
https://teses.usp.br/teses/disponiveis/8/8143/tde-08022017-113033/pt-br.php


Nunt. Antiquus, Belo Horizonte, v. 21, n. 2, p. 1-37, 2025
Dossiê Abordagens à recepção dos Clássicos

eISSN: 1983-3636 DOI: 10.35699/1983-3636.2025.57224 

| Dossiê

WINKLER, Martin. Cinema and Classical Texts: Apollo’s New 
Light. Cambridge: Cambridge University Press, 2009.

WINKLER, Martin. Classical Literature on Screen: Affinities 
of Imagination. Cambridge: Cambridge University Press, 2017.

WINKLER, Martin. Ovid on Screen: A Montage of Attractions. 
Cambridge: Cambridge University Press, 2020.

WYKE, Maria. Projecting the Past: Ancient Rome, Cinema, 
and History. London: Routledge, 1997.


