
Nunt. Antiquus, Belo Horizonte, v. 21, n. 2, p. 1-25, 2025
Dossiê Abordagens à recepção dos Clássicos

eISSN: 1983-3636 DOI: 10.35699/1983-3636.2025.57538 

| Dossiê

Cenas de resgate em Virgílio e Aetna

Rescue scenes in Vergil and Aetna

Matheus Trevizam
Universidade Federal de Minas Gerais (UFMG), Belo Horizonte, Minas Gerais / Brasil
mattrevi2017@gmail.com
https://orcid.org/0000-0002-1744-3380

Resumo: Neste artigo, primeiramente se introduz a questão da intertextualidade e 
de seus pressupostos básicos de análise, com o objetivo de obter subsídios para os 
comentários que seguem. Esses comentários se dividem em duas partes: na primeira, 
compara-se pela intertextualidade o resgate de Eurídice, no livro IV das Geórgicas, com 
o de Creúsa, no livro II da Eneida. Na segunda parte, trazemos à discussão o diálogo 
entre a mesma cena de resgate na Eneida, conduzida pelo herói Eneias, e a dos pais 
dos gêmeos de Catânia. Os resultados obtidos, após a passagem pelas etapas descritas, 
apontam para diferenças contrastivas diante da Eneida, sobretudo ao se considerar 
o extremo apego de Orfeu à sua esposa e a direta conduta dos pii fratres na obra de 
vulcanologia (Aetna). 
Palavras-chave: intertextualidade; resgate; pietas; Virgílio; Aetna. 

Abstract: In this article, the issue of intertextuality and its basic analytical assumptions 
are introduced firstly, with the aim of obtaining support for the comments that follow. 
These comments split into two parts: in the first one, in Book IV of the Georgics, the 
rescue of Eurydice is compared through intertextuality with that of Creusa, in Book II 
of the Aeneid. In the second part, the discussion focuses on the dialogue between the 
same rescue scene in the Aeneid, led by the hero Aeneas, and that of the parents of the 
twins from Catania. After going through the stages described, the results obtained point 
to contrastive differences involving the Aeneid, especially when considering Orpheus’ 
extreme attachment to his wife and the direct conduct of the pii fratres in the work of 
volcanology (Aetna).

Keywords: intertextuality; rescue; pietas; Vergil; Aetna.



2Nunt. Antiquus, Belo Horizonte, v. 21, n. 2, p. 1-25, 2025 | Dossiê

1 Introdução: o instrumental teórico da intertextualidade

Uma forma de leitura de textos literários que ganhou espaço entre os 
latinistas, de algumas décadas até hoje, diz respeito à abordagem da 
intertextualidade. Essa, na verdade, remonta aos estudos de Giorgio 
Pasquali,1 com sua noção de “arte alusiva” e os muitos desdobramentos 
que estão envolvidos nela. Defendia o estudioso italiano que os textos 
sempre trazem em si o “sabor” do terreno por onde andaram (Pasquali, 
2019, p. 12). Isso implica em que, para o público capaz de notar as 
alusões disseminadas na poesia culta dos romanos, tais pontos de contato 
possibilitam ler o hipertexto2 tendo como espécie de bússola interpretativa 
os hipotextos – ou modelos – em que se baseara.

A partir desse momento, desenvolveu-se a teoria intertextual com 
benefício das proposições de vários estudiosos, tais como Julia Kristeva 
(2005, p. 67 apud Araújo, 2020, p. 153), Don Fowler (2019, p. 93-117) 
e Gian Biagio Conte (2019, p. 23-33). Perpassa as obras dos críticos 
citados a ideia básica de que os textos em geral – ou, no caso específico 
de nosso âmbito de estudo, aqueles da literatura latina – se constituem 
como espécie de “mosaico de citações”, em que as palavras ditas em 
outras circunstâncias não deixam de ressoar em mais de uma direção, 
quando incorporadas a novos contextos. 

Por sua vez, oferecendo contribuições próprias no bojo crítico da 
intertextualidade, Vasconcellos (2001, p. 33) propõe definição para esse 
tipo de fenômeno e, em seguida, diferencia alguns tipos de ocorrência. 
Dessa maneira, a intertextualidade seria “a presença num texto de outro(s) 
texto(s) por ele evocado e integrado(s), produzindo significação”. Depois, 
também nota que se tem, especificamente, “intratextualidade” quando um 
poeta ou outro escritor qualquer repete numa obra trecho anterior dela 
mesma, citando-o (Vasconcellos, 2001, p. 129).3 A “autotextualidade”, 

1 PASQUALI, G. Arte alusiva. Tradução de Alexandre Prudente Piccolo e Lucy Ana 
de Bem. In: PRATA, P.; VASCONCELLOS, P. S. (org.). Sobre intertextualidade na 
literatura latina: textos fundamentais. São Paulo: UNIFESP, 2019, p. 11-21.
2 Ou ponto de chegada, no texto, da relação intertextual (Prata, 2017, p. 130).
3 Internamente à produção do próprio Virgílio, por exemplo na epopeia constituída 
pela Eneida, ocorre por vezes a retomada das palavras desse autor no mesmo poema. 
Assim, um verso como “est locus, Hesperiam Grai cognomine dicunt” – “há um lugar, 



3Nunt. Antiquus, Belo Horizonte, v. 21, n. 2, p. 1-25, 2025 | Dossiê

ainda, tipifica-se ao haver a citação em dada obra de outra obra, contudo 
sempre associada a um único autor.4

Ainda, diversamente das posições do pioneiro Pasquali, esvai-
se com o tempo, na mesma teoria, a noção do controle interpretativo 
dos sentidos do hipertexto pela suposta “intenção” do autor empírico 
(Fowler, 2019, p. 96ss.). Em vez disso, foi assumido que dispomos 
fundamentalmente dos textos em inter-relação e da figura do leitor, o 
qual reconhece ou não as retomadas poéticas que desencadeiam todo o 
processo intertextual de geração dos sentidos:

Dessa forma, ao dar foco sobretudo para o texto, ou melhor, 
para o diálogo entre textos, privilegiando a relação leitor-
texto, a intertextualidade elimina a problemática implicação 
do termo alusão, a subjetividade presente na figura do autor, 
pois não é ele quem cria e põe em funcionamento o jogo ao 
aludir de forma consciente e intencional, mas o leitor no 
momento da leitura. (Prata, 2017, p. 130) 

Isso posto, sem objetivo de aprofundamento em discussões 
teóricas, propomos sequencialmente uma leitura intertextual de algumas 
cenas de resgate na literatura latina clássica. Tais cenas, da mais antiga 
cronologicamente à mais recente, encontram-se em Virgílio, Geórgicas IV, 

Hespéria os gregos o chamam por seu nome” (I, 530) – se encontra repetido em III, 
163; outro como “ter frustra comprensa manus effugit imago” – “três a imagem, em 
vão enlaçada, fugiu das mãos” (II, 793) – “ressurge” em VI, 701 etc. No último caso, 
trata-se do episódio em que, na tentativa de abraçar o fantasma de Anquises, seu pai 
divisado no Hades, o herói Eneias vê repetir-se a inutilidade do gesto idêntico que 
ensaiara diante do espectro de Creúsa, sua esposa, durante a fuga de Troia em chamas. 
4 Trata-se de processo comum, por exemplo, na obra de Virgílio que se identifica 
com a Eneida, na qual há citações tanto das Bucólicas quanto das Geórgicas, como a 
seguir exploraremos com mais detalhes, tratando dos “ecos” do resgate de Eurídice 
– Geórgicas IV – em Eneida II. Para ocorrências de menção às Bucólicas na epopeia 
referida, veja-se Dominik (2009, p. 62): “No último verso da Eneida, a alma de Turno 
é descrita como fugindo, ressentida, com um gemido sub umbras (12.952), logo 
depois de Eneias lhe ter cravado inteiramente a espada no peito (950-951). [...] O fim 
da primeira Écloga literalmente prenuncia o fim da Eneida. Sub umbras (Aen. 12.952) 
é uma releitura épica tanto da sombra das faias que cobre Títiro (Ecl. 1.1, 4), quanto 
das sombras crepusculares que envolvem a paisagem no fim ou no começo de nada 
menos que seis Éclogas”.



4Nunt. Antiquus, Belo Horizonte, v. 21, n. 2, p. 1-25, 2025 | Dossiê

467-506; Virgílio, Eneida II, 721-791 (com destaque para os versos 749-
791); Aetna 603-645. Nesse percurso de leitura e atribuição de sentidos, 
como se verá, assume especial relevo a passagem supracitada da Eneida, 
na medida em que ela se apropria das Geórgicas como seu hipotexto mas, 
em contrapartida, é apropriada por Aetna com a mesma função.

2 Cenas de resgate em Geórgicas IV, 467-506 e Eneida II, 721-791: 
espelhamento e diferença

As referidas passagens das Geórgicas e da Eneida virgiliana que desejamos 
primeiro trazer à discussão, a fim de comentá-las intertextualmente, 
apresentam – como não poderia deixar de ser – particularidades no tocante 
à contextualização e estrutura interna. Assim, vale a pena lembrar que a 
passagem geórgica referida se insere no dito epýllion de Aristeu e Orfeu 
(v. 315-452),5 o qual constitui um artefato narrativo de maior extensão e 
complexidade que o mero trecho aqui tomado para comentário. 

5 Referindo-nos ao epýllion (que, literalmente, significa “pequena épica” em grego), 
deparamos com uma forma expressiva de grande repercussão nas literaturas antigas, do 
período helenístico em diante. Assim, tendo sido provavelmente Calímaco de Cirene 
(séc. IV-III a.C.) o primeiro praticante deste formato, por meio do poema Hécale, 
firmaram-se desde então as diretrizes que lhe definiriam os contornos gerais. De 
maneira sucinta, podemos afirmar que um epýllion se define pelo emprego do metro 
hexâmetro datílico, o mesmo da tradição épico-narrativa desde Homero (séc. VIII a.C.); 
que se caracteriza pela relativa concisão, estendendo-se por dezenas ou, no máximo, 
algumas centenas de versos; que focaliza as aventuras de um herói – muitas vezes, de 
uma heroína –, sobretudo com nuanças amorosas; que privilegia, ainda, o assunto dos 
erotiká pathémata (“sofrimentos amorosos”) e, frequentemente, incorpora ékphraseis 
ou “descrições”. Além de Hécale – obra em que Calímaco narrava o encontro entre 
o herói Teseu, a caminho de Maratona para sacrificar um touro monstruoso, e certa 
anciã com o mesmo nome do poema –, os idílios 13, 22, 24 e 25 (do poeta Teócrito 
de Siracusa, séc. IV-III a.C.); Europa, de Mosco de Siracusa (séc. II a.C.); Aquiles, 
de Bíon de Esmirna (fins do séc. II a.C.); o poema 64 de Catulo (séc. I a.C.); “Ciris” 
e “Culex” do Apêndice Virgiliano são considerados epýllia. Se tal grupo de textos, 
indubitavelmente, ganhou seus contornos no mundo antigo, no qual devem ter sido 
vistos como espécie da epopeia, o nome epýllion que se lhes aplica com o significado 
de um “gênero” literário à parte parece criação de certa filologia moderna (Rodrigues 
Jr., 2001, p. 216): O termo epýllion passou a designar um gênero poético específico a 
partir da dissertação de Moritz Haupt (1855), numa tentativa de classificar o poema 
64 de Catulo. Em seguida foi aceito por G. Lafaye em sua obra Catulle et ses modèles 



5Nunt. Antiquus, Belo Horizonte, v. 21, n. 2, p. 1-25, 2025 | Dossiê

Nesse epýllion, cuja motivação é apresentar miticamente as 
“causas” (gr. aitía) da técnica de renascimento de abelhas chamada 
bugonia,6 tem-se uma espécie de estrutura narrativa sob a forma do 
enquadramento. De fato, em seu início o leitor se depara com os lamentos 
de Aristeu, personagem de herói agrário (o mito dizia ter ele ensinado o 
pastoreio de ovelhas e a apicultura aos homens [Grimal, 1963, p. 51]), 
após a misteriosa perda de suas colmeias, sempre cuidadas com zelo. 
Depois, instigado pela mãe a consultar o deus Proteu, que saberia o 
motivo desse mal, a história contada em resposta pelo vate corresponde 
ao relato da morte e tentativa de recuperação de Eurídice por Orfeu (v. 
453-527).7 Por fim, fecha-se o enquadramento com o retorno do foco 

(1894), ganhando sua categoria genérica independente no estudo de J. Heumann 
intitulado De epyllio Alexandrino (1904). 
6 Wilkinson (1997, p. 106) nota que a crença no surgimento de germes de abelhas a partir 
da carcaça apodrecida de bois era bastante difundida, na Antiguidade. Virgílio, porém, 
que introduz este assunto em Geórgicas IV, 281ss. a propósito da lembrança de que 
enxames também adoecem e morrem, até o limite do total extermínio, torna o estranho 
processo reprodutivo bem mais que mera forma de geração espontânea dos insetos, 
pois reveste o abate do novilho destinado a reviver as abelhas de ritualísticos cuidados. 
Ademais, tanto em Geórgicas IV, 283 quanto em IV, 547ss. Aristeu é mostrado como o 
primeiro descobridor da bugonia, tendo essa prática, por outro lado, surgido no Egito, 
ambiente proverbialmente associado a prodígios no passado (Wilkinson, 1997, p. 106).
7 Introduzindo modificações nos mitos que evoca no epýllion em pauta, Virgílio, por 
exemplo, faz com que a morte de Eurídice ocorra, neste contexto – Geórgicas IV, 457-
459 –, por causa da picada de uma serpente venenosa (enquanto, perseguida por um 
desejoso Aristeu em meio aos campos, não viu o réptil entre a relva alta e pisoteou-o). 
Ora, esse tipo de destino, associado a tal personagem feminina, está ausente em todas as 
fontes gregas que a referem, como o lírico Íbico (séc. VI a.C.), o tragediógrafo Eurípides 
(séc. V a.C.), Platão do Banquete (séc. V-IV a.C.), o orador Isócrates (séc. V-IV a.C.), 
o elegíaco Hermesíanax (séc. IV a.C.), o bucólico Mosco de Siracusa (séc. II a.C.) e 
Diodoro Sículo da Bibliotheca Historica (séc. I a.C.). Adicionalmente, como nota Lee 
(1996, p. 16), os elos de ligação entre os mitos de Aristeu e Orfeu/Eurídice, além de 
se imputar àquele herói agrário qualquer ato ilícito, parecem também ser criação do 
poeta das Geórgicas: Although no crime had apparently been associated with Aristaeus 
before, Virgil would make him guilty of one and have himatone for it. And while his 
new Orpheus was to fail in his attempt to bring Eurydice back from the dead, his new 
Aristaeus would meet, out of his failure, success in restoring life to nature. – “Embora, 
aparentemente, nenhum crime tivesse sido associado a Aristeu antes, Virgílio iria torná-
lo culpado de um e fazê-lo expiar por isso. E enquanto o seu novo Orfeu iria fracassar 



6Nunt. Antiquus, Belo Horizonte, v. 21, n. 2, p. 1-25, 2025 | Dossiê

sobre as aventuras de Aristeu e os ritos que ele teve de conduzir, a fim 
de apaziguar os Manes do casal e recobrar sacrificialmente suas abelhas.

Nessa tripartição, a cena de resgate que nos interessa, em 
Geórgicas IV, evidentemente se encaixa ao meio, integrando o relato de 
Proteu sobre como Orfeu, magnífico poeta e músico, fez a descida aos 
Infernos, donde desejava trazer a esposa de volta à vida. Diversamente 
de Eneias em Eneida II, essa personagem não necessita – ou, melhor 
dizendo, não tem a chance de – voltar ao Inferno para a tentativa de 
resgate da amada. Num movimento contínuo, portanto, Orfeu, como é 
sabido dos leitores das Geórgicas, realiza a catábase em pauta, começa a 
recuperar Eurídice – depois de persuadir os deuses infernais –, manifesta 
descontrole emocional e, enfim, perde-a por ter descumprido seu acordo 
com Prosérpina, que envolvia não olhar para trás até terem ambos 
ascendido à luz do dia:

Restitit Eurydicenque suam iam luce sub ipsa
immemor heu! uictusque animi respexit.
Ibi omnis effusus labor atque immitis rupta tyranni
foedera, terque fragor stagnis auditus Auerni.
Illa: ‘Quis et me’ inquit ‘miseram et te perdidit, Orpheu, 
quis tantus furor? En iterum crudelia retro
Fata uocant conditque natantia lumina somnus.
Iamque uale: feror ingenti circumdata nocte
inualidasque tibi tendens, heu! non tua, palmas’.
Dixit et ex oculis subito, ceu fumus in auras
commixtus tenues, fugit diuersa, neque illum
prensantem nequiquam umbras et multa uolentem
dicere, praeterea uidit; nec portitor Orci
amplius obiectam passus transire paludem.
(Virgílio, Geórgicas IV, 490-503)8

em sua tentativa de trazer Eurídice de volta dos mortos, o seu novo Aristeu encontraria, 
a partir de seu fracasso, sucesso na restauração da vida à natureza” (todas as traduções 
são de responsabilidade do autor do artigo, salvo aviso em contrário). 
8 “Deteve-se e sua Eurídice, diante já da própria luz,/ esquecido, ai! e vencido no peito 
olhou./ Então todo esforço se perdeu, romperam-se os acordos do cruel/ tirano, e três 
vezes se ouviu estrondo dos lagos do Averno./ Ela diz: ‘Qual, qual furor tamanho, Orfeu, 
a mim infeliz/ e a ti perdeu? Eis, de novo o destino cruel/ para trás me chama, e o sono 



7Nunt. Antiquus, Belo Horizonte, v. 21, n. 2, p. 1-25, 2025 | Dossiê

Em contrapartida, a grande cena referida a partir do Canto 
II da Eneida (v. 721-791) se insere em meio aos acontecimentos do 
saque de Troia pelos gregos (Iliupersis), quando esses domínios de 
Príamo já se achavam sem esperança alguma de salvação. Evitando 
enumerar todos os desdobramentos e cenas contidos no episódio geral 
da Iliupersis, lembramos que, assim como Proteu (não a voz didática de 
Virgílio) narrara a história de Orfeu e Eurídice, a personagem de Eneias 
(não o narrador épico da Eneida) conta a queda de Troia aos convivas 
do banquete de Dido. Além disso, seria possível a divisão do trecho 
supracitado da Eneida em duas porções: entre v. 721-748, ocorre a fuga 
da família de Eneias (além dele, formada pelo pai, Anquises, pelo filho, 
Iulo/Ascânio, e pela esposa, Creúsa) das chamas e da carnificina de Troia; 
entre v. 749-791, encontra-se de fato a cena da volta à cidade e resgate 
(malsucedido) de Creúsa. 

Os comentadores têm repetidamente enfatizado que há muitos 
paralelos, inclusive linguísticos, entre as passagens atinentes ao hipotexto 
(Geórgicas IV) e ao hipertexto (Eneida II) que temos citado. Com efeito, 
um aprofundado ensaio sobre o Canto II da Eneida, cujo autor é Michael 
Putnam (1988, p. 42), pôs em evidência várias semelhanças deste tipo:

Ele levanta seu pai aos ombros e conduz seu filho pela mão. 
Mas seu desejo para Creúsa é que ela deve seguir suas pegadas à 
distância (longe seruet uestigia coniunx, verso 711). E, ao começar 
a jornada, ela obedece devidamente (pone9 subit coniunx, verso 
725). Pone é notável como a palavra usada em Geórgicas IV, 
verso 487, para descrever a distância que Eurídice mantém atrás 
de Orfeu a pedido de Prosérpina, enquanto se evadem do Inferno. 
[...] Mas a conexão da fuga da terra da morte com a referência 
específica à história de Orfeu e Eurídice ganha pontos nos versos 
que se seguem. Eneias se aproxima dos portões da cidade e parece, 
momentaneamente, ter completado sua jornada (versos 730-31): 

recobre oscilantes olhos./ E agora adeus: sou levada tendo em roda noite enorme,/ a 
ti estendendo débeis mãos, ai! não tua!’/ Falou e de repente dos olhos, como fumaça 
misturada/ em tênue brisa, fugiu apartada, nem a ele,/ que enlaçava em vão as sombras 
e queria muitas coisas/ dizer, viu além disso, nem o barqueiro do Orco/ deixou mais 
atravessar o palude à frente”.
9 Os grifos em negrito são nossos. 



8Nunt. Antiquus, Belo Horizonte, v. 21, n. 2, p. 1-25, 2025 | Dossiê

Iamque popinquabam portis omnemque uidebar/ euasisse uiam... 
“E já me aproximava dos portões e parecia ter transposto/ todo 
o caminho”. Fraseologia semelhante é empregada por Virgílio 
num momento igualmente crucial das Geórgicas IV (verso 485), 
quando Orfeu quase retorna ao mundo de cima: iamque pedem 
referens casus euaserat omnis... “E já, voltando os passos, 
transpusera todos os infortúnios” (Putnam, 1988, p. 42).10

O mesmo crítico (Putnam, 1988, p. 43) continua a elencar os 
pontos de contato expressivos entre a dicção de Proteu, em Geórgicas 
IV, e a de Eneias, em Eneida II: então, Creúsa “se deteve” (substitit, v. 
739) no segundo poema, mas o próprio Orfeu o fez no primeiro (restitit, 
v. 490); há menções ao gesto do olhar em um e outro contexto – nec... 
respexi (“e não... olhei”, Eneida II, 741); respexit (“olhou”, Geórgicas 
IV, 491) –, sendo isso imputável a Eneias e a Orfeu, respectivamente; 
ocorre explicitação idêntica ao fato de que nem Eurídice nem Creúsa 
poderão, uma vez perdidas, ser “entregues de volta” aos que as buscavam 
(reddita – Geórgicas IV, 486 e Eneida II, 740). 

Em reforço das semelhanças entre a cena virgiliana do resgate 
de Eurídice e sua “retomada” no hipertexto da Eneida, temos ainda o 
par de passagens seguintes:

10 He raises his father to his shoulders and leads his son by the hand. But his wish 
for Creusa is that she should follow their footsteps from afar (longe seruet uestigia 
coniunx, line 711). And as the journey begins she dutifully obeys (pone subit coniunx, 
line 725). Pone is notable as the word used in Georgic IV, line 487, to describe the 
distance Eurydice keeps behind Orpheus at the behest of Proserpina, as they made their 
way out of hell. [...] But the connection of escape from the death with specific reference 
to the story of Orpheus and Eurydice gains point from the lines which follow. Aeneas 
approaches the city gates and seems momentarily to have completed his journey (lines 
730-31): Iamque popinquabam portis omnemque uidebar/ euasisse uiam... “And now 
I approached the gates and seemed to have come all the way”. Similar phraseology 
is used by Virgil at an equally crucial moment in Georgics IV (line 485) as Orpheus 
nearly regains the world above: iamque pedem referens casus euaserat omnis... “And 
now retracing his steps he had escaped all misfortune…”



9Nunt. Antiquus, Belo Horizonte, v. 21, n. 2, p. 1-25, 2025 | Dossiê

[...], Eurydicen uox ipsa et frigida lingua	 
ah! miseram Eurydicen anima fugiente uocabat; 
Eurydicen toto referebant flumine ripae.
(Virgílio, Geórgicas IV, 525-527).11

Ausus quin etiam uoces iactare per umbram,
impleui clamore uias maestusque Creusam
nequiquam ingeminans iterumque iterumque uocaui. 
(Virgílio, Eneida II, 768-770).12

Putnam (1988, p. 44), que cita o mesmo paralelismo, evoca 
sobretudo a ideia da insistência no chamamento à esposa perdida. 
Gostaríamos, porém, depois de esclarecer que o trecho referente às 
Geórgicas IV, 525-527 trata de quando a cabeça de Orfeu, degolada pelas 
Bacantes trácias, rolou no rio Hebro sem desistir de chamar Eurídice, 
de apontar alguns pormenores linguísticos que aproximam Eneida II, 
768-770 deste ponto do hipotexto. Nesse sentido, tanto os três versos 
transcritos do poema didático quanto os três da epopeia de algum modo 
contêm o verbo uocare em posição final de verso e em tempo passado; 
além disso, anteriormente a tais palavras, há sempre o nome das esposas 
no caso acusativo, precedido de adjetivos com significação de tristeza.

Outros marcadores alusivos13 ou pontos de contato entre uma e 
outra produção globalmente envolvida poderiam ser apontados, a exemplo 
da similaridade (parcial) entre as falas de Eurídice (Geórgicas IV, 494-
498) e do fantasma de Creúsa (Eneida II, 776-789) depois de perdidas, 
respectivamente, por Orfeu e Eneias. Assim destacou certo artigo de Luca 
Grillo (2010, p. 49), sendo especialmente ilustrativa, nesse sentido, a 
retomada da expressão dulcis coniunx (doce cônjuge), de Geórgicas IV, 
465, em Eneida II, 777 (na mesma posição métrica), mas com a diferença 

11 “[...] a própria voz e a fria língua ‘Eurídice’/ ah! ‘infeliz Eurídice’ chamava, com a 
vida a esvair-se:/ ‘Eurídice’ repercutiam as margens do rio inteiro”. 
12 “Tendo ousado ainda lançar palavras às sombras, / enchi de gritos as vias; e, infeliz, 
‘Creúsa’/ em vão repetindo de novo e de novo, chamei”. 
13 Tais marcadores abrangem “desde recursos sonoros e rítmicos, escolhas lexicais, uso 
de certas expressões [...] até estratégias de citação – como a incorporação de todo um 
verso ou a fusão de diferentes em um mesmo verso” (Prata, 2002, p. 38).



10Nunt. Antiquus, Belo Horizonte, v. 21, n. 2, p. 1-25, 2025 | Dossiê

de que, na primeira ocorrência, Proteu – ou Orfeu? – a pronuncia,14 o que 
cabe ao próprio fantasma da esposa de Eneias nesta epopeia.15

Devemos, no entanto, prosseguir relembrando em quais aspectos 
a aproximação intertextual de Geórgicas IV, 467-506 e Eneida II, 721-791 
permite observar diferenças, com foco específico sobre as personagens de 
Orfeu e Eneias. Primeiramente, não é desconhecido dos leitores das duas 
obras de Virgílio que ambos falham em seus gestos de resgate da própria 
esposa. No tocante a Orfeu, a falha é relativa a que a soberana do mundo 
dos mortos, Prosérpina, impusera como condição para permitir o retorno 
de Eurídice ao mundo dos vivos, com o marido: que ele jamais olhasse 
“atrás” (pone, v. 487) e para esta, até o fim da ascensão em comum. 
Mas “loucura repentina arrebatou incauto amante” (subita incautum 
dementia cepit amantem, v. 488) e esse esposo ansiosamente olhou a 
amada (respexit, v. 491), com o que ela se desfez em névoa para sempre. 

14 O narrador da história de Orfeu e Eurídice a Aristeu, que o consulta, é obviamente 
Proteu. Contudo, em alguns trechos da narrativa do deus, há grande reforço da carga 
afetiva, como se tudo tivesse deixado de ser um frio e objetivo relato para assumir 
tons de certo “prolongamento” das atitudes ou sentimentos das personagens. O trecho 
identificado com as Geórgicas IV, 464-466 é um desses pontos, pela insistência com 
que o pronome te (“a ti”), cujo referente é Eurídice, é empregado – em indicação 
concreta da obsessiva insistência de Orfeu em chamá-la – e pela presença de vários 
sons evocativos do nome da mulher envolvida (como as próprias vogais “e” e “u”), 
nome este que seu esposo não cansara de repetir até a agonia. Veja-se, assim, o trecho 
citado: Ipse caua solans aegrum testudine amorem/ te, dulcis coniunx, te solo in litore 
secum,/ te ueniente die, te decedente canebat. – “Ele mesmo, consolando cruel amor 
em oca lira,/ a ti, doce esposa, a ti na praia deserta consigo,/ a ti ao vir o dia, a ti ao 
partir celebrava”. 
15 Também Vasconcellos (2001, p. 149ss.) realizou detida análise intertextual dos dois 
episódios a que temos feito referência, nas Geórgicas e na Eneida. Para isso, inclusive 
apontou outras semelhanças linguísticas entre ambos, além das que Grillo (2010) 
cita. Para mencionar apenas algumas, o estudioso brasileiro indica vários paralelos 
vocabulares entre Geórgicas IV, 485-488 e Eneida II, 730-732 (iamque/iamque; 
omnem/omnis; euasisse/euaserat; subito cum/cum subito; ad auris/ad auras); que as 
duas mulheres, Eurídice e Creúsa, dirigem indagações reprovadoras aos maridos depois 
de serem perdidas (Geórgicas IV, 495 e Eneida II, 776); que ambas se despedem de 
Orfeu ou Eneias dizendo iamque uale – “e agora adeus” (Geórgicas IV, 497 e Eneida 
II, 789) etc. 



11Nunt. Antiquus, Belo Horizonte, v. 21, n. 2, p. 1-25, 2025 | Dossiê

Na Eneida, depois de um prodígio ocorrido na casa de seu pai, 
com o levantamento de chamas inócuas sobre a cabeça de Iulo/Ascânio 
(v. 681ss.), o herói segue em fuga de Troia tendo Anquises sobre as 
costas, o filho ao seu lado e a esposa “atrás”, como vimos (pone, v. 725). 
Chegando a um santuário de Ceres situado extramuros e ali tendo ocultado 
filho, pai e os Penates da cidade, que este segurava, Eneias percebe que, 
entre tortuosos caminhos, Creúsa se extraviara em meio à perturbação do 
momento, decidindo ele, por isso, voltar atrás (muros obscuraque limina 
portae/ [...] repeto – “as muralhas e as obscuras soleiras do portão/ [...] 
retomo”, v. 752-753) a fim de buscá-la. A aparição espectral que referimos 
e sua fala profética a Eneias, todavia, eliminam quaisquer esperanças de 
um reencontro em vida.

O que notamos intertextualmente é uma espécie de profunda 
diferenciação entre as atitudes de Orfeu para com Eurídice e aquelas de 
Eneias para com Creúsa: na verdade, o primeiro personagem peca pelo 
excesso de apego à amada e esposa, como se até a privação do olhar 
contínuo sobre ela lhe fosse impossível. Por sua vez, Eneias erra, ao que 
tudo indica, devido a certa falta de atenção para com sua cônjuge: isso se 
patenteia já pelo fato de que o herói “não olhou” (nec... respexi, v. 741) 
para ela enquanto se ocupava de conduzir os demais e a si mesmo em 
fuga da morte (Vasconcellos, 2001, p. 150). Ele, ainda, não respondeu 
absolutamente às súplicas de Creúsa da última vez em que ela lhe 
direcionou suas palavras de forma patética, enquanto viva:

Ecce autem complexa pedes in limine coniunx 
haerebat, paruomque patri tendebat Iulum: 
“Si periturus abis et nos rape in omnia tecum; 
sin aliquam expertus sumptis spem ponis in armis, 
hanc primum tutare domum. Cui paruos Iulus, 
cui pater et coniunx quondam tua dicta relinquor?” 
(Virgílio, Eneida II, 673-678)16

16 “Mas eis que, abraçada a meus pés, na soleira a esposa/ se prendia, estendendo ao 
pai o pequeno Iulo:/ ‘Se partes para morrer, também nos toma junto contigo;/ mas, 
experiente, se tens alguma confiança tomando armas,/ protege primeiro esta casa. A 
quem o pequeno Iulo,/ a quem teu pai e eu, antes dita tua esposa, sou deixada?’”



12Nunt. Antiquus, Belo Horizonte, v. 21, n. 2, p. 1-25, 2025 | Dossiê

Quando ele, enfim, decide prestar atenção à mulher, já era 
tarde demais, como vimos. Também foi tardiamente, quando Creúsa 
se manifestou como presença fantasmagórica a ele, que Eneias desejou 
falar e, ainda, estreitá-la em seus braços.17 Neste ponto, poderia soar 
intertextualmente irônico – dadas as circunstâncias de desaparecimento 
da mulher – que o herói da Eneida voltasse a parecer-se com Orfeu, o 
qual se desesperara após seu erro e tentara, antes de Eneias, verbalizar 
sentimentos e enlaçar a alma de Eurídice.18 Na Antiguidade, já havia 
embaraços diante da postura de Eneias em relação a Creúsa, bem como 
ressalvas nada veladas a este ponto de suas aventuras:

Longe seruet uestigia coniunx (Aen. 2.711). Sérvio afirma 
que longe é preciso para haver preparação para a perda 
de Creúsa, e isso é claro: do ponto de vista puramente 
narrativo, a sequência dos acontecimentos é consistente e 
lógica. Na verdade, é precisamente esta coerência que nos 
leva a questionar-nos sobre o plano de Eneias: por que, 
por exemplo, ele não segurou a mão da sua esposa ou a 
fez simplesmente caminhar ao seu lado? Os comentaristas 
que favorecem Eneias têm dificuldade com estas palavras: 
Conington, ecoando Sérvio, afirma que o objetivo de Eneias 
é, sem dúvida, “facilitar a fuga de todo o grupo, fazendo 
com que seus membros sigam separadamente”; mas ele 
não explica por que a divisão em grupos diferentes ajudaria 
na fuga, nem por que, se isso acontecesse, Creúsa, e não 
outra pessoa, deveria se juntar a outro grupo. [...] Antes de 

17 Haec ubi dicta dedit, lacrimantem et multa uolentem/ dicere deseruit tenuisque 
recessit in auras./ Ter conatus ibi collo dare bracchia circum;/ ter frustra comprensa 
manus effugit imago,/ par leuibus uentis uolucrique simillima somno. – “Ao dizer 
tais palavras, a mim choroso e muito querendo/ dizer deixou, desapareceu em leves 
brisas./ Três vezes então tentei enlaçar seu colo com meus braços;/ três a imagem, em 
vão enlaçada, fugiu das mãos,/ igual a leves ventos, quase um sonho voador” (Virgílio, 
Eneida II, 790-794). 
18 Dixit et ex oculis subito, ceu fumus in auras/ commixtus tenues, fugit diuersa, neque 
illum/ prensantem nequiquam umbras et multa uolentem/ dicere, praeterea uidit; 
[...] – “Falou e de repente dos olhos, como fumaça misturada/ em leves brisas, fugiu 
apartada, nem a ele,/ enlaçando em vão e muito querendo/ dizer, viu além disso, [...]” 
(Virgílio, Geórgicas IV, 499-502). 



13Nunt. Antiquus, Belo Horizonte, v. 21, n. 2, p. 1-25, 2025 | Dossiê

Sérvio se esforçar pela justificação de Eneias, Ovídio, leitor 
não menos atento de Virgílio, fez Dido afirmar que Creúsa 
“morreu abandonada, só, pelo marido de coração duro” 
(occidit a duro sola relicta uiro, Ov. Her. 7.84) (Grillo, 
2010, p. 51 e p. 53-54).19

Em concordância com o direcionamento de uma leitura intertextual 
favorável a ver, nos gestos finais de Eneias para com a esposa, algum típico de 
“crítica” a essa personagem, lembramos a contribuição fundamental de Lyne 
(1987, p. 149ss.), o qual analisou detalhadamente a presença concomitante 
de “vozes”, na épica da Eneida, distintas do enaltecimento monolítico ao 
Império. No tocante à questão do relacionamento humano entre Eneias e 
Creúsa, servindo-se de aspectos como os que temos referido, no Canto II 
dessa epopeia – tais como o completo silêncio do herói diante da súplica da 
esposa, em v. 673-678, e a própria dinâmica na fuga da família de Troia –, 
o crítico traz dados de interesse.

Em sua opinião, portanto, tem-se na cena da falta de réplica de 
Eneias a Creúsa um exemplo da técnica de “corte” (cut off), através da 
qual Virgílio, na Eneida, por vezes se serve “agilizando” a narrativa20 em 
direção a seus pontos de maior interesse (Lyne, 1987, p. 150). Tais pontos 
de interesse não incluem, amiúde, os relacionamentos do herói para com 
os amigos e entes queridos: assim, teríamos esperado na cena aludida que 

19 Longe seruet uestigia coniunx (Aen. 2.711). Servius states that longe is necessary to 
prepare for the loss of Creusa, and this is clear: from a purely narrative point of view, 
the sequence of events is consistent and logical. In fact, precisely this consistency 
encourages us to wonder about Aeneas’ plan: why, for example, did he not hold his 
wife’s hand or have her simply walk next to him? The commentators who favor Aeneas 
have trouble with these words: Conington, echoing Servius, states that Aeneas’ aim 
is doubtless “to facilitate the escape of the whole party by making the members of it 
travel separately;” but he does not explain why splitting into different groups would 
help the flight, nor why, if it would, Creusa rather than someone else must join another 
group. […] Before Servius struggled to justify Aeneas, Ovid, no less attentive a reader 
of Virgil, had Dido state that Creusa “died, abandoned, she alone, by her hard-hearted 
husband” (occidit a duro sola relicta uiro, Ov. Her. 7.84).
20 Na cena com Creúsa, surge em II, 679ss. um omen, pois a cabeça de Iulo se inflama 
da hora da fuga da família de Troia. Ora, sem mais tardar em palavras, Eneias não 
responde à súplica da esposa, mas logo toma os seus e decide-se, confiante, por fugir, 
diante desse sinal divino.



14Nunt. Antiquus, Belo Horizonte, v. 21, n. 2, p. 1-25, 2025 | Dossiê

Eneias reagiria minimamente à esposa, o que de fato não ocorre, apesar 
de ter havido, no momento, a oportunidade. Lyne (1987, p. 150) ainda 
observa que Virgílio, neste trecho, também não parece sugerir o herói “a 
ponto de” (brimming over) dar qualquer resposta, diversamente da “cena 
de corte com Dido, por exemplo, [em que] ficamos sabendo de Eneias 
‘estar se preparando para dizer muitas coisas’” (Lyne, 1987, p. 150).21 

No tocante ao tratamento, por Virgílio, do modo de fuga em si, 
Lyne (1987, p. 151) faz atentar para grande “frieza” do engajamento 
de Eneias diante da esposa: isso se patenteia na medida em que ela é 
informada em terceira pessoa, pelo cônjuge, da maneira de conduzir sua 
jornada para fora da cidade em chamas (longe seruet uestigia coniunx – 
“que de longe siga os passos a mulher”, v. 711). Além disso, continua, a 
proteção, sobretudo, de Anquises (o passado da linhagem do herói) e de 
Ascânio (o futuro da mesma linhagem) se vincula, pela lógica da epopeia, 
a motivos práticos e dinásticos. Entretanto, semelhante hierarquização 
que deixa Creúsa em terceiro lugar “facilita, se não causa, a morte dela” 
(Lyne, 1987, p. 151).22

Em contrapartida, Vasconcellos (2001, p. 154), sem desconsiderar 
que parece, sim, haver similaridades “delicadas” entre Orfeu e Eneias,23 
enfatiza mais que Lyne o fato de encontrarmos, na Eneida, os valores de 
uma epopeia, segundo os quais não convêm grandes “efusões patéticas” 
por parte do herói, cabendo-lhe antes os firmes gestos de um líder de 
seu povo. Por esse último motivo, Eneias, mais do que Orfeu, obedece 
aos desígnios dos deuses e está fadado ao sucesso do ponto de vista 

21 […] cut-off scene with Dido, for example, we are told that Aeneas “was preparing 
to say may things”.  
22 […] facilitates, if not causes, Creusa’s death. 
23 Vasconcellos, 2001, p. 156: Ora, no episódio da perda de Creúsa, vemos que Eneias 
comete um erro fatal, por ele atribuído a um nume hostil (II, v. 735): em sua precipitação, 
afasta-se dos caminhos conhecidos (II, v. 736-737) – avulta a possibilidade de que 
a esposa se tenha pedido nesse momento, por descuido; o troiano, então, mostra-
se tão incauto quanto Orfeu! É verdade que a própria sombra de Creúsa explica o 
acontecimento como estratégia do destino para ali retê-la, mas não deixa de surpreender 
que o herói seja mostrado em situação tão delicada, nesse aspecto comparável com a 
de Orfeu. No capítulo seguinte, quando analisarmos o livro IV, voltaremos à questão; 
veremos que Eneias parece expor o ocorrido com um certo sentimento de culpa que a 
Dido das Heroides explorará...



15Nunt. Antiquus, Belo Horizonte, v. 21, n. 2, p. 1-25, 2025 | Dossiê

prático e “imperial”. Isso implica, porém, em que ele de fato tenha de 
se colocar muitas vezes atrás de suas obrigações como indivíduo dotado 
de sentimentos, ficando, assim, até certo ponto explicada sua “frieza” 
(Vasconcellos, 2001, p. 155). 

3 Cenas de resgate em Eneida II, 721-791 e Aetna 603-645: espelha-
mento e diferença

Referindo-nos ao poema chamado Aetna, o qual se inclui na Appendix 
Vergiliana e permanece de autoria, ou mesmo datação, até certo ponto 
desconhecida – embora estudiosos como Katharina Volk (2005, p. 70), 
a partir de peculiaridades de linguagem, estilo e métrica, atribuam sua 
escrita a tempos posteriores ao de Virgílio (séc. I d.C.) –,24 deparamos 
uma obra mais aproximável da forma das Geórgicas que daquela da 
Eneida. Na verdade, trata-se aqui de um pequeno poema didático com 645 
hexâmetros, tendo como assunto a vulcanologia em seus mais variados 
desdobramentos (algo de todo inédito na literatura antiga). 

Isso não significa, obviamente, que a abordagem da existência 
e funcionamento dos vulcões tenha sido de todo ignorada pelas Letras 
dos gregos25 e romanos: a própria literatura latina, assim, deixa divisar 
por momentos a dedicação de vários autores a descrever fenômenos 
associáveis a montanhas como o Etna e o Vesúvio.26 A título de 

24 No tocante ao terminus post quem do mesmo Aetna, Volk fá-lo recuar para o ano 
aproximado de 65 d.C., ou seja, para o período da morte de Sêneca. O que o justifica 
é que se notam abundantes semelhanças de conteúdo e “fraseado” entre esse poema 
e as Naturales Quaestiones (“Questões Naturais”) senequianas, obra da qual talvez 
dependa como um de seus mais importantes referenciais. Ora, como se acredita que 
essa personagem histórica da Roma Antiga trabalhou na escrita do tratado até o final 
de seus dias, bruscamente interrompidos com um suicídio a mando do imperador Nero, 
resta-nos a possibilidade de ver no poema didático de vulcanologia um produto datado 
proximamente ao óbito do filósofo (e ao término de sua atividade de escrita, portanto) 
(Trevizam, 2020, p. 26-27).
25 Vejam-se Ésquilo (séc. VI-V a.C.), Prometeu, 347-376; Píndaro (séc. VI-V a.C.), 
Pítica I, 15-28. 
26 Entre os testemunhos da literatura latina que focalizam especialmente o monte 
Vesúvio, destacamos a carta VI, XVI, 13 de Plínio, o Jovem, ao historiador Cornélio 
Tácito (séc.I-II d.C.). Ver Gomes (2020, p. 110-111): O relato escrito mais antigo de 



16Nunt. Antiquus, Belo Horizonte, v. 21, n. 2, p. 1-25, 2025 | Dossiê

exemplificação, Tito Lucrécio Caro, na obra De rerum natura VI, 639-
711, dedicava-se a explicar racionalmente a morfologia – até aquela 
não visível na superfície – e os mecanismos envolvidos nas erupções 
do monte Etna da Sicília. 

Virgílio, em Geórgicas I, 466-473, incluiu as erupções desse 
monte entre os prodígios que se seguiram ao assassinato de Caio Júlio 
César, nos Idos de março de 44 a.C.:

Ille etiam exstincto miseratus Caesare Romam,
cum caput obscura nitidum ferrugine texit
impiaque aeternam timuerunt saecula noctem.
Tempore quamquam illo tellus quoque et aequora ponti,
obscenaeque canes importunaeque uolucres 
signa dabant. Quotiens Cyclopum efferuere in agros
uidimus undantem ruptis fornacibus Aetnam,
flammarumque globos liquefactaque uoluere saxa!
(Virgílio, Geórgicas I, 466-473)27

No Canto III da Eneida, em v. 570-587, refere-se com 
maravilhamento e colorações míticas a chegada da frota de Eneias à 
parte oriental da costa siciliana, onde o Etna fumegava; seguiram-se 
em Roma a este grande épico, pelo gesto de celebração do mesmo 
espaço, no mínimo o poeta didático identificado com Marco Manílio 

uma erupção vulcânica é de Plínio, o Jovem (61 - 114), que foi testemunha ocular da 
erupção de Vesúvio e a narra em uma de suas epístolas a Tácito. Nela, é possível perceber 
que, no primeiro século, o Vesúvio era tratado como “monte”, ao que Plínio registrava 
Interim e Vesuuio monte pluribus locis latissimae flammae altaque incendia relucebant 
(PLIN. Ep. Tac., 6.16.13). Há, claro, uma caracterização da propriedade vulcânica, ao 
passo que palavras pertencentes ao campo semântico de fogo – ignei spiritus (sopro 
ígneo), longas flammarum figuras (longas figuras de chama) – são acionadas durante 
o relato, entretanto o Vesúvio não é tratado como vulcão, propriamente dito como se 
faz atualmente, mas apenas como mons, sendo comparado até mesmo a um pinheiro 
diante de sua forma.  
27 “Ele [o Sol] também se apiedou de Roma com a morte/ de César, quando cobriu 
a cabeça brilhante com ferrugem/ escura e as gerações ímpias temeram uma noite 
eterna,/ embora naquele tempo a terra, as planícies do mar,/ as cadelas agourentas e as 
aves funestas também/ dessem sinais. Quantas vezes, rompidas as fornalhas,/ vimos 
o Etna ferver agitado nos campos dos Ciclopes,/ e atirar globos de fogo junto com 
pedras liquefeitas!”



17Nunt. Antiquus, Belo Horizonte, v. 21, n. 2, p. 1-25, 2025 | Dossiê

(em Astronomica I, 852-858 e II, 889-895 – séc. I d.C.) e Ovídio 
(Metamorphoseon libri XV, 340-355 – séc. I a.C.-I d.C.). Entretanto, 
esses autores – em geral poetas – primeiro tenderam a produzir visões 
mitificadas a respeito dos vulcões e dos aspectos que os concernem 
(exceção feita a Lucrécio); em segundo lugar, conforme dizíamos, 
nenhum dos textos greco-romanos a que temos aludido, exceto Aetna, 
tinha como meta central desenvolver com detalhes qualquer teoria 
vulcanológica, apesar de tocarem de passagem neste tópico. 

De toda forma, em partilha com a obra agrícola de Virgílio, ou 
outros textos tipologicamente afins, Aetna apresenta ao leitor certa voz 
textual moldada como a de um magister (“professor”) filosófico, o qual 
se endereça ao “tu” textual do discipulus (“aluno”) para desviá-lo de 
vãs doutrinas sobre os mecanismos da Natureza. Diversamente do que 
contam os mitos, portanto, o Etna não entra de tempos em tempos em 
erupção porque abriga a forja de Vulcano nos subterrâneos,28 mas sim por 
a terra conter galerias ocas em seu interior. Nelas, como explica o poeta 
anônimo do texto comentado, passam ventos velozmente (v. 94-101), o 
que por vezes gera movimentos bruscos (terremotos)29 ou derretimento de 
rochas, as quais se expelem da cratera durante as explosões da montanha.

28 Principio ne quem capiat fallacia uatum/ sedes esse dei tumidisque e faucibus ignem/ 
Vulcani ruere et clausis resonare cauernis/ festinantis opus: non est tam sordida diuis/ 
cura neque extremas ius est demittere in artes/ sidera; subducto regnant sublimia 
caelo/ illa neque artificum curant tractare laborem. – “Primeiro, que a ninguém enleie 
a mentira dos vates,/ ser a morada de um deus, de túmidas gargantas arrojar-se/ o fogo 
de Vulcano e, em cerradas cavernas, ressoar/ a obra de um apressado: não têm tão 
ínfimo cuidado/ os deuses, nem é lícito rebaixar os astros às técnicas/ mais vis; eles 
reinam sublimes no céu distante/ e não cuidam de realizar um trabalho de artesãos” 
(Aetna, 29-35). 
29 Nam quo liberior quoque est animosior ignis/ semper in inclusis, nec uentis segnior 
ira est/ sub terra penitusque mouent hoc plura; necesse est/ uincla magis soluant, 
magis hoc obstantia pellant./ Nec tamen in rigidos exit contenta canales/ uis animae 
flammaeue: ruit qua proxima cedunt/ obliquumque secat quae uisa tenerrima claustra./ 
Hinc terrae tremor, hinc motus, ubi densus hiatu/ spiritus exagitat uenas cessantiaque 
urget. – “Com efeito, quanto mais liberdade e ímpeto tem o fogo/ em lugares sempre 
fechados, mais os ventos se iram violentos/ sob a terra e mais põem em movimento no 
fundo; é forçoso/ que soltem mais as amarras e rechacem mais o que os obsta./ Mas 
não se escapa contida, por canais inflexíveis, a força do vento/ ou da chama: atira-se 
por onde cede o que está perto e rompe/ de través as barreiras que pareceram muito 



18Nunt. Antiquus, Belo Horizonte, v. 21, n. 2, p. 1-25, 2025 | Dossiê

Outro elemento tipicamente associável à poesia didática antiga, e 
que vemos reatualizado na obra em pauta, são os painéis ilustrativos. Esses 
se identificam com “interrupções” na cerrada preceituação, achando-se 
presentes em inúmeras obras da tipologia em jogo e favorecendo a 
apresentação de descrições, relatos, quadros etc. Seu objetivo é mediar 
a uariatio expositiva e/ou propiciar uma espécie de pausa na simples 
enumeração sequencial de preceitos, poupando o leitor da monotonia 
expositiva, bem como generalizando ensinamentos:

[...] sua ampla gama de tópicos [da poesia didática] foi 
avivada, como já afirmei, por relatos interessantes (doravante 
denominados “painéis” ou “digressões”) sobre inúmeros 
temas apetecíveis, de relevância ilustrativa aproximada para 
a narrativa didática. A maioria destes painéis ilustrativos, tão 
adequados para as narrativas quanto para a épica didática, 
é mitológica. São, ainda, quase uma parte ontológica da 
poesia didática e da épica narrativa (Sharrock 1994: 90). 
Por quê? Porque as origens deste tipo de poesia são orais. 
A literatura oral “pensa” e generaliza sobretudo através do 
mito. Isto é, a literatura oral afirma a universalidade através 
da mitologia. Às vezes, estes painéis podem ser retirados de 
eventos mais próximos da “vida real”. Tal tipo de relato pode 
ser chamado de ainos, uma fábula explicativa ou instrutiva 
(Toohey, 1996, p. 3).30

Em Aetna, o mais significativo espécime deste item do didatismo 
se encontra em v. 603-645, trecho em que o poeta anônimo (re)contou a 

débeis./ Daí o tremor de terra, daí o movimento, quando um ar adensado/ pela passagem 
agita os canais e impele o que está parado” (Aetna, 146-154).
30 [...] its broad range of topics was leavened, as I have already stated, by interesting 
tales (henceforth termed “panels” or “inserts”) on any number of entertaining themes, 
more or less of illustrative relevance to the didactic narrative. Most of these illustrative 
panels, as suitable for narrative as for didactic epic, are mythological. They represent, 
furthermore, almost an ontological part of didactic and of narrative epic (Sharrock 1994: 
90). Why? Because the origins of this type of poetry are oral. Oral literature “thinks” 
and generalizes above all through myth. Oral literature, that is, asserts universality 
through mythology. Sometimes these panels may be taken from events closer to “real 
life”. Such a tale may be termed an ainos, an explanatory or instructive fable.



19Nunt. Antiquus, Belo Horizonte, v. 21, n. 2, p. 1-25, 2025 | Dossiê

lenda associada a Anfinomo e Anapias, os dois piis fratres de Catânia. Tal, 
história, orgulhosamente transmitida por tradições orais da Sicília desde 
tempos antiquíssimos, recebeu atenção de escritores Clássicos – além da 
obra que aqui comentamos –, por exemplo, no orador Licurgo (Contra 
Leócrates, cap. 95-96) – séc. IV a.C. –; em Diodoro Sículo (Bibliotheca 
Historica XX, 101, 3) – séc. I a.C. –; em Estrabão (Geographia VI, 269) 
– séc. I a.C. –; em Lúcio Aneu Sêneca (De beneficiis III, 37, 2) – séc. I 
d.C. – entre outros. 

Remontando, segundo fontes antigas, a supostos eventos 
ocorridos na época da octogésima primeira Olimpíada, ou seja, por 
volta de 456-453 a.C. (Santelia, 2012, p. 24), a lenda menciona uma 
violenta erupção do monte Etna, na qual “ardiam nos campos searas e 
jeiras a ondularem/ pelo cultivo, com os donos; bosques e colinas ruíam” 
(ardebant agris segetes et mollia cultu/ iugera cum dominis, siluae 
collesque ruebant, v. 609-610). Além disso, “mal parecia o inimigo [a 
lava vulcânica] ter deixado o acampamento;/ tremiam e já transpusera 
os portões da cidade vizinha” (uixdum castra putant hostem mouisse; 
tremebant/ et iam finitimae portas euaserat urbis, v. 611-612).

Devido à extensão e gravidade dos danos, que não possibilitavam 
à população local permanecer em suas moradas e resguardar ali os bens, 
começaram os homens a recolher avidamente o que consideravam mais 
precioso, com vistas à fuga. Assim, “[...] geme um sob o ouro;/ outro 
toma armas e as depõe, tolamente, sobre os ombros;/ seus crimes retardam 
outro, esfalfado pelos saques” ([...] gemit ille sub auro;/ colligit ille arma 
et stulta ceruice reponit;/ defectum raptis illum sua crimina tardant, v. 
614-616). Por outro lado, evitando uma ganância que não recuava nem 
em face da morte, 

Amphinomus fraterque pari sub munere fortis, 
cum iam uicinis streperent incendia tectis, 
aspiciunt pigrumque patrem matremque senecta
eheu! defessos posuisse in limine membra. 
– Parcite, auara manus, dites attollere praedas! – 
Illis diuitiae solae materque paterque; 
hanc rapient praedam mediumque exire per ignem 
ipso dante fidem properant. O maxima rerum
et merito pietas homini tutissima uirtus! 



20Nunt. Antiquus, Belo Horizonte, v. 21, n. 2, p. 1-25, 2025 | Dossiê

Erubuere pios iuuenes attingere flammae 
et quacumque ferunt illi uestigia cedunt. 
Felix illa dies, illa est innoxia terra! 
Dextra saeua tenent laeuaque incendia; fertur 
ille per obliquos ignis fraterque triumphans; 
tutus uterque pio sub pondere sufficit; illa 
et circa geminos auidus sibi temperat ignis. 
Incolumes abeunt tandem et sua numina secum 
salua ferunt. [...]31

(Aetna 624-641)	

Vários são os paralelos entre esta história e a cena de resgate em 
Eneida II, 721-791, a exemplo da questão da necessidade de evadir-se 
de uma localidade em chamas; do aspecto familiar envolvido em ambos 
os casos; do salvamento específico do(s) genitor(es); do valor da pietas 
(piedade) que ressalta, ou deveria ressaltar, em um contexto e outro. A 
respeito da pietas, vale a pena aqui abrir breves parênteses e lembrar que 

[...] se define habitualmente como um sentimento para com 
aqueles a quem o homem está ligado por natureza (pais, 
filhos, parentes). Quer dizer, por conseguinte, que liga entre 
si os membros da comunidade familiar, unidos sob a égide 
da patria potestas, e projetada no pretérito pelo culto dos 
antepassados. Está, pois, firmada nos sentimentos religiosos 
dos Romanos (tinha um templo na Urbe desde 181 a.C.), os 
quais se sentiam protegidos pelos deuses Manes, Lares e 
Penates, e pensavam que o dono da casa tinha o seu genius 

31 “Anfinomo e o irmão valoroso diante de um mesmo dever,/ quando já crepitavam 
incêndios nas casas vizinhas,/ notam que o pai inerte e a mãe, ai! fatigados/ de velhice, 
depuseram no limiar os seus membros./ – Cessa, ó turba avara, de tomar ricos butins! 
–/ As únicas riquezas daqueles são a mãe e o pai;/ tomarão esse butim e se apressam 
ao escape em meio/ ao fogo a infundir, ele próprio, confiança. Ó piedade filial,/ a mais 
nobre das coisas e, merecidamente, a mais segura virtude/ humana! Envergonharam-se 
as chamas de atingir os pios/ jovens e, por onde quer que levem os passos, elas recuam./ 
Feliz aquele dia, aquela terra permanece ilesa!/ À direita e à esquerda tomam conta 
incêndios cruéis; são ditos/ triunfantes aquele e o irmão, pelas chamas de través;/ um e 
outro resistem em segurança sob o pio fardo; ali,/ e em torno dos gêmeos, o fogo ávido 
modera a si próprio./ Partem sãos e salvos, enfim, e levam consigo os seus deuses/ em 
segurança [...]”.



21Nunt. Antiquus, Belo Horizonte, v. 21, n. 2, p. 1-25, 2025 | Dossiê

tutelar e a esposa era protegida por Juno. Estabelecendo 
assim um vínculo afetivo entre os membros de uma família, 
a pietas alargava-se à divindade, e acaba por compreender 
também as suas relações com o Estado. (Rocha Pereira, 
2009, p. 339-341)

Também há marcadores alusivos de aproximação entre este painel 
de Aetna e aquele Canto da epopeia de Virgílio: vejam-se, então, Eneida II, 
596, “onde deixaste o pai Anquises, fatigado da idade” (ubi fessum aetate 
parentem liqueris Anchisen) e Aetna 626-627, “notam que o pai inerte e 
a mãe, ai! fatigados/ da velhice, depuseram no limiar os seus membros” 
(aspiciunt pigrumque patrem matremque senecta/ eheu defessos posuisse in 
limine membra); Eneida II, 633, “os dardos cedem lugar e as chamas recuam 
[de Eneias]” (dant tela locum flammaeque recedunt) e Aetna 634, “e, por 
onde quer que levem os passos, elas recuam [dos irmãos respeitosos]” (et 
quaecumque ferunt illi uestigia cedunt).

Nesta ocasião, no entanto, em momento algum os irmãos 
descuidam de logo livrar das chamas o que têm de mais precioso – somente 
os genitores –, obtendo, ainda, sucesso absoluto nesta sua tentativa de 
resgate (salva-se a família toda, inegavelmente). Com isso, diversamente 
das muitas ambiguidades que parecem cercar a personagem de Eneias ao 
longo da Eneida (Grillo, 2010, p. 67), eles assumem traços de indivíduos 
irretocavelmente piedosos e recebem, como descreve o desfecho de Aetna 
(v. 642-645), perenes homenagens dos vates e dos deuses.

Por sua vez, Santelia (2012, p. 44-45), interrogando-se a respeito 
do significado da inserção deste painel em posição destacada da obra, 
ao término – e a recobrir, aproximadamente, um sexto de sua extensão! 
–, tece reflexões que é útil citar. Dessa maneira, primeiro relativiza as 
críticas que apontam “incoerências” entre o racionalismo do restante do 
poema (em que se explicam com objetividade elementos naturais como 
as galerias subterrâneas sob o Etna, seus ventos, as rochas e erupções de 
lava etc.) e o caráter lendário, além de “religioso”, da digressão ao final. 
Semelhante relativização já é possível porque, como observou, o poema 
Aetna não afirma categoricamente o ateísmo em nenhuma de suas partes 
(Santelia, 2012, p. 43).



22Nunt. Antiquus, Belo Horizonte, v. 21, n. 2, p. 1-25, 2025 | Dossiê

Além disso, sendo a inserção de painéis, amiúde míticos, um 
traço definidor da poesia didática antiga, o poeta anônimo dessa obra de 
vulcanologia serviu-se deliberadamente de semelhante “ingrediente” com 
vistas a enaltecer a face ética e/ou piedosa32 dos gêmeos de Catânia. Assim 
esse autor daria a entender, aventa a estudiosa italiana (Santelia, 2012, p. 
45) que “a via a conduzir ao verdadeiro saber [...] não pode se eximir de 
ensinamentos de ordem moral, aos quais ele atribui a mesma autoridade 
daqueles científicos” (Santelia, 2012, p. 44).33 Ou seja, o entendimento 
“científico” do mundo não deve separar-se do respeito pelas leis morais 
que embasam a convivência humana, ensina Aetna no epílogo. 

4 Conclusão

A intertextualidade, como esperamos ter demonstrado com exemplos, 
constitui um instrumental teórico e analítico que tem muito a propiciar 
aos especialistas em literaturas Clássicas, ou outras. Então, mantendo 
sob foco constante ao mesmo tempo o hipertexto e o(s) hipotexto(s), ela 
nos permite a realização ativa de processos de leitura em que, utilizando 
uma metáfora de Pasquali (2019), os terrenos por onde passaram as obras 
de novo afloram, com renovados sabores. 

O caso das alusões a envolverem várias cenas de remição na 
literatura latina – ou seja, além do resgate frustrado de Eurídice e Creúsa, 
nas respectivas Geórgicas e Eneida, aquele bem-sucedido dos pais pelos 
filhos em Aetna – é particularmente ilustrativo dessa potencialidade 
dos mecanismos de leitura intertextual. Dessa maneira, entendemos 
nitidamente, pelo olhar conjunto para todos esses trechos, primeiro que a 
literatura latina se estrutura sobre uma teia intrincada de alusões; depois, 
que semelhante estruturação não indica, em absoluto, a reprodução 
passiva de modelos pelos poetas que os renovam a cada gesto criativo. 

32 O adjetivo pius ocorre quatro vezes ao longo do painel em jogo (em v. 624, V. 634, 
v. 639 e v. 645); pietas ocorre, como substantivo, em v. 633. Nesse sentido, os irmãos 
de Catânia se revestem com força, embora sendo gregos, de um atributo não apenas 
“tipicamente romano”, mas ainda em geral associado à caracterização heroica do próprio 
Eneias (Rocha Pereira, 2009, p. 340-341).  
33 [...] la via che conduce alla vera conoscenza [...] non può esimersi da ammaestramenti 
d’ordine morale, cui egli attribuisce la medesima autorità di quelli “scientifici”.



23Nunt. Antiquus, Belo Horizonte, v. 21, n. 2, p. 1-25, 2025 | Dossiê

Isso significa, internamente ao corpus envolvido neste artigo, por 
um lado certo questionamento da compacidade dos valores objetivos e 
épicos da Eneida, quando confrontada pelas Geórgicas (nas quais avulta a 
extraordinária devoção de Orfeu à sua Eurídice). Por outro lado, a eficaz 
e corajosa ação dos pii fratres de Catânia, em Aetna 603-645, destaca-se 
como gesto de vitória diante das duas cenas de resgate pregressas que 
referimos, pois resulta em tentativa coroada pelo êxito e pela ilibada 
virtude dos dois agentes heroicos representados. 
Referências

Aetna/Etna. Tradução, introdução e notas de Matheus Trevizam. 
Campinas: Unicamp, 2020.

ARAÚJO, R. L. Breve discussão sobre a intertextualidade. 
Lettres Françaises, Araraquara, v. 2, p. 151-166, 2020.

CONTE, G. B. Memória dos poetas e arte alusiva: a propósito 
de um verso de Catulo e de um de Virgílio. Tradução de Alexandre 
Prudente Piccolo et alii. In: PRATA, P.; VASCONCELLOS, P. S. (org.). 
Sobre intertextualidade na literatura latina: textos fundamentais. São 
Paulo: UNIFESP, 2019, p. 23-33.

DOMINIK, W. J. Natureza, escuridão e sombras no hipertexto 
de Virgílio. Phaos, Campinas, v. 9, p. 53-64, 2009.

FOWLER, D. Nos ombros de gigantes: intertextualidade e estudos 
clássicos. Tradução de Francisco de Fátima da Silva. In: PRATA, P.; 
VASCONCELLOS, P. S. (org.). Sobre intertextualidade na literatura 
latina: textos fundamentais. São Paulo: UNIFESP, 2019, p. 93-117.

GOMES, L. P. R. Entre máquinas e estrelas: análise da formação 
de palavras e da transposição semântica entre contemporaneidade e 
antiguidade na tradução de Regulus. 2020. 152 f. Dissertação (Mestrado 
em Linguística) – Faculdade de Letras, Universidade Federal de Juiz de 
Fora, Juiz de Fora, 2020.

GRILLO, L. Leaving Troy and Creusa: reflections on Aeneas’ 



24Nunt. Antiquus, Belo Horizonte, v. 21, n. 2, p. 1-25, 2025 | Dossiê

flight. The Classical Journal, Natchitoches, v. 106, n. 1, p. 43-68, 
October-November 2010.

GRIMAL, P. Dictionnaire de la mythologie grecque et romaine. 
Paris, P.U.F., 1963.

KRISTEVA. J. Introdução à semanálise. Tradução de Lúcia 
Helena França Ferraz. São Paulo: Perspectiva, 2005.

LEE, M. O. Virgil as Orpheus: a study of the Georgics. Albany: 
State University of New York Press, 1996.

LYNE, R. A. O. M. Further voices in Vergil’s Aeneid. Oxford: 
Clarendon Press, 1987.

PASQUALI, G. Arte alusiva. Tradução de Alexandre Prudente 
Piccolo e Lucy Ana de Bem. In: Prata, P.; Vasconcellos, P. S. 
(org.). Sobre intertextualidade na literatura latina: textos fundamentais. 
São Paulo: UNIFESP, 2019, p. 11-21.

PUTNAM, M. C. J. Madness and flight. In: PUTNAM, M. C. 
J. The poetry of the Aeneid. Ithaca, London: Cornell University Press, 
1988, p. 3-63.

Prata, P. Intertextualidade e literatura latina: pressupostos teóricos e 
geração de sentidos. Phaos, Campinas, v. 17, p. 125-154, 2017.

Prata, P. O caráter alusivo dos Tristes de Ovídio: uma leitura 
intertextual do Livro I. Orientador: Paulo Sérgio de Vasconcellos. 2002. 
163 f. Dissertação (Mestrado em Linguística) –Instituto de Estudos da 
Linguagem, Universidade Estadual de Campinas, Campinas, 2002.

ROCHA PEREIRA, M. H. Estudos de História da Cultura 
Clássica: Cultura Romana. Lisboa: Calouste Gulbenkian, 2009. v. II.

RODRIGUES Jr., F. Epýllion: um gênero em questão. Letras 
Clássicas, São Paulo, n. 5, p. 215-236, 2001.



25Nunt. Antiquus, Belo Horizonte, v. 21, n. 2, p. 1-25, 2025 | Dossiê

Recebido em: 13/02/2025 ♦ Aprovado em: 07/06/2025.

SANTELIA, S. Introduzione. In: SANTELIA, S. La miranda 
fabula dei pii fratres in Aetna 603-645. Bari: Cacucci, 2012, p. 11-47.  

TOOHEY, P. Epic lessons: an introduction to ancient didactic 
poetry. London, New York: Routledge, 1996.

TREVIZAM, M. Introdução. In: Aetna/Etna. Tradução, 
introdução e notas de Matheus Trevizam. Campinas: Unicamp, 2020. 
p. 17-91.

VASCONCELLOS, P. S. de. Efeitos intertextuais na Eneida de 
Virgílio. São Paulo: Humanitas/FAPESP, 2001.

VERGIL. Aetna: Herausgegeben und übersetzt von Will Richter 
(1-21). Berlin: Walter de Gruyter, 1963.

VIRGILE. Géorgiques. Texte traduit par E. de Saint-Denis. 
Paris: Les Belles Lettres, 1998.

VIRGILIO. Eneide. Introduzione di Antonio La Penna, 
traduzione e note di Riccardo Scarcia. Milano: Rizzoli, 2002. v. I.

VIRGILIO. Eneide. Introduzione di Antonio La Penna, 
traduzione e note di Riccardo Scarcia. Milano: Rizzoli, 2002. v. II.

VIRGILIO. Etna: testo a fronte. Traduzione di Maria Stella de 
Trizio. Verbania: Tararà, 2011. 

VOLK, K. Aetna oder wie man ein Lehrgedicht schreibt. In: 
HOLZBERG, N. (ed.). Die Appendix Vergiliana: Pseudepigraphen im 
literarischen Kontext. Tübingen: Gunter Narr Verlag, 2005. p. 68-91.

WILKINSON, L. P. The Georgics of Virgil: a critical survey. 
Norman: University of Oklahoma Press, 1997.


