Nunt. Antiquus, Belo Horizonte, v. 21, n. 2, p. 1-25, 2025
Dossié Abordagens a recepgao dos Classicos

| Dossié

Cenas de resgate em Virgilio e Aetna

Rescue scenes in Vergil and Aetna

Matheus Trevizam

Universidade Federal de Minas Gerais (UFMG), Belo Horizonte, Minas Gerais / Brasil
mattrevi2017@gmail.com

https://orcid.org/0000-0002-1744-3380

Resumo: Neste artigo, primeiramente se introduz a questdo da intertextualidade e
de seus pressupostos basicos de analise, com o objetivo de obter subsidios para os
comentarios que seguem. Esses comentarios se dividem em duas partes: na primeira,
compara-se pela intertextualidade o resgate de Euridice, no livro IV das Gedrgicas, com
o de Creusa, no livro II da Eneida. Na segunda parte, trazemos a discussio o dialogo
entre a mesma cena de resgate na Eneida, conduzida pelo herdi Eneias, ¢ a dos pais
dos gémeos de Catania. Os resultados obtidos, apds a passagem pelas etapas descritas,
apontam para diferencas contrastivas diante da Eneida, sobretudo ao se considerar
o extremo apego de Orfeu a sua esposa ¢ a direta conduta dos pii fratres na obra de
vulcanologia (4etna).

Palavras-chave: intertextualidade; resgate; pietas; Virgilio; Aetna.

Abstract: In this article, the issue of intertextuality and its basic analytical assumptions
are introduced firstly, with the aim of obtaining support for the comments that follow.
These comments split into two parts: in the first one, in Book IV of the Georgics, the
rescue of Eurydice is compared through intertextuality with that of Creusa, in Book I1
of the Aeneid. In the second part, the discussion focuses on the dialogue between the
same rescue scene in the Aeneid, led by the hero Aeneas, and that of the parents of the
twins from Catania. After going through the stages described, the results obtained point
to contrastive differences involving the Aeneid, especially when considering Orpheus’
extreme attachment to his wife and the direct conduct of the pii fratres in the work of
volcanology (4etna).

Keywords: intertextuality; rescue; pietas; Vergil; Aetna.

eISSN: 1983-3636 DOI: 10.35699/1983-3636.2025.57538



Nunt. Antiquus, Belo Horizonte, v. 21, n. 2, p. 1-25, 2025 | Dossié 2

1 Introducio: o instrumental tedrico da intertextualidade

Uma forma de leitura de textos literarios que ganhou espago entre os
latinistas, de algumas décadas até hoje, diz respeito a abordagem da
intertextualidade. Essa, na verdade, remonta aos estudos de Giorgio
Pasquali,' com sua nog¢ao de “arte alusiva” ¢ os muitos desdobramentos
que estao envolvidos nela. Defendia o estudioso italiano que os textos
sempre trazem em si o0 “sabor” do terreno por onde andaram (Pasquali,
2019, p. 12). Isso implica em que, para o publico capaz de notar as
alusoes disseminadas na poesia culta dos romanos, tais pontos de contato
possibilitam ler o hipertexto? tendo como espécie de bussola interpretativa
os hipotextos — ou modelos — em que se baseara.

A partir desse momento, desenvolveu-se a teoria intertextual com
beneficio das proposigdes de varios estudiosos, tais como Julia Kristeva
(2005, p. 67 apud Aratjo, 2020, p. 153), Don Fowler (2019, p. 93-117)
e Gian Biagio Conte (2019, p. 23-33). Perpassa as obras dos criticos
citados a ideia basica de que os textos em geral — ou, no caso especifico
de nosso ambito de estudo, aqueles da literatura latina — se constituem
como espécie de “mosaico de citagcdes”, em que as palavras ditas em
outras circunstancias nao deixam de ressoar em mais de uma direcgao,
quando incorporadas a novos contextos.

Por sua vez, oferecendo contribuigdes proprias no bojo critico da
intertextualidade, Vasconcellos (2001, p. 33) propde defini¢do para esse
tipo de fendomeno e, em seguida, diferencia alguns tipos de ocorréncia.
Dessa maneira, a intertextualidade seria “a presen¢a num texto de outro(s)
texto(s) por ele evocado e integrado(s), produzindo significagdo”. Depois,
também nota que se tem, especificamente, “intratextualidade” quando um
poeta ou outro escritor qualquer repete numa obra trecho anterior dela
mesma, citando-o (Vasconcellos, 2001, p. 129).2 A “autotextualidade”,

' PASQUALLI, G. Arte alusiva. Tradugdo de Alexandre Prudente Piccolo e Lucy Ana
de Bem. In: PRATA, P.; VASCONCELLOS, P. S. (org.). Sobre intertextualidade na
literatura latina: textos fundamentais. Sdo Paulo: UNIFESP, 2019, p. 11-21.

2 Ou ponto de chegada, no texto, da relagdo intertextual (Prata, 2017, p. 130).

3 Internamente a producéo do proprio Virgilio, por exemplo na epopeia constituida
pela Eneida, ocorre por vezes a retomada das palavras desse autor no mesmo poema.
Assim, um verso como “est locus, Hesperiam Grai cognomine dicunt” — “ha um lugar,



Nunt. Antiquus, Belo Horizonte, v. 21, n. 2, p. 1-25, 2025 | Dossié 3

ainda, tipifica-se ao haver a citagdo em dada obra de outra obra, contudo
sempre associada a um Unico autor.*

Ainda, diversamente das posi¢des do pioneiro Pasquali, esvai-
se com o tempo, na mesma teoria, a no¢ao do controle interpretativo
dos sentidos do hipertexto pela suposta “inten¢do” do autor empirico
(Fowler, 2019, p. 96ss.). Em vez disso, foi assumido que dispomos
fundamentalmente dos textos em inter-relagdo e da figura do leitor, o
qual reconhece ou ndo as retomadas poéticas que desencadeiam todo o
processo intertextual de gerag¢@o dos sentidos:

Dessa forma, ao dar foco sobretudo para o texto, ou melhor,
para o didlogo entre textos, privilegiando a relagdo leitor-
texto, a intertextualidade elimina a problematica implicacao
do termo alusio, a subjetividade presente na figura do autor,
pois ndo é ele quem cria e poe em funcionamento o0 jogo ao
aludir de forma consciente e intencional, mas o leitor no
momento da leitura. (Prata, 2017, p. 130)

Isso posto, sem objetivo de aprofundamento em discussdes
tedricas, propomos sequencialmente uma leitura intertextual de algumas
cenas de resgate na literatura latina classica. Tais cenas, da mais antiga
cronologicamente a mais recente, encontram-se em Virgilio, Georgicas 1V,

Hespéria os gregos o chamam por seu nome” (I, 530) — se encontra repetido em III,
163; outro como “ter frustra comprensa manus effugit imago” — “trés a imagem, em
vao enlacada, fugiu das maos” (I, 793) — “ressurge” em VI, 701 etc. No tultimo caso,
trata-se do episddio em que, na tentativa de abragar o fantasma de Anquises, seu pai
divisado no Hades, o hero6i Eneias vé repetir-se a inutilidade do gesto idéntico que
ensaiara diante do espectro de Cretsa, sua esposa, durante a fuga de Troia em chamas.
4 Trata-se de processo comum, por exemplo, na obra de Virgilio que se identifica
com a Eneida, na qual ha cita¢des tanto das Bucdlicas quanto das Gedrgicas, como a
seguir exploraremos com mais detalhes, tratando dos “ecos” do resgate de Euridice
— Georgicas IV — em Eneida 11. Para ocorréncias de mencgéo as Bucdlicas na epopeia
referida, veja-se Dominik (2009, p. 62): “No ultimo verso da Eneida, a alma de Turno
¢ descrita como fugindo, ressentida, com um gemido sub umbras (12.952), logo
depois de Eneias lhe ter cravado inteiramente a espada no peito (950-951). [...] O fim
da primeira Ecloga literalmente prenuncia o fim da Eneida. Sub umbras (Aen. 12.952)
¢ uma releitura épica tanto da sombra das faias que cobre Titiro (Ec/. 1.1, 4), quanto
das sombras crepusculares que envolvem a paisagem no fim ou no comego de nada
menos que seis Eclogas”.



Nunt. Antiquus, Belo Horizonte, v. 21, n. 2, p. 1-25, 2025 | Dossié 4

467-506; Virgilio, Eneida 11, 721-791 (com destaque para os versos 749-
791); Aetna 603-645. Nesse percurso de leitura e atribuicdo de sentidos,
como se vera, assume especial relevo a passagem supracitada da Eneida,
na medida em que ela se apropria das Gedrgicas como seu hipotexto mas,
em contrapartida, ¢ apropriada por Aetna com a mesma fungao.

2 Cenas de resgate em Gedrgicas 1V, 467-506 e Eneida 11, 721-791:
espelhamento e diferenca

As referidas passagens das Georgicas e da Eneida virgiliana que desejamos
primeiro trazer a discussdo, a fim de comenta-las intertextualmente,
apresentam — como ndo poderia deixar de ser — particularidades no tocante
a contextualizagdo e estrutura interna. Assim, vale a pena lembrar que a
passagem georgica referida se insere no dito epyllion de Aristeu e Orfeu
(v. 315-452),° o qual constitui um artefato narrativo de maior extensao ¢
complexidade que o mero trecho aqui tomado para comentario.

5 Referindo-nos ao epyllion (que, literalmente, significa “pequena épica” em grego),
deparamos com uma forma expressiva de grande repercussdo nas literaturas antigas, do
periodo helenistico em diante. Assim, tendo sido provavelmente Calimaco de Cirene
(séc. IV-1II a.C.) o primeiro praticante deste formato, por meio do poema Hécale,
firmaram-se desde entdo as diretrizes que lhe definiriam os contornos gerais. De
maneira sucinta, podemos afirmar que um epyllion se define pelo emprego do metro
hexametro datilico, 0 mesmo da tradi¢do épico-narrativa desde Homero (séc. VIII a.C.);
que se caracteriza pela relativa concisdo, estendendo-se por dezenas ou, no maximo,
algumas centenas de versos; que focaliza as aventuras de um herdi — muitas vezes, de
uma heroina —, sobretudo com nuangas amorosas; que privilegia, ainda, o assunto dos
erotika pathémata (“sofrimentos amorosos”) e, frequentemente, incorpora ékphraseis
ou “descrigdes”. Além de Hécale — obra em que Calimaco narrava o encontro entre
o her6i Teseu, a caminho de Maratona para sacrificar um touro monstruoso, e certa
ancid com o mesmo nome do poema —, os idilios 13, 22, 24 ¢ 25 (do poeta Tedcrito
de Siracusa, séc. IV-III a.C.); Furopa, de Mosco de Siracusa (séc. Il a.C.); Aquiles,
de Bion de Esmirna (fins do séc. II a.C.); o poema 64 de Catulo (séc. I a.C.); “Ciris”
e “Culex” do Apéndice Virgiliano sao considerados epyllia. Se tal grupo de textos,
indubitavelmente, ganhou seus contornos no mundo antigo, no qual devem ter sido
vistos como espécie da epopeia, o0 nome epyllion que se lhes aplica com o significado
de um “género” literario a parte parece criacdo de certa filologia moderna (Rodrigues
Jr., 2001, p. 216): O termo epyllion passou a designar um género poético especifico a
partir da dissertagdo de Moritz Haupt (1855), numa tentativa de classificar o poema
64 de Catulo. Em seguida foi aceito por G. Lafaye em sua obra Catulle et ses modeles



Nunt. Antiquus, Belo Horizonte, v. 21, n. 2, p. 1-25, 2025 | Dossié 5

Nesse epyllion, cuja motivacdo € apresentar miticamente as
“causas” (gr. aitia) da técnica de renascimento de abelhas chamada
bugonia,® tem-se uma espécie de estrutura narrativa sob a forma do
enquadramento. De fato, em seu inicio o leitor se depara com os lamentos
de Aristeu, personagem de herdi agrario (o mito dizia ter ele ensinado o
pastoreio de ovelhas e a apicultura aos homens [Grimal, 1963, p. 51]),
apoOs a misteriosa perda de suas colmeias, sempre cuidadas com zelo.
Depois, instigado pela mae a consultar o deus Proteu, que saberia o
motivo desse mal, a historia contada em resposta pelo vate corresponde
ao relato da morte e tentativa de recuperacao de Euridice por Orfeu (v.
453-527).7 Por fim, fecha-se o enquadramento com o retorno do foco

(1894), ganhando sua categoria genérica independente no estudo de J. Heumann
intitulado De epyllio Alexandrino (1904).

¢ Wilkinson (1997, p. 106) nota que a crenga no surgimento de germes de abelhas a partir
da carcaca apodrecida de bois era bastante difundida, na Antiguidade. Virgilio, porém,
que introduz este assunto em Gedrgicas 1V, 281ss. a proposito da lembranca de que
enxames também adoecem e morrem, até o limite do total exterminio, torna o estranho
processo reprodutivo bem mais que mera forma de geragdo espontanea dos insetos,
pois reveste o abate do novilho destinado a reviver as abelhas de ritualisticos cuidados.
Ademais, tanto em Gedrgicas 1V, 283 quanto em 1V, 547ss. Aristeu ¢ mostrado como o
primeiro descobridor da bugonia, tendo essa pratica, por outro lado, surgido no Egito,
ambiente proverbialmente associado a prodigios no passado (Wilkinson, 1997, p. 106).
7 Introduzindo modificagdes nos mitos que evoca no epyllion em pauta, Virgilio, por
exemplo, faz com que a morte de Euridice ocorra, neste contexto — Gedrgicas 1V, 457-
459 —, por causa da picada de uma serpente venenosa (enquanto, perseguida por um
desejoso Aristeu em meio aos campos, ndo viu o réptil entre a relva alta e pisoteou-o).
Ora, esse tipo de destino, associado a tal personagem feminina, esta ausente em todas as
fontes gregas que a referem, como o lirico Ibico (séc. VIa.C.), o tragedidgrafo Euripides
(séc. V a.C.), Platdo do Banquete (séc. V-1V a.C.), o orador Isocrates (séc. V-1V a.C.),
o elegiaco Hermesianax (séc. IV a.C.), o bucodlico Mosco de Siracusa (séc. I a.C.) e
Diodoro Siculo da Bibliotheca Historica (séc. 1 a.C.). Adicionalmente, como nota Lee
(1996, p. 16), os elos de ligagdo entre os mitos de Aristeu e Orfeu/Euridice, além de
se imputar aquele herdi agrario qualquer ato ilicito, parecem também ser criagdo do
poeta das Georgicas: Although no crime had apparently been associated with Aristacus
before, Virgil would make him guilty of one and have himatone for it. And while his
new Orpheus was to fail in his attempt to bring Eurydice back from the dead, his new
Aristacus would meet, out of his failure, success in restoring life to nature. — “Embora,
aparentemente, nenhum crime tivesse sido associado a Aristeu antes, Virgilio iria torna-
lo culpado de um e fazé-lo expiar por isso. E enquanto o seu novo Orfeu iria fracassar



Nunt. Antiquus, Belo Horizonte, v. 21, n. 2, p. 1-25, 2025 | Dossié 6

sobre as aventuras de Aristeu e os ritos que ele teve de conduzir, a fim
de apaziguar os Manes do casal e recobrar sacrificialmente suas abelhas.

Nessa triparticdo, a cena de resgate que nos interessa, em
Georgicas IV, evidentemente se encaixa ao meio, integrando o relato de
Proteu sobre como Orfeu, magnifico poeta e musico, fez a descida aos
Infernos, donde desejava trazer a esposa de volta a vida. Diversamente
de Eneias em Eneida 11, essa personagem ndo necessita — ou, melhor
dizendo, ndo tem a chance de — voltar ao Inferno para a tentativa de
resgate da amada. Num movimento continuo, portanto, Orfeu, como ¢
sabido dos leitores das Georgicas, realiza a catabase em pauta, comeca a
recuperar Euridice — depois de persuadir os deuses infernais —, manifesta
descontrole emocional e, enfim, perde-a por ter descumprido seu acordo
com Prosérpina, que envolvia ndo olhar para trds até terem ambos
ascendido a luz do dia:

Restitit Eurydicenque suam iam luce sub ipsa
immemor heu! uictusque animi respexit.

1bi omnis effusus labor atque immitis rupta tyranni
foedera, terque fragor stagnis auditus Auerni.

1lla: ‘Quis et me inquit ‘miseram et te perdidit, Orpheu,
quis tantus furor? En iterum crudelia retro

Fata uocant conditque natantia lumina somnus.
lamque uale: feror ingenti circumdata nocte
inualidasque tibi tendens, heu! non tua, palmas’.
Dixit et ex oculis subito, ceu fumus in auras
commixtus tenues, fugit diuersa, neque illum
prensantem nequiquam umbras et multa uolentem
dicere, praeterea uidit; nec portitor Orci

amplius obiectam passus transire paludem.

(Virgilio, Gedrgicas 1V, 490-503)8

em sua tentativa de trazer Euridice de volta dos mortos, o seu novo Aristeu encontraria,
a partir de seu fracasso, sucesso na restauracdo da vida a natureza” (todas as traducdes
sdo de responsabilidade do autor do artigo, salvo aviso em contrario).

8 “Deteve-se e sua Euridice, diante ja da propria luz,/ esquecido, ai! € vencido no peito
olhou./ Entdo todo esforgo se perdeu, romperam-se os acordos do cruel/ tirano, e trés
vezes se ouviu estrondo dos lagos do Averno./ Ela diz: ‘Qual, qual furor tamanho, Orfeu,
a mim infeliz/ ¢ a ti perdeu? Eis, de novo o destino cruel/ para trds me chama, e o sono



Nunt. Antiquus, Belo Horizonte, v. 21, n. 2, p. 1-25, 2025 | Dossié 7

Em contrapartida, a grande cena referida a partir do Canto
IT da Eneida (v. 721-791) se insere em meio aos acontecimentos do
saque de Troia pelos gregos (/liupersis), quando esses dominios de
Priamo j& se achavam sem esperanc¢a alguma de salvacdo. Evitando
enumerar todos os desdobramentos e cenas contidos no episddio geral
da Iliupersis, lembramos que, assim como Proteu (ndo a voz didatica de
Virgilio) narrara a historia de Orfeu e Euridice, a personagem de Eneias
(ndo o narrador épico da Eneida) conta a queda de Troia aos convivas
do banquete de Dido. Além disso, seria possivel a divisdo do trecho
supracitado da Eneida em duas porgdes: entre v. 721-748, ocorre a fuga
da familia de Eneias (além dele, formada pelo pai, Anquises, pelo filho,
Iulo/Ascanio, e pela esposa, Cretisa) das chamas e da carnificina de Troia;
entre v. 749-791, encontra-se de fato a cena da volta a cidade e resgate
(malsucedido) de Creusa.

Os comentadores tém repetidamente enfatizado que ha muitos
paralelos, inclusive linguisticos, entre as passagens atinentes ao hipotexto
(Georgicas 1V) e ao hipertexto (Eneida I1) que temos citado. Com efeito,
um aprofundado ensaio sobre o Canto Il da Eneida, cujo autor ¢ Michael
Putnam (1988, p. 42), pds em evidéncia varias semelhangas deste tipo:

Ele levanta seu pai aos ombros e conduz seu filho pela mao.
Mas seu desejo para Cretsa € que ela deve seguir suas pegadas a
distancia (longe seruet uestigia coniunx, verso 711). E, ao comecar
a jornada, ela obedece devidamente (poné® subit coniunx, verso
725). Pone é notavel como a palavra usada em Georgicas 1V,
verso 487, para descrever a distancia que Euridice mantém atras
de Orfeu a pedido de Prosérpina, enquanto se evadem do Inferno.
[...] Mas a conex@o da fuga da terra da morte com a referéncia
especifica a historia de Orfeu e Euridice ganha pontos nos versos
que se seguem. Eneias se aproxima dos portdes da cidade e parece,
momentaneamente, ter completado sua jornada (versos 730-31):

recobre oscilantes olhos./ E agora adeus: sou levada tendo em roda noite enorme,/ a
ti estendendo débeis maos, ai! ndo tua!’/ Falou e de repente dos olhos, como fumaga
misturada/ em té€nue brisa, fugiu apartada, nem a ele,/ que enlagava em vao as sombras
¢ queria muitas coisas/ dizer, viu além disso, nem o barqueiro do Orco/ deixou mais
atravessar o palude a frente”.

? Os grifos em negrito s30 nossos.



Nunt. Antiquus, Belo Horizonte, v. 21, n. 2, p. 1-25, 2025 | Dossié 8

lamque popinquabam portis omnemque uidebar/ euasisse uiam...
“E ja me aproximava dos portdes e parecia ter transposto/ todo
o caminho”. Fraseologia semelhante ¢ empregada por Virgilio
num momento igualmente crucial das Gedrgicas IV (verso 485),
quando Orfeu quase retorna ao mundo de cima: iamgque pedem
referens casus euaserat omnis... “E ja, voltando os passos,
transpusera todos os infortinios” (Putnam, 1988, p. 42).1

O mesmo critico (Putnam, 1988, p. 43) continua a elencar os
pontos de contato expressivos entre a diccao de Proteu, em Georgicas
IV, e a de Eneias, em Eneida 11: entdo, Cretsa “se deteve” (substitit, v.
739) no segundo poema, mas o proprio Orfeu o fez no primeiro (restitit,
v. 490); ha mengdes ao gesto do olhar em um e outro contexto — nec...
respexi (“e ndo... olhei”, Eneida 11, 741); respexit (‘“olhou”, Georgicas
IV, 491) —, sendo isso imputavel a Eneias e a Orfeu, respectivamente;
ocorre explicitacao idéntica ao fato de que nem Euridice nem Cretisa
poderdo, uma vez perdidas, ser “entregues de volta’ aos que as buscavam
(reddita — Georgicas 1V, 486 e Eneida 11, 740).

Em refor¢o das semelhancas entre a cena virgiliana do resgate
de Euridice e sua “retomada” no hipertexto da Eneida, temos ainda o
par de passagens seguintes:

10 He raises his father to his shoulders and leads his son by the hand. But his wish
for Creusa is that she should follow their footsteps from afar (longe seruet uestigia
coniunx, line 711). And as the journey begins she dutifully obeys (pone subit coniunx,
line 725). Pone is notable as the word used in Georgic IV, line 487, to describe the
distance Eurydice keeps behind Orpheus at the behest of Proserpina, as they made their
way out of hell. [...] But the connection of escape from the death with specific reference
to the story of Orpheus and Eurydice gains point from the lines which follow. Aeneas
approaches the city gates and seems momentarily to have completed his journey (lines
730-31): Iamque popinquabam portis omnemque uidebar/ euasisse uiam... “And now
I approached the gates and seemed to have come all the way”. Similar phraseology
is used by Virgil at an equally crucial moment in Georgics IV (line 485) as Orpheus
nearly regains the world above: iamque pedem referens casus euaserat omnis... “And
now retracing his steps he had escaped all misfortune...”



Nunt. Antiquus, Belo Horizonte, v. 21, n. 2, p. 1-25, 2025 | Dossié 9

[...], Eurydicen uox ipsa et frigida lingua

ah! miseram Eurydicen anima fugiente uocabat;
Eurydicen toto referebant flumine ripae.
(Virgilio, Gedrgicas 1V, 525-527).1

Ausus quin etiam uoces iactare per umbram,

impleui clamore uias maestusque Creusam
nequiquam ingeminans iterumque iterumque uocaui.
(Virgilio, Eneida 11, 768-770)."2

Putnam (1988, p. 44), que cita o0 mesmo paralelismo, evoca
sobretudo a ideia da insisténcia no chamamento a esposa perdida.
Gostariamos, porém, depois de esclarecer que o trecho referente as
Georgicas IV, 525-527 trata de quando a cabega de Orfeu, degolada pelas
Bacantes tracias, rolou no rio Hebro sem desistir de chamar Euridice,
de apontar alguns pormenores linguisticos que aproximam Eneida 11,
768-770 deste ponto do hipotexto. Nesse sentido, tanto os trés versos
transcritos do poema didatico quanto os trés da epopeia de algum modo
contém o verbo uocare em posi¢ao final de verso e em tempo passado;
além disso, anteriormente a tais palavras, ha sempre o nome das esposas
no caso acusativo, precedido de adjetivos com significagdo de tristeza.

Outros marcadores alusivos'®* ou pontos de contato entre uma e
outra produgao globalmente envolvida poderiam ser apontados, a exemplo
da similaridade (parcial) entre as falas de Euridice (Georgicas 1V, 494-
498) e do fantasma de Creusa (Eneida 11, 776-789) depois de perdidas,
respectivamente, por Orfeu e Eneias. Assim destacou certo artigo de Luca
Grillo (2010, p. 49), sendo especialmente ilustrativa, nesse sentido, a
retomada da expressao dulcis coniunx (doce conjuge), de Georgicas 1V,
465, em Eneida 11, 777 (na mesma posi¢ao métrica), mas com a diferenca

1<[...] a propria voz e a fria lingua ‘Euridice’/ ah! ‘infeliz Euridice’ chamava, com a
vida a esvair-se:/ ‘Euridice’ repercutiam as margens do rio inteiro”.

12 “Tendo ousado ainda langar palavras as sombras, / enchi de gritos as vias; e, infeliz,
‘Creusa’/ em vao repetindo de novo e de novo, chamei”.

13 Tais marcadores abrangem “desde recursos sonoros e ritmicos, escolhas lexicais, uso
de certas expressdes [...] até estratégias de citagdo — como a incorporagdo de todo um
verso ou a fusdo de diferentes em um mesmo verso” (Prata, 2002, p. 38).



Nunt. Antiquus, Belo Horizonte, v. 21, n. 2, p. 1-25, 2025 | Dossié 10

de que, na primeira ocorréncia, Proteu — ou Orfeu? — a pronuncia,'* o que
cabe ao proprio fantasma da esposa de Eneias nesta epopeia.'

Devemos, no entanto, prosseguir relembrando em quais aspectos
a aproximacao intertextual de Georgicas IV, 467-506 e Eneidall, 721-791
permite observar diferencas, com foco especifico sobre as personagens de
Orfeu e Eneias. Primeiramente, ndo ¢ desconhecido dos leitores das duas
obras de Virgilio que ambos falham em seus gestos de resgate da propria
esposa. No tocante a Orfeu, a falha ¢ relativa a que a soberana do mundo
dos mortos, Prosérpina, impusera como condi¢ao para permitir o retorno
de Euridice ao mundo dos vivos, com o marido: que ele jamais olhasse
“atras” (pome, v. 487) e para esta, até¢ o fim da ascensdo em comum.
Mas “loucura repentina arrebatou incauto amante” (subita incautum
dementia cepit amantem, v. 488) e esse esposo ansiosamente olhou a
amada (respexit, v. 491), com o que ela se desfez em névoa para sempre.

14O narrador da historia de Orfeu e Euridice a Aristeu, que o consulta, é obviamente
Proteu. Contudo, em alguns trechos da narrativa do deus, ha grande reforgo da carga
afetiva, como se tudo tivesse deixado de ser um frio e objetivo relato para assumir
tons de certo “prolongamento” das atitudes ou sentimentos das personagens. O trecho
identificado com as Gedrgicas 1V, 464-466 ¢ um desses pontos, pela insisténcia com
que o pronome fe (“a ti”), cujo referente ¢ Euridice, é empregado — em indicagdo
concreta da obsessiva insisténcia de Orfeu em chama-la — e pela presenca de varios
sons evocativos do nome da mulher envolvida (como as proprias vogais “e” e “u”),
nome este que seu esposo nao cansara de repetir até a agonia. Veja-se, assim, o trecho
citado: Ipse caua solans acgrum testudine amorem/ te, dulcis coniunx, te solo in litore
secum,/ te ueniente die, te decedente canebat. — “Ele mesmo, consolando cruel amor
em oca lira,/ a ti, doce esposa, a ti na praia deserta consigo,/ a ti ao vir o dia, a ti a0
partir celebrava”.

15 Também Vasconcellos (2001, p. 149ss.) realizou detida anélise intertextual dos dois
episodios a que temos feito referéncia, nas Georgicas e na Eneida. Para isso, inclusive
apontou outras semelhancgas linguisticas entre ambos, além das que Grillo (2010)
cita. Para mencionar apenas algumas, o estudioso brasileiro indica varios paralelos
vocabulares entre Georgicas 1V, 485-488 e Eneida 11, 730-732 (iamque/iamque;
omnem/omnis, euasisse/euaserat,; subito cum/cum subito, ad auris/ad auras); que as
duas mulheres, Euridice e Creusa, dirigem indagagdes reprovadoras aos maridos depois
de serem perdidas (Georgicas 1V, 495 ¢ Eneida 11, 776); que ambas se despedem de
Orfeu ou Enecias dizendo iamque uale — “e agora adeus” (Georgicas 1V, 497 ¢ Eneida
11, 789) etc.



Nunt. Antiquus, Belo Horizonte, v. 21, n. 2, p. 1-25, 2025 | Dossié 11

Na Eneida, depois de um prodigio ocorrido na casa de seu pai,
com o levantamento de chamas indcuas sobre a cabeca de Tulo/Ascanio
(v. 681ss.), o her6i segue em fuga de Troia tendo Anquises sobre as
costas, o filho ao seu lado e a esposa “atrds”, como vimos (pone, v. 725).
Chegando a um santuério de Ceres situado extramuros e ali tendo ocultado
filho, pai e os Penates da cidade, que este segurava, Eneias percebe que,
entre tortuosos caminhos, Creusa se extraviara em meio a perturbagdo do
momento, decidindo ele, por isso, voltar atrds (muros obscuraque limina
portae/ [...] repeto — “as muralhas e as obscuras soleiras do portao/ [...]
retomo”, v. 752-753) a fim de buscé-la. A aparigdo espectral que referimos
e sua fala profética a Eneias, todavia, eliminam quaisquer esperancas de
um reencontro em vida.

O que notamos intertextualmente ¢ uma espécie de profunda
diferenciagdo entre as atitudes de Orfeu para com Euridice e aquelas de
Eneias para com Creusa: na verdade, o primeiro personagem peca pelo
excesso de apego a amada e esposa, como se até a privacdo do olhar
continuo sobre ela lhe fosse impossivel. Por sua vez, Eneias erra, ao que
tudo indica, devido a certa falta de aten¢do para com sua conjuge: isso se
patenteia ja pelo fato de que o heroi “ndo olhou” (nec... respexi, v. 741)
para ela enquanto se ocupava de conduzir os demais e a si mesmo em
fuga da morte (Vasconcellos, 2001, p. 150). Ele, ainda, ndo respondeu
absolutamente as suplicas de Cretsa da ultima vez em que ela lhe
direcionou suas palavras de forma patética, enquanto viva:

Ecce autem complexa pedes in limine coniunx
haerebat, paruomque patri tendebat Iulum.

“Si periturus abis et nos rape in omnia tecum;

sin aliquam expertus sumptis spem ponis in armis,
hanc primum tutare domum. Cui paruos lulus,

cui pater et coniunx quondam tua dicta relinquor?

(Virgilio, Eneida 11, 673-678)'¢

16 “Mas eis que, abragada a meus pés, na soleira a esposa/ se prendia, estendendo ao
pai o pequeno Iulo:/ ‘Se partes para morrer, também nos toma junto contigo,/ mas,
experiente, se tens alguma confianga tomando armas,/ protege primeiro esta casa. 4
quem o pequeno Iulo,/ a quem teu pai e eu, antes dita tua esposa, sou deixada?’”



Nunt. Antiquus, Belo Horizonte, v. 21, n. 2, p. 1-25, 2025 | Dossié 12

Quando ele, enfim, decide prestar atengdo a mulher, ja era
tarde demais, como vimos. Também foi tardiamente, quando Creusa
se manifestou como presenga fantasmagorica a ele, que Eneias desejou
falar e, ainda, estreitd-la em seus bragos.'” Neste ponto, poderia soar
intertextualmente irdnico — dadas as circunstancias de desaparecimento
da mulher — que o herdi da Eneida voltasse a parecer-se com Orfeu, o
qual se desesperara apos seu erro e tentara, antes de Eneias, verbalizar
sentimentos e enlagar a alma de Euridice."® Na Antiguidade, ja havia
embaracos diante da postura de Eneias em rela¢do a Cretsa, bem como
ressalvas nada veladas a este ponto de suas aventuras:

Longe seruet uestigia coniunx (Aen. 2.711). Sérvio afirma
que longe ¢é preciso para haver preparagao para a perda
de Cretsa, e isso € claro: do ponto de vista puramente
narrativo, a sequéncia dos acontecimentos € consistente e
logica. Na verdade, é precisamente esta coeréncia que nos
leva a questionar-nos sobre o plano de Eneias: por que,
por exemplo, ele ndo segurou a mao da sua esposa ou a
fez simplesmente caminhar ao seu lado? Os comentaristas
que favorecem Eneias tém dificuldade com estas palavras:
Conington, ecoando Sérvio, afirma que o objetivo de Eneias
¢, sem duvida, “facilitar a fuga de todo o grupo, fazendo
com que seus membros sigam separadamente”; mas ele
nao explica por que a divisdo em grupos diferentes ajudaria
na fuga, nem por que, se isso acontecesse, Creusa, € ndo
outra pessoa, deveria se juntar a outro grupo. [...] Antes de

7 Haec ubi dicta dedit, lacrimantem et multa uolentem/ dicere deseruit tenuisque
recessit in auras./ Ter conatus ibi collo dare bracchia circum;/ ter frustra comprensa
manus effugit imago,/ par leuibus uentis uolucrique simillima somno. — “Ao dizer
tais palavras, a mim choroso e muito querendo/ dizer deixou, desapareceu em leves
brisas./ Trés vezes entdo tentei enlagar seu colo com meus bragos;/ trés a imagem, em
vao enlagada, fugiu das maos,/ igual a leves ventos, quase um sonho voador” (Virgilio,
Eneida 11, 790-794).

18 Dixit et ex oculis subito, ceu fumus in auras/ commixtus tenues, fugit diuersa, neque
illum/ prensantem nequiquam umbras et multa uolentem/ dicere, praeterea uidit;
[...] — “Falou e de repente dos olhos, como fumaga misturada/ em leves brisas, fugiu
apartada, nem a ele,/ enlagando em vao e muito querendo/ dizer, viu além disso, [...]”
(Virgilio, Georgicas 1V, 499-502).



Nunt. Antiquus, Belo Horizonte, v. 21, n. 2, p. 1-25, 2025 | Dossié 13

Sérvio se esforgar pela justificagdo de Eneias, Ovidio, leitor
ndo menos atento de Virgilio, fez Dido afirmar que Cretsa
“morreu abandonada, s6, pelo marido de coracdo duro”
(occidit a duro sola relicta uiro, Ov. Her. 7.84) (Grillo,
2010, p. 51 e p. 53-54).”

Em concordancia com o direcionamento de uma leitura intertextual
favoravel a ver, nos gestos finais de Eneias para com a esposa, algum tipico de
“critica” a essa personagem, lembramos a contribui¢ao fundamental de Lyne
(1987, p. 149ss.), o qual analisou detalhadamente a presenca concomitante
de “vozes”, na épica da Eneida, distintas do enaltecimento monolitico ao
Império. No tocante a questdao do relacionamento humano entre Eneias e
Creusa, servindo-se de aspectos como os que temos referido, no Canto IT
dessa epopeia — tais como o completo siléncio do heréi diante da suplica da
esposa, em v. 673-678, e a propria dindmica na fuga da familia de Troia —,
o critico traz dados de interesse.

Em sua opinido, portanto, tem-se na cena da falta de réplica de
Eneias a Cretsa um exemplo da técnica de “corte” (cut off), através da
qual Virgilio, na Eneida, por vezes se serve “agilizando” a narrativa® em
direcdo a seus pontos de maior interesse (Lyne, 1987, p. 150). Tais pontos
de interesse ndo incluem, amitde, os relacionamentos do hero6i para com
0s amigos e entes queridos: assim, teriamos esperado na cena aludida que

1% Longe seruet uestigia coniunx (Aen. 2.711). Servius states that longe is necessary to
prepare for the loss of Creusa, and this is clear: from a purely narrative point of view,
the sequence of events is consistent and logical. In fact, precisely this consistency
encourages us to wonder about Aeneas’ plan: why, for example, did he not hold his
wife’s hand or have her simply walk next to him? The commentators who favor Aeneas
have trouble with these words: Conington, echoing Servius, states that Aeneas’ aim
is doubtless “to facilitate the escape of the whole party by making the members of it
travel separately;” but he does not explain why splitting into different groups would
help the flight, nor why, if it would, Creusa rather than someone else must join another
group. [...] Before Servius struggled to justify Aeneas, Ovid, no less attentive a reader
of Virgil, had Dido state that Creusa “died, abandoned, she alone, by her hard-hearted
husband” (occidit a duro sola relicta uiro, Ov. Her. 7.84).

20 Na cena com Cretsa, surge em II, 679ss. um omen, pois a cabeca de Iulo se inflama
da hora da fuga da familia de Troia. Ora, sem mais tardar em palavras, Enecias ndo
responde a stiplica da esposa, mas logo toma os seus ¢ decide-se, confiante, por fugir,
diante desse sinal divino.



Nunt. Antiquus, Belo Horizonte, v. 21, n. 2, p. 1-25, 2025 | Dossié 14

Eneias reagiria minimamente a esposa, o que de fato ndo ocorre, apesar
de ter havido, no momento, a oportunidade. Lyne (1987, p. 150) ainda
observa que Virgilio, neste trecho, também nao parece sugerir o heroi “a
ponto de” (brimming over) dar qualquer resposta, diversamente da “cena
de corte com Dido, por exemplo, [em que] ficamos sabendo de Eneias
‘estar se preparando para dizer muitas coisas’” (Lyne, 1987, p. 150).”!

No tocante ao tratamento, por Virgilio, do modo de fuga em si,
Lyne (1987, p. 151) faz atentar para grande “frieza” do engajamento
de Eneias diante da esposa: isso se patenteia na medida em que ela ¢
informada em terceira pessoa, pelo conjuge, da maneira de conduzir sua
jornada para fora da cidade em chamas (longe seruet uestigia coniunx —
“que de longe siga os passos a mulher”, v. 711). Além disso, continua, a
protecdo, sobretudo, de Anquises (o passado da linhagem do herdi) e de
Ascanio (o futuro da mesma linhagem) se vincula, pela logica da epopeia,
a motivos praticos e dinasticos. Entretanto, semelhante hierarquizagao
que deixa Cretisa em terceiro lugar “facilita, se ndo causa, a morte dela”
(Lyne, 1987, p. 151).%2

Em contrapartida, Vasconcellos (2001, p. 154), sem desconsiderar
que parece, sim, haver similaridades “delicadas” entre Orfeu e Eneias,”
enfatiza mais que Lyne o fato de encontrarmos, na Eneida, os valores de
uma epopeia, segundo os quais ndo convém grandes “efusdes patéticas”
por parte do her6i, cabendo-lhe antes os firmes gestos de um lider de
seu povo. Por esse ultimo motivo, Eneias, mais do que Orfeu, obedece
aos designios dos deuses e esta fadado ao sucesso do ponto de vista

21T...] cut-off scene with Dido, for example, we are told that Aeneas “was preparing
to say may things”.

221...] facilitates, if not causes, Creusa’s death.

2 Vasconcellos, 2001, p. 156: Ora, no episddio da perda de Creusa, vemos que Eneias
comete um erro fatal, por ele atribuido a um nume hostil (II, v. 735): em sua precipitagdo,
afasta-se dos caminhos conhecidos (II, v. 736-737) — avulta a possibilidade de que
a esposa se tenha pedido nesse momento, por descuido; o troiano, entdo, mostra-
se tdo incauto quanto Orfeu! E verdade que a propria sombra de Cretsa explica o
acontecimento como estratégia do destino para ali reté-la, mas nao deixa de surpreender
que o herodi seja mostrado em situagdo tdo delicada, nesse aspecto comparavel com a
de Orfeu. No capitulo seguinte, quando analisarmos o livro IV, voltaremos a questdo;
veremos que Eneias parece expor o ocorrido com um certo sentimento de culpa que a
Dido das Heroides explorara...



Nunt. Antiquus, Belo Horizonte, v. 21, n. 2, p. 1-25, 2025 | Dossié 15

pratico e “imperial”. Isso implica, porém, em que ele de fato tenha de
se colocar muitas vezes atras de suas obrigagdes como individuo dotado
de sentimentos, ficando, assim, até certo ponto explicada sua “frieza”
(Vasconcellos, 2001, p. 155).

3 Cenas de resgate em Eneida 11, 721-791 e Aetna 603-645: espelha-
mento e diferenca

Referindo-nos ao poema chamado Aetna, o qual se inclui na Appendix
Vergiliana e permanece de autoria, ou mesmo datacdo, até certo ponto
desconhecida — embora estudiosos como Katharina Volk (2005, p. 70),
a partir de peculiaridades de linguagem, estilo e métrica, atribuam sua
escrita a tempos posteriores ao de Virgilio (séc. I d.C.) —,** deparamos
uma obra mais aproximavel da forma das Georgicas que daquela da
Eneida. Na verdade, trata-se aqui de um pequeno poema didatico com 645
hexametros, tendo como assunto a vulcanologia em seus mais variados
desdobramentos (algo de todo inédito na literatura antiga).

Isso nao significa, obviamente, que a abordagem da existéncia
e funcionamento dos vulcdes tenha sido de todo ignorada pelas Letras
dos gregos® e romanos: a propria literatura latina, assim, deixa divisar
por momentos a dedicacdo de varios autores a descrever fendmenos
associaveis a montanhas como o Etna e o Vesuvio.? A titulo de

24 No tocante ao terminus post quem do mesmo Aetna, Volk fa-lo recuar para o ano
aproximado de 65 d.C., ou seja, para o periodo da morte de Séneca. O que o justifica
¢ que se notam abundantes semelhangas de conteudo ¢ “fraseado” entre esse poema
¢ as Naturales Quaestiones (“Questdes Naturais”) senequianas, obra da qual talvez
dependa como um de seus mais importantes referenciais. Ora, como se acredita que
essa personagem historica da Roma Antiga trabalhou na escrita do tratado até o final
de seus dias, bruscamente interrompidos com um suicidio a mando do imperador Nero,
resta-nos a possibilidade de ver no poema didatico de vulcanologia um produto datado
proximamente ao obito do fildésofo (e ao término de sua atividade de escrita, portanto)
(Trevizam, 2020, p. 26-27).

5 Vejam-se Esquilo (séc. VI-V a.C.), Prometeu, 347-376; Pindaro (séc. VI-V a.C.),
Pitica 1, 15-28.

26 Entre os testemunhos da literatura latina que focalizam especialmente o monte
Vesuvio, destacamos a carta VI, XVI, 13 de Plinio, o Jovem, ao historiador Cornélio
Tacito (séc.I-II d.C.). Ver Gomes (2020, p. 110-111): O relato escrito mais antigo de



Nunt. Antiquus, Belo Horizonte, v. 21, n. 2, p. 1-25, 2025 | Dossié 16

exemplificacdo, Tito Lucrécio Caro, na obra De rerum natura VI, 639-
711, dedicava-se a explicar racionalmente a morfologia — até aquela
ndo visivel na superficie — e os mecanismos envolvidos nas erupc¢des
do monte Etna da Sicilia.

Virgilio, em Geodrgicas 1, 466-473, incluiu as erupgdes desse
monte entre os prodigios que se seguiram ao assassinato de Caio Julio
César, nos Idos de margo de 44 a.C.:

1lle etiam exstincto miseratus Caesare Romam,

cum caput obscura nitidum ferrugine texit

impiaque aeternam timuerunt saecula noctem.

Tempore quamquam illo tellus quoque et aequora ponti,
obscenaeque canes importunaeque uolucres

signa dabant. Quotiens Cyclopum efferuere in agros
uidimus undantem ruptis fornacibus Aetnam,
flammarumque globos liquefactaque uoluere saxa!
(Virgilio, Georgicas 1, 466-473)*

No Canto IIl da Eneida, em v. 570-587, refere-se com
maravilhamento e coloracdes miticas a chegada da frota de Eneias a
parte oriental da costa siciliana, onde o Etna fumegava; seguiram-se
em Roma a este grande épico, pelo gesto de celebracdo do mesmo
espag¢o, no minimo o poeta didatico identificado com Marco Manilio

uma erupgdo vulcanica é de Plinio, o Jovem (61 - 114), que foi testemunha ocular da
erupgdo de Vestivio ¢ a narra em uma de suas epistolas a Tacito. Nela, € possivel perceber
que, no primeiro século, o Vestivio era tratado como “monte”, ao que Plinio registrava
Interim e Vesuuio monte pluribus locis latissimae flammae altaque incendia relucebant
(PLIN. Ep. Tac., 6.16.13). Ha, claro, uma caracterizagdo da propriedade vulcanica, ao
passo que palavras pertencentes ao campo semantico de fogo — ignei spiritus (sopro
igneo), longas flammarum figuras (longas figuras de chama) — sdo acionadas durante
o relato, entretanto o Vesuvio ndo ¢ tratado como vulcdo, propriamente dito como se
faz atualmente, mas apenas como mons, sendo comparado até mesmo a um pinheiro
diante de sua forma.

27 “Ele [0 Sol] também se apiedou de Roma com a morte/ de César, quando cobriu
a cabeca brilhante com ferrugem/ escura e as geragdes impias temeram uma noite
eterna,/ embora naquele tempo a terra, as planicies do mar,/ as cadelas agourentas ¢ as
aves funestas também/ dessem sinais. Quantas vezes, rompidas as fornalhas,/ vimos
o Etna ferver agitado nos campos dos Ciclopes,/ ¢ atirar globos de fogo junto com
pedras liquefeitas!”



Nunt. Antiquus, Belo Horizonte, v. 21, n. 2, p. 1-25, 2025 | Dossié 17

(em Astronomica 1, 852-858 ¢ II, 889-895 — séc. I d.C.) e Ovidio
(Metamorphoseon libri XV, 340-355 —séc. [ a.C.-1d.C.). Entretanto,
esses autores — em geral poetas — primeiro tenderam a produzir visdes
mitificadas a respeito dos vulcdes e dos aspectos que os concernem
(excecdo feita a Lucrécio); em segundo lugar, conforme diziamos,
nenhum dos textos greco-romanos a que temos aludido, exceto Aetna,
tinha como meta central desenvolver com detalhes qualquer teoria
vulcanologica, apesar de tocarem de passagem neste topico.

De toda forma, em partilha com a obra agricola de Virgilio, ou
outros textos tipologicamente afins, Aetna apresenta ao leitor certa voz
textual moldada como a de um magister (“professor”) filosofico, o qual
se endereca ao “tu” textual do discipulus (“aluno”) para desvid-lo de
vas doutrinas sobre os mecanismos da Natureza. Diversamente do que
contam os mitos, portanto, o Etna ndo entra de tempos em tempos em
erupgao porque abriga a forja de Vulcano nos subterraneos,” mas sim por
a terra conter galerias ocas em seu interior. Nelas, como explica o poeta
andnimo do texto comentado, passam ventos velozmente (v. 94-101), o
que por vezes gera movimentos bruscos (terremotos)® ou derretimento de
rochas, as quais se expelem da cratera durante as explosdes da montanha.

28 Principio ne quem capiat fallacia uatum/ sedes esse dei tumidisque e faucibus ignem/
Vulcani ruere et clausis resonare cauernis/ festinantis opus: non est tam sordida diuis/
cura neque extremas ius est demittere in artes/ sidera,; subducto regnant sublimia
caelo/illa neque artificum curant tractare laborem. — “Primeiro, que a ninguém enleie
a mentira dos vates,/ ser a morada de um deus, de timidas gargantas arrojar-se/ o fogo
de Vulcano e, em cerradas cavernas, ressoar/ a obra de um apressado: ndo tém tdo
infimo cuidado/ os deuses, nem ¢ licito rebaixar os astros as técnicas/ mais vis; eles
reinam sublimes no céu distante/ e ndo cuidam de realizar um trabalho de artesdos”
(Aetna, 29-35).

2 Nam quo liberior quoque est animosior ignis/ semper in inclusis, nec uentis segnior
ira est/ sub terra penitusque mouent hoc plura; necesse est/ uincla magis soluant,
magis hoc obstantia pellant./ Nec tamen in rigidos exit contenta canales/ uis animae
flammaeue: ruit qua proxima cedunt/ obliquumque secat quae uisa tenerrima claustra./
Hinc terrae tremor, hinc motus, ubi densus hiatu/ spiritus exagitat uenas cessantiaque
urget. — “Com efeito, quanto mais liberdade e impeto tem o fogo/ em lugares sempre
fechados, mais os ventos se iram violentos/ sob a terra e mais pdem em movimento no
fundo; é forgoso/ que soltem mais as amarras ¢ rechacem mais o que os obsta./ Mas
ndo se escapa contida, por canais inflexiveis, a forca do vento/ ou da chama: atira-se
por onde cede o que esta perto e rompe/ de través as barreiras que pareceram muito



Nunt. Antiquus, Belo Horizonte, v. 21, n. 2, p. 1-25, 2025 | Dossié 18

Outro elemento tipicamente associavel a poesia didatica antiga, e
que vemos reatualizado na obra em pauta, sdo os painéis ilustrativos. Esses
se identificam com “interrup¢des” na cerrada preceituacdo, achando-se
presentes em inimeras obras da tipologia em jogo e favorecendo a
apresentacao de descri¢des, relatos, quadros etc. Seu objetivo ¢ mediar
a uariatio expositiva e/ou propiciar uma espécie de pausa na simples
enumeragdo sequencial de preceitos, poupando o leitor da monotonia
expositiva, bem como generalizando ensinamentos:

[...] sua ampla gama de tépicos [da poesia didatica] foi
avivada, como j4 afirmei, por relatos interessantes (doravante
denominados “painéis” ou “digressoes”) sobre inumeros
temas apeteciveis, de relevancia ilustrativa aproximada para
anarrativa didatica. A maioria destes painéis ilustrativos, tdo
adequados para as narrativas quanto para a épica didatica,
¢ mitologica. Sdo, ainda, quase uma parte ontologica da
poesia didatica e da épica narrativa (Sharrock 1994: 90).
Por qué? Porque as origens deste tipo de poesia sdo orais.
A literatura oral “pensa” e generaliza sobretudo através do
mito. Isto €, a literatura oral afirma a universalidade através
da mitologia. As vezes, estes painéis podem ser retirados de
eventos mais proximos da “vidareal”. Tal tipo de relato pode
ser chamado de ainos, uma fabula explicativa ou instrutiva
(Toohey, 1996, p. 3).%°

Em Aetna, o mais significativo espécime deste item do didatismo
se encontra em v. 603-645, trecho em que o poeta andnimo (re)contou a

débeis./ Dai o tremor de terra, dai o movimento, quando um ar adensado/ pela passagem
agita os canais e impele o que esta parado” (4etna, 146-154).

30 1...] its broad range of topics was leavened, as I have already stated, by interesting
tales (henceforth termed “panels” or “inserts”) on any number of entertaining themes,
more or less of illustrative relevance to the didactic narrative. Most of these illustrative
panels, as suitable for narrative as for didactic epic, are mythological. They represent,
furthermore, almost an ontological part of didactic and of narrative epic (Sharrock 1994:
90). Why? Because the origins of this type of poetry are oral. Oral literature “thinks”
and generalizes above all through myth. Oral literature, that is, asserts universality
through mythology. Sometimes these panels may be taken from events closer to “real
life”. Such a tale may be termed an ainos, an explanatory or instructive fable.



Nunt. Antiquus, Belo Horizonte, v. 21, n. 2, p. 1-25, 2025 | Dossié 19

lenda associada a Anfinomo e Anapias, os dois piis fratres de Catania. Tal,
historia, orgulhosamente transmitida por tradigdes orais da Sicilia desde
tempos antiquissimos, recebeu atengado de escritores Classicos —além da
obra que aqui comentamos —, por exemplo, no orador Licurgo (Contra
Leocrates, cap. 95-96) —séc. IV a.C. —; em Diodoro Siculo (Bibliotheca
Historica XX, 101, 3) —séc. [ a.C. —; em Estrabao (Geographia V1, 269)
—séc. [ a.C. —; em Lucio Aneu Séneca (De beneficiis 111, 37, 2) — séc. |
d.C. — entre outros.

Remontando, segundo fontes antigas, a supostos eventos
ocorridos na época da octogésima primeira Olimpiada, ou seja, por
volta de 456-453 a.C. (Santelia, 2012, p. 24), a lenda menciona uma
violenta erup¢do do monte Etna, na qual “ardiam nos campos searas e
jeiras a ondularem/ pelo cultivo, com os donos; bosques e colinas ruiam”
(ardebant agris segetes et mollia cultu/ iugera cum dominis, siluae
collesque ruebant, v. 609-610). Além disso, “mal parecia o inimigo [a
lava vulcanica] ter deixado o acampamento;/ tremiam e j& transpusera
os portdes da cidade vizinha” (uixdum castra putant hostem mouisse;
tremebant/ et iam finitimae portas euaserat urbis, v. 611-612).

Devido a extensao e gravidade dos danos, que nao possibilitavam
apopulacdo local permanecer em suas moradas e resguardar ali os bens,
comegaram os homens a recolher avidamente o que consideravam mais
precioso, com vistas a fuga. Assim, “[...] geme um sob o ouro;/ outro
toma armas e as depde, tolamente, sobre os ombros;/ seus crimes retardam
outro, esfalfado pelos saques” ([...] gemit ille sub auro,/ colligit ille arma
et stulta ceruice reponit,;/ defectum raptis illum sua crimina tardant, v.
614-616). Por outro lado, evitando uma ganancia que ndo recuava nem
em face da morte,

Amphinomus fraterque pari sub munere fortis,
cum iam uicinis streperent incendia tectis,
aspiciunt pigrumque patrem matremque senecta
eheu! defessos posuisse in limine membra.

— Parcite, auara manus, dites attollere praedas! —
1llis diuitiae solae materque paterque;

hanc rapient praedam mediumque exire per ignem
ipso dante fidem properant. O maxima rerum

et merito pietas homini tutissima uirtus!



Nunt. Antiquus, Belo Horizonte, v. 21, n. 2, p. 1-25, 2025 | Dossié 20

Erubuere pios iuuenes attingere flammae

et quacumque ferunt illi uestigia cedunt.

Felix illa dies, illa est innoxia terra!

Denxtra saeua tenent laeuaque incendia; fertur
ille per obliquos ignis fraterque triumphans;
tutus uterque pio sub pondere sufficit; illa

et circa geminos auidus sibi temperat ignis.
Incolumes abeunt tandem et sua numina secum
salua ferunt. [...J*!

(detna 624-641)

Varios sdo os paralelos entre esta historia e a cena de resgate em
Eneida 11, 721-791, a exemplo da questdo da necessidade de evadir-se
de uma localidade em chamas; do aspecto familiar envolvido em ambos
os casos; do salvamento especifico do(s) genitor(es); do valor da pietas
(piedade) que ressalta, ou deveria ressaltar, em um contexto e outro. A
respeito da pietas, vale a pena aqui abrir breves parénteses e lembrar que

[...] se define habitualmente como um sentimento para com
aqueles a quem o homem esta ligado por natureza (pais,
filhos, parentes). Quer dizer, por conseguinte, que liga entre
si os membros da comunidade familiar, unidos sob a égide
da patria potestas, ¢ projetada no pretérito pelo culto dos
antepassados. Est4, pois, firmada nos sentimentos religiosos
dos Romanos (tinha um templo na Urbe desde 181 a.C.), os
quais se sentiam protegidos pelos deuses Manes, Lares e
Penates, e pensavam que o dono da casa tinha o seu genius

3 <Anfinomo e o irméo valoroso diante de um mesmo dever,/ quando ja crepitavam
incéndios nas casas vizinhas,/ notam que o pai inerte ¢ a mae, ai! fatigados/ de velhice,
depuseram no limiar os seus membros./ — Cessa, 0 turba avara, de tomar ricos butins!
—/ As Unicas riquezas daqueles sdo a mie e o pai;/ tomardo esse butim e se apressam
a0 escape em meio/ ao fogo a infundir, ele proprio, confianca. O piedade filial,/ a mais
nobre das coisas e, merecidamente, a mais segura virtude/ humana! Envergonharam-se
as chamas de atingir os pios/ jovens e, por onde quer que levem os passos, elas recuam./
Feliz aquele dia, aquela terra permanece ilesa!/ A direita e a esquerda tomam conta
incéndios cruéis; sdo ditos/ triunfantes aquele ¢ o irmao, pelas chamas de través;/ um e
outro resistem em seguranga sob o pio fardo; ali,/ e em torno dos gémeos, o fogo avido
modera a si proprio./ Partem sdos e salvos, enfim, e levam consigo os seus deuses/ em
seguranga [...]”.



Nunt. Antiquus, Belo Horizonte, v. 21, n. 2, p. 1-25, 2025 | Dossié 21

tutelar e a esposa era protegida por Juno. Estabelecendo
assim um vinculo afetivo entre os membros de uma familia,
a pietas alargava-se a divindade, e acaba por compreender
também as suas relagdes com o Estado. (Rocha Pereira,
2009, p. 339-341)

Também héa marcadores alusivos de aproximagao entre este painel
de Aetna e aquele Canto da epopeia de Virgilio: vejam-se, entdo, Eneida 11,
596, “onde deixaste o pai Anquises, fatigado da idade” (ubi fessum aetate
parentem liqueris Anchisen) e Aetna 626-627, “notam que o pai inerte e
a mae, ai! fatigados/ da velhice, depuseram no limiar os seus membros”
(aspiciunt pigrumque patrem matremque senecta/ eheu defessos posuisse in
limine membra); Eneida 11, 633, “os dardos cedem lugar e as chamas recuam
[de Eneias]” (dant tela locum flammaeque recedunt) e Aetna 634, “e, por
onde quer que levem os passos, elas recuam [dos irmaos respeitosos]” (et
quaecumque ferunt illi uestigia cedunt).

Nesta ocasido, no entanto, em momento algum os irmaos
descuidam de logo livrar das chamas o que tém de mais precioso — somente
os genitores —, obtendo, ainda, sucesso absoluto nesta sua tentativa de
resgate (salva-se a familia toda, inegavelmente). Com isso, diversamente
das muitas ambiguidades que parecem cercar a personagem de Eneias ao
longo da Eneida (Grillo, 2010, p. 67), eles assumem tracos de individuos
irretocavelmente piedosos e recebem, como descreve o desfecho de Aetna
(v. 642-645), perenes homenagens dos vates e dos deuses.

Por sua vez, Santelia (2012, p. 44-45), interrogando-se a respeito
do significado da inser¢do deste painel em posi¢do destacada da obra,
ao término — e a recobrir, aproximadamente, um sexto de sua extensao!
—, tece reflexdes que ¢ util citar. Dessa maneira, primeiro relativiza as
criticas que apontam “incoeréncias” entre o racionalismo do restante do
poema (em que se explicam com objetividade elementos naturais como
as galerias subterraneas sob o Etna, seus ventos, as rochas e erupgoes de
lava etc.) e o carater lendario, além de “religioso”, da digressao ao final.
Semelhante relativizagdo ja € possivel porque, como observou, o poema
Aetna ndo afirma categoricamente o ateismo em nenhuma de suas partes
(Santelia, 2012, p. 43).



Nunt. Antiquus, Belo Horizonte, v. 21, n. 2, p. 1-25, 2025 | Dossié 22

Além disso, sendo a inser¢do de painéis, amiude miticos, um
traco definidor da poesia didatica antiga, o poeta anonimo dessa obra de
vulcanologia serviu-se deliberadamente de semelhante “ingrediente” com
vistas a enaltecer a face ética e/ou piedosa’? dos gémeos de Catania. Assim
esse autor daria a entender, aventa a estudiosa italiana (Santelia, 2012, p.
45) que “a via a conduzir ao verdadeiro saber [...] ndo pode se eximir de
ensinamentos de ordem moral, aos quais ele atribui a mesma autoridade
daqueles cientificos” (Santelia, 2012, p. 44).**> Ou seja, o entendimento
“cientifico” do mundo ndo deve separar-se do respeito pelas leis morais
que embasam a convivéncia humana, ensina Aetna no epilogo.

4 Conclusao

A intertextualidade, como esperamos ter demonstrado com exemplos,
constitui um instrumental teorico e analitico que tem muito a propiciar
aos especialistas em literaturas Cléssicas, ou outras. Entdo, mantendo
sob foco constante a0 mesmo tempo o hipertexto e o(s) hipotexto(s), ela
nos permite a realizacao ativa de processos de leitura em que, utilizando
uma metafora de Pasquali (2019), os terrenos por onde passaram as obras
de novo afloram, com renovados sabores.

O caso das alusdes a envolverem varias cenas de remi¢ao na
literatura latina — ou seja, além do resgate frustrado de Euridice e Creusa,
nas respectivas Georgicas € Eneida, aquele bem-sucedido dos pais pelos
filhos em Aetna — ¢é particularmente ilustrativo dessa potencialidade
dos mecanismos de leitura intertextual. Dessa maneira, entendemos
nitidamente, pelo olhar conjunto para todos esses trechos, primeiro que a
literatura latina se estrutura sobre uma teia intrincada de alusoes; depois,
que semelhante estruturacdo nao indica, em absoluto, a reproducgdo
passiva de modelos pelos poetas que os renovam a cada gesto criativo.

32 0 adjetivo pius ocorre quatro vezes ao longo do painel em jogo (em v. 624, V. 634,
v. 639 e v. 645); pietas ocorre, como substantivo, em v. 633. Nesse sentido, os irmaos
de Catania se revestem com for¢a, embora sendo gregos, de um atributo ndo apenas
“tipicamente romano”, mas ainda em geral associado a caracterizagdo heroica do proprio
Eneias (Rocha Pereira, 2009, p. 340-341).

33[...] la via che conduce alla vera conoscenza [...] non puo esimersi da ammaestramenti
d’ordine morale, cui egli attribuisce la medesima autorita di quelli “scientifici”.



Nunt. Antiquus, Belo Horizonte, v. 21, n. 2, p. 1-25, 2025 | Dossié 23

Isso significa, internamente ao corpus envolvido neste artigo, por
um lado certo questionamento da compacidade dos valores objetivos e
épicos da Eneida, quando confrontada pelas Gedrgicas (nas quais avulta a
extraordinaria devocao de Orfeu a sua Euridice). Por outro lado, a eficaz
e corajosa a¢do dos pii fratres de Catania, em Aetna 603-645, destaca-se
como gesto de vitoria diante das duas cenas de resgate pregressas que
referimos, pois resulta em tentativa coroada pelo éxito e pela ilibada
virtude dos dois agentes heroicos representados.

Referéncias

Aetna/Etna. Tradugao, introducdo e notas de Matheus Trevizam.
Campinas: Unicamp, 2020.

ARAUJO, R. L. Breve discussio sobre a intertextualidade.
Lettres Frangaises, Araraquara, v. 2, p. 151-166, 2020.

CONTE, G. B. Memdria dos poetas e arte alusiva: a propdsito
de um verso de Catulo e de um de Virgilio. Traducdo de Alexandre
Prudente Piccolo et alii. In: PRATA, P.; VASCONCELLOS, P. S. (org.).
Sobre intertextualidade na literatura latina: textos fundamentais. Sao
Paulo: UNIFESP, 2019, p. 23-33.

DOMINIK, W. J. Natureza, escuriddo e sombras no hipertexto
de Virgilio. Phaos, Campinas, v. 9, p. 53-64, 20009.

FOWLER, D. Nos ombros de gigantes: intertextualidade e estudos
classicos. Tradu¢do de Francisco de Fatima da Silva. In: PRATA, P;
VASCONCELLOS, P. S. (org.). Sobre intertextualidade na literatura
latina: textos fundamentais. Sdo Paulo: UNIFESP, 2019, p. 93-117.

GOMES, L. P.R. Entre maquinas e estrelas: anélise da formacao
de palavras e da transposi¢cdo semantica entre contemporaneidade e
antiguidade na traducdo de Regulus. 2020. 152 f. Dissertacdo (Mestrado
em Linguistica) — Faculdade de Letras, Universidade Federal de Juiz de
Fora, Juiz de Fora, 2020.

GRILLO, L. Leaving Troy and Creusa: reflections on Aeneas’



Nunt. Antiquus, Belo Horizonte, v. 21, n. 2, p. 1-25, 2025 | Dossié 24

flight. The Classical Journal, Natchitoches, v. 106, n. 1, p. 43-68,
October-November 2010.

GRIMAL, P. Dictionnaire de la mythologie grecque et romaine.
Paris, P.U.F., 1963.

KRISTEVA. J. Introdu¢do a semanalise. Tradugao de Lucia
Helena Franca Ferraz. Sao Paulo: Perspectiva, 2005.

LEE, M. O. Virgil as Orpheus: a study of the Georgics. Albany:
State University of New York Press, 1996.

LYNE, R. A. O. M. Further voices in Vergil’s Aeneid. Oxford:
Clarendon Press, 1987.

PASQUALLI G. Arte alusiva. Traducdo de Alexandre Prudente
Piccolo e Lucy Ana de Bem. In: PRATA, P.; VASCONCELLOS, P. S.

(org.). Sobre intertextualidade na literatura latina: textos fundamentais.
Sao Paulo: UNIFESP, 2019, p. 11-21.

PUTNAM, M. C. J. Madness and flight. /n: PUTNAM, M. C.
J. The poetry of the Aeneid. Ithaca, London: Cornell University Press,
1988, p. 3-63.

PRATA, P. Intertextualidade e literatura latina: pressupostos tedricos e
geragdo de sentidos. Phaos, Campinas, v. 17, p. 125-154, 2017.

PRATA, P. O carater alusivo dos Tristes de Ovidio: uma leitura
intertextual do Livro 1. Orientador: Paulo Sérgio de Vasconcellos. 2002.
163 f. Dissertacdo (Mestrado em Linguistica) —Instituto de Estudos da
Linguagem, Universidade Estadual de Campinas, Campinas, 2002.

ROCHA PEREIRA, M. H. Estudos de Historia da Cultura
Classica: Cultura Romana. Lisboa: Calouste Gulbenkian, 2009. v. II.

RODRIGUES Jr., F. Epyllion: um género em questdo. Letras
Classicas, Sao Paulo, n. 5, p. 215-236, 2001.



Nunt. Antiquus, Belo Horizonte, v. 21, n. 2, p. 1-25, 2025 | Dossié 25

SANTELIA, S. Introduzione. In: SANTELIA, S. La miranda
fabula dei pii fratres in Aetna 603-645. Bari: Cacucci, 2012, p. 11-47.

TOOHEY, P. Epic lessons: an introduction to ancient didactic
poetry. London, New York: Routledge, 1996.

TREVIZAM, M. Introdugdo. In: Aetna/Etna. Tradugao,
introducdo e notas de Matheus Trevizam. Campinas: Unicamp, 2020.
p. 17-91.

VASCONCELLOS, P. S. de. Efeitos intertextuais na Eneida de
Virgilio. Sdo Paulo: Humanitas/FAPESP, 2001.

VERGIL. Aetna: Herausgegeben und tibersetzt von Will Richter
(1-21). Berlin: Walter de Gruyter, 1963.

VIRGILE. Géorgiques. Texte traduit par E. de Saint-Denis.
Paris: Les Belles Lettres, 1998.

VIRGILIO. Eneide. Introduzione di Antonio La Penna,
traduzione e note di Riccardo Scarcia. Milano: Rizzoli, 2002. v. 1.

VIRGILIO. Eneide. Introduzione di Antonio La Penna,
traduzione e note di Riccardo Scarcia. Milano: Rizzoli, 2002. v. II.

VIRGILIO. Etna: testo a fronte. Traduzione di Maria Stella de
Trizio. Verbania: Tarara, 2011.

VOLK, K. Aetna oder wie man ein Lehrgedicht schreibt. /n:
HOLZBERG, N. (ed.). Die Appendix Vergiliana: Pseudepigraphen im
literarischen Kontext. Tiibingen: Gunter Narr Verlag, 2005. p. 68-91.

WILKINSON, L. P. The Georgics of Virgil: a critical survey.
Norman: University of Oklahoma Press, 1997.

Recebido em: 13/02/2025 + Aprovado em: 07/06/2025.



