
Nunt. Antiquus, Belo Horizonte, v. 21, n. 2, p. 1-37, 2025
Dossiê Abordagens à recepção dos Clássicos

eISSN: 1983-3636 DOI: 10.35699/1983-3636.2025.58482 

| Dossiê

A exemplaridade na Farsália, de Lucano: as figuras tirânicas 
de Sula e Mário na narração do ancião (Luc. 2.68-232)

Exemplarity in Lucan’s Pharsalia: the Tyrannical Figures of Sulla 
and Marius in the Older Civilian’s Narrative (Luc. 2.68-232)

Leni Ribeiro Leite
University of Kentucky, Lexington, Kentucky / Estados Unidos
leni.ribeiro@gmail.com
https://orcid.org/0000-0001-6600-7692

Thayrinne de Faria Coutinho
Universidade Federal do Espirito Santo (UFES), Vitória, Espírito Santo / Brasil
thayrinne32@gmail.com
https://orcid.org/0000-0002-3966-4678

Resumo: No presente trabalho, discutimos um procedimento retórico-poético, o 
exemplum, e a forma como esse elemento constitui-se e opera na Farsália, a fim de 
verificar de que maneira a sua utilização avizinha a epopeia lucaniana do discurso 
historiográfico, e tensiona as fronteiras poéticas e historiográficas presentes no poema. 
Para isso, nos reportaremos aos manuais de retórica antigos, como a Retórica, de 
Aristóteles, a Retórica a Herênio, de autor anônimo, e a Instituição Oratória, de 
Quintiliano, buscando delimitar conceitualmente o exemplum, aliado à categoria de 
análise da apreciação, proposta por Roller (2018, 2015), de modo a observar a maneira 
como a narração dos atos causados por Sula e Mário permitem que essas personagens 
sejam lidas como figuras tirânicas.
Palavras-chaves: Lucano; Farsália; exemplaridade; primeira Guerra Civil Romana; 
historiografia.

Abstract: In the present paper, we address the exemplum, a rhetorical-poetic procedure, 
and discuss the way in which this element is built and operates in Lucan’s epic poem 
Pharsalia. We attempt at verifying how it contributes to bring the poem closer to the 
historiograph discourse and stress the poetic and historiography boundaries present 
in the epic. In order to do so, we use ancient rhetoric manuals as Aristotle’s Rhetoric, 
Rhetorica ad Herennium and Quintilian’s Institutio Oratoria to conceptually delimit 
the exemplum. We also make use of appreciation as a category of analysis introduced 
by Roller (2018, 2015), in order to observe how the exemplary narrative recalls the 



Nunt. Antiquus, Belo Horizonte, v. 21, n. 2, p. 1-37, 2025
Dossiê Abordagens à recepção dos Clássicos

eISSN: 1983-3636 DOI: 10.35699/1983-3636.2025.58482 

| Dossiê

war between Sulla and Marius through the older civilian, allowing those characters to 
be read as tyrannical.
Keywords: Lucan; Pharsalia; exemplarity; Roman first Civil War; historiography.

1 Introdução

Os discursos poéticos e historiográficos são monumenta, como sinalizam 
Horácio (Carm. 3. 30), para quem seu construto poético é mais perene 
que o bronze (monumentum aere perennius), e Tito Lívio (Praef. 10), para 
quem o registro que cabe ao campo da historiografia é como monumentos 
dos feitos históricos (rerum gestarum monumentis). Quando atribuímos a 
essas produções o nome de monumentum, assim como Antiqueira (2008, 
p. 31), nos referimos ao caráter intrínseco dessas obras como mecanismos 
de perpetuação e fabricação de memória e de valores similares aos das 
construções arquitetônicas e estatuárias, uma vez que partilham de uma 
mesma força discursiva de retomada do passado. Isso significa que, em 
alguma medida, os dois campos, o poético e o histórico, se constituem como 
discursos norteados pela ideia de perenidade e de glória, atrelada à própria 
construção discursiva. Assim como argumenta Hartog (2001, p. 184), 
“a história, memória rerum gestarum, endereça-se à posteridade, como 
promessa de imortalidade: ela se encarrega do desejo de permanência. 
[...]. Esse é o contrato da história em Roma, que nisso conserva algo 
do antigo contrato épico”. Assim, argumentamos que a profusão de 
procedimentos retórico-narrativos próprios do modo de composição dos 
textos historiográficos presentes na epopeia de Lucano1 faz com que 
possamos interpretar o exemplum também como expediente historiográfico 

1 Lucano, autor romano do século I E.C., chegou à modernidade através de uma única 
obra, a Guerra Civil, também chamada Farsália, epopeia interrompida no décimo 
livro pela morte do autor, cujo tema era a guerra entre os exércitos de Pompeu Magno 
e Júlio César, ocorrida cerca de um século antes. Muitos pesquisadores já discorreram 
sobre a peculiaridade da epopeia histórica romana, em geral, e sobre as características 
fortemente historiográficas da poética de Lucano, dentre os quais podemos citar Bartsch 
(2001), Vieira(2007) e Leite (2019).



Nunt. Antiquus, Belo Horizonte, v. 21, n. 2, p. 1-37, 2025
Dossiê Abordagens à recepção dos Clássicos

eISSN: 1983-3636 DOI: 10.35699/1983-3636.2025.58482 

| Dossiê

e elemento constituinte da tessitura2 histórica da narrativa da Farsália. 
Dessa forma, pretendemos, no presente artigo, analisar a maneira como a 
contenda entre Sula e Mária, agentes principais da Primeira Guerra Civil, 
é construída na epopeia de Lucano de forma semelhante ao que é feito 
nas obras historiográficas, em especial ao escrito de Tito Lívio, Desde 
a fundação da cidade, no que diz respeito à construção de personagens 
exemplares e à maneira como são atreladas a elas determinadas virtudes 
ou vícios, a partir dos quais essas figuras serão lidas e vistas.

A discussão aqui proposta passa, primeiro, pela discussão da ideia 
de exemplum e da adequação do episódio do embate entre os dois generais 
nos parâmetros do que é o exemplum. Para isso, os manuais de retórica 
antiga, como a Retórica, de Aristóteles, a Retórica a Herênio, de autor 
anônimo, e a Instituição Oratória, de Quintiliano, serviram como fontes 
de registros por meio dos quais podemos compreender esse elemento. Em 
seguida, passamos à análise propriamente dita do relato do ancião acerca 
dos atos de Sula e Mário na Primeira Guerra Civil, presente no segundo 
canto da Farsália, com base na categoria de apreciação, apresentada por 
Roller (2018), como um dos elementos que constitui a construção de uma 
narrativa exemplar. Essa categoria corresponde à maneira como a primeira 
audiência das ações, inscrita na própria narrativa, observa e interpreta os 
acontecimentos, com o propósito de balizar como a ação deve ser lida e 
compreendida pelos ouvintes posteriores. Assim, buscamos comprovar 
que Lucano, na epopeia Farsália, e Tito Lívio, na obra Desde a fundação 
da cidade, elaboram episódios exemplares inscrevendo nelas a percepção 
da primeira audiência como componente fundamental de exemplaridade.

2	  Quando utilizamos o termo tessitura, nos referimos a concepção de “tessitu-
ra narrativa” ou “tessitura historiográfica”, com base na noção desenvolvida por Rao, 
Shulman e Subrahmanyam (2006). Essa ideia parte do princípio de que todas as obras 
apresentam uma série de elementos relacionados à sintaxe, ao léxico e a ausência ou 
presença de estruturas que, juntos, constroem uma certa tessitura narrativa que con-
tribui para que uma determinada produção seja lida como pertencente a dado gênero 
(Rao; Shulman; Subrahmanyam, 2006, p. 4). Da mesma forma que um tecido cuja su-
perfície é construída a partir da ordenação e costura de linhas, as produções textuais, 
sejam elas poéticas ou historiográficas, também servem-se de certos procedimentos 
para compor suas narrativas.



Nunt. Antiquus, Belo Horizonte, v. 21, n. 2, p. 1-37, 2025
Dossiê Abordagens à recepção dos Clássicos

eISSN: 1983-3636 DOI: 10.35699/1983-3636.2025.58482 

| Dossiê

2 Exemplo: um expediente retórico

Partimos do pressuposto, assim como Dias (2023, p. 97), de que a 
exemplaridade no discurso historiográfico romano configura-se como 
um componente partícipe dos domínios retóricos, ou seja, o exemplum 
é tido, nesse cenário, como um artifício de persuasão. Na Retórica, de 
Aristóteles, o exemplo e o entimema aparecem como as duas principais 
estratégias de argumentação, a saber, indução e silogismo, como 
registrado no excerto “pois o exemplo é uma indução, o entimema é 
um silogismo, e o entimema aparente é um silogismo aparente. Chamo 
entimema ao silogismo retórico e exemplo à indução retórica”3 (Arist. 
Rh. 1356b. 4-5).4 Desse modo, Aristóteles caracteriza o recurso como 
uma comparação realizada entre situações proporcionais: “o exemplo 
não apresenta relações de parte para o todo, nem do todo para a parte, 
nem do todo para o todo, mas apenas da parte para a parte, do semelhante 
pelo semelhante. Quando os dois termos são do mesmo gênero, mas um é 
mais conhecido do que o outro, então há um exemplo” (Arist. Rh. 1357b. 
25-31).5 Assim, a descrição aristotélica esboça o exemplum como uma 
comparação entre duas ações equivalentes em que se pode fazer uma 
certa relação entre uma e outra, como argumenta Santos (2014, p. 35): 
“diferentemente do argumento indutivo, o exemplo retórico não procede 
de todos, nem de muitos casos particulares para o conceito universal, mas 
parte do particular e conclui no particular”. Essa lógica pauta-se na ideia 
de que a primeira situação, acontecida no passado, serve como princípio 
norteador para explicar a segunda, que transcorre no presente da narrativa:

[...] como quando se afirma que Dionísio tenta a tirania 
porque pede um guarda; pois também antes Pisístrato, ao 

3 Todas as traduções dos trechos da Retórica, de Aristóteles, são de autoria de Manuel 
Alexandre Júnior, Paulo Farmhouse Alberto e Abel do Nascimento Pena (2005).
4 ἔστιν γὰρ τὸ μὲν παράδειγμα ἐπαγωγή, τὸ δ᾽ ἐνθύμημα συλλογισμός, τὸ δὲ φαινόμενον 
ἐνθύμημα φαινόμενος συλλογισμός. καλῶ δ᾽ ἐνθύμημαμὲν ῥητορικὸν συλλογισμόν, 
παράδειγμα δὲ ἐπαγωγὴν ῥητορικήν.
5 ἔστι δὲ οὔτε ὡς μέρος πρὸς ὅλον οὔθ᾽ ὡς ὅλον πρὸς μέρος οὔθ᾽ ὡς ὅλον πρὸς ὅλον, 
ἀλλ᾽ ὡς μέρος πρὸς μέρος, ὅμοιον πρὸς ὅμοιον ὅταν ἄμφω μὲν ᾖ ὑπὸ τὸ αὐτὸ γένος, 
γνωριμώτερονδὲ θάτερον ᾖ θατέρου, παράδειγμά ἐστιν.



Nunt. Antiquus, Belo Horizonte, v. 21, n. 2, p. 1-37, 2025
Dossiê Abordagens à recepção dos Clássicos

eISSN: 1983-3636 DOI: 10.35699/1983-3636.2025.58482 

| Dossiê

intentá-lá, pediu um guarda e converteu-se em tirano mal 
a conseguiu, e Teágenes fez o mesmo em Mégara; estes e 
outros que se conhecem, todos servem de exemplo para 
Dionísio, de quem ainda não se sabe se é essa a razão porque 
a pede. (Arist. Rh. 1357b. 32-39).6

Na passagem, a associação construída é estabelecida por meio 
da atitude de Dionísio em comparação a outras realizadas no passado. 
Essa atitude oferece um índice interpretativo sobre a ação realizada 
no presente da enunciação. Dessa forma, aquilo feito por Pisístrato 
e Teágenes serve como parâmetro para o que, tempos depois, faria 
Dionísio. As ações de Dionísio podem ser compreendidas a partir de um 
acontecimento particular que, como descrito por Aristóteles, possui como 
base de comparação um acontecimento também particular e, portanto, 
semelhante: “Todos esses casos particulares se enquadram na mesma 
noção geral de que quem aspira à tirania pede uma guarda pessoal” 
(Arist. Rh. 1393b. 41),7 (Demoen, 1997, p. 134). Sendo assim, nas 
definições aristotélicas, o exemplum é um relato sobre um acontecimento 
passado e realizado por agentes históricos, a partir dos quais é possível 
construir uma interpretação lógica capaz de persuadir a audiência de que 
o cenário oferecido pelo orador contribui para a explicação de um evento 
presente. Não se desvincula dessa equação o papel ativo do orador no 
estabelecimento dessa conexão.

Já no mundo romano, encontramos uma definição de exemplum 
na Retórica a Herênio, de autor anônimo. Nesse registro, o exemplum 
é tido como um elemento pertencente ao domínio da elocução,8 haja 
vista que o autor anônimo o descreve em meio a figuras de linguagens, 
como prosopopeia, hipérbole e paronomásia (Trevizam, 2012, p. 146). 

6 οἷον ὅτι ἐπεβούλευε τυραννίδι Διονύσιος αἰτῶν τὴν φυλακήν: καὶ γὰρ Πεισίστρατος 
πρότερον ἐπιβουλεύων ᾔτει φυλακὴν καὶ λαβὼν ἐτυράννησε, καὶ Θεαγένης ἐν 
Μεγάροις: καὶ ἄλλοι ὅσους ἴσασι, παράδειγμα πάντες γίγνονται τοῦ Διονυσίου, ὃν 
οὐκ ἴσασίνπω εἰ διὰ τοῦτο αἰτεῖ.
7 πάντα δὲ ταῦτα ὑπὸ τὸ αὐτὸ καθόλου, ὅτι ὁ ἐπιβουλεύων τυραννίδι φυλακὴν αἰτεῖ.
8 Na descrição de Hansen (2013, p. 26), a parte da elocução (elocutio) “corresponde ao 
uso de palavras de sentido próprio e figurado como adequação às coisas do discurso, 
topoi, res, e à ornamentação regrada do seu estilo”.



Nunt. Antiquus, Belo Horizonte, v. 21, n. 2, p. 1-37, 2025
Dossiê Abordagens à recepção dos Clássicos

eISSN: 1983-3636 DOI: 10.35699/1983-3636.2025.58482 

| Dossiê

Esse procedimento, de acordo com essa preceptiva, configura-se como 
um instrumento discursivo que permite que determinadas situações ou 
ideias construídas pelo orador sejam colocadas frente aos olhos dos 
espectadores, de maneira a tornar o cenário elaborado mais ornamentado, 
mais claro e mais provável, como se os eventos narrados acontecessem 
diante dos ouvintes (Viana; Costrino, 2020, p. 102). No excerto:

[...] Torna as coisas mais ornadas quando é empregado 
apenas em razão da dignidade; mais claras, quando ilumina 
aquilo que parecia obscuro; mais prováveis, quando as 
faz mais verossímeis; coloca-as diante dos olhos, quando 
expressa tudo de modo tão perspicaz que eu diria ser quase 
possível tocar com a mão.9 (Rhet. Her. 4. 49, grifo nosso).10

As figuras históricas do passado são vistas como exemplum na 
medida em que os seus feitos, perpetuados pela tradição, adquirem certa 
auctoritas que contribui para a construção de uma narrativa confiável 
e persuasiva: “assim como o testemunho, também os exemplos são 
apresentados para confirmar algo, por isso não podem ser retirados senão 
daqueles que gozam de total aprovação, para que aquilo que serve de 
confirmação não careça de ser confirmado” (Rhet. Her. 4. 1. 2).11 Dessa 
forma, na Retórica a Herênio, a autoridade do passado enquanto um 
período vinculado aos valores dos antepassados, isto é, ao mos maiorum,12 

9 As traduções dos trechos da Retórica a Herênio, de autor anônimo, são de autoria de 
Adriana Seabra e Ana Paula Faria (2005).
10 Rem ornatiorem facit cum nullius rei nisi dignitatis causa sumitur; apertiorem, 
cum id quod sit obscurius magis dilucidum reddit; probabiliorem, cum magis ueri 
similem facit; ante oculos ponit, cum exprimit omnia perspicue ut res prope dicam 
manu temptari possit.
11 Ut enim testimonium, sic exemplum rei confirmandae causa sumitur. Non ergo 
oportet hoc nisi a probatissimo sumi, ne quod aliud confirmare debeat egeat id ipsum 
confirmationis.
12 Entendemos o mos maiorum como um conjunto de costumes e valores dos ancestrais 
cultivados pelos romanos. Esses valores vinculados aos feitos e costumes dos mais 
velhos não são algo rígidos e engessados. Assim como defende Silva (2018, p. 67), 
esses valores são apropriados e modificados conforme as necessidades de cada período 
e geração. Dessa forma, a própria construção do mos maiorum opera nos discursos 
como uma estratégia discursiva de construção de auctoritas.



Nunt. Antiquus, Belo Horizonte, v. 21, n. 2, p. 1-37, 2025
Dossiê Abordagens à recepção dos Clássicos

eISSN: 1983-3636 DOI: 10.35699/1983-3636.2025.58482 

| Dossiê

torna as personagens históricas parâmetro de conduta: “[...] não é a 
própria autoridade dos antigos que torna as coisas mais prováveis e os 
homens mais dispostos a imitá-los? Sem dúvida, ela estimula o desejo 
e aumenta o empenho de todos ao suscitar a esperança de alcançar, pela 
imitação, a habilidade de um Graco ou de um Crasso” (Rhet. Her. 4. 
2).13 Por isso, o exemplum aparece como um ornamento cuja finalidade 
é confirmar ou tornar determinadas situações mais claras para persuadir 
a audiência.14 Esses relatos do passado ancoram-se, principalmente, 
na autoridade das figuras históricas, o que aproxima essa definição do 
registro aristotélico a respeito desse recurso (Demoen, 1997, p. 132).

Em relação ao que podemos encontrar em Quintiliano, em sua 
Instituição Oratória, o retor enquadra o exemplum como uma prova 
artificial e construída pelo próprio orador no discurso: “O terceiro gênero 
entre provas, que são trazidas intrinsecamente nas causas, os gregos 
chamam de “παράδειγμα”. Eles [os gregos] usam esse nome geralmente 
em coisas que são dispostas em situações similares e, especialmente, que 
se apoiam na autoridade dos feitos históricos” (Inst. 5. 11. 1, tradução 
nossa).15 Desse modo, o retor apresenta um aspecto do exemplum também 
visto nos manuais anteriores: esse procedimento ancora sua autoridade 
nos feitos históricos das figuras do passado. Podemos verificar essa 
percepção a partir da definição presente na seguinte passagem: “No 
entanto, a mais potente entre as provas desse tipo é a que chamamos 
de exemplum, ou seja, a menção aos feitos históricos ou como que 
históricos, úteis para persuadir a audiência daquilo que você deseja” 

13 Ipsa auctoritas antiquorum non cum res probabiliores tum hominum studia ad 
imitandum alacriora reddit? Immo erigit omnium cupiditates et acuit industriam cum 
spes iniecta est posse imitando Gracci aut Crassi consequi facultatem.
14 Outro registro sobre o elemento pode ser visto em Cícero, na obra Sobre a invenção, 
em que o exemplum é posicionado ao lado de imago (imagem) e collatio (comparação): 
“O exemplo é uma exposição que reforça ou enfraquece uma ação pela autoridade ou 
pelo destino de um homem ou de uma coisa” (exemplum est, quod rem auctoritate 
aut casu alicuius hominis aut negotii confirmat aut infirmat, Cic. Inv. rhet. 1. 30. 49, 
tradução de Kabengele Ilunga).
15 Tertium genus ex iis, quae extrinsecus adducuntur in causam, Graeci uocant 
παράδειγμα, quo nomine et generaliter usi sunt in omni similium adpositione et 
specialiter in iis, quae rerum gestarum auctoritate nituntur.



Nunt. Antiquus, Belo Horizonte, v. 21, n. 2, p. 1-37, 2025
Dossiê Abordagens à recepção dos Clássicos

eISSN: 1983-3636 DOI: 10.35699/1983-3636.2025.58482 

| Dossiê

(Inst. 5. 11. 6, tradução nossa).16 Esse procedimento opera como prova 
de convencimento, pois se constitui como evidência que se propõe a 
persuadir a audiência de algo. Além disso, serve como instrumento de 
exortação, visto que são estabelecidos modelos do que deve ser evitado 
ou imitado (Demoen, 1997, p. 130). Em síntese, podemos pensar nos 
exempla como componentes de uma prática que se apoia em indivíduos 
do passado romano, a fim de reforçar e ilustrar argumentos e de conceder 
credibilidade à narrativa. Por meio da seleção e interpretação das ações 
exemplares dessas figuras, sejam as que devem ser seguidas ou as que 
devem ser rejeitadas, se constrói uma cultura que enxerga o passado como 
balizador de parâmetros sociais (Trevizam, 2012, p. 127).

Langlands (2018, p. 24) aponta que, convencionalmente, os exempla 
se apresentam como episódios históricos perpetuados e já interpretados a 
partir de uma noção moral, cujas personagens principais e seus feitos podem 
ser em alguma medida inseridos em uma certa tradição. Para Langlands 
(2018, p. 17), as narrativas de eventos relacionados à expulsão dos reis e 
ao início da República, bem como as Guerras Púnicas, eram momentos 
frutíferos para seleção e construção de exemplos, e mesmo as guerras civis 
do período tido como final da República serviram de fonte de parâmetros.17

O exemplum, argumenta Roller (2018, p. 1), constitui-se por 
meio de uma dimensão retórica em função da sua capacidade persuasiva, 
mas, também, por uma dimensão moral, em razão do estabelecimento de 
virtudes e vicissitudes que, compartilhadas pela audiência e associadas 
aos comportamentos de personagens históricas, endossam determinadas 
condutas que devem ser rejeitadas ou imitadas. Além disso, para que 
esses dois aspectos funcionem, isto é, a retórica e a moral, o pesquisador 

16 Potentissimum autem est inter ea quae sunt huius generis, quod proprie uocamus 
exemplum, id est rei gestae aut ut gestae utilis ad persuadendum id quod intenderis 
commemoratio.
17 Podemos citar Feitos e ditos memoráveis, de Valério Máximo, uma produção que 
comporta uma seleção de exempla de personagens históricas, como um exemplo de 
produção que veicula certos feitos exemplares, dentre os quais estão a figura e as ações 
de Mário e Sula. A obra, ordenada por meio de categorias, apresenta as realizações dos 
generais da Primeira Guerra Civil na seção “crueldade”, por exemplo (Bloomer, 1992, 
p. 49). Isso endossa a premissa apresentada por Langlands (2018, p. 24) de que esse 
período e os agentes históricos que participam desse momento serviam de exemplum.



Nunt. Antiquus, Belo Horizonte, v. 21, n. 2, p. 1-37, 2025
Dossiê Abordagens à recepção dos Clássicos

eISSN: 1983-3636 DOI: 10.35699/1983-3636.2025.58482 

| Dossiê

enfatiza a existência de outro elemento constituinte dos exempla: a 
função histórica ou historiográfica. Esse terceiro aspecto consiste na 
articulação entre o caráter persuasivo e moral do exemplum e a vinculação 
estabelecida entre passado e presente, na qual os acontecimentos do 
passado passam a ser interpretados com base nos eventos que ocorrem 
no presente. Em relação à composição desse recurso, Roller (2018, p. 4) 
argumenta que os exempla são estruturados por meio de práticas sociais, 
crenças, valores e símbolos que, organizados sistematicamente em uma 
narrativa, são compostos por quatro dimensões: a ação, a apreciação, a 
rememoração e a normalização.

A ação refere-se a um evento ou um feito realizado diante de um 
público. Esses espectadores pertencem ao mesmo grupo, povo ou círculo 
social tanto do agente que pratica o ato quanto daqueles que o assistem, 
ou seja, partilham entre si os mesmos valores, opiniões e crenças (Roller, 
2015, p. 130). Essas categorias, como valores e crenças, podem ser lidas 
em Roma a partir da noção de mos maiorum. Quanto ao aspecto da 
apreciação, a respeito do qual deteremos nossa atenção posteriormente, 
Roller (2018, p. 6) distingue-o como a forma por que as testemunhas, 
tidas como audiência primária, julgam as ações realizadas pela figura 
principal do episódio exemplar, tendo como base para avaliação algum 
valor norteador. Nesse processo, essa audiência destaca algum aspecto da 
ação da personagem principal que se sobressai e a qualifica, tomando como 
base o que é considerado aceitável coletivamente (Roller, 2018, p. 6).

No que tange ao aspecto relacionado à rememoração, Roller 
(2018, p. 6) descreve que essa dimensão da formação do exemplum 
consiste na configuração da ação praticada pelo agente principal como 
um “feito” (res gesta), que se constitui pela junção do ato em si em 
confluência com os valores e julgamentos atribuídos a ele pela audiência, 
capaz de se perpetuar por intermédio de um monumento. Aqui, um 
monumento é entendido, também, nos amplos moldes descritos por Roller 
(2018, p. 6), como qualquer instrumento capaz de rememorar e fabricar a 
relação desse feito: “os monumentos disseminam a existência/relevância 
de feitos e dos valores atrelados a ele, transmitindo esse conhecimento 
para além do círculo inicial de testemunhas para pessoas distantes 
temporalmente” (Roller, 2018, p. 6). É por meio dessa transmissão que os 



Nunt. Antiquus, Belo Horizonte, v. 21, n. 2, p. 1-37, 2025
Dossiê Abordagens à recepção dos Clássicos

eISSN: 1983-3636 DOI: 10.35699/1983-3636.2025.58482 

| Dossiê

feitos são inseridos em uma rede vinculada aos valores dos ancestrais, que 
permite que uma segunda audiência acesse e interaja em alguma medida 
com o exemplum. Já no que se refere à normalização, Roller (2018, p. 
8) argumenta que, após se moldar nos parâmetros das três dimensões 
anteriores, o exemplum adquire certos traços que possibilitam que ele 
seja lido de acordo com determinados valores a partir daquilo que deve 
ser rejeitado ou imitado. Assim, os quatro aspectos responsáveis por 
compor e delimitar um exemplum enquanto um procedimento retórico-
narrativo constroem um ciclo de ações vistas e interpretadas, avaliadas 
e comparadas, o que faz com que elas sejam tidas ou assumidas como 
modelos de conduta, sejam essas atitudes positivas ou não, que servem 
como baliza para as ações da sociedade romana.

Langlands (2018, p. 43) adverte para o fato de que essas construções 
exemplares não são imutáveis, mas são adequadas conforme a audiência e 
a situação em que são inseridos esses episódios. Ainda que as definições do 
que possibilita um determinado episódio ser lido como exemplum não sejam 
estanques, de modo que nem todos os aspectos descritos sejam aplicáveis, 
essas fronteiras nos autorizam a reconhecer narrativas que se pretendem 
exemplares na medida em que se aproximam das premissas discutidas neste 
tópico (Langlands, 2018, p. 17). É, portanto, com base nas delimitações 
propostas por Roller (2018) que, em comparação, podemos investigar a 
adequação ou não de determinadas construções como exemplares.

3 A narrativa exemplar: Sula e Mário como tiranos

O episódio referente à Primeira Guerra Civil ocupa espaço significativo 
no segundo canto da epopeia de Lucano, Farsália, haja vista que é um 
relato que se estende ao longo dos versos 68 a 232. A narração a respeito 
do conflito entre os generais, Sula e Mário, surge no poema por meio 
de uma figura que se propõe a relembrar os eventos ocorridos nesse 
período de modo a fornecer à audiência um paradigma, ou mesmo, 
uma forma de interpretar as ações realizadas por César e Pompeu. Esse 
contexto construído pelo poeta, no qual uma personagem enuncia e 
apresenta narrativas consideradas exemplares, pode ser visto também em 
Tito Lívio. Chaplin (2001, p. 37), por exemplo, identifica esse tipo de 



Nunt. Antiquus, Belo Horizonte, v. 21, n. 2, p. 1-37, 2025
Dossiê Abordagens à recepção dos Clássicos

eISSN: 1983-3636 DOI: 10.35699/1983-3636.2025.58482 

| Dossiê

cenário na obra liviana, em que a situação de enunciação do exemplum 
é estabelecida por uma personagem que, tendo experiência por meio 
da vivência, transmite a sua interpretação do passado.18 Dessa maneira, 
uma das formas de integração desse recurso na narrativa é por meio de 
um discurso, seja direto ou indireto, no qual o indivíduo que pronuncia 
o enunciado visa persuadir o outro, isto é, a audiência de alguma coisa 
(Chaplin, 2001, p. 3). Verificamos esse mesmo procedimento em Lucano, 
uma vez que o conflito e os desdobramentos da guerra são recontados 
por um ancião que, tendo participado e sobrevivido ao período, ostenta 
certo conhecimento sobre os meandros do combate. Já na introdução do 
discurso dessa figura, a narrativa exemplar é anunciada, como se lê na 
passagem “Então, procurando modelos, alguém disse, com grande temor” 
(Luc. 2. 67, grifo nosso).19 A própria maneira como o relato do conflito 
civil é introduzido na narrativa indica que o episódio deve ser lido como 
um exemplum, já que o ancião oferece uma possibilidade de interpretar os 
possíveis desdobramentos do conflito civil atual a partir da forma como 
se desenrolou a guerra passada. A correlação entre essas duas guerras é 
construída por parte do ancião, ou seja, narrativamente, ele é o responsável 
por estabelecer paralelos entre as figuras de Sula e Mário e entre César e 
Pompeu. Essa relação é próxima ao exemplo oferecido por Aristóteles, 
na Retórica, que já comentamos, de modo que, nessa mesma lógica, a 
transgressão cometida por César ao atravessar o Rubicão é o que permite 
conectar os dois períodos históricos, já que o crime do general relembra 
o de Sula que, ao ter o comando da guerra contra Mitridates revogado, 
também direciona os seus exércitos contra Roma (Bagnani, 1955, p. 28).

18 Podemos citar como um dos exemplos desse tipo de episódio, na narrativa liviana, a 
passagem sobre Lúcio Quíncio Cincinato em que, por meio do relato de uma personagem, 
os feitos exemplares de Lúcio Quíncio são identificados e interpretados como um 
exemplo, o que molda a percepção da audiência acerca das realizações de Lúcio Quíncio: 
“Aqueles que tudo desprezam no mundo, exceto a riqueza, e acreditam que a honra e o 
mérito só existem no seio da opulência, deveriam meditar sobre o exemplo que se segue” 
(Operae pretium est est audire qui omnia prae diuitiis humana spernunt neque honori 
magno locum neque uirtuti putant esse, nisi ubi effuse afluant opes). (Liv. 3. 26. 7).
19 Atque aliquis magno quaerens exempla timori. A maioria das traduções da Farsália 
presente neste trabalho são de autoria de Cerqueira (2020), e, em casos específicos, de Vieira 
(2011). Os trechos de autoria de Vieira estão devidamente sinalizados ao longo do texto.



Nunt. Antiquus, Belo Horizonte, v. 21, n. 2, p. 1-37, 2025
Dossiê Abordagens à recepção dos Clássicos

eISSN: 1983-3636 DOI: 10.35699/1983-3636.2025.58482 

| Dossiê

Da mesma forma que, no exemplo aristotélico, a ação de requerer 
guarda pessoal é o que indica a tirania de Dionísio, uma vez que Pisístrato 
e Teágenes também haviam feito isso e eram considerados tiranos; aqui, 
o ato de adentrar o território da cidade de Roma portando armas é o que 
permite que o ancião relacione a Primeira Guerra Civil com a Segunda, 
pois o precedente é o mesmo: a violação dos limites de Roma. Sula 
e Mário são justamente as figuras vistas pela população no trecho da 
epopeia, presente no primeiro canto do poema, que detalha os agouros 
que antecederam ao conflito entre César e Pompeu, na passagem: “Foram 
vistos no Campo de Marte/ de Sula o espectro dando tristes profecias/ e 
do gelado Ânio, desfeito seu túmulo/ Mário, erguendo a cabeça, assustou 
os colonos” (Luc. 1. 580-583, tradução de Brunno Vieira).20 A presença 
espectral de Mário e Sula no Campo de Marte, em alusão aos crimes 
que seriam empreendidos por César e Pompeu, serve de prenúncio das 
consequências da guerra entre os dois generais. Como observa Bernstein 
(2011, p. 275), a inserção dessas personagens fantasmagóricas reforça as 
imbricações entre elas, visto que atribui o caráter violento e a propensão ao 
crime à da geração anterior, como se fosse este o seu legado para a geração 
atual. Nesse contexto e devido ao caráter persuasivo desse procedimento, 
as similaridades são articuladas nos dois momentos históricos para que 
a audiência seja convencida de que, em circunstâncias parecidas, aquilo 
que aconteceu antes pode se repetir no futuro (Roller, 2018, p. 12).

Relembrados os acontecimentos da Primeira Guerra Civil, a 
análise pretendida possui como objetivo averiguar de que maneira os 
aspectos referentes à construção do exemplum a partir das premissas 
delimitadas por Roller (2018; 2015) operam no episódio, como vínculo 
entre o constructo exemplar lucaniano e a tradição historiográfica. 
Em virtude do escopo do presente trabalho, analisaremos a categoria 
apreciação, isto é, a forma como o ancião, como primeira audiência, 
interpreta as ações dos generais Sula e Mário e, ao fazê-lo, atrela a 
imagem dessas personagens a valores e a vícios específicos que guiam o 
público posterior a enxergar os dois agentes da guerra civil como figuras 

20 [...] e medio uisi consurgere Campo/ tristia Sullani cecinere oracula manes/ 
tollentemque caput gelidas Anienis ad undas/ agricolae fracto Marium fugere sepulchro.



Nunt. Antiquus, Belo Horizonte, v. 21, n. 2, p. 1-37, 2025
Dossiê Abordagens à recepção dos Clássicos

eISSN: 1983-3636 DOI: 10.35699/1983-3636.2025.58482 

| Dossiê

tirânicas. Discutiremos, ainda, a construção do relato como exempla 
também a partir da análise de Chaplin (2001) acerca desse mesmo 
procedimento em Tito Lívio, já que o episódio é inserido na narrativa 
em moldes próximos ao que o historiador faz em sua obra, aproximando, 
portanto, a dicção épica de Lucano a uma dicção historiográfica 
reconhecida pelo público romano. Partimos do pressuposto de que, na 
epopeia, os generais funcionam como exemplum negativo, uma vez que 
suas atitudes são interpretadas como viciosas por parte do ancião que 
narra os acontecimentos do conflito.

O que nos autoriza a estabelecer uma associação entre os agentes 
dessas duas contendas é, primeiro, a conexão política histórica que as 
próprias personagens, César e Pompeu, reivindicaram, haja vista que 
elas de fato recorreram às figuras de Mário e de Sula para se projetarem 
no cenário político romano (Mebane, 2020, p. 173). Assim, ao passo que 
César, sendo sobrinho de Mário, vale-se do parentesco compartilhado 
com o general,21 Pompeu obteve suas primeiras vitórias em batalha sob os 
estandartes de Sula na Guerra Numídica22 (Mebane, 2020, p. 174). Essa 
relação também aparece textualmente através da personagem Catão no 
nono canto da Farsália, que afirma, após a morte de Pompeu, terem sido os 
tempos de Sula e Mário os responsáveis pelo cenário da Guerra Civil que o 
aflige: “devido ao regresso triunfal de Mário e Sula/ a verdadeira essência 

21 Conforme Flower (2006, p. 104-105), no período em que foi questor, César enfatizou 
sua relação com Mário ao exibi-lo em meio aos retratos (imagines) dos ancestrais, parte 
importante dos ritos funerários romanos, em honra à morte de Júlia, esposa de Mário, 
e tia de César. Essa maneira de lidar com as imagines pode ser compreendida a partir 
da própria Flower (1996, p. 126), que argumenta que esses elementos são usados por 
parte da aristocracia para construção de laços consanguíneos de modo a estabelecer uma 
linhagem conectada à figura ilustríssima, de maneira a compor um background virtuoso. 
Como explica Silva (2018, p. 156), em uma sociedade que valoriza os costumes dos 
ancestrais, o vínculo com o mos maiorum por meio da conexão com certos indivíduos 
ilustres contribui para a construção da auctoritas do indivíduo.
22 Como comenta Beard (2007, p. 15-16), Pompeu recebeu os louros por três campanhas 
diferentes. Dentre eles, podemos citar o triunfo oriundo das vitórias l na África. 
Entre essas vitórias, já sob o comando de Sula, estão os confrontos contra os aliados 
remanescentes de Mário. Pompeu recebe a alcunha de “Magno justamente de Sula em 
virtude do sucesso nas campanhas na África.



Nunt. Antiquus, Belo Horizonte, v. 21, n. 2, p. 1-37, 2025
Dossiê Abordagens à recepção dos Clássicos

eISSN: 1983-3636 DOI: 10.35699/1983-3636.2025.58482 

| Dossiê

da liberdade pereceu há tempos [...]” (Luc. 9. 204-205).23 Dessa forma, a 
inserção dessas personagens no canto segundo, através do relato do ancião, 
estabelece que o rastro de violência possui como origem os conflitos entre 
os dois generais, e se desdobra na Guerra Civil entre César e Pompeu.

O relato da guerra entre Mário e Sula emerge na narrativa devido aos 
rumores propagados do crime cometido por César ao transpassar os limites 
de Roma com seu exército, algo que era proibido: “Também fama vã se 
junta aos receios fundamentados, / lançando-se sobre o espírito do vulgo, e 
patenteia a mortandade futura” (Luc. 1. 469-471);24 e a percepção do povo 
romano de sinais que prenunciavam a guerra civil: “a presciente Natureza 
subvertia/ com uma desordem repleta de prodígios, as leis/ e o funcionamento 
do universo e anunciava a impiedade da guerra civil” (Luc. 2. 2-4).25 Assim, 
todos esses índices da guerra evocam a memória de conflitos passados.

A narrativa do ancião inicia-se a partir do exílio de Mário e 
o seu retorno a Roma, uma vez que esse acontecimento, isto é, essa 
transgressão, assemelha-se ao panorama político que antecede o relato: 
César, impedido de concorrer ao consulado por estar in absentia em 
49 AEC, guia as suas tropas a Roma; já Pompeu, ao saber da investida 
cesarista, abandona a cidade. Dessa maneira, os temores em relação à 
violação cometida por César, que obriga Pompeu a abandonar a cidade, 
evocam na narrativa a situação histórica de quando Sula primeiro marcha 
com suas forças até os limites da Urbs e Mário deixa Roma para evitar 
as represálias sulanas. Isso instiga o sentimento de que as atrocidades 
cometidas por Mário aconteceriam novamente com o retorno de César.

Como transmissor do exemplum do passado, o ancião configura-
se como a primeira audiência a atribuir significado para as ações dos 
generais, já que se apresenta como o responsável por vincular a guerra 
entre Mário e Sula ao conflito entre César e Pompeu. A auctoritas 
dele enquanto narrador advém da experiência de alguém que não 
apenas viveu durante o período em que aconteceu o evento relatado, 
mas, também, de quem lidou com as consequências de uma batalha 

23 Olim uera fides Sulla Marioque receptis/ libertatis obit [...].
24 Uana quoque ad ueros accessit fama timores/ irrupitque animos populi clademque 
futuram/ intulit [...]
25 [...] Et foedera rerum/ praescia monstrifero uertit natura tumultu/ indixitque nefas.



Nunt. Antiquus, Belo Horizonte, v. 21, n. 2, p. 1-37, 2025
Dossiê Abordagens à recepção dos Clássicos

eISSN: 1983-3636 DOI: 10.35699/1983-3636.2025.58482 

| Dossiê

empreendida por concidadãos.26 Essa narrativa acerca da contenda entre 
os generais é intercalada pelos comentários e julgamentos do ancião 
que, por meio deles, intermedeia e modaliza a transmissão dos eventos 
narrados (Fantham, 1992, p. 93). Nos termos que apresenta as ações 
das personagens, esse episódio pode ser lido como um conflito que se 
caracteriza pela ruína da pietas (pietas peritura, Luc. 2. 63), já que os 
alicerces dessa virtude estão relacionados a uma conduta de respeito aos 
deuses, à pátria e aos antepassados, e a guerra civil constitui-se como 
mútua aniquilação entre indivíduos de um mesmo povo, ou seja, ruptura 
das instâncias que sustentam a República (Ahl, 1976, p. 276).

No que diz respeito à maneira como o ancião qualifica e modaliza 
as ações dos generais do conflito civil passado, entendemos que ele 
interpreta as personagens por meio da categoria crudelitas e saeuitia, 
assim como a tradição27 que atrelou esses vícios a Sula e Mário, a fim 
de estabelecer um certo precedente para as atitudes de Júlio César e 

26 Esse aspecto apresenta-se no relato do ancião quando este menciona que ele, narrador, 
buscou o corpo do irmão entre as pilhas de mortos: “Eu mesmo me lembro de ter 
examinado todos os cadáveres/ da paz de Sula, ansiando por colocar na pira/ e nas 
chamas proibidas o rosto deformado de um irmão morto,/ tendo procurado, por entre 
os corpos, o pescoço/ a que pertenceria a sua cabeça cortada” (Meque ipsum memini, 
caesi deformia fratris / ora rogo cupidum uetitisque imponere flammis,/ omnia Sullanae 
lustrasse cadauera pacis/ perque omnis truncos, cum qua ceruice recisum/ conueniat, 
quaesisse, caput). (Luc. 2.169- 173). Logo, o ancião coloca-se como um indivíduo 
apto a julgar a gravidade das atitudes dos generais, uma vez que ele mesmo sofreu as 
consequências da ambição e da crueldade de Sula e Mário.
27 Podemos citar os fragmentos das Histórias, de Salústio. Dowling (2000, p. 315) 
entende que a ditadura sulana, construída como um período de poder sob a tutela de 
um só indivíduo, é inserida no discurso de Macer, tribuno da plebe, como exemplum 
de saeuitia quando este argumenta que o governo de Lutácio Catulo havia sido pior do 
que o de Sula na passagem “Sulla mortuo, qui scelestum inposuerat seruitium, finem 
mali credebatis: ortus est longe saeuior Catulus” (Hist. 3. 48. 1, 9). Nesse contexto, 
a figura de Sula é utilizada para estabelecer um parâmetro de crueldade a fim de que 
seja possível defender a ideia de que, embora a ditadura de Sula tenha sido nefasta, 
o período de governança de Catulo teria sido pior (Dowling, 2000, p. 315). A própria 
forma como a crueldade dos generais era utilizada nos exercícios declaratórios evidencia 
a presença dessa tradição (Mebane, 2020, p. 176). Nos Feitos e Dizeres Memoráveis, 
como já mencionamos, Valério Máximo arrola uma série de exempla, nos quais os 
generais aparecem como exemplum referente à crudelitas no contexto de guerra civil.



Nunt. Antiquus, Belo Horizonte, v. 21, n. 2, p. 1-37, 2025
Dossiê Abordagens à recepção dos Clássicos

eISSN: 1983-3636 DOI: 10.35699/1983-3636.2025.58482 

| Dossiê

Pompeu. Segundo Dunkle (1971, p. 13), a crudelitas é um atributo 
estreitamente associado à ideia de um tirano e pode ser vista, também, 
na historiografia romana, principalmente, nas obras produzidas durante 
o período entendido como o final da República e início do Principado. 
Aliado à noção de crueldade, estão, também, a saeuitia, superbia, uis, 
libido e auaritia como vícios retoricamente ligados à construção tirânica. 
Dunkle (1971, p. 14) argumenta que, ainda que ambos os termos possam 
ser traduzidos da mesma forma, os vocábulos crudelitas e saeuitia não 
são necessariamente sinônimos, de modo que ele entende que o termo 
saeuitia adquire sentido de uma crueldade relacionada ao sadismo e a uma 
certa inconsequência. Isso permite que o vocábulo seja metaforicamente 
associado às ações de tiranos uma vez que estes se configuram como 
indivíduos que são movidos muito mais pela emoção do que pelos 
princípios que ordenam os laços sociais.

Como disserta Dunkle (1971, p. 14), um tirano é um humano, 
mas em seu interior é uma fera descontrolada.28 Dessa forma, a crudelitas 
e saeuitia podem ser compreendidas como práticas arbitrárias, como 
banimento e assassinato de opositores, cometidas pelo indivíduo a fim 
de eliminar aqueles que são considerados inimigos; uis concerne a 

28 Como nos lembra Dunkle (1971, p. 14), essa relação entre as atitudes de uma animal 
bestial e um tirano pode ser vista também em Sêneca, o Jovem, em dois trechos da 
obra Tratado sobre a Clemência. No primeiro trecho, Sêneca estabelece uma relação 
entre a crueldade e a natureza de uma fera: “A crueldade é um defeito muito pouco 
humano e indigno de um espírito tão meigo. É de fera uma fúria tal que se regozija 
com sangue e ferimentos e, quando a criatura humana deixa de sê-lo, transforma-se 
em animal selvagem” (Crudelitas minime humanum malum est indignumque tam 
miti animo; ferina ista rabies est, sanguine gaudere ac uulneribus et abiecto homine in 
siluestre animal transire). (Sen. Clem 1. 25. 1, tradução de Ingeborg Braren). Em outro 
trecho, a mesma comparação é realizada entre a fúria, crueldade, de um tirano e de uma 
fera, na passagem: “Tais seres [leões e ursos], desprovidos de razão e sentenciados 
por nós como desumanos, abstêm-se de atacar os seus; e, entre feras, a semelhança 
exterior é também uma garantia: a fúria do tirano não o controla nem mesmo diante 
de seus familiares, mas, considerando estrangeiros e parentes igualmente, quanto mais 
persegue mais estimulado fica” (Illa rationis expertia et a nobis immanitatis crimine 
damnata abstinent suis et tuta est etiam inter feras similitudo; horum ne a necessariis 
quidem sibi rabies temperat, sed externa suaque in aequo habet, quo plus se exercitat, 
〈eo incitat〉ior). (Sen. Clem. 1. 26. 4, tradução de Ingeborg Braren).



Nunt. Antiquus, Belo Horizonte, v. 21, n. 2, p. 1-37, 2025
Dossiê Abordagens à recepção dos Clássicos

eISSN: 1983-3636 DOI: 10.35699/1983-3636.2025.58482 

| Dossiê

força desmedida utilizada como instrumento de manutenção de poder; 
a superbia corresponde à arrogância manifestada pelo indivíduo, que 
fortalece e serve de respaldo para suas realizações pessoais (Dunkle, 
1971, p. 19), enquanto libido se configura como desejo individual no qual 
prevalecem as vontades pessoais em relação às necessidades e decisões 
coletivas. Esse aspecto da libido reverbera, também, em uma noção 
próxima à luxúria no que diz respeito ao desejo sexual, que se expressa 
por meio da violação de terceiros (Antiqueira, 2008, p. 118; Dunkle, 
1971, p. 19); e, por último, a auaritia refere-se à ganância no acúmulo 
de riquezas em detrimento, novamente, de um bem-estar coletivo. Em 
função dos vícios mencionados, defendemos que o ancião identifica 
nas personagens a presença de determinados vícios, principalmente a 
crudelitas e a saeuitia, que são postos em contraposição à clementia,29 
com o intuito de interpretar as ações de Sula e Mário a partir da figura 
de um tirano. Essa interpretação faz com que o narrador atribua certo 
julgamento em relação ao que fazem os generais durante o primeiro 
conflito civil. É essa a primeira apreciação do evento, isto é, do embate 
entre os principais agentes da contenda, responsável por oferecer uma 
primeira possibilidade de entendimento da ação.

Como já comentado, o exemplum é um constructo vinculado 
a determinados valores que não é, em si, um artifício engessado e 
estanque, visto que os significados e interpretações atribuídos aos 
exempla são elaborados discursivamente a depender do contexto em 
que são utilizados. Assim, ações virtuosas são modificadas e adequadas 
conforme a situação em que são empregadas e lidas. Entendemos que, na 
República, a clementia integra o vínculo estabelecido entre os romanos 

29 Em Sêneca, o Jovem, em uma chave de leitura vituperiosa, a crudelitas encontra-se 
em oposição à clementia: “Os inexperientes julgam a severidade como o contrário da 
clemência, mas jamais uma virtude é contrária a outra virtude. O que, pois, é o oposto 
da clemência? É a crueldade, que nada mais é do que a dureza de alma ao executar 
punições” (Esse autem aliquos scio qui clementia pessimum quemque putent sustineri, 
quoniam nisi post crimen superuacua est et sola haec uirtus inter innocentes cessat). (Sen. 
Clem. 1. 2. 1, tradução de Ingeborg Braren). Para Dowling (2000, p. 333), a crudelitas 
senequiana consiste no impulso que move o indivíduo a agir sem um motivo racional 
e justificável, ou seja, que não favorece com benefícios a comunidade em função do 
prazer que tamanho poder impõe.



Nunt. Antiquus, Belo Horizonte, v. 21, n. 2, p. 1-37, 2025
Dossiê Abordagens à recepção dos Clássicos

eISSN: 1983-3636 DOI: 10.35699/1983-3636.2025.58482 

| Dossiê

e os povos subjugados por eles. Durante o principado, ela aparece como 
uma virtude que intermedeia a relação entre o princeps e os indivíduos 
a ele ligados (Gonçalves, 1999, p. 54-55). Recorremos à noção dessa 
virtude que está presente no Trato sobre a clemência, de Sêneca, o Jovem, 
tendo em vista que o autor já escreveu sob os auspícios dos imperadores 
e, também, por entendermos que ela nos fornece uma noção de como a 
clementia é entendida nesse contexto: “A clemência é a temperança do 
espírito de quem tem o poder de castigar, ou a brandura de um superior 
perante um inferior ao estabelecer a penalidade” (Sen. Clem. 1. 3. 1, 
tradução de Ingeborg Braren)30 ou, ainda, “Pode-se dizer desta maneira: 
é a inclinação de espírito para a brandura ao executar a punição” (Sen. 
Clem. 1. 3. 1, tradução de Ingeborg Braren).31 Desse modo, como Braren 
(1990, p. 18), podemos entender que, em Sêneca, a clementia é construída 
como virtude que se configura como a predisposição (inclinatio animi) 
ou estado de espírito do ser daquele que possui posição social de punir 
ou aplicar o castigo. Com base nisso, o imperador, como aquele detentor 
do imperium, deveria refletir sobre os seus atos ao domar seus impulsos 
de maneira a preferir as vontades que beneficiam o bem comum, em vez 
dos próprios desejos (Mancini; Faversani, 2010, p. 38).

Nos moldes como aparece na obra senequiana, a clementia é uma 
virtude associada ao bonus princeps, enquanto a crudelitas ao tirano, de 
maneira que a diferença entre o bom governante e o tirano é estabelecida 
não pela impossibilidade de matar, já que ambos possuem poder para tal, 
mas na motivação: enquanto o rei sanciona a punição em prol do bem 
comum, o tirano o faz sem qualquer padrão ou parâmetro: “Então, quê? 
Os reis também não costumam matar?” – Sim, mas somente quando o 
interesse público os persuade a fazê-lo. A sevícia está no coração dos 
tiranos. Contudo, o tirano difere do rei pelos atos, e não pelo nome” 
(Sen. Clem. 2. 12. 1, tradução de Ingeborg Braren).32 Dessa forma, para 
Ambrósio (2008, p. 237), a distinção feita por Sêneca reside na presença 

30 Clementia est temperantia animi in potestate ulciscendi uel lenitas superioris aduersus 
inferiorem in constituendis poenis.
31 Itaque dici potest et inclinatio animi ad lenitatem in poena exigenda.
32 Quid ergo? Non reges quoque occidere solent? Sed quotiens id fieri publica utilitas 
persuadet; tyrannis saeuitia cordi est. Tyrannus autem a rege factis distat, non nomine.



Nunt. Antiquus, Belo Horizonte, v. 21, n. 2, p. 1-37, 2025
Dossiê Abordagens à recepção dos Clássicos

eISSN: 1983-3636 DOI: 10.35699/1983-3636.2025.58482 

| Dossiê

ou na ausência de clementia, de forma que, enquanto o tirano não possui 
essa virtude, o rei a manifesta em suas ações.

Vejamos, a título de exemplo, a maneira como a retomada da 
urbe por parte dos dois generais, ambos marcados pelo massacre dos 
adversários, é descrita pelo ancião e de que maneira o ancião julga e 
atribui significado às atividades dessas personagens, o que corrobora a 
construção tirânica delas. Os atos realizados por Mário são relatados in 
medias res, uma vez que se iniciam com a fuga do general de Roma, após 
a primeira investida de Sula contra os limites pátrios. Narra-se, portanto, 
não a primeira marcha sulana contra Roma, mas a situação que antecede 
a retomada de Mário do controle sobre a cidade: seu exílio em terras 
estrangeiras da Líbia. Nos versos: “Aquele que haveria de morrer cônsul, 
bem-aventurado/ numa cidade destruída, sofria antecipadamente o castigo 
pelos seus crimes” (Luc. 2. 74-75),33 o ancião concebe a sobrevivência de 
Mário não como um sinal de benevolência da Fortuna, como poderia ser 
interpretado antes, mas como punição da própria deusa. Em relação a esse 
trecho, Dick (1967, p. 237) argumenta que o significado do vocábulo felix, 
atribuído ao general, distancia-se da sua primeira acepção que consiste na 
noção de sorte e aproxima-se do significado de noção de felicitas ligada 
aos caprichos da Fortuna: “[...] de acordo com esse conceito de felicitas, 
qualquer um que é felix está destinado ao desastre, já que os felices estão 
sob volátil tutela dos caprichos do poder, da Fortuna” (Dick, 1967, p. 
237).34 Desse modo, o termo demarca os infortúnios futuros que recairão 
sobre Mário que será responsável por levar destruição a Roma em função 
da sua ambição e vontade de retomar o controle de Roma, após perdê-la 
para Sula. Ao se propor reivindicar o controle da cidade, o ancião enfatiza 
que o general reúne “cóleras líbias” (iras Libycas, Luc. 2. 93) e marcha 
em direção à urbe. O massacre é descrito da seguinte forma:

[...] Que dia, pelos Fados,
que dia aquele em que Mário, vencedor, se apoderou

33 Consul et euersa felix moriturus in urbe/ poenas ante dabat scelerum.
34 [...] according to this concept of felicitas, anyone who is felix is earmarked for disaster 
since the felices are under the vacillating tutelage of a capricious power, Fortuna. 
(tradução nossa)



Nunt. Antiquus, Belo Horizonte, v. 21, n. 2, p. 1-37, 2025
Dossiê Abordagens à recepção dos Clássicos

eISSN: 1983-3636 DOI: 10.35699/1983-3636.2025.58482 

| Dossiê

das muralhas! Quão célebres os passos da morte cruel!
A nobreza perecia com a plebe, por todo o lado erravam
espadas e o ferro não recuava perante peito algum.
Havia sangue nos templos e escorregava-se nas pedras rubras,
impregnadas pelo massacre imenso. Para ninguém foi benéfica
a sua idade: afligia antecipar o último dia do ancião
cujos anos declinavam, nem quebrar os Fados nascentes
de uma mísera criança, na soleira da vida. (Luc. 2. 98-107).35

No trecho, como enfatiza Fratantuono (2012, p. 113), ninguém 
mais carrega os estandartes de Mário a não ser aqueles habituados aos 
crimes (scelera). Mesmo a morte é qualificada como saeua (mors saeua) 
em virtude da maneira cruel por que ocorre. As punições imputadas aos 
seus opositores, o exército sulano, são aplicadas de modo a não poupar 
nem mesmo os lugares sagrados. Isso evidencia que o general comporta-se 
contrário à noção de pietas no que diz respeito aos deuses e aos lugares 
sagrados: “Havia sangue nos templos e escorregava-se nas pedras rubras/ 
impregnadas pelo massacre imenso” (Luc. 2. 103-104).36 Desse modo, por 
meio da uis, o general direciona o potencial destrutivo do seu exército para 
eliminar os seus inimigos e restabelecer o controle de Roma. A saeuitia 
manifesta-se por meio do massacre orquestrado por Mário, intitulado 
de cruentus uictor (sangrante vencedor, Luc. 2. 111-112), e por seus 
apoiadores que, guiados por um furor (impetus furoris), promovem a 
aniquilação do povo romano: “Arrastava-os o próprio ímpeto/ do furor 
e considerava-se indolente procurar culpados./ Uma grande parte morreu 
para fazer número, e o sangrante vencedor/ arrancava de pescoços 
desconhecidos os rostos mutilados,/ porque se envergonhava de andar 
de mãos vazias” (Luc. 2. 109-113).37 A libido expressa-se na atitude do 

35 [...] pro fata, quis ille,/ quis fuit ille dies, Marius quo moenia uictor/ corripuit, 
quantoque gradu mors saeua cucurrit!/ Nobilitas cum plebe perit, lateque uagatus/ ensis, 
et a nullo reuocatum pectore ferrum./ Stat cruor in templis multaque rubentia caede/ 
lubrica saxa madent. nulli sua profuit aetas:/ non senis extremum piguit uergentibus 
annis/ praecepisse diem, nec primo in limine uitae/ infantis miseri nascentia rumpere fata.
36 Stat cruor in templis multaque rubentia caede/ lubrica saxa madent.
37 [...] Trahit ipse furoris/ impetus, et uisum lenti quaesisse nocentem./ In numerum 
pars magna perit, rapuitque cruentus/ uictor ab ignota uultus ceruice recisos/ dum 
uacua pudet ire manu.



Nunt. Antiquus, Belo Horizonte, v. 21, n. 2, p. 1-37, 2025
Dossiê Abordagens à recepção dos Clássicos

eISSN: 1983-3636 DOI: 10.35699/1983-3636.2025.58482 

| Dossiê

general na medida em que, longe de suas atitudes em batalhas visarem 
tão somente ao sucesso na guerra, Mário, a fim de participar também do 
massacre promovido pelos seus apoiadores, macula os corpos inimigos 
movido pelo desejo de se equiparar em ações ao que faziam seus aliados.

Por isso, nesse mesmo trecho, a imagem de Mário arrancando 
os pescoços dos inimigos endossa a construção tirânica dos crimes 
cometidos por ele ao longo da Guerra Civil. Essa construção também é 
amplificada pela longa lista de indivíduos assassinados pelas mãos de 
Mário, ou dos seus aliados, que o ancião menciona nominalmente, e 
pela forma como suas mortes aconteceram. Como anunciado antes pelo 
narrador, os infortúnios que se sucedem são regidos pela morte cruel (mors 
saeua). Dentre as pessoas mencionadas, cujas mortes são descritas pelo 
ancião, estão o tribuno Bébio Tânfilo, coberto pelas próprias vísceras ao 
ser esquartejado “Quem teria tempo para chorar os cadáveres do povo? 
Mal o houve para ti chorar, Bébio,/ que desapareceste com as vísceras 
dilaceradas, entre as inúmeras mãos/ de um grupo que te arrancava os 
membros” (Luc. 2. 118-121);38 o decapitado Marco Antônio, cônsul e 
avô de Marco Antônio, que posteriormente seria tribuno de Júlio César, 
cuja cabeça foi colocada em uma mesa como oferenda aos deuses: “ou 
a ti, Antônio, / adivinho dos males, cuja cabeça, suspensa pelos cabelos 
brancos/ foi levada por um soldado e colocada, ainda a gotejar,/ sobre a 
mesa festiva” (Luc. 2. 121-124);39 os Crassos, Públio Licínio Crasso e o 
filho, dilacerados por Caio Flávio Fímbria, companheiro de consulado 
e aliado de Mário: “Fímbria dilacerou os corpos dos Crassos” (Luc. 2. 
124, grifo nosso);40 e, por último, Quinto Múcio Cévola, sacerdote de 
Vesta e inimigo do general, morto em frente ao santuário da própria deusa: 
“Também a ti, Cévola, negligenciado por Vesta ultrajada,/ te mataram, 
diante do próprio santuário da deusa e dos fogos/ sempre ardentes” (Luc. 

38 Cui funera uolgi flere uacet? uix te sparsum per uiscera, Baebi,/ innumeras inter 
carpentis membra coronae/ discessisse manus [...].
39 Aut te, praesage malorum/ Antoni, cuius laceris pendentia canis/ ora ferens miles 
festae rorantia mensae/ imposuit.
40 Truncos lacerauit Fimbria Crassos.



Nunt. Antiquus, Belo Horizonte, v. 21, n. 2, p. 1-37, 2025
Dossiê Abordagens à recepção dos Clássicos

eISSN: 1983-3636 DOI: 10.35699/1983-3636.2025.58482 

| Dossiê

2. 126-128).41 Entendemos que os vocábulos, empregados pelo ancião, 
contribuem para a construção tirânica de Mário uma vez que ele atribui, 
também aos aliados marinistas, comportamentos que os assemelham 
ao general, tido como modelo de comandante. Logo, evocar essa 
característica é, necessariamente, moldar as atitudes do general a partir das 
balizas que constroem a ideia de um tirano. Assim como Morford (1966, 
p. 111), compreendemos que o retrato de Mário serve como um símbolo 
da guerra civil, um exemplo de crudelitas que só pode ser comparado em 
igual medida ao seu adversário, Sula. Se pensarmos, então, na posição 
que ocupa Mário ao retornar do exílio, a ausência de clementia como 
mediadora das atitudes do general durante o conflito com as tropas sulanas 
reforça a natureza e a crueldade das ações realizadas na guerra.

Da mesma forma, a figura de Sula também é construída como 
exemplum de crudelitas. A descrição dos crimes cometidos pelas forças 
sulanas na Guerra Civil ocorre no período compreendido como o 
segundo regresso de Sula a Roma em que o general, após a bem-sucedida 
vitória em Palestrina e ao massacre dos samnitas em 83, decide reaver 
o imperium perdido. O relato aborda de maneira detalhada como Sula e 
suas tropas se comportaram ao subjugar os opositores marinistas:

A tão extensa calamidade42 juntou-se ainda Sula, o vingador,
ele que derramou o pouco sangue que restava na cidade.

41 Te quoque neglectum uiolatae, Scaeuola, Vestae/ ante ipsum penetrale deae semperque 
calentis/ mactauere focos.
42 As calamidades mencionadas aqui dizem respeito aos dois embates ocorridos em 
Sacriporto e Porta Colina entre Sula e os apoiadores remanescentes de Mário. Esse 
conflito é mencionado antes das atrocidades cometidas por Sula, nos versos: “Quantos 
cadáveres caíram já junto de Sacriporto,/ quantas multidões prostradas suportou Porta 
Colina,/ quando a cabeça do mundo e a autoridade do universo/ quase foi transferida, 
mudando o lugar [...]” (iam quot apud Sacri cecidere cadauera Portum/ aut Collina 
tulit stratas quot porta cateruas,/ tum cum paene caput mundi rerumque potestas / 
muta uit translata locum [...], Luc. 2. 134-136). Já em Floro, na Resumo da história 
romana, descreve: “Em Sacriporto e na Porta Colina foram derrotadas todas as tropas 
dos inimigos [marianos]. Nesses lugares, Sula matou mais de setenta mil homens” 
(apud Sacriportum Callinamque portam debellatae omnes hostium copiae [...] apud 
Sacriportum, apud Collinam septuaginta amplius milia Sulla concidit: bellum erat, Fl. 
2. 9. 23, tradução de Brunno Vieira).



Nunt. Antiquus, Belo Horizonte, v. 21, n. 2, p. 1-37, 2025
Dossiê Abordagens à recepção dos Clássicos

eISSN: 1983-3636 DOI: 10.35699/1983-3636.2025.58482 

| Dossiê

Enquanto incidia sobre membros já pútridos em demasia,
o remédio ultrapassou o limite e a mão seguiu excessivamente
para onde as doenças a conduziam. (Luc. 2. 139-143).43

Argumentamos que a crudelitas emerge na narrativa em função 
da atitude de Sula que, em vez de exercer a clementia por meio de uma 
punição justa em referência à transgressão cometida por seus opositores, 
promove retaliação das tropas inimigas. Para Fratantuono (2012, p. 144), 
a retomada de Roma por Sula apresenta-se, em primeira instância, como 
o remédio capaz de estancar o sangue derramado do massacre cometido 
por Mário, mas, em um segundo momento, em vez de restabelecer a 
ordem, o general esgota até a última gota do sangue dos remanescentes 
das investidas marinistas. Utilizando-se de procedimento semelhante 
ao seu adversário, Sula usa da uis, da força militar, para se assegurar do 
controle da cidade e faz isso por meio do massacre das hordas contrárias. 
Sebastiani (2014, p. 96), por exemplo, quando analisa a construção de 
Cipião, general romano na época das Guerras Púnicas e ilustríssimo 
exemplum de virtude na narrativa liviana, argumenta que, ao poupar 
os inimigos, Cipião promove a fides (nesse contexto, confiança) nos 
exércitos derrotados e, ao fazê-lo, age em prol de estabelecer uma relação 
harmônica com os povos subjugados para evitar futuros conflitos. Em 
contraste, aqui, Sula quebra esse pacto de confiança, o que contribui 
para a ideia de que os conflitos romanos se desencadeiam em uma linha 
contínua de atrocidades. Essa atitude adquire particular significado tendo 
em vista, principalmente, que o exercício da clementia em relação aos 
povos derrotados era uma estratégia militar de conquista e expansão 
territorial. No contexto em que ocorre o conflito entre os dois generais, 
a clementia que é oferecida aos inimigos nem mesmo é concedida por 
Sula aos indivíduos do povo do qual ele faz parte.

De maneira semelhante, Veleio Patérculo descreve as medidas 
cruéis impostas por Sula no momento em que o general regressa a Roma 
e adquire a magistratura de Ditador: “Este mesmo poder, que outrora 

43	  Sulla quoque immensis accessit cladibus ultor./ Ille quod exiguum restabat 
sanguinis urbi/ hausit; dumque nimis iam putria membra recidit/ excessit medicina 
modum, nimiumque secuta est,/ qua morbi duxere, manus.



Nunt. Antiquus, Belo Horizonte, v. 21, n. 2, p. 1-37, 2025
Dossiê Abordagens à recepção dos Clássicos

eISSN: 1983-3636 DOI: 10.35699/1983-3636.2025.58482 

| Dossiê

os antecessores haviam usado para defender a República de grandes 
perigos, ele usou à mercê de sua crueldade imoderada” (Vell. Pat. 2. 
28. 2, tradução nossa).44 A crueldade de Sula pode ser vista, também, 
em outro trecho do relato do ancião: adverso ao exercício da clementia, 
Sula não apenas se nega a poupar os inimigos, como parece sentir 
prazer em aplicar as punições aos opositores: “Do seu alto assento, Sula 
observa, imperturbável e livre de inquietações,/ tão grandes crimes, sem 
se preocupar por ter ordenado/ que morressem tantos milhares de um 
povo infeliz” (Luc. 2. 207-209).45 Sobre isso, Dowling (2000, p. 334) 
argumenta que o retrato exemplar de Sula construído por Lucano é 
adequado à imagem de tirano, já que as imposições do general, longe de 
servirem ao restabelecimento da ordem, obedecem apenas ao seu desejo 
de vingança. No que se refere à descrição da morte e da tortura de Mário 
Gratidiano, o episódio é interpretado como uma expressão da saeuitia 
sulana na medida em que as violações cometidas aos corpos denotam até 
onde Sula é capaz de utilizar de sua força, uis, para aniquilar os inimigos 
de maneira a evidenciar o poder que o general possui:

[...] Quando Mário,
oferecido como vítima às sombras do defunto, que talvez não quisesse
tão sinistras oferendas, pagou uma expiação infanda ao túmulo insaciável
quando vimos o seu corpo dilacerado, as feridas igualarem em extensão
os membros, completamente mutilado sem que lhe fosse concedido
nenhum golpe que lhe acabasse com a vida.
E vimos o costume funesto, de uma crueldade abominável:
retardar a morte dos que perecem. (Luc. 2. 174-180).46

Na passagem mencionada, destacamos o fato de que a própria 
ação, isto é, a tortura de Mário Gratidiano, é interpretada pelo ancião como 

44 [...] imperio <quo> priores ad uindicandam maximis periculis rem publicam olim 
usi erant, eo <in> inmodicae crudelitatis licentiam usus est.
45 Intrepidus tanti sedit securus ab alto/ spectator sceleris: miseri tot milia uulgi/ non 
timuit iussisse mori.
46 [...] cum uictima tristis/ inferias Marius forsan nolentibus umbris/ pendit inexpleto 
non fanda piacula busto,/ cum laceros artus aequataque uulnera membris/ uidimus et 
toto quamuis in corpore caeso/ nil animae letale datum, moremque nefandae/ dirum 
saeuitiae, pereuntis parcere morti.



Nunt. Antiquus, Belo Horizonte, v. 21, n. 2, p. 1-37, 2025
Dossiê Abordagens à recepção dos Clássicos

eISSN: 1983-3636 DOI: 10.35699/1983-3636.2025.58482 

| Dossiê

um crime cruel (saeui criminis): “Dificilmente se poderá acreditar em tão 
grandes crimes, e que um só homem tenha sofrido tantos castigos” (Luc. 
2. 186-187),47 o que endossa a natureza da atrocidade cometida por Sula, 
uma vez que não é garantido ao torturado uma morte rápida. Descreve-se, 
então, o processo lento que acarretou na desconfiguração completa do corpo 
de Mário Gratidiano48 em que pequenas feridas não letais são desferidas 
contra ele para que, ao invés de um único golpe, Mário morra em virtude 
dessas feridas: “As mãos, arrancadas, caíram; a língua cortada/ palpita e 
fere o ar vazio com um movimento silencioso./ Um amputa as orelhas, outro 
as fendas do nariz recurvo;/ aquele retira os olhos das côncavas órbitas e 
priva-os da última luz,/ depois de terem contemplado os próprios membros” 
(Luc. 2. 181-185).49 Para o ancião, tão grave crime não teve precedente 
ou razão alguma. Mata-se, portanto, para satisfazer as vontades de Sula: 
“Por que lhes agradou destruir/ o fruto do crime e deformar o rosto de 
Mário, como se não valesse nada?/ Para que este crime e a prova da morte 
agradassem a Sula, deveria ser reconhecível” (Luc. 2. 190-193).50 Evento 
vinculado à tortura de Mário, o ancião também menciona os massacres 
em Preneste, em que as hordas sulanas encurralam os remanescentes 
marinistas, e no Campo de Marte, local em que as votações ocorriam: 
“A Fortuna de Preneste viu/ todos os seus colonos passados à espada, em 
simultâneo:/ um povo inteiro a perecer no tempo de uma só morte./ Então 

47 Uix erit ulla fides tam saeui criminis, unum/ tot poenas cepisse caput.
48 Um dos fragmentos supérstites das Histórias, de Salústio, também descreve 
semelhante processo de morte e tortura dessa personagem: “Como no caso de M. Mário, 
a quem, cortadas primeiras as pernas e os braços, vazados os olhos, de fato era como 
se ele expirasse por cada um dos membros” (Ut in M. Mário, cui fracta prius crura 
braciaque et oculi effosi, scilicet ut per singulos artus expiraret). (Sall. Hist. Frag. 44, 
tradução de Vieira).
49 Auulsae cecidere manus exectaque lingua/ palpitat et muto uacuum ferit aera motu./ 
Hic aures, alius spiramina naris aduncae/ amputat, ille cauis euolvit sedibus orbes/ 
ultimaque effodit spectatis lumina membris.
50 quid perdere fructum/ iuuit et, ut uilem, Marii confundere uultum?/ ut scelus hoc 
Sullae caedesque ostensa placeret / agnoscendus erat.



Nunt. Antiquus, Belo Horizonte, v. 21, n. 2, p. 1-37, 2025
Dossiê Abordagens à recepção dos Clássicos

eISSN: 1983-3636 DOI: 10.35699/1983-3636.2025.58482 

| Dossiê

a flor da Hespéria, já a única juventude do Lácio,/ sucumbiu e manchou 
os recintos eleitorais da mísera Roma” (Luc. 2. 193-197).51

Logo em seguida, o ancião compara as consequências da 
crueldade sulana, o rastro de sangue promovido pelo massacre dos 
opositores, a crimes cometidos por outras figuras igualmente tirânicas 
que, de certa forma, reforçam a construção feita da personagem de 
Sula, como se lê: “A Trácia não viu, dependurados/ nos estábulos do 
tirano da Bistônia, tantos mortos,/ ou a Líbia nas portas de Anteu, nem 
a Grécia, pesarosa,/ chorou tantos membros dilacerados no Palácio 
de Pisa” (Luc. 2. 162-165).52 Nesse trecho, menciona-se os estábulos 
cruentos do tirano da Bistônia, em alusão a Diomedes, rei dos bístones, 
que costumava alimentar seus cavalos com carne humana; os portões de 
Anteu que, segundo conta-se, era adornado com os crânios dos inimigos; 
e, por último, o Palácio de Pisa, localizado em região homônima, era 
governado pelo rei Enómao que ordenava que os pretendentes de sua 
filha, Hipodamia, fossem mortos caso perdessem uma disputa de corrida 
de cavalos. Todos esses crimes não se comparam, segundo o ancião, aos 
cometidos por Sula. Dessa maneira, as atrocidades realizadas por Sula 
não apenas o aproximam de outros tiranos, como, também, os superam 
em gravidade. Essa percepção da crueldade de Sula é amplificada por 
meio da hipérbole construída pelo ancião quando este se refere aos rios 
de cadáveres, gerados pela retaliação sulana, cujas águas tornaram-se 
avermelhadas em virtude da quantidade de sangue derramado: “então, 
libertando-se a custo em direcção às ondas do Mar Tirreno,/ divide a 
superfície azul do mar com uma corrente de sangue” (Luc. 2. 219-220).53 
Desse modo, a fim de amplificar o impacto das medidas sulanas no povo 
romano, essa descrição de caráter hiperbólico enfatiza a maneira como o 
mesmo rio, cujas águas fluem em fluxo contínuo, possui suas correntezas 
bloqueadas pelos corpos que nele flutuam.

51 idit Fortuna colonos/ Praenestina suos cunctos simul ense recepto/ unius populum 
pereuntem tempore mortis./ Tum flos Hesperiae, Latii iam sola iuventus,/ concidit et 
miserae maculauit Ouilia Romae.
52 Scelerum non Thracia tantum/ uidit Bistonii stabulis pendere tyranni,/ postibus Antaei 
Libye, nec Graecia maerens/ tot laceros artus Pisaea fleuit in aula.
53 tandem Tyrrhenas uix eluctatus in undas/ sanguine caeruleum torrenti diuidit aequor.



Nunt. Antiquus, Belo Horizonte, v. 21, n. 2, p. 1-37, 2025
Dossiê Abordagens à recepção dos Clássicos

eISSN: 1983-3636 DOI: 10.35699/1983-3636.2025.58482 

| Dossiê

Ao final do relato, o ancião pondera sobre as atitudes de Mário e 
Sula. Para Fantham (1992, p. 90-93), esse cenário de retaliação promovido 
tanto por Sula quanto por Mário permite ilustrar o estado de commune 
nefas, sobre o qual o proêmio54 da epopeia faz menção, na medida em 
que ambos os lados são colocados no mesmo grau de violência. Assim 
como argumenta Fratantuono (2012, p. 113), o ancião interpreta as ações 
dos generais da Primeira Guerra Civil em contraste com as pretensões 
de Júlio César e Pompeu e conclui que nem a ambição55 de Mário, a 
quem obter o controle novamente de Roma teria sido suficiente, nem 
a crueldade de Sula, a quem bastou punir os opositores em favor de 
uma suposta libertas, seriam suficientes para apaziguar os ânimos dos 
generais: “Para os desterrados de Mário, a maior recompensa da guerra/ 
foi recuperar Roma, e a vitória de Sula não lhe concedeu/ mais do que a 
total destruição de uma facção que lhe era odiosa” (Luc. 2. 227-229).56 
Ainda que as ações de Mário e Sula tivessem ido contra as virtudes 
romanas esperadas deles, o ancião considera, ao retomar o passado, que 

54 No proêmio, a guerra civil é caracterizada como commune nefas: “[...] guerras mais do 
que civis pelos plainos da Emátia cantamos,/ a legalidade conferida ao crime, um povo 
poderoso que se voltou / contra as suas próprias entranhas com uma dextra vitoriosa, 
/ exércitos do mesmo sangue, a luta do orbe violentamente abalado,/ e, quebrado o 
pacto do poder, num sacrilégio de ambas as partes,/ estandartes romanos em confronto 
com estandartes romanos hostis,/ águias semelhantes, lanças romanas a ameaçar 
lanças romanas” (Bella per Emathios plus quam ciuilia campos/ Iusque datum sceleri 
canimus, populumque potentem/ in sua uictrici conuersum uiscera dextra/ cognatasque 
acies et, rupto foedere regni,/ certatum totis concussi uiribus orbis / in commune nefas, 
infestisque obuia signis/ signa, pares aquilas et pila minantia pilis, Luc. 1.1-7).
55 Morford (1966, p. 108) comenta que o retrato exemplar do general está vinculado 
ao vício da ambição. Na busca da ascensão ao consulado, algo incomum a um homo 
nouus, rótulo dado aos indivíduos cujas famílias não possuem lastro nas magistraturas 
romanas, sendo ele o primeiro a alçar tal posto (Silva, 2018, p. 155-156), esse vício 
seria a razão pela qual Mário resolveu participar da articulação para obter o comando da 
guerra contra Mitrídates, o que ocasionou o conflito contra Sula e seus apoiadores. Em 
Veleio, por exemplo, ele é descrito como indivíduo perigoso aos inimigos em tempos 
de guerra e aos concidadãos em tempos de paz (uir in bello hostibus, in otio ciuibus 
infestissimus, Vell. 2. 23. 1).
56 Exulibus Mariis bellorum maxima merces/ Roma recepta fuit, nec plus uictoria Sullae/ 
praestitit inuisas penitus quam tollere partes.



Nunt. Antiquus, Belo Horizonte, v. 21, n. 2, p. 1-37, 2025
Dossiê Abordagens à recepção dos Clássicos

eISSN: 1983-3636 DOI: 10.35699/1983-3636.2025.58482 

| Dossiê

as consequências das atrocidades de Júlio César e Pompeu serão maiores 
do que as cometidas pelos seus antecessores, como se lê na passagem: 
“Ainda que situações mais graves provoquem os nossos medos,/ uma 
grande multidão reúne-se por danos maiores” (Luc. 2. 225-226).57

Em suma, o ancião tece em sua narrativa as ações empreendidas 
pelos dois generais, Mário e Sula, sob a roupagem da tirania. Da maneira 
como as atrocidades realizadas por Mário e Sula são descritas, verificamos 
que, se por um lado, a crueldade de Mário serve para enfatizar os atos 
cometidos em um conflito dessa escala promovido por Sula e ele; por 
outro, serve para demonstrar o perigo de permitir que um só indivíduo 
possua poder significativo sobre os outros, já que mesmo o melhor dos 
generais pode tornar-se um Sula ou um Mário ao chegar no poder. No 
contexto de guerra civil, não há virtudes possíveis de serem exaltadas 
que sirvam de parâmetro de conduta a ser imitada pelo povo romano. Por 
isso, enquanto um indivíduo pertencente à primeira audiência das ações 
dos comandantes, uma vez que vivenciou e sobreviveu ao período, o 
ancião qualifica e interpreta o evento com base em vícios retoricamente 
associados à figura do tirano. Assim, o ancião, à semelhança da maneira 
como denomina Mário, também classifica Sula como “mais sanguinário 
vencedor” (cruentus uictor) (Luc. 2. 157). A pietas e a clementia, 
diretamente ligadas às relações comunitárias entre os generais e o povo 
romano, sucumbem perante a ambição tirânica daqueles cuja função era 
proteger Roma. Em vez disso, há a memória do imenso medo de que as 
atrocidades que serão cometidas por César e Pompeu sejam piores que 
aquelas ocorridas nos tempos de Sula e Mário, como se lê nos versos que 
finalizam o relato do ancião: “Assim se lamentava uma velhice abatida, 
lembrando-se do passado e receoso pelo futuro” (Luc. 2. 232-233).58

Verificamos algo semelhante em Tito Lívio no episódio referente 
ao decênviro59 Ápio Cláudio, descrito por meio dessa mesma categoria 

57 Quamquam agitant grauiora metus, multumque coitur/ humani generis maiore in 
proelia damno.
58 sic maesta senectus/ praeteritique memor flebat metuensque futuri
59 O decenvirato consiste na transferência do imperium, que antes era de responsabilidade 
dos cônsules, para dez indivíduos que assumiram a alcunha de decênviros. Eles teriam 
como função registrar as leis romanas por escrito e, além disso, as decisões consentidas 



Nunt. Antiquus, Belo Horizonte, v. 21, n. 2, p. 1-37, 2025
Dossiê Abordagens à recepção dos Clássicos

eISSN: 1983-3636 DOI: 10.35699/1983-3636.2025.58482 

| Dossiê

que remonta à figura de um tirano e que é qualificada como tal através 
de outras personagens (Dunkle, 1971, p. 16). De acordo com Antiqueira 
(2014, p. 11), Ápio Cláudio emerge na narrativa de forma a demonstrar 
a relação entre o caráter de algumas figuras históricas e a maneira como 
esses mesmos indivíduos se portariam ao alcançarem certas magistraturas, 
já que, em contrapartida a ele, o historiador constrói a personagem Lúcio 
Quíncio Cincinato,60 que assume o posto de ditador, como exemplum de 
moderatio (Antiqueira, 2014, p. 20). Como disserta Antiqueira (2014, p. 
31), quando, então, Ápio Cláudio assegura o posto novamente de líder dos 
decênviros, Tito Lívio descreve que a ambição pelo poder, isto é, adquirir 
mais uma vez o comando dos magistrados, fez com que ele retirasse a 
máscara de persona exemplar para viver de acordo com a sua natureza: 
“A partir de então, começou a viver de acordo com seu temperamento e 
amoldar os colegas ao seu próprio caráter, antes mesmo de empossar-se 
no cargo” (Liv. 3. 36. 1).61 Nesse sentido, segundo Antiqueira (2014, p. 
20), o historiador evidencia que a personagem possuía desde o início os 
vícios que afloraram quando Ápio Cláudio assume a magistratura, que 
lhe outorga um poder ilimitado.

entre eles teria caráter ilimitado e definitivas: “Assim, no trecentésimo segundo ano 
da fundação de Roma, a forma de governo foi novamente mudada e o poder passou 
dos cônsules aos decênviros, como outrora havia passado dos reis aos cônsules” 
(Anno trecentesimo altero quam condita Roma erat iterum mutatur forma ciuitatis, ab 
consulibus ad decemuiros, quemadmodum ab regibus ante ad consules uenerat, translato 
imperio). (Liv. 3. 33. 1, tradução de Paulo Matos Peixoto). Este é o exato contexto em 
que Ápio Cláudio assume o cargo de liderança entre os decênviros, em virtude da sua 
popularidade com a plebe (Liv. 3. 33. 1-2).
60 Conforme analisa a construção da personagem, Antiqueira (2014, p. 14) defende que 
Cincinato apresenta-se como um defensor da concórdia e como indivíduo que coloca 
os interesses da República, ou seja, o coletivo, acima dos desejos pessoais. Assim, 
segundo o pesquisador: “a personagem, desta maneira, simbolizava o líder racional 
e virtuoso, guiado pelos costumes ancestrais, cujos predicados o contrapunham à 
irracionalidade e às paixões que movem o vulgo, propenso a cometer atos instáveis” 
(Antiqueira, 2014, p. 16).
61 Suo iam inde uiuere ingenio coepit nouosque collegas, iam priusquam inirent 
magistratum, in suos mores formare. Vale ressaltar que as traduções dos trechos da 
obra de Tito Lívio são de autoria Paulo Matos Peixoto (1989).



Nunt. Antiquus, Belo Horizonte, v. 21, n. 2, p. 1-37, 2025
Dossiê Abordagens à recepção dos Clássicos

eISSN: 1983-3636 DOI: 10.35699/1983-3636.2025.58482 

| Dossiê

Dentre as características atreladas ao decênviro, a libido, a 
crudelitas e a saeuitia aparecem como vocábulos que descrevem e 
qualificam as ações de Ápio durante o episódio referente à violação da 
virgem Vergínia,62 filha de Lúcio Vergínio (Dunkle, 1971, p. 16). Tito 
Lívio constrói as virtudes da jovem com base nas pessoas próximas a 
ela: o pai, membro do exército, é descrito como um indivíduo bom, tanto 
no âmbito civil quanto no militar; a família, a exemplo da postura do 
patriarca, também partilhava de tal caráter exemplar, como se lê: “[...] 
era um varão impecável como cidadão e como soldado. Sua mulher vivia 
como ele e, do mesmo modo, viviam seus filhos” (Liv. 3.44. 2-3).63

Narra-se que Ápio Cláudio, dominado por uma forte atração, 
deseja possuir Vergínia (Liv. 3. 44), no entanto, a jovem já estava 
prometida em casamento ao ex-tribuno Lúcio Icílio, descrito como um 
homem impulsivo e alinhado aos interesses da plebe (Liv. 3. 44). Ao 
perceber que as artimanhas, os presentes e as promessas utilizadas para 
seduzir Vergínia não deram certo, o decênviro recorre a outros métodos, 

62 Podemos mencionar, a violação de Lucrécia como outro evento, semelhante à fundação 
da cidade, a respeito do qual discutimos anteriormente, que reaparece na narrativa 
de Tito Lívio como índice da ideia cíclica do tempo. Essa comparação entre os dois 
acontecimentos, isto é, a violação de Lucrécia e a de Vergínia, é feita pelo próprio 
historiador no seguinte trecho: “Em Roma ocorreu outro crime de origem passional e 
de consequências tão terríveis quanto, outrora, a desonra e o suicídio de Lucrécia que 
ocasionaram a perda do trono e a expulsão dos Tarquínios da cidade. Assim, não só os 
decênviros tiveram o mesmo fim dos reis, mas também perderam o poder pelo mesmo 
motivo” (Sequitur aliud in urbe nefas, ab libidine ortum, haud minus foedo euentu 
quam quod per stuprum caedemque Lucretiae urbe regnoque Tarquinios expulerat, ut 
non finis solum idem decemuiris qui regibus sed causa etiam eadem imperii amittendi 
esset). (Liv. 3. 44. 1). Tito Lívio sinaliza, desde o início, uma maneira de interpretar a 
dinâmica Ápio-Vergínia por meio do que aconteceu com Lucrécia-Tarquínio. Tarquínio, 
o Soberbo, sobre quem mencionamos brevemente no primeiro tópico deste capítulo 
como um exemplum negativo, é tido por Cícero como um modelo exemplar de tirano. 
Como comenta Santos (2018, p. 227), a personagem torna-se um tirano “tanto por 
suas vitórias quanto por suas riquezas e sucumbiu às suas afecções e desejos, sendo 
deposto por Lúcio Bruto após o estupro de Lucrécia, crime cometido por seu próprio 
filho” (Santos, 2018, p. 227-228).
63 Pater uirinis, L. Verginius, honestum ordinem in Algido ducebat, uir exempli recti 
domi militiaeque. Perinde uxor instituta fuerat liberique instituebantur.



Nunt. Antiquus, Belo Horizonte, v. 21, n. 2, p. 1-37, 2025
Dossiê Abordagens à recepção dos Clássicos

eISSN: 1983-3636 DOI: 10.35699/1983-3636.2025.58482 

| Dossiê

descritos no trecho: “Ápio tentou seduzir a jovem, de notável beleza, 
com presentes e promessas, mas, ao verificar que ela estava disposta a 
defender sua castidade, recorreu a uma violência cruel e tirânica” (Liv. 3. 
44. 5).64 Assim, para descrever os recursos empregados por Ápio Cláudio, 
Tito Lívio recorre aos termos crudelis e superbia para particularizar e 
qualificar a maneira como o decênviro planejou violentar Vergínia. Para 
além do próprio ato que, como vimos, o historiador associa a atributos 
tirânicos, Antiqueira (2008, p. 118) defende que o episódio também 
pode ser compreendido por meio da manifestação do vício libido como 
outra característica imoral relacionada à figura do tirano, uma vez que 
consiste, nesse contexto, no desejo ou na luxúria que se materializa por 
meio da violação sexual, pois a vontade individual é sobreposta à vontade 
de outrem. Desse modo, como analisa o pesquisador, “a duplicidade de 
significados - apetite sexual e sede de se alcançar uma potestade irrestrita 
- que o termo libido assume na narrativa do terceiro livro, incorporado 
pela figura de Ápio Cláudio, somente se concretizaria no âmbito de um 
poder tiranicamente exercido” (Antiqueira, 2008, p. 118-119).

Além dos termos usados na própria descrição do episódio, há, 
também, a forma como outras personagens que participam da narrativa 
qualificam e reconhecem as ações de Ápio Cláudio como tirânicas. 
Para fazer com que a jovem ficasse sob sua tutela, ele influencia Marco 
Cláudio a fingir que Vergínia era filha de uma escrava de Ápio que tinha 
sido roubada por Lúcio Vergínio. A ausência do pai da moça permitia que 
Marco Cláudio e Ápio Cláudio reivindicassem a jovem, sem que houvesse 
legalmente meios de contestar tal reivindicação (Liv. 3. 45). Em virtude 
disso, Lúcio Icílio, a quem a jovem Vergínia era prometida, profere um 
discurso em defesa da noiva. É nesse contexto que, como enfatiza Dunkle 
(1971, p. 16), Lúcio Icílio refere-se à violação de Ápio Cláudio por meio 
do termo saeuitia, no seguinte excerto: “Tu conseguiste arrebatar-nos o 
poder tribunício e o direito de apelação ao povo, estas duas cidadelas da 
liberdade. Mas nossos filhos e nossas mulheres não ficaram sujeitos ao 

64 Hanc uirginem adultam forma excellentem Appius amore amens pretio ac spe perlicere 
adortus, postquam omnia pudore saepta animaduerterat, ad crudelem superbamque 
uim animum conuertit.



Nunt. Antiquus, Belo Horizonte, v. 21, n. 2, p. 1-37, 2025
Dossiê Abordagens à recepção dos Clássicos

eISSN: 1983-3636 DOI: 10.35699/1983-3636.2025.58482 

| Dossiê

reinado de tua luxúria. Maltrata nosso corpo e nossas cabeças, mas respeita 
ao menos a castidade” (Liv. 3. 45. 9).65 A forma como o próprio Icílio 
refere-se à ação de Ápio Cláudio corrobora a visão de que o decênviro 
agia conforme um tirano, visto que, à semelhança do que discutimos em 
relação a Lucano, a primeira audiência da ação atribui certo juízo de valor 
em relação àquilo que foi visto e atrela a esse julgamento a forma como, 
posteriormente, esse episódio exemplar será interpretado.

A construção de Ápio Cláudio como tirano através das palavras 
de Lúcio Icílio apresenta-se de forma semelhante à construção da tirania 
de Sula e Mário em Farsália: em ambos os casos, uma personagem de 
importância concentrada em um episódio é responsável por uma oração para 
uma audiência local, na qual o orador identifica as personagens em questão 
através dos atributos reconhecíveis da construção retórica do tirano. Como 
procuramos demonstrar, o exemplum é, no texto de Lucano, um expediente 
que cria uma primeira audiência inserida no texto, uma apreciação que 
se propõe como guia de leitura para a segunda audiência, leitora da obra. 
Assim, o exemplum de Sula e Mario se inscreve no texto de Lucano como 
aparato retórico com dupla função: por um lado, os determina como 
precursores de Pompeu e César na Farsália, guiando a leitura do conflito 
principal da epopeia, e por outro, auxilia na aproximação da tessitura épica 
à historiográfica, como índice conhecido de escrita das res gestae.

Referências

AHL, F. Lucan: an introduction. Ithaca: Cornell University Press, 1976.

AMBRÓSIO, R. O tirano: entre a história e a tragédia. Revista 
Hypnos, n. 21, p. 231-244, 2008. Disponível em: https://hypnos.org.br/
index.php/hypnos/article/view/27. Acesso em: 10 de dez. de 2024.

65 Non si tribunicium auxilium et prouocationem plebi Romanae, duas arces libertatis 
tuendae, ademistis, ideo in liberos quoque nostros coniugesque regnum uestrae libidini 
datum est. Saeuite in tergum et in ceruices nostras: pudicitia saltem in tuto sit.

https://hypnos.org.br/index.php/hypnos/article/view/27
https://hypnos.org.br/index.php/hypnos/article/view/27


Nunt. Antiquus, Belo Horizonte, v. 21, n. 2, p. 1-37, 2025
Dossiê Abordagens à recepção dos Clássicos

eISSN: 1983-3636 DOI: 10.35699/1983-3636.2025.58482 

| Dossiê

ANTIQUEIRA, M. Moderatio tuendae libertatis: moderação, 
exempla e poder na história de Tito Lívio (livro III). 2008. 176f. 
Dissertação (Mestrado em História Social) – Faculdade de Filosofia, 
Letras e Ciências Humanas, Universidade de São Paulo, São Paulo, 2008.

ANTIQUEIRA, M. Poder e imagens antinômicas na narrativa 
de Tito Lívio: os retratos de Cincinato e Ápio Cláudio no livro 3. In: 
CORASSIN, M. L. (Org.). Cinco Estudos sobre Tito Lívio. São Paulo: 
LCTE Editora, 2014. p. 11-42.

ARISTÓTELES. Retórica. Introdução, tradução e notas 
de Manuel Alexandre Júnior, Paulo Farmhouse Alberto e Abel do 
Nascimento Pena. Lisboa: Imprensa Nacional Casa da Moeda, 1998.

BAGNANI, G. “Sullani Manes” and Lucan’s Rhetoric. Phoenix, 
v. 9, n.1, p. 27-31, 1955.

BARTSCH, S. Ideology in cold blood: a reading of Lucan’s 
Civil War. Cambridge: Harvard University Press, 2001.

BEARD, M. The Roman Triumph. Cambridge: Harvard 
University Press, 2007.

BERNSTEIN, N. The dead and their ghosts in the Bellum 
Civile: Lucan’s visions of history. In: ASSO, P. (Ed.). Brill’s companion 
to Lucan. Leiden: Brill, 2011. p. 257-279.

BRAREN, I. Introdução. In: SÊNECA. Tratado sobre a 
clemência (De clementia). Introdução, tradução e notas de Ingeborg 
Braren. Petrópolis: Vozes, 1990.

[CÍCERO]. Retórica a Herênio. Trad. Adriana Seabra, Ana 
Paula Celestino Faria. São Paulo: Hedra, 2005.

CHAPLIN, Jane. Livy’s exemplary history. New York: Oxford 
University Press, 2001.



Nunt. Antiquus, Belo Horizonte, v. 21, n. 2, p. 1-37, 2025
Dossiê Abordagens à recepção dos Clássicos

eISSN: 1983-3636 DOI: 10.35699/1983-3636.2025.58482 

| Dossiê

DICK, B. Fatum and Fortuna in Lucan’s Bellum Civile. Classical 
Philology, v. 62, n. 4, p. 235-242, 1967.

DEMOEN, K. A paradigm for the analysis of paradigms: the 
rhetorical exemplum in ancient and imperial Greek theory. Rhetorica, v. 
15, n. 2, p. 125-158, 1997. DOI: https://doi.org/10.1525/rh.1997.15.2.125.

DIAS, M. “Só agora nos volta o ânimo” (Tac., Agr. 3.1): Tácito 
e a dinâmica político-literária sob o Principado Romano. Romanitas - 
Revista de Estudos Grecolatinos, n. 21, p. 86-106, 2023. DOI: https://
doi.org/10.29327/2345891.21.21-5.

DOWLING, M. The clemency of Sulla. Historia: Zeitschrift Fur 
Alte Geschichte, v. 49, n. 3, p. 303-340, 2000. Disponível em: https://
www.jstor.org/stable/4436584. Acesso em: 10 de dez. de 2024.

DUNKLE, R. The Rhetorical Tyrant in Roman Historiography: 
Sallust, Livy and Tacitus. The Classical World, v. 65, n. 1, p. 12-20, 
1971. DOI: https://doi.org/10.2307/4347532.

FANTHAM, E. Commentary. In: LUCAN. De bello ciuili: book 
II. Edition by Elaine Fantham. New York: Cambridge, 1992. p. 76-222.

FLOWER, H. Ancestor masks and aristocratic power in Roman 
culture. New York: Oxford, 1996.

FLOWER, Harriet. Punitive Memory Sanctions II: The republic of 
Sulla. In: FLOWER, Harriet. The art of Forgetting: Disgrace and Oblivion 
in Roman Political Culture. EUA: North Carolina, 2006. p. 86-111.

FRATANTUONO, L. Madness triumphant: a reading of Lucan’s 
Pharsalia. Lanham: Lexington Books, 2012.

https://www.jstor.org/stable/4436584
https://www.jstor.org/stable/4436584


Nunt. Antiquus, Belo Horizonte, v. 21, n. 2, p. 1-37, 2025
Dossiê Abordagens à recepção dos Clássicos

eISSN: 1983-3636 DOI: 10.35699/1983-3636.2025.58482 

| Dossiê

GONÇALVES, A. Uma análise da obra De clementia de Sêneca: 
a noção de virtude. PHOÎNIX, v. 5, n. 1, p. 51-74, 1999. Disponível em: 
https://revistas.ufrj.br/index.php/phoinix/article/view/33649. Acesso 
em: 10 de dez. de 2024.

HANSEN, J. Instituição retórica, técnica retórica, discurso. 
Matraga-Revista do Programa de Pós-Graduação em Letras da UERJ, 
v. 20, n. 33, p. 11-46, 2013. Disponível em: https://www.e-publicacoes.
uerj.br/matraga/article/view/19759. Acesso em: 10 de dez. de 2024.

HARTOG, F. (Org). A História de Homero a Santo Agostinho. 
Tradução de Jacyntho Lins Brandão. Belo Horizonte: Editora UFMG, 
2001.

ILUNGA, K. O Da Invenção, de Marco Túlio Cícero: tradução 
e estudo. 2010. 166 f. Dissertação (Mestrado em Letras Clássicas) – 
Faculdade de Filosofia, Letras e Ciências Humanas, Universidade de 
São Paulo, São Paulo, 2010.

LANGLANDS, Rebecca. Exemplary ethics in ancient Rome. 
New York: Cambridge, 2018.

LEITE, L. R. A Farsália, de Lucano, como obra historiográfica. 
Artcultura, v. 21, n. 38, p. 59-72, 2019. DOI: 10.14393/artc-
v21-n38-2019-50159.

LÍVIO, T. História de Roma. Introdução, tradução e notas de 
Paulo Matos Peixoto. São Paulo: Paumape, 1989. v. 1.

LÍVIO, T. História de Roma. Introdução, tradução e notas de 
Paulo Matos Peixoto. São Paulo: Paumape, 1989. v. 2.

LUCANO. A Guerra Civil (Farsália). Tradução de Luís Manuel 
Gaspar Cerqueira. Lisboa: Relógio D’Água, 2020.

https://www.e-publicacoes.uerj.br/matraga/article/view/19759
https://www.e-publicacoes.uerj.br/matraga/article/view/19759


Nunt. Antiquus, Belo Horizonte, v. 21, n. 2, p. 1-37, 2025
Dossiê Abordagens à recepção dos Clássicos

eISSN: 1983-3636 DOI: 10.35699/1983-3636.2025.58482 

| Dossiê

LUCANO. Farsália: cantos de I a V. Introdução, tradução e 
notas de Brunno Vieira. Campinas: Unicamp, 2011.

LUCANUS. M. Annaei Lucani Belli Civilis libri decem.. Edited 
by Alfred Housman. Oxford: Blackwell, 1926.

LUCANUS. M. Annaei Lucani De Bello Civili Libri X. Edited 
by David Bailey. Stuttgart: Teubner, 1988.

MANCINI, W.; FAVERSANI, F. Laudationes et iniuriae: debate 
sobre um aspecto da construção da imagem do governante em Sêneca. 
Nuntius Antiquus, v. 6, p. 29-40, 2010. DOI: 10.17851/1983-3636.6.28-40.

MEBANE, J. Lucan and the specter of Sulla in Julio-Claudian 
Rome. In: ZIENTEK, L.; THORNE, M. (Ed.). Lucan’s Imperial World: 
The Bellum Civile in its Contemporary Contexts, 2020. p. 173-189.

MORFORD, M. Lucan and the Marian tradition. Latomus, v. 
25, p. 107-114, 1966.

PATERCULUS, V. The Roman history: from Romulus and the 
foundation of Rome to the reign of the Emperor Tiberius. Translate by 
John Yardley and Anthony Barrett. Hackett Publishing, 2011.

QUINTILIANUS, M. The Institutio Oratoria. Translated by 
Harold Edgeworth Butler. London: Heinemann, 1920. Disponível 
em: https://penelope.uchicago.edu/Thayer/E/Roman/Texts/Quintilian/
Institutio_Oratoria/home.html. Acesso em: 30 de maio de 2022.

RAO, V. N.; SHULMAN, D.; SUBRAHMANYAM, S. 
Textures of time: writing history in South India 1600-1800. Ranikhet: 
Permanent Black, 2006.

ROLLER, M. Precept (or) and Example in Seneca. In: 
WILLIAMS, G.; VOLK, K. (Ed.). Roman reflections: studies in Latin 
philosophy. New York: Oxford University, 2015. p. 129-156.



Nunt. Antiquus, Belo Horizonte, v. 21, n. 2, p. 1-37, 2025
Dossiê Abordagens à recepção dos Clássicos

eISSN: 1983-3636 DOI: 10.35699/1983-3636.2025.58482 

| Dossiê

ROLLER, M. Models from the past in Roman Culture: a world 
of exempla. Cambridge: Cambridge University Press, 2018.

SANTOS, M. A coordenação entre as provas lógicas e as provas 
psicológicas na Retórica de Aristóteles. 2014. 103f. Dissertação (Mestrado 
em Filosofia) – Universidade Federal do Paraná, Curitiba, 2014.

SANTOS, G. C. Crise da república e ação política nas Filípicas, 
de Cícero. Cadernos de Letras da UFF, v. 28, n. 56, p. 223–234, 2018. 
DOI: 10.22409/cadletrasuff.2018n56a547.

SEBASTIANI, B. Tito Lívio e Cipião Africano: historiográfica 
e o retrato exemplares. In: CORASSIN, M. L. (Org.). Cinco Estudos 
sobre Tito Lívio. São Paulo: LCTE Editora, 2014. p. 89-134.

SILVA, C. A representação do lugar social do poeta no 
Principado de Augusto a partir das Epístolas de Horácio. 2018. 309 
f. Tese (Doutorado em História) – Centro de Ciências Humanas e 
Naturais, Universidade Federal do Espírito Santo, Vitória, 2018.

TREVIZAM, M. Faces da exemplaridade no Cato Maior de 
Cícero. Revista do Centro de Estudos Portugueses, v. 32, n. 47, p. 121-
160, 2012. DOI: https://doi.org/10.17851/2359-0076.32.47.121-160.

VIANA, L.; COSTRINO, A. Castidade, poesia e declamação: 
comentários ao excerto 6, 8 das controvérsias de Sêneca, o velho. Letras 
Escreve, v. 10, n. 2, p. 97-110, 2020. Disponível em: https://periodicos.
unifap.br/letrasescreve/issue/view/64. Acesso em: 10 de dez. de 2024.

VIEIRA, B. Farsália, de Lucano, cantos I a IV: prefácio, 
tradução e notas. 2007. 339f. Tese (Doutorado em Estudos Literários) 
– Faculdade de Ciências e Letras, Universidade Estadual Paulista, 
Araraquara, 2007.

https://periodicos.unifap.br/letrasescreve/issue/view/64
https://periodicos.unifap.br/letrasescreve/issue/view/64

	_heading=h.p0gj1ng2z4d6

