
Nunt. Antiquus, Belo Horizonte, v. 21, n. 2, p. 1-22, 2025
Dossiê Abordagens à recepção dos Clássicos

eISSN: 1983-3636 DOI: 10.35699/1983-3636.2025.58502 

| Dossiê

A personagem do “moço gracioso” no teatro de Camões: 
cúmplice do jovem amo. Imitatio e aemulatio  

dos modelos greco-latinos

The Character of the “Graceful Servant” in Camões’ Theatre: 
Accomplice of the Young Master. The Greco-Latins Paradigms’ 

Imitatio and Aemulatio

Rui Tavares de Faria
Universidade de Coimbra, Coimbra / Portugal
rui.mv.faria@uac.pt
https://orcid.org/0000-0002-0529-9107

Resumo: Dos motivos legados pela tradição cômica greco-latina, a figura do escravo 
cúmplice do amo persiste na produção dramática de vários autores. Relativamente ao 
teatro português, o nosso estudo incide sobre a obra de Camões, mais precisamente na 
reconfiguração a que o dramaturgo renascentista sujeita o seruus da comédia greco-
latina. Convertido em criado gracioso, matreiro, mas sempre disposto a ajudar o seu 
senhor em matéria de apuros amorosos, até que ponto o “moço” do teatro camoniano 
mantém, por meio da imitatio, traços caracterizadores que provêm da velha tradição? Ou 
há casos ou alguma situação em que se verifica a aemulatio dos paradigmas imitados? 
No presente artigo, pretende-se responder às questões colocadas, a partir de uma leitura e 
análise hermenêuticas de dois “moços graciosos” do teatro de Camões, a saber: Vilardo, 
da peça Filodemo, e Leocádeo, da Comédia d’El-Rei Seleuco.

Palavras-chave: Camões; teatro cômico; imitação; emulação; moço gracioso.

Abstract: Bearing in mind the motifs bequeathed by the Greco-Latin comic tradition, 
the figure of the slave accomplice of the master persists in the dramatic production 
of several authors. Regarding Portuguese theatre, our study focuses on the work of 
Camões, more precisely in the reconfiguration to which the Renaissance playwright 
subjects the seruus of Greco-Latin comedy. Converted into a graceful and cunning 
servant, but always ready to help his master in matters of love, to what extent does the 
“young servant” of Camões theatre maintain, by means of imitatio, characteristic traits 
that come from the old tradition? Or are there cases or some situations in which the 
aemulatio of the imitated paradigms is verified? In this article, we intend to answer to 
these questions, based on a hermeneutic reading and analysis of two “graceful young 



2Nunt. Antiquus, Belo Horizonte, v. 21, n. 2, p. 1-22, 2025 | Dossiê

servants” of Camões’ dramatic production, namely: Vilardo, from the play Filodemo, 
and Leocádeo, from the Comédia d’El-Rei Seleuco.

Keywords: Camões; comic theatre; imitation, emulation; graceful servant.

1 Introdução

A imitatio, termo usado pelos Romanos para designar o processo de 
recriação artística assente na imitação do Belo, assume-se como um dos 
vetores principais da Renascença, porque se liga diretamente à herança 
dos modelos clássicos. Na verdade, 

Platão estabelecera que o Belo era uno, ideal e transcendente, 
e Aristóteles, interrogando-se por que razão se podia sentir 
prazer perante a representação de um objeto repugnante, 
demonstrara que o gozo estético era de ordem intelectual e 
implicava um “reconhecimento” na perspetiva da imitação 
(Gaillard,1994, p. 24). 

Assim, diferentemente do conceito comum de “cópia”, a imitatio 
requer uma reelaboração artística de um modelo e é nesta representação 
que o reconhecimento do elo desencadeado entre o real e o ideal estimula 
a apreciação – “o gozo estético” – do leitor ou do espectador. É sobre 
este contexto que incide a Arte Poética de Horácio (65-8 a.C.), na qual 
o poeta apresenta as ideias fundamentais em que assenta o processo da 
imitação artística, obra de referência para os autores renascentistas. 

Neste sentido, enquanto recuperação da Antiguidade greco-latina, 
o Renascimento impõe a imitatio como condição da criação artística. 
Brito assinala que, “no século XVI, a imitação se consolida como modo 
comunicacional entre um passado e um futuro, dando azo à constituição 
de uma matriz civilizacional letrada, um ‘cânone’, e promovendo a 
transformação das figuras que a suportam – a reelaboração da tradição” 
(Brito, 2022, p. 147). Nesta perspetiva, a imitatio obriga a um diálogo 
com o mundo antigo, daí recolhendo e reinterpretando os paradigmas do 
Belo que, submetidos à recriação estética, passam a constituir exemplos 



3Nunt. Antiquus, Belo Horizonte, v. 21, n. 2, p. 1-22, 2025 | Dossiê

de uma arte superior. Alia-se naturalmente a este diálogo uma admiração 
por tudo quanto os Gregos e os Romanos legaram à civilização ocidental.

Paralelamente, a imitatio renascentista pressupõe também a 
superação dos modelos sujeitos à mimese; contudo, isto “não implicava 
uma competição mesquinha, mas antes o desejo de conjugar a admiração 
pelos mestres e a preocupação em suplantá-los” (Gaillard, 1994, p. 26). 
A aemulatio decorre da imitatio, no sentido de imprimir à obra imitada 
novidade em termos de amplificação do Belo. Este processo, porém, 
nem sempre se concretiza, uma vez que “desde sempre a imitação se 
assumiu como uma fonte de inspiração artística” (Mateus, 2018, p. 3) 
que não condiciona a originalidade do artista nem o força à emulação. 
Deste modo, imitar o Belo pressupõe reelaborá-lo e, nesta reelaboração, 
há espaço para a inovação; emular implica superar não só o modelo 
imitado como também o resultado desta imitação.

Enquanto poeta do Renascimento, Camões segue os preceitos 
da imitatio e da aemulatio; toda a sua obra é disso ilustrativa. Se, na 
épica, o autor português segue de perto a Eneida, de Virgílio – o que 
“não o impede, porém, de estar muito atento às atualizações imitativas 
contemporâneas” (Alves, 2005, p. 43) – e se, na lírica, é evidente a 
imitação dos modelos greco-latinos – desde Safo a Horácio –, também 
no teatro se operam a imitatio e, por vezes, a aemulatio das produções 
dramáticas da Antiguidade, havendo, neste âmbito, tanto a reelaboração 
de paradigmas gregos como de paradigmas latinos. Mas, como afirma 
José Augusto Cardoso Bernardes, 

o teatro [camoniano] foi sendo sistematicamente relegado 
para um plano secundário, quer em termos de edição 
(surgindo normalmente acantonado num terceiro volume, 
juntamente com as Cartas) quer em termos de fortuna crítica, 
beneficiando, até hoje, de muito menos atenção do que a 
restante obra camoniana (Cardoso Bernardes, 2011c, p. 918).

por isso, é necessário prestar-lhe o estudo devido.
Do conjunto de motivos antigos – desde temas a formas, desde 

personagens a questões de linguagem – que, na obra de Camões, são 
submetidos à imitatio e dos quais, em alguns casos, resulta a aemulatio, 



4Nunt. Antiquus, Belo Horizonte, v. 21, n. 2, p. 1-22, 2025 | Dossiê

a figura do “moço gracioso” surge como reconfiguração do escravo 
cômico da tradição greco-latina. É sobre este processo que recai o nosso 
estudo. Assim, num primeiro momento, impõe-se apresentar o escravo 
na comédia greco-latina, destacando os exemplos mais significativos 
da Archaia, da Nea e da produção plautina, para daí evidenciar os 
elementos que Camões imita nos seus autos. Em seguida, analisa-se 
a reconfiguração do tipo cômico da tradição antiga em duas das peças 
camonianas, atentando-se nas personagens Vilardo, da peça Filodemo, 
e Leocádeo da Comédia d’El-Rei Seleuco, enquanto representativas 
de uma imitatio fiel dos paradigmas tradicionais, podendo, em certos 
aspectos, tocar a aemulatio.

2 O escravo na comédia greco-latina: cúmplice do amo

No contexto da produção cômica greco-latina, o escravo surge como 
uma personagem que revela potencialidades dramáticas às quais os 
comediógrafos não foram indiferentes. Fica a dever-se a Aristófanes – 
sobretudo por serem da sua autoria as onze comédias da Archaia que 
nos chegaram na íntegra – o processo de reconfiguração que se opera na 
persona dramatis do escravo e que o torna, progressivamente, no tipo 
cômico que ganha força na Nea e protagonismo na produção de Plauto. 
Antes de Aristófanes, “o escravo havia sido desenvolvido como uma 
personagem-tipo na fase pré-literária da comédia, embora pudesse ser 
considerado um verdadeiro espécime de um escravo real”1 (Ehrenberg, 
1962, p. 170, tradução própria), pois o que se considera típico, na fase 
pré-literária da comédia, é a espontaneidade da representação.

Apesar de se tratar de uma figura convertida em “pau para toda 
a obra” – vítima de pancadaria e insultos, aldrabão e matreiro o quanto 
baste (Cf. Nu. 541-542; Pax 743-747) –, importa deter o olhar não 
nestes traços reveladores de cenas aparatosas, muitas vezes fruto da 
improvisação para promover junto do público um riso fácil, mas sim 
no desempenho da função de cúmplice do amo, porque é neste aspecto 
que assenta a nossa análise da recriação desse tipo cômico no teatro 

1 “the slave had been developed as typical person in comedy, though the type is hardly 
to be considered as a true specimen of an actual slave”.



5Nunt. Antiquus, Belo Horizonte, v. 21, n. 2, p. 1-22, 2025 | Dossiê

camoniano, reconfigurado no “moço gracioso”, que atua sobretudo 
junto do seu senhor. Da produção aristofânica interessa atentar, ainda 
que brevemente, nos escravos que integram o enredo de cinco comédias. 
Enquanto em Cavaleiros (424 a.C.), em Vespas (422 a.C.) e em Paz (421 
a.C.) é uma dupla de escravos que apoia os respetivos amos, em Rãs (405 
a.C.) e em Pluto (388 a.C.) os patrões veem-se acompanhados por um 
escravo apenas. Acresce referir que, em qualquer uma dessas peças, a 
atuação do criado gracioso se desenvolve dramaticamente num contexto 
de alcance público.

Além de a figura do escravo cúmplice do senhor se processar, nas 
primeiras produções de Aristófanes, como recuperação de um motivo 
imposto pela tradição cômica, o poeta procura recriá-la de acordo com 
a evolução do gênero, experimentando novos modelos e garantindo-lhe 
a presença em cena. Por exemplo, 

aos dois escravos de Cavaleiros e de Paz o poeta não 
atribuiu nome próprio. São apresentados por primeiro e 
segundo servo: na comédia de 424 a.C., contracenam os 
οἰκέται τοῦ Δήμου, na de 421 a.C., os οἰκέται τοῦ Τρυγαίου. 
[…] Na peça representada em 422 a.C., Vespas, Aristófanes 
também recorre à dupla de escravos […], mas imprimi-
lhe novas nuances que se revelarão determinantes para a 
evolução do tipo do escravo. Ao contrário do anonimato 
a que são votados os criados de Cavaleiros e de Paz, os 
dois companheiros que dormem em frente à porta da casa 
de Filócleon têm cada qual o seu nome próprio: Sósias e 
Xântias (Faria, 2024, p. 68, 71-72).

Das “novas nuances que se revelarão determinantes para a 
evolução do tipo do escravo” destaca-se a relação de cumplicidade entre 
o criado e o patrão. Em Cavaleiros e em Paz, a dupla de escravos apoia 
o velho amo, ao passo que em Vespas suporta os intentos do jovem 
senhor, Bdelícleon, em detrimento do seu pai Filócleon. Desta relação 
deve dizer-se que o escravo começa a ganhar densidade dramática, 
contribuindo não só para o desenrolar da ação cômica, como também para 
o estabelecimento de laços cada vez mais fortes com os protagonistas.



6Nunt. Antiquus, Belo Horizonte, v. 21, n. 2, p. 1-22, 2025 | Dossiê

Na verdade, em Rãs e em Pluto cabe ao escravo, agora reduzido a 
uma única personagem, a função de companheiro exclusivo do amo. Na 
comédia de 405 a.C., Xântias parte com Dioniso numa viagem rumo ao 
Hades e, na de 388 a.C., Carião acompanha o velho Crémilo de regresso 
a casa, trazendo consigo a divindade da Riqueza. Em ambas as peças, 
escravos, patrões e divindades dialogam num amplo entendimento – o 
do universo da comédia –, entendimento este assegurado e promovido 
pela cumplicidade e pela camaradagem que entre as personagens se cria. 
Gracioso, perspicaz e fiel ao amo, o escravo aristofânico é submetido a 
um processo gradual de reconfiguração do qual resulta um tipo dramático 
com elevado potencial cômico.

Na obra conservada de Menandro, que é para nós o representante 
da Nea, “o escravo é, à partida, uma figura com franca presença” (Faria, 
2024, p. 246) e atua grosso modo como cúmplice e coadjuvante do jovem 
amo, num contexto de alcance doméstico e pessoal. Efetivamente, as 
tramas das peças menandrinas incidem sobre questões familiares, o que 
leva Bañuls Oller e Morenilla Talens a afirmarem que a Nea

abandonou a temática politicamente direta, que caracterizou 
o tipo mais popular, o da comédia de Cratino, Aristófanes 
e Êupolis, para se dedicar aos temas que são objeto de 
preocupação por parte das pessoas naquele momento, temas 
de natureza doméstica e de relacionamento interpessoal, o 
que reflete o afastamento da atividade política por parte dos 
cidadãos. […]2 (Bañuls Oller; Morenilla Talens, 2009, p. 
109, tradução própria).

Neste contexto, o criado assume particular relevância no enredo 
cômico, porque toma parte do universo doméstico, aí operando ao lado e 
em conjunto com as várias personagens que integram o oikos e que com 
ele partilham inclusivamente assuntos do foro amoroso, em particular 
o jovem amo. Os laços que cria com este último elevam-no à categoria 

2 “abandonó la temática politicamente directa, que caracterizó el tipo más popular, el de 
la comedia de Cratino, Aristófanes y Eupolis, para dedicarse a los temas que son objeto 
de preocupación por parte de las personas en este momento, temas de tipo doméstico 
y de relación interpersonal, lo que es reflejo del extrañamiento de la actividad política 
por parte de los ciudadanos”.



7Nunt. Antiquus, Belo Horizonte, v. 21, n. 2, p. 1-22, 2025 | Dossiê

de amigo e confidente, um escravo disponível para ouvir os desabafos 
do patrão mais novo e aconselhá-lo em matéria de amores e desamores.

Em peças como Odiento, Mulher do Cabelo Rapado e Díscolo 
compete ao criado, no papel de ouvinte íntimo, instruir o amo apaixonado 
no modo como poderá concretizar o enlace amoroso. Os Davos e os Getas 
da galeria de escravos da produção de Menandro têm a missão de ajudar 
os jovens soldados ou os rapazes elegantes da cidade, orientando-os com 
vista a que, no final, saia vitorioso o sentimento amoroso. 

Na comédia latina, e circunscrevendo o nosso estudo à produção 
de Plauto, o escravo torna-se numa persona dramatis de extrema 
importância. Herdeiro da tradição cômica grega, o comediógrafo latino 
segue de perto o legado da Nea, levando a cabo a imitatio dos modelos 
atenienses e, considerando as fontes de que se dispõe nessa matéria, 
não é despropositado referir que a sua obra cumpre os princípios da 
aemulatio, porque supera os paradigmas imitados. Dedicado à execução 
das mais engraçadas “patifarias, manhas e astúcias”, no dizer de Líbano, 
um dos criados da Asinaria, o escravo plautino assume o protagonismo 
de grande parte dos enredos da produção teatral do autor. Como assinala 
Aires Pereira do Couto,

o escravo é o verdadeiro rei da comédia de Plauto. É, por 
norma, descarado, manhoso, burlão e inventivo. Fiel ao seu 
jovem amo, está disposto ao que quer que seja para o ajudar, 
ainda que para isso tenha, muitas vezes, de enganar o seu 
velho senhor. É ele, habitualmente, o verdadeiro condutor 
da ação e, com o seu ritmo acelerado (seruus currens), a 
principal fonte de cômico da comédia plautina. Paralelamente 
aos escravos que assumem o protagonismo nas suas peças, 
aparecem outros menos importantes, que representam 
um segundo tipo de escravo, sensato, responsável, leal e 
respeitador (Pereira do Couto, 2006, p. 19). 

Como cúmplice e confidente, em matéria de amores, do amo ou 
de um outro jovem, impõe-se destacar os casos em que, aliada aos mais 
imbricados estratagemas, a ajuda do escravo na concretização dos jogos 
amorosos se revela de considerável importância, não só pelo simples 
fato de manifestar auxílio ao enamorado, mas também por permitir o 



8Nunt. Antiquus, Belo Horizonte, v. 21, n. 2, p. 1-22, 2025 | Dossiê

desenrolar da ação cômica. Veja-se, por exemplo, a atuação do escravo 
Palestrião no Miles Gloriosus. A missão que lhe compete é

proteger os amores do seu antigo patrão (Mil. 78-155), o 
jovem Plêusides, da vista do seu atual senhor, Pirgopolinices, 
levando a que Filocomásio, na realidade amante dos dois, 
sem conhecimento do segundo, isto é, do soldado fanfarrão, 
“se duplique” em gémeas, num conluio engraçado entre o 
escravo e Periplectómeno, vizinho de Pirgopolinices (Faria, 
2021, p. 83).

Mas esta artimanha é relativamente ingênua quando comparada 
com as patranhas de outros escravos da galeria plautina, como Crísalo, da 
peça Bacchides, ou Epídico, da comédia homônima. O enredo amoroso 
das Bacchides é francamente garantido pela atuação do escravo, que a 
todos engana através de uma tramoia bem urdida. Depois de estar ao 
corrente da situação em que se encontra Pistoclero, amigo de seu amo 
Mnesíloco, Crísalo congemina um estratagema brilhante para ajudar os 
dois jovens enamorados (Bacch. 203-211; 224-233; 239-242). Quando 
se trata de ajudar alguém que se debate com apuros amorosos, o escravo 
surge como elemento solucionador das adversidades que os jovens 
apaixonados enfrentam na concretização do seu namoro.

A graciosidade e matreirice do servo Epídico superam, porém, 
os dois exemplos antes referidos. Como escravo de confiança, ele é 
incumbido de uma missão por Estratípocles, filho do seu senhor, o qual se 
encontra ausente na guerra. O escravo deve resgatar Acropolístis, amante 
do jovem amo, do poderio e serventia de um alcoviteiro. Desenrolam-
se aventuras, registam-se equívocos, multiplicam-se os quiproquo, 
condimentados pela intrujice e pela perspicácia de Epídico, que mais não 
são, no fundo, do que as ferramentas éticas de que se serve para ajudar 
quem está apaixonado.

3 Os moços graciosos do teatro camoniano

Referindo-se a Camões e em particular à sua produção dramática, José 
de Almeida Pavão assinala que



9Nunt. Antiquus, Belo Horizonte, v. 21, n. 2, p. 1-22, 2025 | Dossiê

se, por um lado e com alguma frequência, a lição dos 
Clássicos da Antiguidade e dos Renascentistas, num largo 
percurso, desde Petrarca até Ariosto, encontrou nele o mais 
fervoroso adepto da teoria da imitação, por outro lado, 
as forças duma tradição persistentemente viva na alma 
popular não lograram alguma vez um encontro e uma fusão 
mais perfeitos com as manifestações dum temperamento 
(Almeida Pavão, 1984, p. 102). 

É dessa “tradição” – antiga, popular ou clássica – que resulta, 
também na senda da imitatio, a recuperação do velho tipo cômico do 
escravo gracioso da comédia greco-latina. Na verdade, o processo da 
mimesis aristotélica na obra camoniana não se restringe aos valores 
elevados e ao estilo grandíloquo da épica, influência evidente dos modelos 
antigos, e aos princípios estéticos da lírica grega e latina.

José de Almeida Pavão, desconhecendo quiçá a produção cômica 
da Archaia e da Nea e descurando o legado plautino, parece conceber 
o teatro camoniano quase exclusivamente como uma manifestação 
do que é “popular”, à semelhança do que se tem afirmado acerca da 
produção de Gil Vicente. Esta consideração não tem, porém, cabimento 
no âmbito dos estudos comparatistas e de recepção dos clássicos na 
literatura portuguesa. O escravo da comédia greco-latina é exemplo 
de uma personagem que se popularizou na cena dramática e, por isso, 
encontra ecos e equivalências no teatro de Camões, através, por exemplo, 
dos moços graciosos que contracenam com os protagonistas da peça 
Filodemo e da Comédia d’El-Rei Seleuco. 

3.1 Vilardo da peça Filodemo e Leocádeo da Comédia d’El-Rei Seleuco: 
imitatio do paradigma da tradição cômica greco-latina

Tanto na peça Filodemo como na Comédia d’El-Rei Seleuco, o móbil 
em que se estruturam os respetivos enredos dramáticos é o amor. Em 
Filodemo, “o auto vai desenvolver-se em torno dos amores dos dois 
irmãos, criados e educados pelo pai adotivo, e, portanto, num ambiente 
modesto e rústico” (Leal de Matos, 2020a, p. 10), onde não falta o 
moço gracioso para auxiliar o protagonista na concretização do namoro. 
Trata-se de um modelo recuperado do teatro cômico da Nea. Também 



10Nunt. Antiquus, Belo Horizonte, v. 21, n. 2, p. 1-22, 2025 | Dossiê

em relação à Comédia d’El-Rei Seleuco, “o tema deste auto remonta 
à Antiguidade: Camões aproveita uma história muito popular na sua 
época, a de Seleuco, rei da Síria, e da paixão de seu filho, Antíoco, pela 
madrasta, a mulher de Seleuco, Estratónica” (Leal de Matos, 2020c, p. 
183), e há de igual modo a presença de um pajem, de nome Leocádeo, 
que acompanha e ajuda o jovem príncipe.

Apesar de Vilardo e Leocádeo desempenharem a função de 
cúmplices e confidentes dos respectivos amos em matéria amorosa – 
paradigma imitado da tradição antiga que aqui nos importa –, Camões 
configura-os de modo diferenciado. O moço de Filodemo é mais gracioso 
do que o pajem do príncipe Antíoco e tem uma maior presença no enredo 
cômico. Talvez por ser o serviçal de um membro da realeza, Leocádeo 
apresenta-se em cena de modo mais comedido e recatado (vv. 61-91):

Entra o Príncipe ANTÍOCO, com seu pajem, por nome 
LEOCÁDEO.

PRÍNCIPE  Leocádeo, se és avisado
E não te falta saber,
Saber-me-ás dar a entender:
Quem ama desesperado,
Que fim espera de haver?

PAGEM    Senhor, não.
Mas, porém, por que razão
Lhe vem sabê-lo, ou de quê?

PRÍNCIPE  Pergunto-te a conclusão,
Não me perguntes porquê.

Porque é minha pena tal,
E de tão estranho ser,
Que me hei-de deixar morrer
E por não cuidar no mal,
O não ouso de dizer.
Que maneira de tormento
Tão estranho e evidente,
Que nem cuidar se consente,
Porque o mesmo pensamento
Há medo do mal que sente.



11Nunt. Antiquus, Belo Horizonte, v. 21, n. 2, p. 1-22, 2025 | Dossiê

PAGEM    Não entendo a Vossa Alteza.
PRÍNCIPE  Assi importa à minha dor.
PAGEM    E porque rezão, senhor?
PRÍNCIPE  Para que seja a tristeza

Castigo de meu temor.
Porque ordena
O Amor que me condena,
Que hajam de sentir,
E sem dizer nem ouvir.
Bem aventurada a pena
Que se pode descubrir!3

Considerando as palavras com que Antíoco se dirige ao pajem, 
fica-se com a ideia de que o príncipe toma Leocádeo por alguém 
“avisado” e com “saber”, ou seja, reconhece-lhe siso e, eventualmente, 
experiência em questões do foro amoroso, daí perguntar-lhe que fim se 
reserva a quem “ama desesperado”. Nesta breve intervenção, sentem-se 
os ecos dos enredos menandrinos, nos quais o jovem amo, entregue à 
paixão, procura conselhos junto do fiel escravo.

Leocádeo, porém, não se mostra capaz de auxiliar o príncipe da 
Síria. Por duas vezes, o pajem afirma não ter resposta a dar ao seu senhor. 
Das duas uma: ou Camões não dota esse moço da destreza cognitiva que 
veremos, por exemplo, em Vilardo, ou, então, opta por um tipo ético 
ilustrativo da prudência ou do zelo, traços que se encontram também na 
caracterização do escravo da tradição greco-latina, sobretudo da Nea. 

O jovem príncipe, por seu turno, mesmo não obtendo do pajem 
ajuda para o seu drama amoroso, não se coíbe de lamentar o infortúnio 
que lhe causa a paixão de que padece, porque vê em Leocádeo a figura 
do cúmplice e confidente. Neste papel, o de ouvinte dos queixumes do 
amo, o moço cumpre a missão que lhe é atribuída no enredo cômico, 
processando-se, assim, uma imitatio cautelosa, sem perspetiva de emular 
os modelos clássicos. Aliás, a pouca intervenção que o dramaturgo lhe dá 
leva a questionar o seu relevo enquanto persona dramatis na Comédia 

3 Para as citações da obra camoniana, segue-se a recente edição da E-Primatur, 
organizada, com notas e introdução de Maria Vitalina Leal de Matos, e fixação do 
texto de Vanda Anastácio.



12Nunt. Antiquus, Belo Horizonte, v. 21, n. 2, p. 1-22, 2025 | Dossiê

d’El-Rei Seleuco. Estará Camões a reduzir quase à função de figurante 
o companheiro fiel do jovem amo enamorado da antiga tradição cômica, 
e que era, também, matreiro e gracioso?

Certo é que, além da presença pouco significativa que tem no 
diálogo antes transcrito, ao moço Leocádeo o dramaturgo reserva outras 
duas intervenções, relativamente mais extensas, que aparentam ser, na 
nossa hermenêutica, de maior importância. Perante a maleita de amor 
que vitima Antíoco, o pajem limita-se a dar conta dos pedidos do amo e, 
num breve diálogo com um dos músicos da corte real, informa do estado 
em que se encontra o príncipe (vv. 278-295):

Entram os músicos, e diz ALEXANDRE DA FONSECA, 
um deles:

ALEXANDRE  Senhor, de que se acha mal
O Príncipe, ou que mal sente?

PAGEM        Senhor, sei que está doente,
Mas sua doença é tal,
Que entender-se não consente.
Os físicos vem e vão,
Uns e outros ameúde,
Sem o poderem dar são.
Quanto mais cura lhe dão,
Então tem menos saúde.

O pai anda em sacrifícios
Aos deoses, que lhe dem
A saúde que convém,
Dizendo que por seus vícios
O mal a seu filho vem.
Eu sospeito que isto são
Alguns novos amorinhos,
Que terá no coração. 

Aqui, o moço assume o papel de informante, procurando 
esclarecer, dentro do que lhe é possível pelo seu entendimento, a doença 
que assola Antíoco. O seu discurso é neutro, isto é, não revela indícios 
judicativos ou marcas de comicidade. Em concomitância, a linguagem 



13Nunt. Antiquus, Belo Horizonte, v. 21, n. 2, p. 1-22, 2025 | Dossiê

não apresenta duplos sentidos nem sentidos jocosos implícitos, como 
poderia ser expectável de um serviçal que, embora confidente dos 
infortúnios amorosos do amo, zombasse da situação que relata ao(s) 
seu(s) interlocutor, como sucede na comédia greco-latina. 

É, todavia, na outra intervenção, a qual ocorre já no final da peça, 
que o moço Leocádeo não deixa de evidenciar alguns traços graciosos, 
a tocar o cômico, semelhantemente ao que era habitual identificar nos 
discursos ou apartes do escravo cúmplice e confidente de outrora ou nas 
réplicas dos escudeiros vicentinos (vv. 670-702):

REI

[…]

Diz contra o PRÍNCIPE:

Levantai-vos, filho, d’í,
O melhor que vós puderdes,
E vinde-vos para aqui,
Porque, enfim, o que quiserdes
Tudo havereis de mi.

PAGEM      Ah, senhores! Ou lá, ou!
PORTEIRO  Viestes em conjunção

A melhor que pode ser,
Haveis aqui de fazer
A trosquia a um rifão.

PAGEM      Deixai-me, senhor, dizer;
Haveis isto de acabar:
Coração, i bugiar,
No esteis preso en cadenas,
Que pois o Amor vos deu penas,
Que vos lanceis a voar.

PORTEIRO  Por certo que bem comprou.
PAGEM      Ora sabeis o que vai?

Antioco, que casou
Com a molher de seu pai,
E o mesmo pai o ordenou!

PORTEIRO  Isso como?



14Nunt. Antiquus, Belo Horizonte, v. 21, n. 2, p. 1-22, 2025 | Dossiê

PAGEM      Não o sei,
Porque dizem que a amava,
E que só por ela andava
Para morrer, e el-Rei 
Deu-a [a] quem a desejava.

PORTEIRO  Se o casa por querer bem,
Com a moça a quem ama,
Direi que a mim me inflama
O Amor, mais que ninguém.

PAGEM      Pois pedi-lhe a nossa dama.
PORTEIRO  Por São Gil, que ei-los cá vem,

Ele pela mão com ela! 

Talvez por estar a dialogar com o porteiro, personagem que se 
lhe aproxima em termos de estatuto ou condição social, Leocádeo é 
gracioso no modo como explica ao outro criado da casa de que maneira 
se deu a cura da estranha doença do seu senhor, o príncipe Antíoco. Aí, 
por momentos recorda-se a atuação da dupla de escravos cômicos da 
produção aristofânica, sobretudo no que diz respeito ao teor da conversa 
que o pajem e o porteiro têm um com o outro: a decisão dos senhores. 
Assim, se, por um lado, Camões parece descurar a natureza cômica do 
pajem, enquanto personagem próxima do criado da tradição greco-latina, 
atribuindo-lhe apenas o papel de confidente e cuidador dedicado da 
infortunada paixão de Antíoco, por outro lado, o dramaturgo português 
poderá estar a recuperar, ainda que involuntariamente, um paradigma 
convencional da comédia antiga, que se traduz no recurso à dupla dos 
serviçais/escravos que dialogam, com alguma comicidade, sobre a vida 
quotidiana, os problemas e a atuação dos nobres patrões.

Já Vilardo, o moço de Filodemo, reúne, no retrato que dele faz o 
poeta, uma série de traços convencionais sobre os quais interessa deter 
a atenção, tanto em termos de imitatio como de eventual aemulatio. A 
cena de abertura desse auto de Camões é um diálogo animado entre o 
protagonista e o seu moço que lembra alguns prólogos das produções 
cômicas de antigamente (vv. 1-41):

FILODEMO  Vilardo, moço!
VILARDO     Si, ei-lo vai!



15Nunt. Antiquus, Belo Horizonte, v. 21, n. 2, p. 1-22, 2025 | Dossiê

FILODEMO  Pois falai, eramá, falai
E saí cá pera a sala!
O vilão como se cala!

VILARDO     Pois, senhor, saio a meu pai,
Que quando dorme não fala.

FILODEMO  Trazei cá ῦa cadeira.
Ouvis, vilão?

VILARDO     Senhor, si.
Se me ela não traz a mi,
Vejo-lhe roim maneira.

FILODEMO  Acabai, vilão roim!

Que moço pera servir!
Quem tem as tristezas minhas,
Quem podesse assim dormir!

VILARDO     Pardeus! Senhor, nestas manhãszinhas
Não há í senão cair.
Por demais é trabalhar
Que este sono se me ausente.

FILODEMO  Porquê?
VILARDO     Porque há-de assentar

Que, se não for com pão quente,
Não se há-de desaferrar.

FILODEMO  Ora, i pelo que vos mando,
Vilão feito de fromento!
Triste do que vai passando,
Sem ter outro mantimento
Que o que está fantesiando!
Ữa só cousa me desculpa
Deste cuidado que sigo:
Ser de tamanho perigo,
Que cuido que a mesma culpa
Me fica sendo castigo.

Traz o moço a cadeira em que se assenta, e diz FILODEMO:

FILODEMO  Ora quero praticar
Só comigo um pouco aqui,
Que despois que me perdi,



16Nunt. Antiquus, Belo Horizonte, v. 21, n. 2, p. 1-22, 2025 | Dossiê

Desejo de me tomar
Estreita conta de mi,
Vai pera fora, Vilardo…
Torna cá. Vai-me saber
Se se quer já lá erguer
O senhor Dom Luisardo,
E vem-mo logo dizer.
[…]

O amo chama pelo criado que vem ao seu encontro, rezingando 
e queixando-se de que ainda é cedo para estar a pé. Vilardo recorda, 
nesta linha de atuação, o criado preguiçoso da Archaia. Faz por manter-
se silencioso – e provavelmente longe do alcance do olho do seu amo 
–, porque “quando dorme não fala”. Este tipo de comportamento – 
convencional, é certo – vale ao moço Vilardo um conjunto de chamadas de 
atenção e/ou reprimendas. Filodemo chama-lhe “vilão” – que aqui significa 
“rústico” –, “vilão roim” e lamenta o fato de ele, o criado, pouco lhe servir: 
“Que moço pera servir! / Quem tem as tristezas minhas, / Quem podesse 
assim dormir!” Toda esta cena inicial da peça Filodemo evoca episódios da 
tradição cômica greco-latina: por um lado, há o amo a repreender o criado 
e, pelo outro, há o criado a tentar furtar-se das suas responsabilidades. Há 
efetivamente imitatio por parte do dramaturgo português.

A graciosidade de Vilardo persiste e o seguimento do diálogo 
assim o comprova. Enquanto Filodemo expõe o que lhe vai na alma, o 
moço vai gracejando de forma subtil acerca dos desamores do jovem 
amo. Maria Vitalina Leal de Matos assinala, não especificamente em 
relação a esta passagem, mas considerando toda a peça Filodemo, que se 
verifica, “como acontece habitualmente neste tipo de dramaturgia” (Leal 
de Matos, 2020b, p. 131) – a comédia, portanto – o recurso ao

contraste entre a fala dos protagonistas, de registo sério, e a 
dos criados, que gracejam das afeições dos amos, e parodiam, 
em tom jocoso e prosaico, as emoções, a finura dos seus 
sentimentos e a sua linguagem afetada, num “discanto” ou 
numa “derivação” que funciona como comentário divertido 
ao tema (Leal de Matos, 2020b, p. 131).



17Nunt. Antiquus, Belo Horizonte, v. 21, n. 2, p. 1-22, 2025 | Dossiê

Ora, o processo sobre o qual recaem as considerações da camonista antes 
transcritas é quase tão antigo quanto o gênero cômico, que praticamente 
sempre contou com a relação contrastante entre amos e escravos, mesmo 
quando estes últimos desempenhavam o papel de cúmplices e confidentes 
dos primeiros.

O fato de Vilardo gracejar das afeições do amo e parodiar as 
emoções e/ou a finura dos sentimentos de Filodemo não o destitui da 
função de cúmplice e confidente do senhor. Será, aliás, graças a esta 
função, a que se alia naturalmente o papel de ouvinte atento, que o moço 
gracioso se converte, também ele, num “pinga-amor” capaz de encetar 
um jogo de galanteios com vista a seduzir Solina, a criada de Dionisa, a 
amada de Filodemo (vv. 1485-1523):

SOLINA    Ora vou-me lá
Chamar o seu moço à sala,
E se este parvo vem cá,
Com ele um pouco rirá,
Que sempre d’amores me fala.

Vilardo, moço!
VILARDO  Quem me chama?
SOLINA    Qu’é de teu amo?
VILARDO  Ah, que dama!

Perguntais-me por meu amo
E não por um que vos ama!

SOLINA    E quem é esse amador
Que quer ter comigo passo?
Será ele algum madraço?

VILARDO  Eu são mesmo, que o Amor
Me quebra pelo espinhaço.

E mais, sabei-o de mim,
Pois a dizê-lo me atrevo,
Que desde que esses olho[s] vi,
Que eu não como, ni bebo,
Ni hago vida sin ti.
E mais, pera namorado
Não sou ora tão madraço.

SOLINA    Mãe, como é desmazalado!



18Nunt. Antiquus, Belo Horizonte, v. 21, n. 2, p. 1-22, 2025 | Dossiê

VILARDO  Não são, mas são depenado:
Caio pedaço a pedaço.
E mais eu sofrer não posso,
Que um arcanjo dos Céos
Que me corte carne e osso,
Porque eu são vosso e revosso,
Pelo santo dia de Deos.

Corto como espada nua.
SOLINA    Ora, estou bem aviada!
VILARDO  Cupido, por vida tua,

Que a não faças tão crua,
Pois que te não faço nada!
Amor, amor, mais te pido,
Que quando se for deitar,
Que le digas al oído:
Devíeis-vos de alembrar
Neste tempo tão perdido.

Embora tomado pela moça por um “parvo”, “que sempre 
d’amores [lhe] fala”, Vilardo veste a pele do “amador”, na cena transcrita. 
Há paródia das afeições do amo, uma espécie de caricatura à coita causada 
pelo amor cortês, mas a atuação do moço de Filodemo não deixa de 
demonstrar o efeito que em si têm os desabafos e/ou os infortúnios do amo. 

Na conversa que tem com Solina, Vilardo reproduz um conjunto 
de declarações de amor que até superam os suspiros que o seu amo 
alimenta por Dionisa – pelo menos em termos de cômico de linguagem. 
Se correspondem à autenticidade do que ele de fato sente pela criada da 
amada do seu senhor ou se são puro jogo de sedução – a ver se lhe cai 
em graça a jovem moça, a verdade é que todo o discurso de Vilardo se 
reveste de interesse e merece um comentário.

Tal qual um poeta enamorado, o moço dirige-se, inicialmente, a 
Solina através de uma linguagem muito próxima daquela que se registra 
no lirismo palaciano e, em alguns casos, chega até a tocar a produção 
lírica de Camões. Versos como “Que desde que esses olho[s] vi” ou “E 
mais eu sofrer não posso” reenviam, quase de imediato, para a expressão 
de um lirismo amoroso como o que se encontra nas cantigas de amor 
trovadorescas, nos vilancetes ou nos sonetos camonianos. O recurso a 



19Nunt. Antiquus, Belo Horizonte, v. 21, n. 2, p. 1-22, 2025 | Dossiê

versos em castelhano, igualmente imbuídos de uma carga semântica do 
domínio amoroso, não só parece enfatizar a aproximação do moço à 
figura do poeta, do trovador ou do escudeiro galanteador da produção 
vicentina, como também mostra que o mesmo tem entendimento em 
matéria de jogos poéticos de sedução e de paixão amorosa. Tê-lo-á 
adquirido – o entendimento, recorde-se – por influência e via do jovem 
amo enamorado de quem é cúmplice e confidente, ou será este moço 
gracioso com dotes de poeta uma recriação camoniana que supera a 
imitatio do antigo escravo cômico?

A continuação do diálogo com Solina tende a excluir a segunda 
hipótese, isto porque Vilardo logo passa de poeta galanteador a poeta 
zombeteiro, de cariz popular (vv. 1524-1538):

SOLINA    Tu falas-me já cóprinhas?
Ainda hoje trovarás.

VILARDO  Quem? Eu? Por estas barbinhas,
Que se vós vísseis as minhas,
Que digais que não são más.

SOLINA    Ora, pois me queres bem,
Dize-me ῦa.

VILARDO  Ei-la aqui,
E veja o saibo que tem.
Porque esta trovinha assi,
Saiba qu’é trova do acém.

Passarinhos, que voais
Nestas menhãs tão serenas,
Bofé, que eu só tenho penas
Para encher mil cabeçais!

Embora configurado por Camões de modo mais elaborado, tendo 
em consideração a figura de Leocádeo, o pajem do príncipe Antíoco da 
Comédia d’El-Rei Seleuco, o moço de Filodemo ainda não ilustra um 
exemplo de aemulatio. O dramaturgo imita a personagem do companheiro 
cúmplice e fiel do jovem protagonista apaixonado, isto é, o seu escravo 
amigo e confidente, e recupera, em paralelo, outros traços que o recriam, 
também, como figura amplamente cômica, como o caráter zombeteiro 
e brincalhão.



20Nunt. Antiquus, Belo Horizonte, v. 21, n. 2, p. 1-22, 2025 | Dossiê

4 Conclusão

No atinente à conversão do escravo da tradição cômica greco-latina em 
moço gracioso no teatro camoniano, não nos parece haver dúvidas, de 
acordo com a análise comparativa e hermenêutica que se desenvolveu, 
de que se processou a priori a imitatio dos modelos antigos. Enquanto 
conhecedor das personagens convencionais da comédia antiga – e 
paralelamente das produções italianas e espanholas da contemporaneidade 
renascentista –, Camões soube reelaborar os motivos que tinha ao 
seu dispor, desde os temas aos gêneros, das estruturas dramáticas às 
personagens mais paradigmáticas.

Segundo (Duarte Ivo Cruz, 2001, p. 55), a obra dramática 
camoniana tem sido prejudicada pela “projeção ímpar da épica e da lírica. 
[…] Mas, de qualquer forma, não podemos ignorar o vigor, a frescura, 
a graça de tantas passagens, a qualidade teatral e sobretudo literária da 
dramaturgia de Camões” e, neste sentido, cremos que a recuperação da 
figura do escravo cúmplice do jovem amo em matéria amorosa contribuiu 
para isso. A imitatio levada a cabo pelo autor português efetivou-se de 
fato. Já em relação à aemulatio, pese embora a recriação de certos traços, 
como os identificados em Vilardo, não temos fundamentação suficiente 
para afirmar que a mesma se tenha processado na obra dramática de 
Camões. Pode ser que venha a verificar-se noutros aspectos, o que requer, 
portanto, um estudo mais aprofundado do teatro camoniano.

Referências

ALMEIDA PAVÃO, J. Temas Camonianos. Ponta Delgada: 
Universidade dos Açores, 1984.

ANDRÉ, C. A. Latim II: Língua e Cultura. Lisboa: Universidade 
Aberta, 1994.

Bañuels Oller, J. V., Morenilla Talens. Menandro o la 
Nueva Comedia Politica, Literatura: teoría, historia, crítica, Bogotá, 
n. 11, p. 83-130, 2009.



21Nunt. Antiquus, Belo Horizonte, v. 21, n. 2, p. 1-22, 2025 | Dossiê

Cardoso Bernardes, J. A. Auto d’El-Rei Seleuco. In: 
AGUIAR E SILVA, V. (coord.). Dicionário de Luís de Camões. Lisboa: 
Caminho, 2011a. p. 53.

Cardoso Bernardes, J. A. Auto de Filodemo. In: AGUIAR 
E SILVA, V. (coord.). Dicionário de Luís de Camões. Lisboa: Caminho, 
2011b. p. 53-54.

Cardoso Bernardes, J. A. Teatro. In: AGUIAR E SILVA, V. 
(coord.). Dicionário de Luís de Camões. Lisboa, Caminho, 2011c. p. 
918-919.

CRUZ, D. I. História do Teatro Português. Lisboa: Editorial 
Verbo, 2001.

Ehrenberg, V. The people of Aristophanes: A Sociology of 
Old Attic Comedy. New York: Schocken Books; Cambridge: Harvard 
University Press, 1962.

FARIA, R. T. O escravo em Plauto: paradigma de um herói 
cómico. In: FARIA, R. T. (coord.). Temas de Cultura Clássica. Lisboa: 
DG Edições, 2021. p. 75-109.

FARIA, R. T. O escravo na comédia grega. Ponta Delgada: 
Edição do Autor, 2024.

Fonseca, C.; Pereira do Couto, A.; Medeiros, W.; 
Teixeira, C.; Toipa, H. Comédias I. Lisboa: Imprensa Nacional, 2006. 

Gaillard, J. Introdução à Literatura Latina. Lisboa: 
Inquérito, 1994.

Leal de Matos, M. V. Obras Completas de Luiz Vaz de 
Camões: Teatro. Silveira: E-Primatur, 2020a. v. III.

LEAL DE MATOS, M. V. Sobre a comédia de Filodemo. In: Leal 
de Matos, M. V. Obras Completas de Luiz Vaz de Camões: Teatro. 



22Nunt. Antiquus, Belo Horizonte, v. 21, n. 2, p. 1-22, 2025 | Dossiê

Recebido em: 25/03/2025 ♦ Aprovado em: 06/05/2025.

Silveira: E-Primatur, 2020b. v. III, p. 9-17.

LEAL DE MATOS, M. V. Sobre a Comédia d’El-Rei Seleuco. 
In: Leal de Matos, M. V. Obras Completas de Luiz Vaz de Camões: 
Teatro. Silveira: E-Primatur, 2020c. v. III, p.183-189.

SILVA, M. F. Comédias I: Aristófanes. Lisboa: Imprensa 
Nacional/Casa da Moeda, 2006.

SILVA, M. F. Menandro: Obra Completa. Lisboa: Imprensa 
Nacional/Casa da Moeda, 2007.

SILVA, M. F. Comédias II: Aristófanes. Lisboa: Imprensa 
Nacional/Casa da Moeda, 2010.

SILVA, M. F. Comédias III: Aristófanes. Lisboa: Imprensa 
Nacional/Casa da Moeda, 2019.


	_Hlk204176510

