
Nunt. Antiquus, Belo Horizonte, v. 21, n. 2, p. 1-17, 2025
Dossiê Abordagens à recepção dos Clássicos

eISSN: 1983-3636 DOI: 10.35699/1983-3636.2025.60004 

| Dossiê

Introduzindo Poesia Latina por entre linguagens

Introducing Latin Poetry Across Languages

Stephen Hinds
University of Washington (UW), Seattle, Washington / Estados Unidos
shinds@uw.edu
https://orcid.org/0009-0005-2324-0423

Adalberto Moraes Moreira Penna
Universidade Federal de Minas Gerais (UFMG), Belo Horizonte, Minas Gerais / Brasil
adalbertofarm23@gmail.com
https://orcid.org/0009-0003-6379-7512

1 Introdução

Como parte da mesa-redonda1 que concluiu o Seminário Internacional 
da FALE/UFMG “Approaches to Classical Reception” em setembro de 
2024, ofereci uma prévia, em inglês, das considerações e dos interesses 
de um projeto de livro meu recém-concluído, amplamente relevante para 
os temas do nosso seminário, que durou uma semana. Meu livro (que 
deve ser publicado pela Cambridge University Press em 2025) intitula-se 
“Latin Poetry across Languages: Adventures in Allusion, Translation and 
Classical Tradition”; ele se divide em duas partes, a primeira focada em 
textos antigos (I: ‘Leituras entre latim e grego’) e a segunda em textos 
“modernos” de 1300 em diante (II: ‘Leituras entre latim e vernáculo’). 
O que ofereço agora, graças aos colaboradores acadêmicos da UFMG, 
é uma versão dessa prévia para o público brasileiro. As páginas a seguir 
adaptam alguns trechos de minhas páginas introdutórias e finais, bem 
como apresentam uma pequena amostra de duas conversas em diferentes 

1 Este artigo é resultado da palestra proferida pelo Prof. Dr. Stephen Hinds (University 
of Washington, Seattle) na Faculdade de Letras da UFMG, em 16 set. 2024, em evento 
do Programa de Pós-graduação em Estudos Literários, organizado pelos Profs. Heloísa 
Penna, Matheus Trevizam e Sandra Bianchet. Tradução do artigo por Adalberto Moraes 
Moreira Penna, aluno do bacharel em Tradução: Inglês-Português da FALE/UFMG.

mailto:shinds@uw.edu
https://orcid.org/0009-0005-2324-0423
mailto:adalbertofarm23@gmail.com
https://orcid.org/0009-0003-6379-7512


Nunt. Antiquus, Belo Horizonte, v. 21, n. 2, p. 1-17, 2025
Dossiê Abordagens à recepção dos Clássicos

eISSN: 1983-3636 DOI: 10.35699/1983-3636.2025.60004 

| Dossiê

idiomas, presentes no corpo do livro no qual a literatura e a experiência 
vivida estão simultaneamente no centro das atenções: uma conversa do 
mundo antigo, de autoria do escritor de prosa latina Aulo Gélio, e uma 
conversa do mundo moderno, na voz do poeta irlandês Seamus Heaney, 
cujo trabalho já havia sido explorado anteriormente na sessão ‘cidade e 
campo’ do seminário da UFMG de 2024.

2 Latim literal

O meu livro se propõe a explorar o aspecto mais distinto da poesia 
em latim, a saber, no que ela caracteristicamente encontra definição 
em oposição a poesias em outras línguas. Na origem, notoriamente, a 
poesia latina foi constituída por sua relação com o grego;2 em tempos 
posteriores, foi constituída por suas relações com as línguas vernáculas 
europeias. O meu livro não é, no entanto, um manual ou um histórico 
dessas coisas; em vez disso, é um conjunto de ensaios que pressupõem 
a existência de tal manual ou histórico, e que oferece casos de teste, às 
vezes casos-limite, para tal manual ou histórico. A maioria dos meus 
esboços escolhidos se enquadra em (e entre) duas categorias: conversas 
antigas entre textos latinos e gregos em verso; e conversas modernas 
(especialmente do início da era moderna) entre textos latinos e vernáculos 
em verso, refletindo as histórias vinculadas de recepção que compõem a 
chamada “tradição clássica” – conversas entre idiomas, entre períodos 
e, às vezes, as duas ao mesmo tempo.

Em suma, este é um livro de justaposições intertextuais, 
com o tipo de movimento entre a referência alusiva minuciosamente 
autoconsciente e a relacionalidade mais ampla para o qual eu sempre 
fui atraído nas minhas escritas críticas. Dou ênfase especial a eventos 
interlinguísticos nos quais as correspondências estão tão próximas que 
se avizinham da condição da tradução, sem ser bem a mesma coisa que 
tradução, e onde a própria questão do movimento entre as línguas é, de 
alguma forma, central ou proeminente.

2 Ver, especialmente, Feeney (2016) e Hutchinson (2013).



Nunt. Antiquus, Belo Horizonte, v. 21, n. 2, p. 1-17, 2025
Dossiê Abordagens à recepção dos Clássicos

eISSN: 1983-3636 DOI: 10.35699/1983-3636.2025.60004 

| Dossiê

O projeto principal é obter um tipo específico de domínio na 
história literária entre idiomas, palavra por palavra e letra por letra. Não 
apenas “literalismo”, então, mas “transliteralismo” (para cunhar ou se 
apoderar de um termo). “Transliteralismo” às vezes por conta própria 
(porque o estudo literário deve ser sempre uma investigação sobre como 
as palavras, entendidas como palavras, são transacionadas entre leitores e 
escritores), mas também “transliteralismo” a serviço de uma abordagem, 
desde os primeiros princípios, até o transculturalismo. Indiscutivelmente, 
o caráter distintivo do impulso de se preocupar com um texto literário 
por meio do close-up (primeiro plano) extremo foi um pouco deixado 
de lado nas críticas pós-milenistas: tem ocorrido uma certa redução no 
engajamento mútuo entre críticos que gostam de discorrer sobre linhas 
particulares de verso (seja dentro ou entre idiomas) e críticos que gostam 
de discorrer sobre o trabalho cultural maior que a literatura realiza. 
O meu livro é de close-ups extremos, mas um que espera ampliar as 
possibilidades de discussão ao estreitá-las.

O meu livro anterior (e agora da geração passada) “Allusion and 
Intertext: Dynamics of Appropriation in Roman Poetry” (Hinds, 1998) 
incorreu (mais por acidente do que por planejamento) em uma grande 
quantidade de engajamentos “latim em latim”, embora grande parte do 
trabalho-chave crítico e filológico que me inspirara, na época, tenha 
lidado com associações do tipo “latim em grego”. Neste novo livro, os 
estudos de caso intertextuais contribuem para corrigir esse desequilíbrio 
em minha própria produção.

Adaptar (e tomar emprestado do primeiro capítulo do meu livro) 
um aforismo usado em um contexto diferente, porém relacionado, por 
Horácio, para contribuir para o estudo da alusão poética latina ao grego 
é pingar uma gota em um oceano, ou (como ele mesmo diz), “levar 
madeira para uma floresta” (in silvam … ligna feras, em Satires 1.10.34). 
Ao “chover no molhado” na parte “antiga” do meu livro, escolho uma 
ênfase distinta: dou um destaque especial a períodos e comunidades 
(períodos “posteriores”, para um helenista) nos quais o acesso poético 
latino usual aos textos gregos é espelhado, pelo menos em princípio, 
pelo acesso poético grego recíproco aos textos latinos. Ou seja, embora 
as conversas greco-romanas sobre poesia sejam pré-programadas para 



Nunt. Antiquus, Belo Horizonte, v. 21, n. 2, p. 1-17, 2025
Dossiê Abordagens à recepção dos Clássicos

eISSN: 1983-3636 DOI: 10.35699/1983-3636.2025.60004 

| Dossiê

serem, em primeiro lugar, respostas latinas ao trabalho de falecidos poetas 
gregos, meu livro coloca em primeiro plano conversas nas quais existe a 
possibilidade de a linguagem literária mais antiga “responder” à mais nova.

Os ensaios do livro têm um interesse especial, de fato, no tráfego 
poético bidirecional entre as línguas, um interesse que, para mim, deriva 
de algumas “incursões” à poesia latina e vernácula de referência cruzada 
no início do período moderno, representadas na segunda parte do meu 
livro. Em dois capítulos sobre o início da modernidade na Parte II, 
para lidar com a extrapolação do título principal (“Latin poetry across 
languages”) a partir do qual, em princípio, quase nenhum texto em verso 
escrito com consciência da antiguidade clássica pode ser considerado 
como irrelevante e ser excluído, restrinjo a minha atenção a alguns poetas 
dos anos 1600 e 1500 que escreveram e publicaram tanto em latim 
quanto em uma língua vernácula (John Milton e Andrew Marvell em 
inglês, Joachim Du Bellay em francês); para os quais, então, a relação 
com a língua clássica pode ser pensada como algo excepcionalmente 
concentrado e autoconsciente. Em outras palavras, sou atraído em ambas 
as partes do meu livro para estudos de caso nos quais a relação entre 
escritas poéticas em duas línguas envolve um elemento especialmente 
elevado de reciprocidade autoconsciente.

Na metade “antiga” do meu livro, eu transito entre textos mais 
canônicos e textos menos canônicos, como convém a um especialista 
em clássicos, com Virgílio, Horácio e Ovídio encabeçando o latim 
e Homero encabeçando o grego, mas também contemplando (por 
exemplo) os fragmentos de Lívio Andrônico no alvorecer da literatura 
romana, os jogos linguísticos de Ausônio perto do fim dela e, situados 
entre esses dois, alguns dos epigramas menores da Guirlanda de Filipe, 
uma antologia grega publicada em Roma. Na metade (do início da era) 
moderna do livro, meus estudos de caso se aproximam mais de obras 
no centro, ou perto do centro, do cânone. Isso pode parecer preguiça ou 
presunção de um forasteiro, ou ambos ao mesmo tempo; em parte, procuro 
aqui a indulgência concedida a um turista bem-intencionado. Mas também 
espero dar uma contribuição que valha a pena, através do meu ângulo de 
abordagem na condição de um latinista clássico, a essas obras famosas 
do início da era moderna. Em uma seção de capítulo, por exemplo, eu 



Nunt. Antiquus, Belo Horizonte, v. 21, n. 2, p. 1-17, 2025
Dossiê Abordagens à recepção dos Clássicos

eISSN: 1983-3636 DOI: 10.35699/1983-3636.2025.60004 

| Dossiê

abordo a principal épica da língua inglesa, escrita por John Milton, 
Paradise Lost (1667), por meio de dois tradutores antigos, hoje quase 
desconhecidos, que realmente traduzem a épica de Milton para o verso 
em latim, e, muito mais brevemente, abordo a célebre obra portuguesa 
de Camões, Os Lusíadas (1572), por meio de um tradutor antigo de Os 
Lusíadas que verteu os seus versos para o latim, Thomas de Faria, em 
1622. Em outro capítulo, eu abordo o famoso poeta romântico inglês, 
o Lake Poet (Poeta do Lago) – e distintamente não clássico – William 
Wordsworth (final dos anos 1700/início dos anos 1800) por meio de suas 
próprias traduções, pouco conhecidas, de trechos de Virgílio para o inglês.

Termino esta “introdução à minha introdução ao livro” com 
algumas considerações sobre como e por que essas duas metades (a 
metade “antiga” e a metade “moderna”) são colocadas em apenas um 
livro, em vez de dois. Assim como muitos latinistas clássicos, por muito 
tempo, tirei proveito de padrões de afinidade entre abordagens críticas 
da antiga tradição romana e abordagens críticas da tradição literária 
renascentista. Quando eu escrevi o meu livro anterior, Allusion and 
Intertext (1998), algumas das escritas críticas que mais me ajudaram 
vieram dos primeiros modernistas; assim também, na medida em que 
esse livro atraiu leitores inesperados, ele se encontra, reciprocamente, 
entre os primeiros modernistas. Uma das razões para essa atração mútua 
entre eras e campos é, sem dúvida, o traço compartilhado entre eles aqui 
em discussão, em termos gerais, uma cultura literária bilíngue baseada na 
interação entre uma língua mais antiga e sua tradição literária com uma 
mais nova. O paralelo é tanto indicativo quanto problemático. De perto, 
a comparação entre as duas situações logo revela o quão diferentemente 
esse bilinguismo literário pode ser classificado, em termos de práticas 
culturais e de pontos cegos, em termos de inclusão, exclusão e oclusão. 
Além disso, o paralelismo previsto pode impor uma estrutura binária 
em relações que nem sempre são redutíveis a um binarismo. Na Itália 
pós-danteana, o debate questione della lingua significou que a questão 
da composição poética em latim versus o vernáculo italiano “andou de 
mãos dadas” com a questão (ainda mais urgente?) sobre qual forma esse 
vernáculo italiano deveria assumir. O mesmo tipo de questão trouxe à tona 
os poetas franceses da Plêiade, de meados dos anos 1500, representados 



Nunt. Antiquus, Belo Horizonte, v. 21, n. 2, p. 1-17, 2025
Dossiê Abordagens à recepção dos Clássicos

eISSN: 1983-3636 DOI: 10.35699/1983-3636.2025.60004 

| Dossiê

em meu livro por Joachim Du Bellay. E, claro, o próprio latim, durante 
grande parte da sua história na Pós-Antiguidade, também é, em termos 
práticos, ao mesmo tempo, uma língua moderna e uma língua antiga. 
Isto é, o latim é tanto uma língua com uma história contínua, quanto 
uma língua morta:3 em particular, o latim é a língua da Igreja Ocidental 
(e, afinal, do Catolicismo Romano em particular) desde a Antiguidade 
Tardia até o início da Modernidade, um sinal de que ela pertence não 
menos ao mundo cristão do que ao mundo clássico.

Com essas ressalvas, acredito que seja útil justapor em um único 
volume alguns agrupamentos de estudos de caso da Antiguidade e (do 
início) da Era Moderna, que tratam das relações poéticas do latim em 
interação com as línguas. As escolhas literárias de uma época podem 
esclarecer as escolhas literárias de outra; as escolhas literárias de uma 
época podem desfamiliarizar as escolhas literárias de outra. Os ensaios 
do meu livro não buscam oferecer uma teoria de campo unificada ou 
identificar um conjunto universal de práticas. Por outro lado, ao permitir 
que diferentes fases da história translinguística do latim sejam justapostas, 
esses estudos isolados podem (espero!) se tornar mais do que a soma de 
suas partes, não apenas pelo seu foco próximo e sustentado no cruzamento 
de idiomas, mas também por uma tendência mais ampla (que eu encorajo 
em vez de forçar) de colocar em jogo questões, preocupações, temas e 
tropos interligados e recorrentes. Em um nível menos elevado, a minha 
esperança é que as justaposições desse livro deem a um leitor com interesse 
prévio em qualquer subconjunto de meus estudos uma razão para explorar 
todos eles; tanto por inclinação pessoal quanto por planejamento, e com 
o incentivo de amigos, escolhi textos com os quais é divertido se pensar.

Para mim, é importante enfatizar que as conversas em meu livro 
poderiam ser estendidas a quase qualquer texto poético, ou conjunto 
de textos, com qualquer tipo de participação na latinidade. Ao tratar 
de “tradição clássica” como processo e não como produto, de fato, na 
maior parte das vezes evitando incluir o artigo definido habitual “a”, 
que monumentaliza a tradição clássica em uma única narrativa mestra 
(A Tradição Clássica), tais conversas encontram maneiras diferentes de 

3 Ver Waquet (2001; original em francês ed. 1998); Farrell (2001).



Nunt. Antiquus, Belo Horizonte, v. 21, n. 2, p. 1-17, 2025
Dossiê Abordagens à recepção dos Clássicos

eISSN: 1983-3636 DOI: 10.35699/1983-3636.2025.60004 

| Dossiê

rastrear as negociações e as micro negociações de autores e de leitores 
ao longo da língua e da cultura. Elas não fazem alegações de serem as 
únicas ou as melhores conversas disponíveis, mas se esforçam para serem 
representativas em áreas mais amplas de possibilidade.

3 Vidas Paralelas: As Noites Greco-Romanas de Aulo Gélio

Para compartilhar aqui apenas um segmento de um estudo de caso da 
primeira parte do meu livro (de um capítulo intitulado Parallel Lives), 
permita-me colocar Aulo Gélio sob os holofotes. Gélio não é um dos 
poetas romanos propriamente ditos (cujas declarações sobre a questão da 
poesia entre línguas são bastante familiares e densamente estudadas), mas 
um escritor de prosa romana que viveu entre o meio e o final do século 
II d.C., cujas chamadas Noites Áticas (Noctes Atticae) oferecem uma 
reunião extensa e aparentemente aleatória de conhecimentos linguísticos 
e antiquários “de primeira e de segunda mão”. Gélio foi muitas vezes 
acusado injustamente de ser seco e pedante; mas, na verdade, ele mostra 
um verdadeiro talento para anedotas observacionais animadas com 
antropologia amadora.4 Em alguns dos capítulos mais memoráveis das 
Noites Áticas, os quais ele apresenta como tendo sido concebidos durante 
um período prolongado de estudos em Atenas, ele coloca vozes gregas 
e latinas em competição, em recortes vívidos do que eu nomeio (em 
homenagem a Plutarco) de “vidas paralelas” dos antigos gregos e romanos.

Há uma tendência, em Noites Áticas de Gélio, de reduzir as voltas 
e as reviravoltas dos jogos de identidade cultural greco-romana a um 
binarismo esquemático entre a helenidade essencializada e a romanidade 
essencializada. Para o recorte presente, no entanto, escolhi um capítulo de 
Noites Áticas no qual o foco é menos sobre uma trama caracteristicamente 
geliana de competição poética binária entre grego e latim, embora isso 
esteja muito presente, e mais sobre uma subtrama interessante, se não 

4 Os últimos dez anos, ou mais, têm sido bons para Noctes Atticae: juntamente com o 
trabalho contínuo do decano dos estudos gellianos, Leofranc Holford-Strevens (desde 
2003), ver Keulen (2009), esp. 1-14 (com uma chamada para uma abordagem histórico-
cultural), Gunderson (2009), Fitzgerald (2016), 149-95 passim, Howley (2014) e 
Howley (2018); agora também Di Giulio (2020), de quem uma monografia é esperada.



Nunt. Antiquus, Belo Horizonte, v. 21, n. 2, p. 1-17, 2025
Dossiê Abordagens à recepção dos Clássicos

eISSN: 1983-3636 DOI: 10.35699/1983-3636.2025.60004 

| Dossiê

totalmente explorada, envolvendo complicações de identidade, além do 
binarismo, entre os interlocutores do capítulo.

O capítulo em questão é o 19.9 (NA), que traz a resposta de Antônio 
Juliano a alguns gregos que, em um jantar, falam desdenhosamente sobre 
a capacidade romana de elaborar poesias de amor em comparação com 
as glórias do repertório grego, depois de os presentes terem se deleitado 
com uma performance comovente de obras de Anacreonte, de Safo e de 
outros poetas mais recentes, realizada por uma trupe de jovens cantores 
e tocadores de cítara.5 É nesse pé que as coisas estavam à medida que 
os ânimos se exaltavam (seção 7):

saepeque eum percontabantur quid de Anacreonte ceterisque 
id genus poetis sentiret et ecquis nostrorum poetarum tam 
fluentes carminum delicias fecisset. ‘Nisi Catullus’, inquiunt, 
‘forte pauca et Calvus itidem pauca. Nam Laevius inplicita 
et Hortensius invenusta et Cinna inlepida et Memmius dura 
ac deinceps omnes rudia fecerunt atque absona.’6

Coloco entre parênteses os versos latinos citados, para os quais o 
capítulo se dirige, da resposta de Juliano a essas investidas (fragmentos preciosos, 
todos da poesia pré-neotérica, e o foco usual de interesse crítico moderno nesse 
episódio);7 minha atenção, no entanto, está na antropologia do “embate”.

As personalidades e as posicionalidades são pressionadas de 
maneiras notáveis, de fato, ao longo da narrativa breve do capítulo. A cena 
é uma festa de aniversário de litterati em um retiro rural não muito longe 

5 NA (19.9.4): iucundum in modum Ανακρεόντεια pleraque et Sapphica et poetarum 
quoque recentium ἐλεγεῖα quaedam erotica dulcia et venusta cecinerunt.
6 e eles perguntaram a [Juliano] mais de uma vez o que ele achava de Anacreonte e dos 
outros poetas [gregos] desse tipo, e se algum de nossos poetas [latinos] havia escrito 
poemas tão suaves e encantadores; ‘exceto’, disseram eles, ‘talvez alguns de Catulo e 
também possivelmente alguns de Calvo; pois as composições de Lévio eram confusas, 
as de Hortênsio, sem charme, de Cinna, deselegantes, as de Mêmio, desagradáveis, e 
assim por diante, com todos esses poetas sendo ásperos e discordantes em suas obras.’
7 Aedituus fr. 1 e 2; Porcius Licinus fr. 6; Catulus fr. 1 Morel-Blänsdorf: citado em 
19.9.11-14. Anteriormente, no lado grego, um poema tinha sido destacado para citação, 
Anacreontea 4 Preisendanz-West, descrito por Gellius (19.9.5-6) como sendo uma obra 
de Anacreonte em sua velhice (mas, na realidade, era parte da recepção helenística e 
pós-helenística de Anacreonte).



Nunt. Antiquus, Belo Horizonte, v. 21, n. 2, p. 1-17, 2025
Dossiê Abordagens à recepção dos Clássicos

eISSN: 1983-3636 DOI: 10.35699/1983-3636.2025.60004 

| Dossiê

de Roma. O anfitrião e aniversariante (seção 1) surge imediatamente como 
uma figura intermediária entre os mundos grego e romano: ele é um jovem 
que veio da Ásia, da classe equestre e, evidentemente, sendo instruído em 
literatura grega e latina. Os Graeci plusculi (seção 7), entre os convidados 
(embora nesta anedota eles desempenhem o papel de chauvinistas helênicos), 
são apresentados como “homines amoeni et nostras quoque litteras haut 
incuriose docti” (homens encantadores e com interesse voltado também para 
nossa literatura [isto é, a romana]) – como é confirmado na citação acima 
pelo impressionante conhecimento deles de nomes de uma série de poetas 
latinos de meados do primeiro século (Catulo e Calvo com alguns elogios; 
Lévio, Hortênsio, Cinna e Mêmio sem nenhum; em ambos os casos, há uma 
enorme diferença em relação ao gesto grego perfunctório habitual dedicado 
somente a Virgílio... ou a ninguém). O indignado interlocutor deles, Juliano 
(um retórico proeminente e um personagem recorrente em Noites Áticas), 
argumenta em favor, na seção 8, da “sua” língua pátria, o latim, como se o 
fizesse para os seus altares e a sua lareira (tamquam pro aris et focis);8 mas 
ele é, na verdade, espanhol (seção 2), tanto na origem quanto na maneira 
de falar (Hispano ore...). Bem, não há nada de estranho nisso: no período 
imperial, o que poderia ser mais natural do que um homem da Espanha sendo 
uma autoridade em literatura romana antiga, ou devendo considerar o latim 
como a sua própria língua nativa, que pertence a ele tanto quanto a fogueira 
do seu altar ancestral (pense, por exemplo, em Sêneca ou em Quintiliano)? 
Exceto que, nesta anedota, os gregos transformam a hispanidade de Juliano 
em um ponto de controvérsia étnica, combinando isso com o ataque maior 
deles à língua latina, à medida que o criticam intensamente (7):9

Iulianum rhetorem lacessere insectarique adorti sunt tamquam 
prorsus barbarum et agrestem, qui ortus terra Hispania foret 
clamatorque tantum et facundia rabida iurgiosaque esset 
eiusque linguae exercitationes doceret quae nullas voluptates 
nullamque mulcedinem Veneris atque Musae haberet10.

8 (19.9.8): tum ille pro lingua patria, tamquam pro aris et focis, animo irritato 
indignabundus ... inquit.
9 Contextualização útil em Adams (2007), 231-3 (seção sobre o ‘sotaque espanhol’).
10 Eles começaram a atacar e a criticar o retórico Juliano, como se ele fosse 
completamente bárbaro e rústico (barbarum et agrestem), uma vez que ele nascera na 



Nunt. Antiquus, Belo Horizonte, v. 21, n. 2, p. 1-17, 2025
Dossiê Abordagens à recepção dos Clássicos

eISSN: 1983-3636 DOI: 10.35699/1983-3636.2025.60004 

| Dossiê

Assim (como pano de fundo da avaliação comparativa entre 
poemas de amor gregos e latinos, que é o foco da anedota), podemos 
ver Gélio usando um rhetor ibérico para colocar em primeiro plano 
questões de língua e de identidade latinas (ver esp. 9 nos, id est nomen 
Latinum, citado no contexto abaixo); e podemos ver o “pequeno grupo 
de gregos” como guerreiros culturais complicados, nos quais um nível de 
conhecimento nem um pouco helênico sobre o verso latino neotérico entra 
em conflito com um desrespeito grego estereotipado pelas capacidades 
poéticas da língua latina e uma prontidão para realizar julgamentos sobre 
as fronteiras geográficas do nomen Latinum, mesmo que isso não seja 
mais do que uma fronteira entre dois tipos diferentes de barbárie.

Deve-se notar que esse mau comportamento por parte dos 
convidados helênicos incita Juliano, por sua vez, a trazer para a conversa 
(seção 8) os tipos de insultos étnicos sobre os gregos que geralmente 
são estranhos à altivez de Noctes Atticae – acusações de prodigalidade, 
de devassidão e até mesmo de voluptuosidade (Alcinoum vinceretis) 
hiperfeácia. Os Graeci plusculi de Gélio, inocuamente designados 
(seção 7), podem, neste ponto, adquirir um traço de Graec-uli, com o 
diminutivo anteriormente brando tornando-se implicitamente um insulto 
familiarmente tóxico. (Compare com a queixa xenófoba expressa em 
Juvenal 3.77-8: omnia novit/Graeculus esuriens, ‘seu greguinho faminto 
sabe de tudo’.) Aqui está o discurso completo de Juliano (seções 8-9):

‘Cedere equidem’, inquit, ‘vobis debui, ut in tali asotia atque 
nequitia Alcinoum vinceretis et sicut in voluptatibus cultus 
atque victus, ita in cantilenarum quoque mollitiis anteiretis. 
Sed ne nos, id est nomen Latinum, tamquam profecto vastos 
quosdam et insubidos ἀναφροδισίας condemnetis, permitte 
mihi, quaeso, operire pallio caput, quod in quadam parum 
pudica oratione Socraten fecisse aiunt, et audite ac discite 
nostros quoque antiquiores ante eos quos nominastis poetas 
amasios ac venerios fuisse.’11

Espanha, era um mero berrador de versos raivosos e conflituosos e ensinava ritos em 
uma língua que não tinha charme e nada da suavidade gentil de Vênus ou da Musa.
11 “Devo de fato reconhecer”, disse ele, “que em tal prodigalidade e devassidão você 
superaria Alcínoo, e que, assim como você nos supera nos prazeres do adorno e da 



Nunt. Antiquus, Belo Horizonte, v. 21, n. 2, p. 1-17, 2025
Dossiê Abordagens à recepção dos Clássicos

eISSN: 1983-3636 DOI: 10.35699/1983-3636.2025.60004 

| Dossiê

No final dessa passagem, o latino hispânico Juliano complicou 
ainda mais a semiótica da interação por seu estratagema de assumir (em 
sua própria descrição) uma pose socrática e, portanto, grega de modéstia 
velada,12 enquanto defende a superioridade dos respeitáveis valores 
eróticos romanos sobre aqueles indecorosos dos gregos, e se prepara 
para recitar os versos eróticos pré-neotéricos com os quais, nas seções 
10-14, este capítulo de Gélio se encerrará.

Então se percebe uma rica representação de vidas paralelas que se 
compromete não apenas com o paralelismo, mas também com a geometria 
(aqui um tanto instável) da interseção. Para falar a verdade, a configuração 
prosopográfica de NA 19.9 – com todas as suas respostas interessantes 
à questão de “quem está onde?” – produz uma imagem mais rica e com 
mais nuances da cultura poética entre línguas do que aquela que emerge 
dos vocabulários bastante previsíveis de elogio e de difamação oferecidos 
nas avaliações do capítulo geliano de poemas gregos e latinos reais.

4 Retornos ao pastoral: Seamus Heaney na Arcadia

O capítulo final de Latin Poetry Across Languages destaca alguns 
momentos da história pós-antiga de um gênero clássico específico: o 
gênero bucólico ou pastoral. Diferentes tipos de obras pastorais do início 
da Modernidade – todas elas mantendo diferentes tipos de diálogos com 
bucólicas antigas e, especialmente, virgilianas, – são mostradas no livro 
em latim Bucolicum Carmen de Francesco Petrarca (meados dos anos 
1300), nas éclogas latinas do religioso carmelita Baptista Mantovano 
(final dos anos 1400) e no English Shepheardes Calender de Edmund 
Spenser (final dos anos 1500). E, então, o meu capítulo avança no 
tempo (além do barroco europeu, além da arcádia ultramarina de Minas 

comida, também o faz na suavidade enervada de suas cantigas. Mas para que você 
não nos condene, isto é, a raça latina, como carente do charme de Afrodite, como 
se fôssemos bobos e tolos, permita-me, por favor, cobrir minha cabeça com minha 
capa, como dizem que Sócrates fez ao tecer observações um tanto indelicadas, e ouça 
e aprenda que nossos primeiros predecessores também eram amantes e dedicados a 
Vênus, anteriormente àqueles poetas que você nomeou”.
12 Sócrates famosamente cobre a cabeça para evitar constrangimentos antes de entrar 
em um debate envolvendo assuntos eróticos em Fedro 237a.



Nunt. Antiquus, Belo Horizonte, v. 21, n. 2, p. 1-17, 2025
Dossiê Abordagens à recepção dos Clássicos

eISSN: 1983-3636 DOI: 10.35699/1983-3636.2025.60004 

| Dossiê

Gerais) para apreciar mais um poeta, um irlandês quase contemporâneo, 
que, nos tempos atuais, encontrou novas maneiras de “retornar” para 
a linguagem e para os temas das Éclogas de Virgílio: Seamus Heaney 
(1939-2013). Em Belo Horizonte, 2024, a breve vinheta que se segue 
serviu para concluir e para refinar uma discussão mais longa sobre 
Heaney, envolvendo tanto alunos quanto professores, na sessão “cidade 
e campo” do seminário da UFMG, alguns dias atrás.

Apresentei Heaney naquele seminário como sendo um poeta 
com um histórico familiar inserido na economia rural, estabelecido em 
poemas programáticos iniciais, como Personal Helicon e Digging,13 e 
que encontra maneiras próprias e novas de intervir nos gêneros clássicos 
pastoral e bucólico. No livro, o meu foco principal está em um grupo 
de três “Éclogas” (assim intituladas) reunidas na coleção de Heaney de 
2001, Electric Light, cada uma delas sendo, de uma maneira diferente, 
uma tradução do latim de Virgílio.14 Mas o que eu quero revisitar aqui 
(ligeiramente desenvolvido a partir do meu capítulo) é outro momento 
em Electric Light, quando o poeta Heaney, na década de 1990, de fato 
se encontra, enquanto passageiro em um carro, na estrada para a Arcádia 
real, na Grécia central, subindo por um desfiladeiro e experimentando 
um momento “heaneyano” muito característico de fusão entre o presente 
e o passado, entre realidade e poesia.

Colocados logo após a última das três “Éclogas”, em Electric 
Lights, estão os Sonetos de Hella de Heaney, em seis partes, construídos 
a partir de memórias de viagens feitas na Grécia em 1995 e em 1997.15 
No arranjo da coleção, o primeiro desses sonetos de 14 linhas, intitulado 
“Into Arcadia”, oferece uma espécie de contexto para os experimentos 
anteriores do poeta no gênero bucólico/pastoral clássico. Aqui estão as 
primeiras cinco linhas e meia (Into Arcadia 1-6):

13 Ambas resumidas em Death of a Naturalist, a primeira grande coleção de Heaney, de 1966.
14 Sobre Heaney, Virgílio e as ‘Éclogas’ virgilianas de Heaney (2001), ver esp. Falconer 
(2022), Harrison, Macintosh e Eastman (2019), O’Donoghue (2009), O’Donoghue 
(2019), Putnam (2010) e Harrison (2008); cf. Heaney (2008).
15 Para uma inspeção detalhada dos sonetos e das viagens, ver Taplin (2019).



Nunt. Antiquus, Belo Horizonte, v. 21, n. 2, p. 1-17, 2025
Dossiê Abordagens à recepção dos Clássicos

eISSN: 1983-3636 DOI: 10.35699/1983-3636.2025.60004 

| Dossiê

Into Arcadia
It was opulence and amen on the mountain road.
Walnuts bought on a high pass from a farmer
Who’d worked in Melbourne once and now trained water
Through a system of pipes and runnels of split reed
Known in Hellas, probably, since Hesiod –
That was the least of it.16

O soneto começa e termina com encontros à beira da estrada. 
Inicialmente, nesse trecho, ao se aproximar da montanha, Heaney e seus 
companheiros de viagem passam alguns momentos em uma barraquinha à 
beira da estrada, na companhia de um emigrante que voltou de Melbourne (a 
maior cidade da moderna diáspora grega, na Austrália), agora cultivando nozes 
em sua terra natal, utilizando um sistema de irrigação atemporal “conhecido 
na Grécia, provavelmente desde Hesíodo”. Então, nas linhas a seguir, à 
medida que o carro deles adentra a região, as paisagens, os sons, os sabores 
e as texturas da vida rural se amontoam sinestesicamente (Into Arcadia 6-12):

[...] When we crossed the border
From Argos into Arcadia, and farther
Into Arcadia, a lorry load
Of apples had burst open on the road
So that for yards our tyres raunched and scrunched them
But we drove on, juiced up and fleshed and spattered,
Revelling in it [...].17

16 Visitando a Arcádia
Havia opulência e amém na estrada da montanha.
Nozes compradas, em um caminho alto, de um fazendeiro
Que outrora trabalhara em Melbourne e agora adestrava a água
Por meio de um sistema de canos e canais de junco rachado
Conhecido na Grécia, provavelmente desde Hesíodo –
Isso era o de menos.
17 [...]Quando cruzamos a fronteira
De Argos para Arcadia, e mais além
Em Arcadia, uma carga de caminhão
De maçãs se espalhou na estrada
De modo que, por jardas, nossos pneus rasparam e amassaram-nas
Mas seguimos em frente, respingados de suco e polpa,
Se deleitando[...].



Nunt. Antiquus, Belo Horizonte, v. 21, n. 2, p. 1-17, 2025
Dossiê Abordagens à recepção dos Clássicos

eISSN: 1983-3636 DOI: 10.35699/1983-3636.2025.60004 

| Dossiê

Até que o soneto termina com (o que nos deixa surpresos ao 
reconhecer como) um remake moderno do arquetípico encontro bucólico 
“teocritiano” e virgiliano com um pastor e as suas cabras em um ponto 
de irrigação (Into Arcadia 12-14):

[...] And then it was the goatherd
With his goats in the forecourt of the filling station,
Subsisting beyond eclogue and translation.18

“[...] Subsistindo além da écloga e da tradução”. Cenários da 
Arcádia moderna, até, ou, especialmente, nesse ‘posto de gasolina’ (filling 
station), sinalizando o envolvimento não apenas com a filologia do 
gênero, mas também com o mundo real do trabalho rural e da (e)migração 
rural, que é (e não é) a essência das obras pastorais, antigas e modernas.

5 Micro negociação

Para o leitor moderno, apelos trans-históricos ou totalizantes à 
“aprendizagem clássica” e às “línguas aprendidas” podem se impor como 
uma espécie de peso morto. Levando isso em consideração, Latin Poetry 
across Languages procura enfatizar, em sua estrutura e nas suas escolhas 
de estudos de caso, que, por mais convenientes que esses rótulos possam 
ser como uma definição rápida, por outro ponto de vista, cada usuário 
da língua considerado em minhas páginas – seja poeta ou leitor – terá 
trazido uma percepção diferente e individual de história e de educação 
para as suas poéticas interlinguísticas.

Essa é uma das razões para a minha escolha de omitir o artigo 
definido no subtítulo do meu livro e na maioria das minhas referências 
ao longo do livro à “tradição clássica”. Seria desonesto negar que quase 
todos os textos estudados em meu livro (até mesmo ou especialmente os 
da Parte II) estão lá porque fazem parte de uma longa narrativa mestra 
em “A Tradição Clássica”. Outro tipo de estudo poderia ter ignorado 
completamente esses textos de alto prestígio e, em vez disso, reunido outros 

18 [...] E então foi o pastor de cabras
Com suas cabras no pátio do posto de gasolina,
Subsistindo além da écloga e da tradução.



Nunt. Antiquus, Belo Horizonte, v. 21, n. 2, p. 1-17, 2025
Dossiê Abordagens à recepção dos Clássicos

eISSN: 1983-3636 DOI: 10.35699/1983-3636.2025.60004 

| Dossiê

que foram deixados de lado por muito tempo, em um conjunto inteiramente 
novo de estórias de poesia entre línguas. Tais rupturas da narrativa canônica 
têm mudado a forma dos estudos literários de maneiras importantes há 
algumas décadas: embora eu não contribua diretamente para elas em meu 
livro, eu tento aproveitar parte de sua energia revisionista e centrífuga para 
atualizar as histórias de textos que têm sido presenças garantidas em listas 
de leitura ao longo (e muito antes) de minha própria vida acadêmica. Por 
isso, escolhi, ao longo do livro, apelar para a “aprendizagem clássica” não 
como uma entidade imutável, mas sim como algo renegociado por cada 
poeta e por cada leitor para cada texto (e, finalmente, para cada momento 
de alusão ou de tradução dentro de cada texto). Veja Seamus Heaney, um 
poeta que, por um ponto de vista, teve uma “educação clássica”, como 
esse termo é normalmente compreendido, mas que, por outro (como 
explora o tratamento mais longo de meu livro), vivenciou o seu latim 
em uma série de maneiras ad hominem: nas memórias de uma escola e 
de um professor em particular; em uma relação local e nacionalmente 
complicada com o catolicismo romano pré e pós-vaticano II; e em uma 
“abreviação conversacional” por meio de frases de efeito que operavam 
como um idioleto dentro do seu próprio círculo familiar.

E o mesmo ocorre com as conversas entre uma linguagem literária 
mais antiga e uma mais nova também na Antiguidade. Mesmo para os 
nossos autores antigos mais canônicos, cada história da helenização 
romana também é uma micro-história pessoal: mesmo para Virgílio, 
cujo domínio e redirecionamento da principal corrente “helenófila” da 
alta cultura literária romana da segunda metade do século I a.C. são 
alimentados por conexões particulares vividas com a cultura literária 
bilíngue na Magna Grécia e além.

Resumindo (para voltar a um ponto levantado no início), o 
que procuro oferecer em meu livro – e o que procuramos oferecer 
no Seminário Internacional “Approaches to Classical Reception” em 
setembro de 2024 – não é tanto uma narrativa do classicismo alcançado (o 
que seria muito fácil), mas sim um conjunto de narrativas fragmentárias 
sobre o classicismo como processo: um conjunto de histórias vividas e 
incorporadas momento a momento, e não de alguma forma reificadas 
ou generalizadas ao longo de toda uma vida, obra ou período de tempo.



Nunt. Antiquus, Belo Horizonte, v. 21, n. 2, p. 1-17, 2025
Dossiê Abordagens à recepção dos Clássicos

eISSN: 1983-3636 DOI: 10.35699/1983-3636.2025.60004 

| Dossiê

Referências bibliográficas

ADAMS, J. N. The Regional Diversification of Latin 200 BC–
AD 600. Cambridge: Cambridge University Press, 2007

DIGIULIO, S. J. Gellius’ strategies of reading (Gellius): 
miscellany and the active reader in Noctes Atticae Book 2. Classical 
Philology, v. 115, p. 242-264, 2020.

FALCONER, R. Seamus Heaney, Virgil and the Good of Poetry. 
Edinburgh: Edinburgh University Press, 2022.

FARRELL, J. Latin Language and Latin Culture from Ancient 
to Modern Times. Cambridge: Cambridge University Press, 2001.

FEENEY, D. Beyond Greek: The Beginnings of Latin Literature. 
Cambridge: Harvard University Press, 2016

FITZGERALD, W. Variety: The Life of a Roman Concept. 
Chicago: University of Chicago Press, 2016.

GUNDERSON, E. Nox philologiae: Aulus Gellius and the Fantasy 
of the Roman Library. Madison, WI: University of Wisconsin Press, 2009.

HARRISON, S. Virgilian contexts. In: HARDWICK, L.; 
STRAY, C. (ed.). A Companion to Classical Receptions. Chichester: 
Wiley-Blackwell, 2008. p. 113-126.

HARRISON, S.; MACINTOSH, F.; EASTMAN, H. (ed.). Seamus Heaney 
and the Classics: Bann Valley Muses. Oxford: Oxford University Press, 2019.

HEANEY, S. Death of a Naturalist. London: Faber and Faber, 1966.

HEANEY, S. Eclogues in extremis: on the staying power of 
pastoral. In: VOLK, K. (ed.). Oxford Readings in Classical Studies: 
Vergil’s Eclogues. Oxford: Oxford University Press, 2008. p. 245-260.



Nunt. Antiquus, Belo Horizonte, v. 21, n. 2, p. 1-17, 2025
Dossiê Abordagens à recepção dos Clássicos

eISSN: 1983-3636 DOI: 10.35699/1983-3636.2025.60004 

| Dossiê

HEANEY, S. Electric Light. London: Faber & Faber, 2001.

HINDS, S. Allusion and Intertext: Dynamics of Appropriation 
in Roman Poetry. Cambridge: Cambridge University Press, 1998.

HOLFORD-STREVENS, L. Aulus Gellius: An Antonine Scholar 
and His Achievement. Revised ed. Oxford: Oxford University Press, 2003.

HOWLEY, J. A. “Heus tu, rhetorisce”: Gélio, Cicero, Plutarch, and 
Roman study abroad. In: MADSEN, J. M.; REES, R. (ed.). Roman Rule in 
Greek and Latin Writing: Double Vision. Leiden: Brill, 2014. p. 163-192.

HOWLEY, J. A. Aulus Gellius and Roman Reading Culture. 
Cambridge: Cambridge University Press, 2018.

HUTCHINSON, G. O. Greek to Latin: Frameworks and 
Contexts for Intertextuality. Oxford: Oxford University Press, 2013.

KEULEN, W. Gellius the Satirist: Roman Cultural Authority in 
Attic Nights. Leiden: Brill, 2009.

O’DONOGHUE, B. Heaney, Yeats, and the language of pastoral. In: 
HARRISON, S.; MACINTOSH, F.; EASTMAN, H. (ed.). Seamus Heaney and the 
Classics: Bann Valley Muses. Oxford: Oxford University Press, 2019. p. 147-159.

O’DONOGHUE, B. Heaney’s classics and the bucolic. In: 
O’DONOGHUE, B. (ed.). The Cambridge Companion to Seamus Heaney. 
Cambridge: Cambridge University Press, 2009. p. 106-121.

PUTNAM, M. C. Vergil and Seamus Heaney. Vergilius, v. 56, p. 3-16, 2010.

TAPLIN, O. Boustrophedon between Hellas and home. In: HARRISON, 
S.; MACINTOSH, F.; EASTMAN, H. (ed.). Seamus Heaney and the Classics: 
Bann Valley Muses. Oxford: Oxford University Press, 2019. p. 14-25.

WAQUET, F. Latin or the Empire of a Sign: From the Sixteenth to the 
Twentieth Centuries. Translated by J. Howe. London; New York: Verso, 2001.


