
O Eixo e a Roda: Revista Literatura Brasileira
v. 34, n. 3, p. 58–71, 2025
issn: 2358-9787 ∙ doi: 10.35699/2358-9787.2025.57438 
Submetido em: 11/02/2025 ∙ Aprovado em: 23/09/2025

 This work is licensed under the Creative Commons Attribution 4.0 International License. To view a copy of this license, 
visit http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/ or send a letter to Creative Commons, PO Box 1866, Mountain View, CA 94042, USA.

A escritura Deleuze-Guattariana é a criação de 
um corpo sem órgãos

Deleuze-Guattarian Writing is the Creation of a Body 
without Organs

Resumo: Nesse artigo, problematizamos e tentamos 
definir heuristicamente a escritura deleuze-guattariana 
no platô intitulado 28 de novembro de 1947 – Como criar 
para si um corpo sem órgãos (platô 6). Cartografamos os 
múltiplos agenciamentos literários do platô 6, levando 
em consideração os seus contextos argumentativos. 
Analisamos, sobretudo, as teorizações e implicações 
éticas resultantes do processo de criação dos corpos 
drogado, esquizo e masoquista. Com esses corpos, expli-
citamos os procedimentos de captura e de roubo que 
Deleuze e Guattari fazem ao construírem zonas de 
indiscernibilidade entre a filosofia, a psicanálise e a lite-
ratura. Além disso, tentamos demonstrar que, no refe-
rido platô, os autores não somente constroem conexões 
intensivas e transversais entre domínios heterogêneos 
do conhecimento, como também articulam o estilo 
da escrita, o posicionamento crítico e a criação concei-
tual num sistema aberto. Sustentamos que a escritura 
deleuze-guattariana, enquanto atividade composicio-
nal, é criação de um Corpo sem órgãos. Enquanto tal, ela é 
expressão de um processo vital.

Palavras-chave: corpo sem órgãos; escrita; 
esquizoanálise; filosofia literatura.

Abstract: In this article, we problematize and make an 
attempt to heuristically define the Deleuze-Guattarian 
writing on the plateau entitled November 28, 1947: How 
Do You Make Yourself a Body Without Organs? (plateau 6). 
We mapped the multiple literary arrangements of pla-
teau 6, while taking into account their argumentative 
contexts. We analyzed, above all, the theorizations and 
ethical implications resulting from the process of crea-

Wagner Honorato Dutra
Pontifícia Universidade Católica de 
Minas Gerais (PUC Minas) 
Belo Horizonte | MG | BR
wagnerhonoratodutra@hotmail.com
https://orcid.org/0000-0003-2161-2818

Roberta Carvalho Romagnoli
Pontifícia Universidade Católica de 
Minas Gerais (PUC Minas) 
Belo Horizonte | MG | BR
robertaroma1@gmail.com
https://orcid.org/0000-0003-3551-2535

mailto:wagnerhonoratodutra@hotmail.com
https://orcid.org/0000-0003-2161-2818
https://orcid.org/0000-0003-3551-2535


Eixo Roda, Belo Horizonte, v. 34, n. 3, p. 58-71, 2025 59

tion of the drugged, schizo and masochist bodies. With 
such bodies, we elucidate the apprehension and appro-
priation procedures that Deleuze and Guattari adopt 
when building zones of indiscernibility between philo-
sophy, psychoanalysis and literature. Furthermore, we 
seek to demonstrate that, in the aforementioned pla-
teau, the authors not only build intensive and cross-cut-
ting connections between heterogeneous domains of 
knowledge, but also articulate writing style, critical posi-
tioning and conceptual creation in an open system. We 
maintain that Deleuze-Guattarian writing, as a compo-
sitional activity, is the creation of a Body without Organs.

Keywords: without Organs; writing; schizoanalisis; 
philosophy; literature. 

1 Introdução

O Corpo sem órgãos é um dos conceitos centrais na obra de Deleuze e Guattari, sobretudo 
em Mil platôs. Retirado em um primeiro momento de Antonin Artaud, ele é metamorfoseado 
para ser acoplado à complexidade e a processualidade da vida e do pensamento. A criação de 
um Corpo sem órgãos (CsO) é um processo composicional que envolve desterritorialização, des-
locamentos, movimentações, circulação de fluxos e também estratificações, segmentações. 
No platô 6, intitulado 28 de novembro de 1947 – como criar para si um corpo sem órgãos, a escritura 
de Deleuze e Guattari (1996) opera por intermédio de composições. Ela agencia elementos 
extraídos de domínios heterogêneos, tais como a literatura, a etnografia, a psicanálise e a 
filosofia. Tomemos as análises que Lee (2014) estabelece entre a cibernética e a escritura 
deleuze-guattariana em Mil platôs, como ponto de contato inicial com a matéria.

Lee (2014) sugere que a inspiração cibernética tem implicações epistemológicas e bio-
lógicas que, por sua vez, imprimem em Mil platôs uma lógica de funcionamento sui generis. 
Dentre as marcas que o conceito de Platô de Gregory Bateson deixa no livro de Deleuze e 
Guattari (1996), Lee (2014) destaca a genealogia crítica à teleologia, a concepção de multipli-
cidade imanente, a denúncia à doutrina da interioridade do sujeito pensante e a sustentação 
do primado lógico da diferença. Elementos essenciais para uma filosofia que se sustenta na 
imanência e na exterioridade.

O texto deleuze-guattariano, compreendido a partir da multiplicidade imanente –
segunda “marca” do platô batesoniano –, se estabelece sob a modalidade de circuito retroa-
tivo. Em Mil platôs os temas são desenvolvidos de maneira imanente. Como não há um sentido 
teleológico ao texto, as ideias, os autores e as referências bibliográficas circulam, compõem 
nexos de sentido provisórios e a-centrados. Em decorrência disso, o livro adquire um novo 
status, cujo funcionamento se sustenta na força das multiplicidades, na capacidade de afetar 
e de ser afetado pelas forças que circulam entre ele e o leitor, entre seus conteúdos e a experi-
mentação de uma realidade intensiva.



Eixo Roda, Belo Horizonte, v. 34, n. 3, p. 58-71, 2025 60

Por conseguinte, os argumentos são construídos em arranjos mais ou menos seto-
rializados que, não obstante, mantêm relações – de semelhança, de diferenciação, de dis-
tanciamento e/ou aproximação – com outros arranjos teórico-conceituais pertencentes, 
preferencialmente, a domínios heterogêneos. Nos diálogos que Deleuze e Guattari (1996) 
estabelecem com a literatura em Mil platôs, por exemplo, essa característica é patente. Desde 
o início do platô 6, notamos que os componentes literários são trabalhados de maneira inten-
siva com outras áreas, como a biologia, a antropologia/etnografia, a psiquiatria e a psicaná-
lise. Isso quer dizer que as referências literárias são identificáveis e podem, de algum modo, 
ser tematizadas, mas – é importante salientar – elas dificilmente se deixam fixar em posições 
estanques no texto. Talvez isso ocorra para fazer resistência aos aparelhos de captura próprios 
aos sistemas totalizantes justificados na busca por verdades universais. As conexões com a 
literatura ocorrem em contextos variados. Nesse sentido, aquilo que é extraído de determi-
nado autor é conectado a outro, produzindo novos arranjos e modos de experimentação.

Nesse artigo – derivado de uma pesquisa de doutorado –, problematizamos e tenta-
mos definir heuristicamente a escritura deleuze-guattariana no platô intitulado 28 de novembro 
de 1947 – Como criar para si um corpo sem órgãos (platô 6). Cartografamos os múltiplos agencia-
mentos literários do platô 6, levando em consideração os seus contextos argumentativos. 
Analisamos, sobretudo, as teorizações e implicações éticas resultantes do processo de criação 
dos corpos drogado, esquizo e masoquista. Com esses corpos, explicitamos os procedimentos de 
captura e de roubo que Deleuze e Guattari (1996) fazem ao construírem zonas de indiscerni-
bilidade entre a filosofia, a psicanálise e a literatura. Além disso, tentamos demonstrar que, 
no referido platô, os autores não somente constroem conexões intensivas e transversais entre 
domínios heterogêneos do conhecimento, como também articulam o estilo da escrita, o posi-
cionamento crítico e a criação conceitual num sistema aberto. Sustentamos que a escritura 
deleuze-guattariana, enquanto atividade composicional, é criação de um Corpo sem órgãos.

2 O Corpo sem órgãos e seus deslocamentos

Como criar para si um corpo sem órgãos é datado em 28 de novembro de 1947. O acontecimento 
ao qual Deleuze e Guattari (1996) referem-se é a peça radiofônica Para acabar com o julgamento 
de Deus que Antonin Artaud, na companhia de Roger Blin, Marie Casarès e Paule Thévenin, 
gravou para o programa A voz dos poetas. No platô 6, Artaud é referenciado e trabalhado em 
inúmeros contextos argumentativos. 

Já no primeiro parágrafo, nos deparamos com uma citação que aqui reproduzimos em 
versão ampliada: “Se quiserem, podem meter-me numa camisa de força, mas não existe coisa 
mais inútil que um órgão. Quando tiverem conseguido um corpo sem órgãos, então o terão 
liberado dos seus automatismos e devolvido sua verdadeira liberdade” (Artaud, 1983, p. 161).

A citação é utilizada para demarcar a interface existente entre o Corpus e o Socius, 
assim como para enfatizar a atividade de resistência política que envolve os processos de 
experimentação e de criação de um CsO. A partir de cinco modalidades de funcionamento – 
corpo hipocondríaco, corpo paranoico, corpo esquizo, corpo masoquista e corpo drogado –, Deleuze e 
Guattari (1996) problematizam três estados de coisas, a saber, a luta ativa pertinente à criação 
do CsO, os riscos que envolvem as suas experimentações e as suas implicações éticas.



Eixo Roda, Belo Horizonte, v. 34, n. 3, p. 58-71, 2025 61

No polo positivo do CsO, as intensidades circulam e variam conforme gradientes de 
afecções. Nele subsiste a produção do real que resiste, tensiona, desloca os estratos. O corpo 
esquizo experimenta essa intensidade em grau extremo. Deleuze e Guattari (1996) nos conec-
tam com essa experimentação, fazendo alusão a um laudo pericial de 1899. Endereçado à 
Justiça, o documento atesta a prolífica sintomatologia delirante produzida pelo paciente.

Em as Memórias de um doente dos nervos, o próprio Schreber (1995) registra modalidades 
variadas de experimentação de um corpo, cujos órgãos funcionam como intensidades puras 
e passíveis de migração, de mutação, fusões e colapsos. No entanto, o corpo esquizo não é pri-
vilégio do psicótico. Ele é, antes de tudo, um modo de experimentação e, nesse sentido, pode 
ser agenciado em diferentes territórios. A literatura é um deles e é frequentemente utilizada 
por Deleuze e Guattari (1996) para enfatizar a lógica processual do desejo e do CsO.

No platô 6 identificamos várias referências literárias que exploram esse devir proces-
sual. Comecemos pelas referências a William Seward Burroughs. O livro do autor com o qual 
Deleuze e Guattari (1996) dialogam é Naked Lunch (Almoço nu). Segundo os editores Miles e 
Grauerholz (2001), o romance, criado sem plano determinado, foi desenvolvido ao longo de 
uma década. No decorrer desse período, Almoço nu sofreu sucessivas reedições realizadas por 
Burroughs e seus amigos. A versão definitiva, publicada em 1959, “por conta de sua própria 
natureza” é um texto que “resiste ao conceito de um texto fixo”. (Miles; Grauerholz, 2001, p. 299).

O estilo de Almoço nu é típico do movimento artístico Beat das décadas de 1950-1960 
que, aliás, Burroughs ajudou a fundar. A narrativa é desenvolvida em um ritmo acelerado e 
não linear. Ela é marcada por linhas de fuga que não se deixam capturar por modelos hegemô-
nicos de sobrecodificação.

Deleuze e Guattari (1996) fazem duas referências explícitas a Almoço nu de Burroughs 
(2016). A primeira está conectada à tematização do corpo drogado e serve para ilustrar uma 
modalidade de experimentação esquizo ligada a ele. Trata-se de uma experiência que implica, 
dentre outras coisas, em resistir às determinações dos modelos hegemônicos que identifi-
cam o corpo ao organismo. O trecho é o seguinte:

[…] o organismo humano é de uma ineficácia gritante; em vez de uma boca e de 
um ânus que correm o risco de se arruinar, por que não possuir um único orifí-
cio polivalente para a alimentação e a defecação? Poder-se-ia obstruir a boca e o 
nariz, entulhar o estômago e fazer um buraco de aeração diretamente nos pul-
mões, o que deveria ter sido feito desde a origem (Burroughs, 2016 apud Deleuze; 
Guattari, 1996, p. 10).

O CsO é a matriz intensiva de produção do real. Nele, a estratificação perde sua eficá-
cia. Conforme lemos no segundo excerto de Almoço nu citado por Deleuze e Guattari (1996):

Os órgãos perdem toda constância, quer se trate de sua localização ou de sua fun-
ção […] órgãos sexuais aparecem por todo o lado […] ânus emergem, abrem-se 
para defecar, depois se fecham, … o organismo inteiro muda de textura e de cor, 
variações alotrópicas reguladas num décimo de segundo (Burroughs, 1959 apud 
Deleuze; Guattari, 1996, p. 14).

Entendemos que ambas as referências cumprem uma finalidade epistemológica que, 
a nosso ver, atualiza duas operações indissociáveis: a criação e as suas repercussões. A criação 



Eixo Roda, Belo Horizonte, v. 34, n. 3, p. 58-71, 2025 62

é de natureza teórico-filosófica e está ligada à conceitualização do CsO. Vincula-se, portanto, a 
uma das linhas de pensamento que Lee (2014) explora em sua análise sobre as influências de 
Bateson em Mil platôs. Vistos por esse prisma, os trechos comentados anteriormente prestam-
se à sustentação da axiomática deleuze-guattariana da primazia ontológica do devir ou da pro-
dução do desejo. Pela via produtiva do real, o corpo literário de Burroughs (2016) nos conecta ao 
plano de funcionamento que é anterior e independente das formas acessórias do organismo.

Logo, o corpo drogado – pinçado de Almoço nu – contrai a função lógico-conceitual que 
também remete à força intensiva do esquizo, isto é, ao desejo de fazer para si um corpo no 
qual os órgãos não se subordinam aos imperativos funcionais pré-definidos, nem a quaisquer 
princípios genéticos, organizacionais e/ou teleológicos.

A segunda operação – derivada da função epistemológica – está relacionada às reper-
cussões, aos efeitos estilísticos que os processos criativos literários exercem na escritura deleuze-
guattariana. Com isso, sugerimos que as teorizações deleuze-guattarianas – desenvolvidas em 
diálogo com o amplo espectro de autores, obras e campos do conhecimento – colocam em prá-
tica o que Lee (2014) designa como nova teoria do livro. Até o momento, as análises que fizemos 
sobre os deslocamentos feitos por Deleuze e Guattari (1996) na literatura apontam nessa direção. 
Entendemos, no entanto, que as teorizações não estão subordinadas – assim como acontece em 
um rizoma – a nenhum eixo teórico, obras ou autores específicos. Consideremos o aspecto esti-
lístico trabalhado por Lee (2014) como contraponto. No seu estudo, o autor não somente reco-
nhece a influência de Nietzsche sobre Deleuze, como defende a tese de que foi apenas a partir 
de 1970 que ele efetivamente experimentou a escrita fragmentária à maneira nietzschiana.

Com efeito, o estilo aforístico de Nietzsche está presente nas obras que Deleuze 
escreve com Guattari, especialmente em O anti-Édipo (1972). Todavia, a escrita fragmentada 
que é praticada em Mil platôs não é mera replicação de um estilo advindo de terceiros. Parece-
nos que a escritura deleuze-guattariana tem status próprio e é posta em funcionamento com a 
exterioridade, seja ela de natureza poética, filosófica e/ou delirante. Exterioridade que agen-
cia, conecta, transversaliza e produz outro sentido. O modo como Almoço nu é trabalhado por 
Deleuze e Guattari (1996) constitui um tipo evolução não paralela. Isso significa que as duas 
escrituras se conectam rizomaticamente. Uma não é determinada pela outra. Não há paralelo 
entre ambas. Elas estão em conjunção.

O agenciamento Deleuze-Guattari-Burroughs envolve, portanto, não a repetição do 
mesmo, mas a atualização de um processo que se singulariza em razão de uma pragmática 
da linguagem. Vale ressaltar que até mesmo a divisão que fizemos entre a função teórica e de 
estilo na escritura de Deleuze e Guattari (1996) é um recurso meramente didático, uma vez 
que essas funções são regidas pela imanência. Demonstraremos a indissociabilidade entre 
ambos componentes ao mapearmos o corpo masoquista.

3 Experimentando programaticamente a construção de um conceito

Até aqui, vimos que as conexões que Deleuze Guattari (1996) estabelecem com a literatura 
cumprem uma função teórico-conceitual de cunho pragmático. Isso quer dizer que os conteú-
dos – filosóficos, cibernéticos e os aspectos literários – adquirem novos significados conforme 
são agenciados. Eles não possuem valores absolutos, já que estão acoplados às maquinações 
teóricas que variam ao longo do texto, com o intuito de afetar os leitores de maneira singular.



Eixo Roda, Belo Horizonte, v. 34, n. 3, p. 58-71, 2025 63

No mapeamento que fizemos sobre o corpo masoquista, esse pragmatismo ou atividade 
construcionista assume contornos extremamente sutis. O corpo masoquista evidencia dois esta-
dos de coisas entrelaçados. O primeiro diz respeito aos procedimentos de captura/roubo que 
Deleuze e Guattari (1996) realizam ao construir zonas de indiscernibilidade entre a literatura e a 
psicanálise. O segundo corresponde às construções teóricas que eles realizam entre esses territó-
rios, tendo em vista a conceitualização do CsO. Vejamos primeiro como funcionam as capturas.

O quinto parágrafo do platô 6 é uma longa citação sem a indicação de autoria. Embora 
extensa, iremos reproduzi-la na íntegra, já que ela é um elemento chave para desenvolver-
mos a nossa análise.

Senhora, 1) você pode me atar sobre a mesa, solidamente apertado, de dez a quinze 
minutos, tempo suficiente para preparar os instrumentos; 2) cem chicotadas pelo 
menos, com alguns minutos de intervalo; 3) você começa a costura, costura o 
buraco da glande, a pele ao redor desde à glande, impedindo-o de tirar a parte 
superior, você costura o saco à pele das coxas. Costura os seios, mas com um botão 
de quatro buracos solidamente sobre cada mama. Você pode reuni-los com um 
suspensório. Aí você passa à segunda fase: 4) você pode escolher virar-me sobre 
a mesa, sobre o ventre amarrado, mas com as pernas juntas, ou atar-me ao poste 
sozinho, os punhos reunidos, as pernas também, todo o corpo solidamente atado; 
5) você me chicoteia as costas as nádegas as coxas, cem chicotadas pelo menos; 
6) costura as nádegas juntas, todo o rego do eu. Solidamente com um fio duplo 
parando em cada ponto. Se estou sobre a mesa, você me ata então ao poste; 7) 
você me chicoteia as nádegas cinquenta vezes; 8) se você quiser reforçar a tortura 
e executar sua ameaça da última vez, enfie agulhas nas nádegas com força; 9) você 
pode então atar-me à cadeira, você me chibateia os seios trinta vezes e enfia agu-
lhas menores, se você quiser, pode esquentá-las antes no fogo, todas ou algumas. 
A amarração na cadeira deveria ser sólida e os punhos amarrados nas costas para 
estufar o peito. Se eu não falei sobre as queimaduras é que devo fazer em breve 
uma visita e leva tempo para curar (Deleuze; Guattari, 1996, p. 11-12).

À primeira vista, o conteúdo descrito nesse trecho parece ter sido extraído de alguma 
obra de Sacher Masoch. Vale lembrar que Deleuze fez um estudo sobre o autor de A vênus 
das peles em 1967. No referido estudo, ele explica que o masoquista precisa formar a mulher 
déspota e, para conseguir isso, fará de tudo para persuadi-la. Com esse intuito em mente, o 
protagonista firma um contrato com a sua Senhora como artifício imprescindível à concretiza-
ção de sua tarefa pedagógica (Deleuze, 2009).

Há, provavelmente, relações entre o texto de 1967 e o programa masoquista anterior-
mente citado. Sugerimos que as pistas que nos levam a compreendê-las estão, em parte, no 
estudo de um caso de masoquismo do tipo cavalo desenvolvido por Roger Dupouy (1929). 
Trata-se de um idoso que mantém relações sexuais com a esposa a maneira de um cavalo. 
Para fazer isso funcionar, ele usa toda uma parafernália equina composta por dispositivos 
metálicos e de couro (freios, antolhos, celas), destinados a envolver seus membros, a boca, os 
olhos, os seus pés e o seu pênis. O caso foi descrito em detalhes por Dupouy (1929). Ele teve 
contato pessoal com o idoso e acesso a uma série de documentos. Nos registros constam as 
preocupações, os pensamentos e as especificações dos procedimentos relativos às práticas de 
adestramento e de dominação.

Dentre os trechos selecionados por Dupouy (1929) em seu artigo, o fragmento de um 
programa – é assim que ele o denomina – chama nossa atenção pela maneira como é formatado. 



Eixo Roda, Belo Horizonte, v. 34, n. 3, p. 58-71, 2025 64

Ele é dividido em duas partes. A primeira é denominada de adestramento e, como o próprio 
nome indica, elenca as diretrizes e os comandos pertinentes à normalização do adestramento. 
A segunta parte (regime ordinário) diz respeito à distribuição e à organização das atividades de 
controle, de dominação e de punição que o idoso deve submeter-se ao longo do dia.

O programa citado por Dupoy (1929) e aquele que compilamos de Deleuze e Guattari 
(1996) são formalmente semelhantes. Ambos são constituídos por duas partes (fases ou regi-
mes), contêm etapas e passos a seguir, assim como são dirigidos a uma mulher que exerce 
a função de dominadora. Além disso, apesar de o masoquista cavalo referir-se a sua esposa 
como Tu, ela exerce uma função análoga a que  Vênus das peles – Wanda (Senhora) – exerce 
na vida sexual de Severin. Uma razão que, aparentemente, justifica a aproximação da litera-
tura de Masoch com a clínica do masoquismo – tem a ver com o esforço deleuze-guattariano 
de construir uma zona de indiscernibilidade entre ambos os campos, apontando para uma 
desterritorialização. Nesse sentido, as linhas que contornam o programa masoquista são des-
configuradas, acopladas a fragmentos romanescos e, concomitantemente, reconfiguradas na 
escritura de Deleuze e Guattari (1996). Algo se passa entre Masoch, Deleuze, Guattari e Dupouy 
e o seu funcionametno também pode ser descrito em conjunção com a noção de território.

De acordo com Romagnoli (2014), o conceito de território é utilizado para designar 
processos notadamente plásticos. Os territórios são suscetíveis às transformações, às des-
territorializações e às (re) territorializações, indicando outra característica do pensamento 
esquizoanalítco: a sustentação da processualidade da realidade. A processualdiade se associa 
à invenção no trânsito entre os modos intensivo e o extensivo, entre a interioridade e a exte-
rioridade. Sob essa perspectiva critativa, os textos agenciados por Deleuze e Guattari (1996) 
são conectados para compor rizomas repletos de passagens, linhas de fuga que nos levam a 
experimentar novos mundos. Tal operação condiz com a maneira como os autores fazem 
maquinações com as produções dos seus interlocutores. Ao longo do percurso que fizemos 
pelo paltô 6 – especialmente nos arranjos que Deleuze e Guattari (1996) criam com Almoço 
nu –, isso ficou relativamente demonstrado. Todavia, algo mais acontece e tem ressonâncias 
com outro texto referenciado, dessa vez, na segunda nota de rodapé do platô 6. Deleuze e 
Guattari (1996) fazem alusão ao psicanalista M’Uzan (1980) para refutar a interpretação psi-
canalítica do masoquismo. Na nota lemos:

A oposição programa-fantasma claramente em M’Uzan, a propósito de um caso 
de masoquismo; cf. La sexualité perverse, Payot, p. 36. Mesmo não precisando a opo-
sição, M’Uzan serve-se da noção de programa para pôr em questão os temas de 
Édipo, de angústia e castração (Deleuze; Guattari, 1996, p. 12).

Nesse fragmento, Deleuze e Guattari (1996) parecem sugerir que M’Uzan (1980) realiza 
duas operações. Ele trata implicitamente o tema da oposição programa-fantasma utilizando 
a noção de programa para pôr em xeque temas caros à vulgata psicanalítica. O interessante 
é que, realmente, esses tópicos são tratados no texto de M’Uzan (1980), mas não na maneira 
como Deleuze e Guattari (1996) sugerem. M’Uzan (1980), inclusive, critica uma tese defendida 
por Deleuze (2009) em Sacher Masoch. O frio e o cruel. No platô 6, a crítica é implicitamente refu-
tada pela via processual que descreveremos a seguir. Entretanto, antes de demonstrar como 
isso é realizado, descreveremos em linhas gerais o que trata M’Uzan (1980) em seu texto.



Eixo Roda, Belo Horizonte, v. 34, n. 3, p. 58-71, 2025 65

No artigo, M’Uzan (1980) analisa um caso de masoquismo – Senhor M de 65 anos –, 
com base em formulações desenvolvidas por Freud, (2016), especialmente em O problema eco-
nômico do masoquismo. M’Uzan (1980) revisita aspectos teóricos da psicanálise freudiana com 
o intuito de construir uma via interpretativa alternativa às estabelecidas em torno da temá-
tica do masoquismo. Seus interlocutores são Theodor Reik, Wilhem Reich, Bela Grunberger, 
Joyce MacDougall, P. Greenacre e Gilles Deleuze (2009). Na sua avaliação, o caso do Sr. M é 
paradigmático, não somente porque funciona numa lógica que serve de base comum para a 
compreensão dos masoquismos moral e o feminino. Ele é também uma experiência singular, 
cuja explicação exige reformulação, um trânsito diferenciado pelas teorias das perversões.

Dentre os fatores que conferem originalidade ao caso do Sr. M, M’Uzan (1980) des-
taca os papéis equivalentes que as torturas reais e imaginadas exercem na economia do seu 
erotismo, a destruição dos seus órgãos genitais e, por fim, mas não menos importante, a ine-
xistência de uma mulher cruel e autoritária em sua vida. Há, no entanto, uma parceira maso-
quista que cumpre a função de alter ego de M, deleitando-se com ele das mesmas sevícias.

Retomemos, então, às observações que Deleuze e Guattari (1996) fazem sobre M’Uzan 
(1980) na nota de rodapé que reproduzimos há pouco. No artigo, eles identificam a temá-
tica da oposição programa-fantasma, embora reconheçam que o autor não a explicite. Além 
disso, Deleuze e Guattari (1996) indicam que M’Uzan (1980) utiliza um programa para pôr em 
xeque as noções de Édipo, de angústia e de castração, tais como são empregadas nos estudos 
sobre o masoquismo. Ressaltamos, entretanto, que M’Uzan (1980) não faz o uso explícito de 
um programa, mas lança mão de um esquema subdividido em 5 tópicos para sintetizar o que, 
até certo ponto da sua argumentação, ele havia trabalhado.

Ressaltamos, ainda, que as referências feitas a M’Uzan (1980) não se limitam a suposta 
imputação da noção de programa ao seu estilo de escrita. Os procedimentos que o Sr. M faz 
em seu corpo, assim como as punições que ele se submete, têm características similares às 
elencadas por Deleuze e Guattari (1996) no programa masoquista do início do platô 6. Com 
base nessas nuances, propomos uma segunda explicação heurística de tais maquinações. 
Elas visam, aparentemente, não somente tornar indiscernível as experiências clínica e literá-
ria, mas também caracterizar ambos os relatos clínicos como tipos semelhantes. Nesse sen-
tido, os masoquismos do Sr. M (a despeito de quem o descreve) e do Sr. cavalo são regidos pela 
mesma lógica programática da dominação, pois possuem estatuto análogo ao literário.

As razões ligadas a esses tipos de capturas e de deslocamentos sucessivos, já haviam 
sido desenvolvidas por Deleuze (2009) em seu estudo sobre Sacher-Masoch. Na obra, Deleuze 
(2009, p. 14) defende a justaposição entre ambas às experiências no seguinte trecho: “A sinto-
matologia diz sempre respeito à arte. As especificidades clínicas do sadismo e do masoquismo 
não são separáveis dos valores literários próprios de Sade e de Masoch”. Como indicamos ante-
riormente, M’Uzan (1980) critica a validade dessa tese. Após discorrer sobre as funções exer-
cidas pela fantasia e pelo complexo de Édipo no masoquismo, ele conclui categoricamente:

A observação clínica não pode confirmar a intuição que leva o filósofo Gilles 
Deleuze a afirmar, a propósito de Sacher Masoch: “Do corpo à obra de arte, da obra 
de arte às ideias, há toda uma ascensão que se realiza às chibatadas”. Para nós a 
trajetória do movimento masóquico não conduz propriamente às ideias, mas ao 
masoquismo moral, após a magistral realização do processo de recalcamento 
(M’Uzan, 1980, p. 27-28).



Eixo Roda, Belo Horizonte, v. 34, n. 3, p. 58-71, 2025 66

Logo, são as relações entre a clínica, a literatura e as ideias (conceitos) que Deleuze e 
Guattari (1996) colocam em jogo e agenciam no processo de escrita. De fato, as relações entre 
essas modalidades de experimentação não se colocam no platô 6 em termos de movimento 
ascensional, tal como propõe Deleuze (2009) no trecho citado por M’Uzan (1980). Em Mil pla-
tôs, a literatura e a clínica compõem linhas que se enredam no plano de imanência (CsO).

Pois bem, o que sugerimos que Deleuze e Guattari (1996) operam, relaciona-se com o 
que sinalizamos nos comentários que Romagnoli (2014) faz sobre os territórios. Com a autora, 
entendemos que um território (texto de M’Uzan) é percorrido e alguns dos seus elementos 
(experiências sexuais-perversas e o formato do seu relato) são pinçados e desterritoriali-
zados. Simultaneamente, eles são conectados a outros territórios (Masoch; Roger Dupouy) 
formando um agenciamento coletivo que, juntamente com outros traçados, cria um novo ter-
ritório (O platô 6). Esse é o funcionamento da exterioridade: algo de fora do território força a 
processualidade e a conexão para desterritorializar e depois reterritorializar.

Resumindo o que foi dito e escrito por Deleuze e Guattari (1996), propomos o seguinte 
programa: 1) Deleuze e Guattari citam um programa masoquista; 2) o programa contém cer-
tos elementos que remetem a textualidades distintas, mas conectadas. Deste modo: 3) o caso 
do Sr. M descrito por um psicanalista (M’Uzan), no qual não se reconhece a participação de 
uma dominadora (Senhora); 4) é lido sob a ótica de um programa de duas fases, organizado 
de maneira análoga ao descrito por Dupouy (masoquista do tipo cavalo) que, por sua vez; 5) 
conflui em alguns aspectos (a existência do controle dos procedimentos, a função exercida 
por uma Senhora-dominadora) com a escritura literária de Sacher Masoch.

Esses processamentos não são meros artifícios metodológicos sofisticados e/ou mano-
bras de refutação retórica ressentida. Há, evidentemente, um toque de humor em tudo isso. 
Contudo, não podemos perder de vista a característica dialógica-construcionista da escritura 
de Deleuze de Guattari (1996). Ela é um ato positivo, de ruptura que conecta e faz pensar a par-
tir de posições nada convencionais. Com esses autores, a crítica adquire o estatuto preciso de 
criação e de implicação de novos conceitos na matéria. Aliás, essas são as tarefas da esquizoa-
nálise, colocadas no último capítulo do anti-Édipo: raspagem ou curetagem que corresponde a 
uma crítica calcada na identificação do que se repete, a favor da reprodução e da antiprodução 
e ao mesmo tempo produção de dispositivos, operar para produzir novas maneiras de viver e 
de pensar. O trânsito que Deleuze e Guattari (1996) fazem pelo corpo masoquista é traçado por 
linhas de uma máquina de guerra conceitual que põe em xeque o paradigma da representa-
ção, especialmente aquilo que dele se perpetua pela recognição psicanalítica.

4 O masoquismo é uma questão de CsO

Deleuze e Guattari (1996) criticam os diferentes dispositivos teóricos – princípio de prazer, pul-
são de morte, complexo de Édipo – que a psicanálise dispõe para manter o desejo atrelado à lei 
negativa da falta. Eles problematizam, principalmente, a interpretação freudiana que atribui ao 
masoquismo a tendência de busca de prazer pelas vias fantasmáticas da dor e da humilhação. 
Conforme essa concepção, a substituição cumpre o objetivo de conjurar fantasias originárias.

O masoquismo, tal como é conceitualizado por Freud (2016), constitui-se teleologica-
mente e retém as marcas deixadas ao longo do desenvolvimento libidinal (fases oral, sádico-anal 
e fálica). Por esse viés dicotômico, as experimentações perversas nada mais são do que conteú-



Eixo Roda, Belo Horizonte, v. 34, n. 3, p. 58-71, 2025 67

dos manifestos. Elas exercem um papel secundário na economia do masoquismo, pois não pas-
sam de mera execução lúdica ou de epifenômenos dos protótipos fantasmáticos inconscientes.

Ao invés de considerarem o masoquismo a partir da economia da dor, do prazer e da 
dinâmica da fantasia, Deleuze e Guattari (1996) sustentam que ele é, antes de qualquer coisa, 
uma questão de CsO. Eles fazem contraponto ao modelo teórico-clínico freudiano, com base 
no caso do masoquista do tipo cavalo apresentado por Dupouy (1929). O caso é usado como 
exemplo de funcionamento de um CsO, de um motor de experimentação esvaziado de qual-
quer matéria significante passível de interpretação.

Para os autores, o masoquista desse programa não imita o cavalo, nem está realizando uma 
atividade “lúdica” conforme sugere Freud (2016). Tampouco o agenciamento masoquista-adestra-
dora-cavalo é um derivado fantasmático das figuras parentais. O que está em jogo, de acordo com 
Deleuze e Guattari (1996), são as funções que o devir animal, assim como a forças que ele mobiliza 
na relação com a adestradora (Senhora), exercem no processo de constituição de um CsO.

Deleuze e Guattari (1996) fazem uma espécie de inversão do esquema freudiano. Para 
eles é o agenciamento masoquista-adestradora-cavalo que sobrecodifica a vida instintual/pul-
sional, não o contrário. Nessa operação, o cavalo transmite as suas forças ao masoquista (devir 
cavalo no masoquista) para que este dome suas forças inatas. Há, portanto, duas séries em cir-
cuito – a do cavalo e a do masoquista –, sendo que é a Senhora-adestradora que assegura, tanto 
a conversão das forças (inatas/transmissivas) quanto a inversão dos signos (homem/cavalo).

Deleuze e Guattari (1996) problematizam, dentre tantas coisas, o funcionamento de 
um CsO. O que se passa em um CsO e a maneira de criá-lo são processos que pressupõem 
implicação mútua. Tal reciprocidade, no entanto, não anula as suas especificidades. No pro-
grama descrito por Dupouy (1929), a primeira fase, regime de adestramento, é dedicada à fabri-
cação do CsO, enquanto a segunda, regime ordinário, permite que algo circule no CsO. Isso pode 
ser compreendido assim: “o masoquista fez para si um CsO em tais condições que este, desde 
então, só pode ser povoado por intensidades de dor, ondas doloríferas” (Deleuze & Guattari, 
1996, p. 12). Percebe-se nesse enunciado que a dor exerce uma função distinta daquela pre-
conizada pela psicanálise de Freud (2016). Deleuze e Guattari (1996) apropriam de algumas 
considerações que M’Uzan (1980) faz sobre o masoquismo, com a dupla finalidade de criticar 
preceitos freudianos e construir uma teoria original do corpo masoquista.

Conforme tentamos demonstrar até aqui, os percursos que Deleuze e Guattari (1996) 
fazem pela literatura e pelos textos clínico-psicanalíticos não se limitam à produção de 
efeitos retóricos e estilísticos. Os modos como as diferentes ideias, conceitos e temas são 
agenciados constituem um fator importante para compreendermos a escritura deleuze-
guattariana. Tais conversações não devem, entretanto, ser consideradas como fins em si 
mesmos, pois estão atreladas à crítica teórica, à construção conceitual e aos agenciamentos 
que conduzem às novas experimentações.

O acoplamento teórico feito com M’Uzan (1980) contém uma série de elementos 
que subvertem os papéis desempenhados pelas fantasias e pela dor na economia do maso-
quismo. Diferentemente de Freud (2016), Deleuze e Guattari (1996) atribuem ao fantasma e 
à atividade representacional uma importância rudimentar. Para eles, quanto mais as ações e 
os procedimentos sexuais estão presentes, menos se reconhece a interferência das ativida-
des fantasmáticas. Isso se deve ao fato de que as sintomatologias masoquistas são predomi-
nantemente “dominadas pelo econômico e estruturam-se largamente à margem do Édipo” 
(M’Uzan, 1980, p. 27).



Eixo Roda, Belo Horizonte, v. 34, n. 3, p. 58-71, 2025 68

Além disso, a dor adquire um novo estatuto, pois ela desempenha a dupla função de 
catalisar a excitação sexual e amplificá-la ao máximo. Ela não constitui um fim em si, mas um 
meio para atingir o prazer terminal. A dor pertence aos domínios dos meios e da quantidade, 
o que implica num manejo que leva em conta as variações das intensidades e o prolonga-
mento do tempo. A dor e as humilhações passam a ser consideradas o preço que o maso-
quista paga por postergar ao máximo o ponto culminante do prazer. Elas são, portanto, os 
efeitos resultantes da força exercida contra o fluxo produtivo do desejo.

Logo, o que está em causa não é a dor, nem a busca de prazer por uma via pervertida 
ou fantasmática, mas o fato de que o masoquista constrói para si um CsO de um tipo que “[…] 
só poderá ser preenchido, percorrido pela dor, em virtude das próprias condições em que foi 
constituído” (Deleuze; Guattari, 1996, p. 12). Percebemos a partir dessa citação a importância 
que os autores vinculam experimentação e ética, uma vez que, a maneira como construímos 
um CsO está ligada, em grande medida, às intensidades, às afetações, às dores e às alegrias 
que faremos nascer, crescer e proliferar. Esta articulação remete à nossa potência, a arte de 
compor relações, de experimentar. Com efeito, as análises sobre os diferentes corpos (maso-
quista, drogado, esquizo) estão intimamente ligadas à ética da imanência. As conexões nesse 
campo são múltiplas e complexas. Aí vai um esboço de algumas das suas facetas.

5 Criação e experimentação

A criação de um CsO envolve a relação de interdependência entre constituição e modos de 
experimentação. O estudioso de Espinosa identificará as ressonâncias desse enunciado com 
a teoria dos afetos e das paixões, tal como é demonstrada na Ética. No platô 6, a teoria dos afe-
tos e das paixões de Espinosa se faz pragmática do desejo. Em Deleuze (2019) – e isso também 
se aplica ao diálogo com Espinosa no platô 6 –, a capacidade de um corpo afetar e de ser afe-
tado por outro modula seu grau de potência. Essa apropriação permite a Deleuze e Guattari 
(1996) vincularem formas de experimentação e tipos de constituição ao conceito de CsO.

O masoquista, por exemplo, construiu para si um corpo singular, cujas experimenta-
ções escapam as estratificações dominantes. Para fazer circular devires animais, o homem 
cavalo submeteu o seu corpo a um conjunto de regras e procedimentos (programa) estranhos 
ao dispositivo de edipianização.

O corpo drogado, por sua vez, “lida de forma impessoal com seu corpo, que para si não 
é mais que um instrumento para absorver o meio em que vive”. (Burroughs, 2016, p. 80-81).

As experimentações do masoquista e do drogado mobilizam vetores de desterritoria-
lização que podem atuar, tanto como força de transformação e de transgressão dos padrões 
quanto veículo de autodestruição. Dito isso, fica evidente que mapeamos os três corpos 
(masoquista, drogado e esquizo) enfatizando o polo da produção desejante. Caso tomássemos 
o platô 6 apenas pelo viés desterritorializante do desejo, seríamos levados a crer que tudo que 
foi dito sobre o CsO não passa de uma apologética sofisticada ao determinismo do caos. Visto 
dessa maneira, a criação de um CsO seria uma atividade espontânea ligada à capacidade de 
deixar-se levar por uma força vital criativa e afirmativa. Entretanto, não é disso que se trata, já 
que o processo de desconstrução envolve riscos.

Deleuze e Guattari (1996) estão cientes dos riscos e fazem questão de enfatizá-los de 
maneiras variadas. Uma dessas maneiras é chamar a atenção do leitor para os exemplos usados 



Eixo Roda, Belo Horizonte, v. 34, n. 3, p. 58-71, 2025 69

para problematizar a criação de um CsO. Os autores abordam o tema a partir de experiências que, 
no imaginário social, estão associadas à patologia, à precariedade e ao sofrimento. À primeira 
vista, tal escolha parece ser contraditória, uma vez que o CsO é, antes de tudo, um processo dese-
jante ligado a produção. Deleuze e Guattari (1996) estão cientes desse aparente contrassenso e 
não se detém à mera constatação do problema. Eles constroem uma estratégia argumentativa 
na qual a maioria dos exemplos são descritos e analisados sob o duplo aspecto do devir vital e 
do colapso. Consideremos, primeiramente, as memórias de Schreber (1995). Com elas, Deleuze 
e Guattari (1996) exploram processos ligados à desterritorialização dos estratos, especialmente 
do organismo. Nota-se, entretanto, que a escritura de Paul Schreber tem traços da sua produção 
delirante e pode, nesses termos, ser compreendida como um dos efeitos destrutivos ocasiona-
dos pela desestratificação desmedida. O desfecho dramático da sua vida é testemunho disso.

A desestratificação radical e violenta também é explicitada em Speed, obra de 1970 
escrita por William S. Burroughs Jr., filho autor de o Almoço nu. Como já sugerimos, a obra de 
William S. Burroughs (pai) serviu de exemplo de resistência à lógica do organismo. Seu uso 
cumpriu a dupla função de se conectar à teorização do processo esquizo e ser agenciado na 
escritura de Deleuze e Guattari (1996). A conexão com Burroughs Jr., por sua vez, se insere 
num contexto argumentativo em que Deleuze e Guattari (1996) problematizam os riscos ine-
rentes à produção de um CsO. Eis a passagem:

Pode-se fracassar duas vezes, e, no entanto, é o mesmo fracasso, o mesmo perigo. 
No nível da constituição do CsO e no nível daquilo que passa ou não passa. Acreditava-se ter 
criado um bom CsO, tinha-se escolhido o Lugar, a Potência, o Coletivo (há sempre um coletivo 
mesmo se se está sozinho), e, no entanto, nada passa, nada circula, ou algo impede a circula-
ção. Um ponto paranoico, um ponto de bloqueio ou uma lufada delirante, vê-se bem isto no 
livro de Burroughs Júnior, Speed. Para localizar este ponto perigoso é necessário expulsar o 
bloqueador, ou, ao contrário, “amar, honrar e servir o demente cada vez que ele vem à tona”? 
(Deleuze; Guattari, 1996, p. 13).

Com efeito, Burroughs Jr. (1970) e Schreber (1995) experimentam processos de deses-
tratificação e de liberação dos fluxos no caos indeterminado. Pela desorganização radical, 
eles instituem novas sensibilidades e experimentações alternativas às determinadas pelo 
organismo, mas são arrastados por linhas suicidas.

Logo, não basta fazer uma oposição violenta aos estratos ou explodi-los em milhares 
de fragmentos. Isso não garante que o resultado seja consonante com a vida. A nova configu-
ração pode produzir formações moleculares que funcionam e se proliferam como tumores 
cancerosos. No novo corpo, o tumor pode se expandir e se tornar, assim, um mecanismo ainda 
mais restritivo, fascista, aterrorizante e degradante.

No caso do masoquista, algo disfuncional também ocorre, mas não pela via da dester-
ritorialização. O seu radicalismo ocorre na reterritorialização dos fluxos. Houve o recrudesci-
mento das regras, das cláusulas e das prescrições referentes à experimentação de um corpo 
que só permite circular ondas dolorosas. Diante dos riscos inerentes ao processo de criação 
do seu CsO, ele encrudesce as prescrições regimentais. O masoquista chega ao ponto, inclu-
sive, de instituir um contrato com a sua Senhora. Ele utiliza esse artifício para regulamentar 
programaticamente as práticas sexuais e o modo como a sua Senhora dominará o seu corpo.

Após esse percurso pelos corpos esquizo, drogado e masoquista, assinalaremos uma 
interpretação que gostaríamos que não fosse atribuída às nossas análises e à escritura 
deleuze-guattariana. Apesar de termos considerado o problema da criação de um CsO a par-



Eixo Roda, Belo Horizonte, v. 34, n. 3, p. 58-71, 2025 70

tir de dois polos separadamente, isso não ocorre no platô 6. No texto deleuze-guattariano, os 
conceitos devir e estrato, por exemplo, não são definidos taxativamente como polos em oposi-
ção, nem são trabalhados exclusivamente como componentes heterogêneos de agenciamen-
tos maquínicos. Eles são trabalhados processualmente.

Por conseguinte, Deleuze e Guattari (1996) não atribuem aos corpos masoquista, 
esquizo e drogado uma posição fixa em determinada escala hierárquica de valoração binária. 
Eles praticam uma ética que leva em conta os encontros, as afetações e a capacidade do corpo 
de modular a sua potência de agir e os encontros.

A priori, o corpo masoquista não é bom nem mau. O problema é de cunho pragmático, 
isto é, tem a ver se determinado corpo se conecta com outros corpos que o potencializa, o blo-
queia e/ou o destrói. Podemos dizer que há, possivelmente, modos de funcionamento mais 
potentes que outros, mas disso não decorre que eles sirvam para todos.

Um CsO não é um átomo isolado, ele forma conexões que são agenciadas por máqui-
nas abstratas. Elas delineiam os contornos das composições, selecionam os fluxos e os modos 
como os encontros são produzidos. Assim, dependendo de como esses arranjos são engen-
drados, um CsO funcionará em sinergia com outro, aumentando sua potência, ou perma-
necerá marginalizado em seu gênero, suscetível à autofagia. Nesses termos, um CsO não se 
submete, necessariamente, a um modo exclusivo de experimentação. Tampouco os seus efei-
tos estão condicionados a gêneros específicos, como se houvesse uma relação natural entre 
determinado corpo e outro. Mesmo nos casos que mapeamos – o corpo esquizo, o corpo drogado 
e o corpo masoquista –, percebemos que Deleuze e Guattari (1996) não condicionam os efeitos 
e os atributos aos gêneros. A questão da criação de CsO, de um ponto de vista cartográfico, 
enfatiza o caráter permutável dos processos em devir em conexão com a dimensão ética dos 
arranjos corporais performáticos.

6 Considerações finais

Em nosso percurso pelo platô 6, tentamos demonstrar como os autores pensam, problema-
tizam, criam conceitos e os agenciam numa escrita rizomática. Sugerimos que a escritura 
deleuze-guattariana é um processo composicional, capaz de construir conexões intensivas e 
transversais entre domínios heterogêneos de conhecimento. As composições produzidas entre 
a literatura, a psicanálise e a filosofia no platô 6 indicam isso. Ao longo do texto são construídas 
composições entre conteúdos, temas e fragmentos de obras que se conectam rizomaticamente.

Vimos como Deleuze e Guattari (1996) constroem uma escrita singular trançando 
linhas entre territórios literários, filosóficos, psicanalíticos e muitos outros. Aprendemos que 
ela funciona como um agenciamento coletivo no qual estilo de escrita, posicionamento crítico e 
criação conceitual estão interligados num sistema aberto. Dessa forma, cada composição é a 
expressão de uma configuração singular de elementos heterogêneos que, por não possuírem 
valores absolutos, são suscetíveis às variações e às reconfigurações contínuas.

Assim, apesar de os arranjos heterogêneos terem autonomia relativa, os seus com-
ponentes podem ser virtualmente interconectados formando um sistema textual aberto. Os 
componentes são selecionados, metamorfoseados e agenciados em diferentes contextos por 
uma escritura diagramática fortemente marcada por um viés ético-pragmático.



Eixo Roda, Belo Horizonte, v. 34, n. 3, p. 58-71, 2025 71

Referências

ARTAUD, Antonin. Para acabar com o julgamento de Deus. In: WILLER, Claudio. (org.). Escritos de 
Antonin Artaud. Porto Alegre: L&PM, 1983. p. 145-162.

BURROUGHS, William Seward Almoço nu. Tradução de Daniel Pellizari. São Paulo: Companhia das 
Letras, 2006.

DELEUZE, Gilles. Sacher-Masoch: o frio e o cruel. Tradução de Jorge Bastos. Rio de Janeiro: Zahar, 2009.

DELEUZE, Gilles. Curso de 24 de janeiro de 1978. In: DELEUZE, Gilles. Curso sobre Spinoza. (Vincennes, 
1978-1981). Tradução Emanuel Ângelo da rocha Fragoso et al. 3. ed. Fortaleza: EdUECE/CMAF, 2019.

DELEUZE, Gilles; GUATTARI, Félix. 28 de novembro de 1947. Como criar pra si um corpo sem órgãos. 
In: DELEUZE, Gilles; GUATTARI, Félix. Mil platôs: capitalismo e esquizofrenia. São Paulo: Editora 34, 
1996. p. 9-29. v. 3.

DELEUZE, Gilles; GUATTARI, Félix O anti-Édipo: capitalismo e esquizofrenia. São Paulo: Editora 34, 2010.

DUPOUY, Roger. Du masochisme. Annales médico-psychologiques, Paris, v. 12, n. 2, p. 393-405, 1929.

FREUD, Sigmund. O problema econômico do masoquismo. In: FREUD, Sigmund. Obras incompletas de 
Sigmund Freud: neurose, psicose, perversão. Tradução de Maria Rita Salzano Moraes. Belo Horizonte: 
Autêntica, 2016. p. 287-304.

LEE, Chan-Woong. Le concept de plateau chez Deleuze et Guattari: ses implications epistemologique 
et ethique. Kriterion, Belo Horizonte, v. 55, n. 129, p. 79-97, 2014.

MILES, Barry; GRAUERHOLZ, James. Nota dos editores. In: BURROUGHS, William Seward. Almoço nu. 
São Paulo: Companhia das Letras, 2001. p. 299-317.

M’UZAN, Michel de. Um caso de masoquismo perverso. In: M’UZAM. Michel de et al. A sexualidade 
perversa. Lisboa: Vega, 1980. p. 11-34.

ROMAGNOLI, Roberta Carvalho. Acerca da noção de território no SUAS: a proposta esquizoanalítica. 
In: ROMAGNOLI, Roberta Carvalho; MOREIRA, Maria Ignez Costa. (org.). O sistema único de assistência 
social – SUAS: a articulação entre psicologia e o serviço social no campo da proteção social, seus desa-
fios e perspectivas. Curitiba: Editora CRV, 2014. p. 117-131.

SCHREBER, Daniel Paul. Memórias de um doente dos nervos. Tradução de Marilene Carone. São Paulo: 
Paz e Terra, 1995.


