O Eixo e a Roda: Revista Literatura Brasileira

V.34,n.3, p.58-71, 2025

ISSN: 2358-9787 - DOI: 10.35699/2358-9787.2025.57438

Submetido em: 11/02/2025 - Aprovado em: 23/09/2025

A escritura Deleuze-Guattariana é a criacao de
um corpo sem Orgaos

Deleuze-Guattarian Writing is the Creation of a Body

Wagner Honorato Dutra
Pontificia Universidade Catélica de
Minas Gerais (PUC Minas)

Belo Horizonte | MG | BR
wagnerhonoratodutra@hotmail.com
https://orcid.org/0000-0003-2161-2818

Roberta Carvalho Romagnoli
Pontificia Universidade Catdlica de
Minas Gerais (PUC Minas)

Belo Horizonte | MG | BR
robertaromai@gmail.com
https://orcid.org/0000-0003-3551-2535

without Organs

Resumo: Nesse artigo, problematizamos e tentamos
definir heuristicamente a escritura deleuze-guattariana
no plato intitulado 28 de novembro de 1947 — Como criar
para si um corpo sem orgaos (platd 6). Cartografamos os
multiplos agenciamentos literarios do plato 6, levando
em consideracdo os seus contextos argumentativos.
Analisamos, sobretudo, as teorizacoes e implicacoes
éticas resultantes do processo de criacao dos corpos
drogado, esquizo e masoquista. Com esses corpos, expli-
citamos os procedimentos de captura e de roubo que
Deleuze e Guattari fazem ao construirem zonas de
indiscernibilidade entre a filosofia, a psicanalise e a lite-
ratura. Além disso, tentamos demonstrar que, no refe-
rido platd, os autores ndo somente constroem conexoes
intensivas e transversais entre dominios heterogéneos
do conhecimento, como também articulam o estilo
da escrita, o posicionamento critico e a criacao concei-
tual num sistema aberto. Sustentamos que a escritura
deleuze-guattariana, enquanto atividade composicio-
nal, é criacao de um Corpo sem drgdos. Enquanto tal, ela é
expressao de um processo vital.

Palavras-chave: corpo sem 6rgaos; escrita;
esquizoanalise; filosofia literatura.

Abstract: In this article, we problematize and make an
attempt to heuristically define the Deleuze-Guattarian
writing on the plateau entitled November 28, 1947: How
Do You Make Yourself a Body Without Organs? (plateau 6).
We mapped the multiple literary arrangements of pla-
teau 6, while taking into account their argumentative
contexts. We analyzed, above all, the theorizations and
ethical implications resulting from the process of crea-

This work is licensed under the Creative Commons Attribution 4.0 International License. To view a copy of this license,
visit http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/ or send a letter to Creative Commons, PO Box 1866, Mountain View, CA 94042, USA.


mailto:wagnerhonoratodutra@hotmail.com
https://orcid.org/0000-0003-2161-2818
https://orcid.org/0000-0003-3551-2535

tion of the drugged, schizo and masochist bodies. With
such bodies, we elucidate the apprehension and appro-
priation procedures that Deleuze and Guattari adopt
when building zones of indiscernibility between philo-
sophy, psychoanalysis and literature. Furthermore, we
seek to demonstrate that, in the aforementioned pla-
teau, the authors not only build intensive and cross-cut-
ting connections between heterogeneous domains of
knowledge, butalso articulate writing style, critical posi-
tioning and conceptual creation in an open system. We
maintain that Deleuze-Guattarian writing, as a compo-
sitional activity, is the creation of a Body without Organs.

Keywords: without Organs; writing; schizoanalisis;
philosophy; literature.

1Introducao

O Corpo sem érgaos é um dos conceitos centrais na obra de Deleuze e Guattari, sobretudo
em Mil platds. Retirado em um primeiro momento de Antonin Artaud, ele é metamorfoseado
para seracoplado a complexidade e a processualidade da vida e do pensamento. A criacio de
um Corpo sem drgdos (CsO) é um processo composicional que envolve desterritorializacao, des-
locamentos, movimentacoes, circulacao de fluxos e também estratificacoes, segmentacoes.
No platd 6, intitulado 28 de novembro de 1947 —comao criar para si um corpo sem Orgaos, a escritura
de Deleuze e Guattari (1996) opera por intermédio de composicoes. Ela agencia elementos
extraidos de dominios heterogéneos, tais como a literatura, a etnografia, a psicandlise e a
filosofia. Tomemos as andlises que Lee (2014) estabelece entre a cibernética e a escritura
deleuze-guattariana em Mil platds, como ponto de contato inicial com a matéria.

Lee (2014) sugere que a inspiracao cibernética tem implicacoes epistemolégicas e bio-
|6gicas que, por sua vez, imprimem em Mil platés uma légica de funcionamento sui generis.
Dentre as marcas que o conceito de Platd de Gregory Bateson deixa no livro de Deleuze e
Guattari (1996), Lee (2014) destaca a genealogia critica a teleologia, a concepcao de multipli-
cidade imanente, a dendncia a doutrina da interioridade do sujeito pensante e a sustentacao
do primado légico da diferenca. Elementos essenciais para uma filosofia que se sustenta na
imanéncia e na exterioridade.

O texto deleuze-guattariano, compreendido a partir da multiplicidade imanente —
segunda “marca” do plato batesoniano —, se estabelece sob a modalidade de circuito retroa-
tivo. Em Mil platds os temas sao desenvolvidos de maneiraimanente. Como ndo ha umsentido
teleolégico ao texto, as ideias, os autores e as referéncias bibliograficas circulam, compoem
nexos de sentido provisérios e a-centrados. Em decorréncia disso, o livro adquire um novo
status, cujo funcionamento se sustenta na forca das multiplicidades, na capacidade de afetar
e de serafetado pelas forcas que circulam entre ele e o leitor, entre seus contelidos e a experi-
mentacao de uma realidade intensiva.

Eixo Roda, Belo Horizonte, v. 34, n. 3, p. 58-71, 2025 59



Por conseguinte, os argumentos sao construidos em arranjos mais ou menos seto-
rializados que, nao obstante, mantém relacoes — de semelhanca, de diferenciacao, de dis-
tanciamento e/ou aproximagao — com outros arranjos tedrico-conceituais pertencentes,
preferencialmente, a dominios heterogéneos. Nos didlogos que Deleuze e Guattari (1996)
estabelecem com a literatura em Mil platds, por exemplo, essa caracteristica é patente. Desde
oiniciodo plat6 6, notamos que os componentes literarios sao trabalhados de maneira inten-
siva com outras areas, como a biologia, a antropologia/etnografia, a psiquiatria e a psicana-
lise. Isso quer dizer que as referéncias literarias sao identificaveis e podem, de algum modo,
ser tematizadas, mas—é importante salientar—elas dificilmente se deixam fixar em posicoes
estanques no texto. Talvez isso ocorra para fazer resisténcia aos aparelhos de captura préprios
aos sistemas totalizantes justificados na busca por verdades universais. As conexdes com a
literatura ocorrem em contextos variados. Nesse sentido, aquilo que é extraido de determi-
nado autor é conectado a outro, produzindo novos arranjos e modos de experimentacao.

Nesse artigo — derivado de uma pesquisa de doutorado —, problematizamos e tenta-
mos definir heuristicamente a escritura deleuze-guattariana no platé intitulado 28 de novembro
de 1947 — Como criar para si um corpo sem orgdos (plato 6). Cartografamos os multiplos agencia-
mentos literarios do platd 6, levando em consideracao os seus contextos argumentativos.
Analisamos, sobretudo, as teorizacoes e implicagoes éticas resultantes do processo de criagao
dos corpos drogado, esquizo e masoquista. Com esses corpos, explicitamos os procedimentos de
captura e de roubo que Deleuze e Guattari (1996) fazem ao construirem zonas de indiscerni-
bilidade entre a filosofia, a psicanalise e a literatura. Além disso, tentamos demonstrar que,
no referido plato, os autores nao somente constroem conexdes intensivas e transversais entre
dominios heterogéneos do conhecimento, como também articulam o estilo da escrita, o posi-
cionamento critico e a criacao conceitual num sistema aberto. Sustentamos que a escritura
deleuze-guattariana, enquanto atividade composicional, é criagao de um Corpo sem 6rgaos.

2 O Corpo sem 6Orgaos e seus deslocamentos

Como criar para si um corpo sem orgdos é datado em 28 de novembro de 1947. O acontecimento
ao qual Deleuze e Guattari (1996) referem-se é a peca radiofonica Para acabar com o julgamento
de Deus que Antonin Artaud, na companhia de Roger Blin, Marie Casarés e Paule Thévenin,
gravou para o programa A voz dos poetas. No platd 6, Artaud é referenciado e trabalhado em
inimeros contextos argumentativos.

Ja no primeiro paragrafo, nos deparamos com uma citacao que aqui reproduzimos em
versao ampliada: “Se quiserem, podem meter-me numa camisa de forga, mas nao existe coisa
mais inGtil que um 6rgao. Quando tiverem conseguido um corpo sem 6rgaos, entao o terdo
liberado dos seus automatismos e devolvido sua verdadeira liberdade” (Artaud, 1983, p. 161).

A citacao é utilizada para demarcar a interface existente entre o Corpus e o Socius,
assim como para enfatizar a atividade de resisténcia politica que envolve os processos de
experimentacao e de criacao de um CsO. A partir de cinco modalidades de funcionamento —
corpo hipocondriaco, corpo paranoico, corpo esquizo, corpo masoquista e corpo drogado—, Deleuze e
Guattari (1996) problematizam trés estados de coisas, a saber, a luta ativa pertinente a criacao
do CsO, os riscos que envolvem as suas experimentacoes e as suas implicagoes éticas.

Eixo Roda, Belo Horizonte, v. 34, n. 3, p. 58-71, 2025 60



No polo positivo do CsO, as intensidades circulam e variam conforme gradientes de
afeccoes. Nele subsiste a producdo do real que resiste, tensiona, desloca os estratos. O corpo
esquizo experimenta essa intensidade em grau extremo. Deleuze e Guattari (1996) nos conec-
tam com essa experimentacao, fazendo alusao a um laudo pericial de 1899. Enderecado a
Justica, o documento atesta a prolifica sintomatologia delirante produzida pelo paciente.

Em as Memoérias de um doente dos nervos, o proprio Schreber (1995) registra modalidades
variadas de experimentacao de um corpo, cujos 6rgaos funcionam como intensidades puras
e passiveis de migra¢do, de mutacao, fusoes e colapsos. No entanto, o corpo esquizo nao é pri-
vilégio do psicético. Ele é, antes de tudo, um modo de experimentacao e, nesse sentido, pode
ser agenciado em diferentes territorios. A literatura € um deles e é frequentemente utilizada
por Deleuze e Guattari (1996) para enfatizar a l6gica processual do desejo e do CsO.

No platd 6 identificamos varias referéncias literarias que exploram esse devir proces-
sual. Comecemos pelas referéncias a William Seward Burroughs. O livro do autor com o qual
Deleuze e Guattari (1996) dialogam é Naked Lunch (Almogo nu). Segundo os editores Miles e
Grauerholz (2001), o0 romance, criado sem plano determinado, foi desenvolvido ao longo de
uma década. No decorrer desse periodo, Almogo nu sofreu sucessivas reedicoes realizadas por
Burroughs e seus amigos. A versao definitiva, publicada em 1959, “por conta de sua prépria
natureza” é um texto que “resiste ao conceito de um texto fixo”. (Miles; Grauerholz, 2001, p. 299).

O estilo de Almogo nu é tipico do movimento artistico Beat das décadas de 1950-1960
que, alias, Burroughs ajudou a fundar. A narrativa é desenvolvida em um ritmo acelerado e
nao linear. Ela é marcada por linhas de fuga que nao se deixam capturar por modelos hegemé-
nicos de sobrecodificacao.

Deleuze e Guattari (1996) fazem duas referéncias explicitas a Almogo nu de Burroughs
(2016). A primeira esta conectada a tematizagao do corpo drogado e serve para ilustrar uma
modalidade de experimentacao esquizo ligada a ele. Trata-se de uma experiéncia que implica,
dentre outras coisas, em resistir as determinacoes dos modelos hegemonicos que identifi-
cam o corpo ao organismo. O trecho é o seguinte:

[..] o organismo humano é de uma ineficacia gritante; em vez de uma boca e de
um anus que correm o risco de se arruinar, por que nao possuir um dnico orifi-
cio polivalente para a alimentagdo e a defecagao? Poder-se-ia obstruir a boca e o
nariz, entulhar o estémago e fazer um buraco de aera¢do diretamente nos pul-
moes, 0 que deveria ter sido feito desde a origem (Burroughs, 2016 apud Deleuze;
Guattari, 1996, p.10).

O CsO é a matriz intensiva de producao do real. Nele, a estratificacao perde sua efica-
cia. Conforme lemos no segundo excerto de Almoco nu citado por Deleuze e Guattari (1996):

Os 6rgaos perdem toda constancia, quer se trate de sua localizacao ou de sua fun-
¢ao [..] 6rgdos sexuais aparecem por todo o lado [..] &nus emergem, abrem-se
para defecar, depois se fecham, ... 0 organismo inteiro muda de textura e de cor,
variagoes alotrdpicas reguladas num décimo de segundo (Burroughs, 1959 apud
Deleuze; Guattari, 1996, p. 14).

Entendemos que ambas as referéncias cumprem uma finalidade epistemolégica que,
a nosso ver, atualiza duas operacoes indissocidveis: a criacao e as suas repercussoes. A criacao

Eixo Roda, Belo Horizonte, v. 34, n. 3, p. 58-71, 2025 61



é de natureza tedrico-filoséfica e esta ligada a conceitualizagdo do CsO. Vincula-se, portanto, a
uma das linhas de pensamento que Lee (2014) explora em sua analise sobre as influéncias de
Bateson em Mil platds. Vistos por esse prisma, os trechos comentados anteriormente prestam-
se a sustentacao da axiomatica deleuze-guattariana da primazia ontolégica do devirou da pro-
ducao do desejo. Pela via produtiva do real, o corpo literario de Burroughs (2016) nos conecta ao
plano de funcionamento que é anterior e independente das formas acessérias do organismo.

Logo, o corpo drogado — pincado de Almogo nu — contrai a fungao légico-conceitual que
também remete a forca intensiva do esquizo, isto é, ao desejo de fazer para si um corpo no
qual os 6rgaos nao se subordinam aos imperativos funcionais pré-definidos, nem a quaisquer
principios genéticos, organizacionais e/ou teleolégicos.

A segunda operacao — derivada da funcao epistemoldgica — esta relacionada as reper-
cussoes, aos efeitos estilisticos que os processos criativos literarios exercem na escritura deleuze-
guattariana. Com isso, sugerimos que as teorizacoes deleuze-guattarianas — desenvolvidas em
didlogo com o amplo espectro de autores, obras e campos do conhecimento — colocam em pra-
tica o que Lee (2014) designa como nova teoria do livro. Até o momento, as analises que fizemos
sobre os deslocamentos feitos por Deleuze e Guattari (1996) na literatura apontam nessa direcao.
Entendemos, no entanto, que as teorizagdes nao estao subordinadas—assim como acontece em
um rizoma —a nenhum eixo tedrico, obras ou autores especificos. Consideremos o aspecto esti-
listico trabalhado por Lee (2014) como contraponto. No seu estudo, o autor nao somente reco-
nhece a influéncia de Nietzsche sobre Deleuze, como defende a tese de que foi apenas a partir
de 1970 que ele efetivamente experimentou a escrita fragmentaria a maneira nietzschiana.

Com efeito, o estilo aforistico de Nietzsche esta presente nas obras que Deleuze
escreve com Guattari, especialmente em O anti-Edipo (1972). Todavia, a escrita fragmentada
que é praticada em Mil platds nao é mera replicacao de um estilo advindo de terceiros. Parece-
nos que a escritura deleuze-guattariana temstatus préprio e é postaem funcionamento coma
exterioridade, seja ela de natureza poética, filoséfica e/ou delirante. Exterioridade que agen-
cia, conecta, transversaliza e produz outro sentido. O modo como Almogo nu é trabalhado por
Deleuze e Guattari (1996) constitui um tipo evolugdo ndo paralela. Isso significa que as duas
escrituras se conectam rizomaticamente. Uma nao é determinada pela outra. Nao ha paralelo
entre ambas. Elas estao em conjuncao.

O agenciamento Deleuze-Guattari-Burroughs envolve, portanto, nao a repeticao do
mesmo, mas a atualizacdo de um processo que se singulariza em razao de uma pragmatica
dalinguagem. Vale ressaltar que até mesmo a divisao que fizemos entre a funcao teérica e de
estilo na escritura de Deleuze e Guattari (1996) é um recurso meramente didatico, uma vez
que essas funcoes sao regidas pela imanéncia. Demonstraremos a indissociabilidade entre
ambos componentes a0 mapearmos 0 corpo masoquista.

3 Experimentando programaticamente a constru¢ao de um conceito

Até aqui, vimos que as conexodes que Deleuze Guattari (1996) estabelecem com a literatura
cumprem uma funcao teérico-conceitual de cunho pragmatico. Isso quer dizer que os contet-
dos—filosoéficos, cibernéticos e os aspectos literarios —adquirem novos significados conforme
sao agenciados. Eles ndo possuem valores absolutos, ja que estao acoplados as maquinacoes
tedricas que variam ao longo do texto, com o intuito de afetar os leitores de maneira singular.

Eixo Roda, Belo Horizonte, v. 34, n. 3, p. 58-71, 2025 62



No mapeamento que fizemos sobre o corpo masoquista, esse pragmatismo ou atividade
construcionista assume contornos extremamente sutis. O corpo masoquista evidencia dois esta-
dos de coisas entrelacados. O primeiro diz respeito aos procedimentos de captura/roubo que
Deleuze e Guattari (1996) realizam ao construir zonas de indiscernibilidade entre a literatura e a
psicanalise. O segundo corresponde as construcoes tedricas que eles realizam entre esses territo-
rios, tendo em vista a conceitualizacao do CsO. Vejamos primeiro como funcionam as capturas.

O quinto paragrafo do plato 6 é uma longa citacao sem a indicagao de autoria. Embora
extensa, iremos reproduzi-la na integra, ja que ela é um elemento chave para desenvolver-
mos a nossa analise.

Senhora, 1) vocé pode me atar sobre a mesa, solidamente apertado, de deza quinze
minutos, tempo suficiente para preparar os instrumentos; 2) cem chicotadas pelo
menos, com alguns minutos de intervalo; 3) vocé comeca a costura, costura o
buraco da glande, a pele ao redor desde a glande, impedindo-o de tirar a parte
superior, vocé costura o saco a pele das coxas. Costura os seios, mas com um botao
de quatro buracos solidamente sobre cada mama. Vocé pode reuni-los com um
suspensoério. Af vocé passa a segunda fase: 4) vocé pode escolher virar-me sobre
a mesa, sobre o ventre amarrado, mas com as pernas juntas, ou atar-me ao poste
sozinho, os punhos reunidos, as pernas também, todo o corpo solidamente atado;
5) vocé me chicoteia as costas as nadegas as coxas, cem chicotadas pelo menos;
6) costura as nadegas juntas, todo o rego do eu. Solidamente com um fio duplo
parando em cada ponto. Se estou sobre a mesa, vocé me ata entdo ao poste; 7)
vocé me chicoteia as nadegas cinquenta vezes; 8) se vocé quiser reforcar a tortura
e executar sua ameaca da tltima vez, enfie agulhas nas nadegas com forca; 9) vocé
pode entdo atar-me a cadeira, vocé me chibateia os seios trinta vezes e enfia agu-
Ilhas menores, se vocé quiser, pode esquenta-las antes no fogo, todas ou algumas.
A amarragdo na cadeira deveria ser sélida e os punhos amarrados nas costas para
estufar o peito. Se eu ndo falei sobre as queimaduras é que devo fazer em breve
uma visita e leva tempo para curar (Deleuze; Guattari, 1996, p. 11-12).

A primeira vista, o contetido descrito nesse trecho parece ter sido extraido de alguma
obra de Sacher Masoch. Vale lembrar que Deleuze fez um estudo sobre o autor de A vénus
das peles em 1967. No referido estudo, ele explica que o masoquista precisa formar a mulher
déspota e, para conseguir isso, fara de tudo para persuadi-la. Com esse intuito em mente, o
protagonista firma um contrato com a sua Senhora como artificio imprescindivel a concretiza-
cao de sua tarefa pedagodgica (Deleuze, 2009).

Ha, provavelmente, relacdes entre o texto de 1967 e o programa masoquista anterior-
mente citado. Sugerimos que as pistas que nos levam a compreendé-las estdo, em parte, no
estudo de um caso de masoquismo do tipo cavalo desenvolvido por Roger Dupouy (1929).
Trata-se de um idoso que mantém relagGes sexuais com a esposa a maneira de um cavalo.
Para fazer isso funcionar, ele usa toda uma parafernalia equina composta por dispositivos
metalicos e de couro (freios, antolhos, celas), destinados a envolver seus membros, a boca, os
olhos, os seus pés e o seu pénis. O caso foi descrito em detalhes por Dupouy (1929). Ele teve
contato pessoal com o idoso e acesso a uma série de documentos. Nos registros constam as
preocupacoes, 0s pensamentos e as especificacdes dos procedimentos relativos as praticas de
adestramento e de dominacao.

Dentre os trechos selecionados por Dupouy (1929) em seu artigo, o fragmento de um
programa—éassim que ele odenomina—chama nossaatencdo pela maneiracomo é formatado.

Eixo Roda, Belo Horizonte, v. 34, n. 3, p. 58-71, 2025 63



Ele é dividido em duas partes. A primeira é denominada de adestramento e, como o préprio
nome indica, elenca as diretrizes e os comandos pertinentes a normalizacao do adestramento.
Asegunta parte (regime ordinario) diz respeito a distribuicao e a organizacao das atividades de
controle, de dominacao e de punicao que o idoso deve submeter-se ao longo do dia.

O programa citado por Dupoy (1929) e aquele que compilamos de Deleuze e Guattari
(1996) sao formalmente semelhantes. Ambos sdo constituidos por duas partes (fases ou regi-
mes), contém etapas e passos a seguir, assim como sao dirigidos a uma mulher que exerce
a funcdo de dominadora. Além disso, apesar de o0 masoquista cavalo referir-se a sua esposa
como Tu, ela exerce uma funcao analoga a que Vénus das peles — Wanda (Senhora) — exerce
na vida sexual de Severin. Uma razao que, aparentemente, justifica a aproximacao da litera-
tura de Masoch com a clinica do masoquismo —tem a ver com o esforco deleuze-guattariano
de construir uma zona de indiscernibilidade entre ambos os campos, apontando para uma
desterritorializacdo. Nesse sentido, as linhas que contornam o programa masoquista sao des-
configuradas, acopladas a fragmentos romanescos e, concomitantemente, reconfiguradas na
escriturade Deleuze e Guattari (1996). Algo se passa entre Masoch, Deleuze, Guattari e Dupouy
e o seu funcionametno também pode ser descrito em conjuncao com a nocao de territério.

De acordo com Romagnoli (2014), o conceito de territério é utilizado para designar
processos notadamente plasticos. Os territdrios sao suscetiveis as transformacoes, as des-
territorializacoes e as (re) territorializacdes, indicando outra caracteristica do pensamento
esquizoanalitco: a sustentacao da processualidade da realidade. A processualdiade se associa
a invencdo no transito entre os modos intensivo e o extensivo, entre a interioridade e a exte-
rioridade. Sob essa perspectiva critativa, os textos agenciados por Deleuze e Guattari (1996)
sao conectados para compor rizomas repletos de passagens, linhas de fuga que nos levam a
experimentar novos mundos. Tal operagao condiz com a maneira como os autores fazem
maquinacoes com as producoes dos seus interlocutores. Ao longo do percurso que fizemos
pelo paltd 6 — especialmente nos arranjos que Deleuze e Guattari (1996) criam com Almoco
nu —, isso ficou relativamente demonstrado. Todavia, algo mais acontece e tem ressonancias
com outro texto referenciado, dessa vez, na segunda nota de rodapé do platé 6. Deleuze e
Guattari (1996) fazem alusao ao psicanalista M’'Uzan (1980) para refutar a interpretacao psi-
canalitica do masoquismo. Na nota lemos:

A oposicdo programa-fantasma claramente em M’Uzan, a propdsito de um caso
de masoquismo; cf. La sexualité perverse, Payot, p. 36. Mesmo nao precisando a opo-
sicdo, M’Uzan serve-se da nogdo de programa para pér em questdo os temas de
Edipo, de angustia e castracio (Deleuze; Guattari, 1996, p.12).

Nesse fragmento, Deleuze e Guattari (1996) parecem sugerir que M’Uzan (1980) realiza
duas operacoes. Ele trata implicitamente o tema da oposicao programa-fantasma utilizando
a nocao de programa para por em xeque temas caros a vulgata psicanalitica. O interessante
é que, realmente, esses topicos sao tratados no texto de M’'Uzan (1980), mas nao na maneira
como Deleuze e Guattari (1996) sugerem. M’Uzan (1980), inclusive, critica uma tese defendida
por Deleuze (2009) em Sacher Masoch. O frioe o cruel. No platd 6, a critica é implicitamente refu-
tada pela via processual que descreveremos a seguir. Entretanto, antes de demonstrar como
isso é realizado, descreveremos em linhas gerais o que trata M’'Uzan (1980) em seu texto.

Eixo Roda, Belo Horizonte, v. 34, n. 3, p. 58-71, 2025 64



No artigo, M’Uzan (1980) analisa um caso de masoquismo — Senhor M de 65 anos —,
com base em formulacoes desenvolvidas por Freud, (2016), especialmente em O problema eco-
némico do masoquismo. M’Uzan (1980) revisita aspectos tedricos da psicanalise freudiana com
o intuito de construir uma via interpretativa alternativa as estabelecidas em torno da tema-
tica do masoquismo. Seus interlocutores sao Theodor Reik, Wilhem Reich, Bela Grunberger,
Joyce MacDougall, P. Greenacre e Gilles Deleuze (2009). Na sua avaliacao, o caso do Sr. M é
paradigmatico, nao somente porque funciona numa légica que serve de base comum para a
compreensao dos masoquismos moral e o feminino. Ele é também uma experiéncia singular,
cuja explicacdo exige reformulacdo, um transito diferenciado pelas teorias das perversoes.

Dentre os fatores que conferem originalidade ao caso do Sr. M, M’'Uzan (1980) des-
taca os papéis equivalentes que as torturas reais e imaginadas exercem na economia do seu
erotismo, a destruicao dos seus 6rgaos genitais e, por fim, mas nao menos importante, a ine-
xisténcia de uma mulher cruel e autoritaria em sua vida. Ha, no entanto, uma parceira maso-
quista que cumpre a fungao de alterego de M, deleitando-se com ele das mesmas sevicias.

Retomemos, entao, as observacoes que Deleuze e Guattari (1996) fazem sobre M’Uzan
(1980) na nota de rodapé que reproduzimos ha pouco. No artigo, eles identificam a tema-
tica da oposicao programa-fantasma, embora reconhecam que o autor nao a explicite. Além
disso, Deleuze e Guattari (1996) indicam que M’Uzan (1980) utiliza um programa para porem
xeque as nocdes de Edipo, de angtstia e de castracio, tais como sio empregadas nos estudos
sobre o masoquismo. Ressaltamos, entretanto, que M’Uzan (1980) nao faz o uso explicito de
um programa, mas lanca mao de um esquema subdividido em 5 tépicos para sintetizar o que,
até certo ponto da sua argumentacao, ele havia trabalhado.

Ressaltamos, ainda, que as referéncias feitasa M’Uzan (1980) nao se limitam a suposta
imputacdo da nocao de programa ao seu estilo de escrita. Os procedimentos que o Sr. M faz
em seu corpo, assim como as punicoes que ele se submete, tém caracteristicas similares as
elencadas por Deleuze e Guattari (1996) no programa masoquista do inicio do platé 6. Com
base nessas nuances, propomos uma segunda explicacdo heuristica de tais maquinagoes.
Elas visam, aparentemente, nao somente tornar indiscernivel as experiéncias clinica e litera-
ria, mas também caracterizar ambos os relatos clinicos como tipos semelhantes. Nesse sen-
tido, os masoquismos do Sr. M (a despeito de quem o descreve) e do Sr. cavalo sao regidos pela
mesma légica programatica da dominacao, pois possuem estatuto analogo ao literario.

As razoes ligadas a esses tipos de capturas e de deslocamentos sucessivos, ja haviam
sido desenvolvidas por Deleuze (2009) em seu estudo sobre Sacher-Masoch. Na obra, Deleuze
(2009, p.14) defende ajustaposicao entre ambas as experiéncias no seguinte trecho: “A sinto-
matologiadizsempre respeito a arte. As especificidades clinicas do sadismo e do masoquismo
nao sao separaveis dos valores literarios proprios de Sade e de Masoch”. Como indicamos ante-
riormente, M’'Uzan (1980) critica a validade dessa tese. Ap6s discorrer sobre as funcdes exer-
cidas pela fantasia e pelo complexo de Edipo no masoquismo, ele conclui categoricamente:

A observacio clinica nao pode confirmar a intuicio que leva o fildsofo Gilles
Deleuze a afirmar, a propdsito de Sacher Masoch: “Do corpo a obra de arte, da obra
de arte as ideias, ha toda uma ascensao que se realiza as chibatadas”. Para nds a
trajetéria do movimento maséquico nao conduz propriamente as ideias, mas ao
masoquismo moral, apés a magistral realizagdo do processo de recalcamento
(M’Uzan, 1980, p. 27-28).

Eixo Roda, Belo Horizonte, v. 34, n. 3, p. 58-71, 2025 65



Logo, sdo as relagoes entre a clinica, a literatura e as ideias (conceitos) que Deleuze e
Guattari (1996) colocam em jogo e agenciam no processo de escrita. De fato, as relagcoes entre
essas modalidades de experimentacao nao se colocam no platd 6 em termos de movimento
ascensional, tal como propde Deleuze (2009) no trecho citado por M’'Uzan (1980). Em Mil pla-
tos, a literatura e a clinica compoem linhas que se enredam no plano de imanéncia (CsO).

Pois bem, o que sugerimos que Deleuze e Guattari (1996) operam, relaciona-se com o
que sinalizamos nos comentarios que Romagnoli (2014) faz sobre os territérios. Com a autora,
entendemos que um territério (texto de M’Uzan) é percorrido e alguns dos seus elementos
(experiéncias sexuais-perversas e o formato do seu relato) sdo pincados e desterritoriali-
zados. Simultaneamente, eles sao conectados a outros territérios (Masoch; Roger Dupouy)
formando um agenciamento coletivo que, juntamente com outros tragados, cria um novo ter-
ritorio (O platd 6). Esse é o funcionamento da exterioridade: algo de fora do territério forca a
processualidade e a conexao para desterritorializar e depois reterritorializar.

Resumindo o que foi dito e escrito por Deleuze e Guattari (1996), propomos o seguinte
programa: 1) Deleuze e Guattari citam um programa masoquista; 2) o programa contém cer-
tos elementos que remetem a textualidades distintas, mas conectadas. Deste modo: 3) o caso
do Sr. M descrito por um psicanalista (M’'Uzan), no qual ndo se reconhece a participacao de
uma dominadora (Senhora); 4) é lido sob a 6tica de um programa de duas fases, organizado
de maneira analoga ao descrito por Dupouy (masoquista do tipo cavalo) que, por sua vez; 5)
conflui em alguns aspectos (a existéncia do controle dos procedimentos, a func¢do exercida
por uma Senhora-dominadora) com a escritura literaria de Sacher Masoch.

Esses processamentos nao sao meros artificios metodoldgicos sofisticados e/ou mano-
bras de refutacao retérica ressentida. Ha, evidentemente, um toque de humor em tudo isso.
Contudo, nao podemos perder de vista a caracteristica dial6gica-construcionista da escritura
de Deleuze de Guattari (1996). Ela é um ato positivo, de ruptura que conecta e faz pensara par-
tir de posicoes nada convencionais. Com esses autores, a critica adquire o estatuto preciso de
criacdo e de implicacao de novos conceitos na matéria. Alids, essas sdo as tarefas da esquizoa-
nalise, colocadas no tltimo capitulo do anti-Edipo: raspagem ou curetagem que corresponde a
uma critica calcada na identificacao do que se repete, a favor da reproducao e da antiproducao
e ao mesmo tempo producao de dispositivos, operar para produzir novas maneiras de viver e
de pensar. O transito que Deleuze e Guattari (1996) fazem pelo corpo masoquista é tracado por
linhas de uma maquina de guerra conceitual que pde em xeque o paradigma da representa-
cao, especialmente aquilo que dele se perpetua pela recognicao psicanalitica.

4 O masoquismo é uma questao de CsO

Deleuze e Guattari (1996) criticam os diferentes dispositivos tedricos — principio de prazer, pul-
s3o de morte, complexo de Edipo—que a psicanalise dispSe para manter o desejo atrelado a lei
negativadafalta. Eles problematizam, principalmente, ainterpretacao freudiana que atribuiao
masoquismo a tendéncia de busca de prazer pelas vias fantasmaticas da dor e da humilhacao.
Conforme essa concepcao, a substituicao cumpre o objetivo de conjurar fantasias originarias.
O masoquismo, tal como é conceitualizado por Freud (2016), constitui-se teleologica-
mente e retém as marcas deixadas ao longo do desenvolvimento libidinal (fases oral, sadico-anal
e falica). Por esse viés dicotdmico, as experimentacdes perversas nada mais sao do que contel-

Eixo Roda, Belo Horizonte, v. 34, n. 3, p. 58-71, 2025 66



dos manifestos. Elas exercem um papel secundario na economia do masoquismo, pois nao pas-
sam de mera execucao lidica ou de epifendmenos dos protétipos fantasmaticos inconscientes.

Ao invés de considerarem o masoquismo a partir da economia da dor, do prazer e da
dindmica da fantasia, Deleuze e Guattari (1996) sustentam que ele é, antes de qualquer coisa,
uma questao de CsO. Eles fazem contraponto ao modelo teérico-clinico freudiano, com base
no caso do masoquista do tipo cavalo apresentado por Dupouy (1929). O caso é usado como
exemplo de funcionamento de um CsO, de um motor de experimentacao esvaziado de qual-
quer matéria significante passivel de interpretacao.

Para osautores, 0o masoquista desse programa naoimita o cavalo,nemestarealizandouma
atividade “lidica” conforme sugere Freud (2016). Tampouco o agenciamento masoquista-adestra-
dora-cavalo é um derivado fantasmatico das figuras parentais. O que estd emjogo, de acordo com
Deleuze e Guattari (1996), sao as funcdes que o devir animal, assim como a forcas que ele mobiliza
na relacdo com a adestradora (Senhora), exercem no processo de constituicao de um CsO.

Deleuze e Guattari (1996) fazem uma espécie de inversao do esquema freudiano. Para
eles é o agenciamento masoquista-adestradora-cavalo que sobrecodificaavidainstintual/pul-
sional, ndo o contrario. Nessa operacao, o cavalo transmite as suas forcas ao masoquista (devir
cavalo no masoquista) para que este dome suas forcas inatas. Ha, portanto, duas séries em cir-
cuito—ado cavaloeado masoquista—, sendo que é a Senhora-adestradora que assegura, tanto
a conversao das forcas (inatas/transmissivas) quanto a inversao dos signos (homem/cavalo).

Deleuze e Guattari (1996) problematizam, dentre tantas coisas, o funcionamento de
um CsO. O que se passa em um CsO e a maneira de crid-lo sdo processos que pressupdem
implicacdo mutua. Tal reciprocidade, no entanto, ndo anula as suas especificidades. No pro-
grama descrito por Dupouy (1929), a primeira fase, regime de adestramento, é dedicada a fabri-
cagao do CsO, enquanto asegunda, regime ordindrio, permite que algo circule no CsO. Isso pode
ser compreendido assim: “o masoquista fez para si um CsO em tais condicoes que este, desde
entdo, s6 pode ser povoado por intensidades de dor, ondas doloriferas” (Deleuze & Guattari,
1996, p. 12). Percebe-se nesse enunciado que a dor exerce uma funcao distinta daquela pre-
conizada pela psicanalise de Freud (2016). Deleuze e Guattari (1996) apropriam de algumas
consideragdes que M’Uzan (1980) faz sobre o masoquismo, com a dupla finalidade de criticar
preceitos freudianos e construir uma teoria original do corpo masoquista.

Conforme tentamos demonstrar até aqui, os percursos que Deleuze e Guattari (1996)
fazem pela literatura e pelos textos clinico-psicanaliticos nao se limitam a producao de
efeitos retdricos e estilisticos. Os modos como as diferentes ideias, conceitos e temas sao
agenciados constituem um fator importante para compreendermos a escritura deleuze-
guattariana. Tais conversacoes nao devem, entretanto, ser consideradas como fins em si
mesmos, pois estao atreladas a critica tedrica, a construcao conceitual e aos agenciamentos
que conduzem as novas experimentacoes.

O acoplamento teédrico feito com M’Uzan (1980) contém uma série de elementos
que subvertem os papéis desempenhados pelas fantasias e pela dor na economia do maso-
quismo. Diferentemente de Freud (2016), Deleuze e Guattari (1996) atribuem ao fantasma e
a atividade representacional uma importancia rudimentar. Para eles, quanto mais as acoes e
os procedimentos sexuais estao presentes, menos se reconhece a interferéncia das ativida-
des fantasmaticas. Isso se deve ao fato de que as sintomatologias masoquistas sao predomi-
nantemente “dominadas pelo econdmico e estruturam-se largamente 3 margem do Edipo”
(M’Uzan, 1980, p. 27).

Eixo Roda, Belo Horizonte, v. 34, n. 3, p. 58-71, 2025 67



Além disso, a dor adquire um novo estatuto, pois ela desempenha a dupla funcao de
catalisar a excitacao sexual e amplifica-la ao maximo. Ela ndo constitui um fim em si, mas um
meio para atingir o prazer terminal. A dor pertence aos dominios dos meios e da quantidade,
o que implica num manejo que leva em conta as variacoes das intensidades e o prolonga-
mento do tempo. A dor e as humilhacoes passam a ser consideradas o preco que o maso-
quista paga por postergar ao maximo o ponto culminante do prazer. Elas s3o, portanto, os
efeitos resultantes da forca exercida contra o fluxo produtivo do desejo.

Logo, o que esta em causa nao é a dor, nem a busca de prazer por uma via pervertida
ou fantasmatica, mas o fato de que o masoquista constrdi para si um CsO de um tipo que “[...]
s6 podera ser preenchido, percorrido pela dor, em virtude das préprias condi¢does em que foi
constituido” (Deleuze; Guattari, 1996, p. 12). Percebemos a partir dessa citagdo a importancia
que os autores vinculam experimentacao e ética, uma vez que, a maneira como construimos
um CsO esta ligada, em grande medida, as intensidades, as afetacoes, as dores e as alegrias
que faremos nascer, crescer e proliferar. Esta articulacao remete a nossa poténcia, a arte de
compor relacgoes, de experimentar. Com efeito, as analises sobre os diferentes corpos (maso-
quista, drogado, esquizo) estao intimamente ligadas a ética da imanéncia. As conexdes nesse
campo sao multiplas e complexas. Ai vai um esboco de algumas das suas facetas.

5 Criagao e experimentacao

A criacdo de um CsO envolve a relacdao de interdependéncia entre constituicio e modos de
experimentacao. O estudioso de Espinosa identificard as ressonancias desse enunciado com
ateoria dos afetos e das paixdes, tal como é demonstrada na Etica. No platd 6, a teoria dos afe-
tos e das paixoes de Espinosa se faz pragmatica do desejo. Em Deleuze (2019) —e isso também
se aplica ao didlogo com Espinosa no platé 6 —, a capacidade de um corpo afetar e de ser afe-
tado por outro modula seu grau de poténcia. Essa apropriacao permite a Deleuze e Guattari
(1996) vincularem formas de experimentacao e tipos de constituicao ao conceito de CsO.

O masoquista, por exemplo, construiu para si um corpo singular, cujas experimenta-
coes escapam as estratificacoes dominantes. Para fazer circular devires animais, o homem
cavalo submeteu o seu corpo a um conjunto de regras e procedimentos (programa) estranhos
ao dispositivo de edipianizacao.

O corpo drogado, por sua vez, “lida de forma impessoal com seu corpo, que para si nao
€ mais que um instrumento para absorver o meio em que vive”. (Burroughs, 2016, p. 80-81).

As experimentacoes do masoquista e do drogado mobilizam vetores de desterritoria-
lizacao que podem atuar, tanto como forca de transformacao e de transgressao dos padroes
quanto veiculo de autodestruicio. Dito isso, fica evidente que mapeamos os trés corpos
(masoquista, drogado e esquizo) enfatizando o polo da producao desejante. Caso tomassemos
o platd 6 apenas pelo viés desterritorializante do desejo, seriamos levados a crer que tudo que
foi dito sobre 0 CsO nao passa de uma apologética sofisticada ao determinismo do caos. Visto
dessa maneira, a criacdo de um CsO seria uma atividade espontanea ligada a capacidade de
deixar-se levar por uma forca vital criativa e afirmativa. Entretanto, nao é disso que se trata, ja
que o processo de desconstrucao envolve riscos.

Deleuze e Guattari (1996) estao cientes dos riscos e fazem questao de enfatiza-los de
maneiras variadas. Uma dessas maneiras é chamar a atencao do leitor para os exemplos usados

Eixo Roda, Belo Horizonte, v. 34, n. 3, p. 58-71, 2025 68



para problematizara criacdo de um CsO. Os autores abordam o temaa partirde experiéncias que,
no imaginario social, estdo associadas 2 patologia, 4 precariedade e ao sofrimento. A primeira
vista, tal escolha parece ser contraditdria, umavez que o CsO €, antes de tudo, um processo dese-
jante ligado a producao. Deleuze e Guattari (1996) estao cientes desse aparente contrassenso e
nao se detém a mera constatacao do problema. Eles constroem uma estratégia argumentativa
na qual a maioria dos exemplos sao descritos e analisados sob o duplo aspecto do devir vital e
do colapso. Consideremos, primeiramente, as memdrias de Schreber (1995). Com elas, Deleuze
e Guattari (1996) exploram processos ligados a desterritorializacao dos estratos, especialmente
do organismo. Nota-se, entretanto, que a escritura de Paul Schreber tem tracos da sua producao
delirante e pode, nesses termos, ser compreendida como um dos efeitos destrutivos ocasiona-
dos pela desestratificacao desmedida. O desfecho dramatico da sua vida é testemunho disso.

A desestratificacao radical e violenta também é explicitada em Speed, obra de 1970
escrita por William S. Burroughs Jr., filho autor de o Almogo nu. Como ja sugerimos, a obra de
William S. Burroughs (pai) serviu de exemplo de resisténcia a l6gica do organismo. Seu uso
cumpriu a dupla funcio de se conectar a teorizacao do processo esquizo e ser agenciado na
escritura de Deleuze e Guattari (1996). A conexdao com Burroughs Jr., por sua vez, se insere
num contexto argumentativo em que Deleuze e Guattari (1996) problematizam os riscos ine-
rentes a producao de um CsO. Eis a passagem:

Pode-se fracassar duas vezes, e, no entanto, € o0 mesmo fracasso, o mesmo perigo.
No nivel da constituicao do CsO e no nivel daquilo que passa ou nao passa. Acreditava-se ter
criado um bom Cs0, tinha-se escolhido o Lugar, a Poténcia, o Coletivo (ha sempre um coletivo
mesmo se se esta sozinho), e, no entanto, nada passa, nada circula, ou algo impede a circula-
cao. Um ponto paranoico, um ponto de bloqueio ou uma lufada delirante, vé-se bem isto no
livro de Burroughs Jinior, Speed. Para localizar este ponto perigoso é necessario expulsar o
bloqueador, ou, ao contrario, “amar, honrar e servir o demente cada vez que ele vem a tona”?
(Deleuze; Guattari, 1996, p.13).

Com efeito, Burroughs Jr. (1970) e Schreber (1995) experimentam processos de deses-
tratificacao e de liberacdo dos fluxos no caos indeterminado. Pela desorganizacao radical,
eles instituem novas sensibilidades e experimentacgdes alternativas as determinadas pelo
organismo, mas sao arrastados por linhas suicidas.

Logo, nao basta fazer uma oposicao violenta aos estratos ou explodi-los em milhares
de fragmentos. Isso nao garante que o resultado seja consonante com a vida. A nova configu-
racao pode produzir formacdes moleculares que funcionam e se proliferam como tumores
cancerosos. No novo corpo, o tumor pode se expandir e se tornar, assim, um mecanismo ainda
mais restritivo, fascista, aterrorizante e degradante.

No caso do masoquista, algo disfuncional também ocorre, mas nao pela via da dester-
ritorializacdo. O seu radicalismo ocorre na reterritorializacao dos fluxos. Houve o recrudesci-
mento das regras, das clausulas e das prescricoes referentes a experimentagao de um corpo
que sé permite circular ondas dolorosas. Diante dos riscos inerentes ao processo de criacao
do seu CsO, ele encrudesce as prescricoes regimentais. O masoquista chega ao ponto, inclu-
sive, de instituir um contrato com a sua Senhora. Ele utiliza esse artificio para regulamentar
programaticamente as praticas sexuais e 0 modo como a sua Senhora dominara o seu corpo.

Apbs esse percurso pelos corpos esquizo, drogado e masoquista, assinalaremos uma
interpretacdo que gostariamos que nao fosse atribuida as nossas analises e a escritura
deleuze-guattariana. Apesar de termos considerado o problema da criacao de um CsO a par-

Eixo Roda, Belo Horizonte, v. 34, n. 3, p. 58-71, 2025 69



tir de dois polos separadamente, isso nao ocorre no plato 6. No texto deleuze-guattariano, os
conceitos devir e estrato, por exemplo, nao sao definidos taxativamente como polos em oposi-
cao, nem sao trabalhados exclusivamente como componentes heterogéneos de agenciamen-
tos maquinicos. Eles sao trabalhados processualmente.

Por conseguinte, Deleuze e Guattari (1996) nao atribuem aos corpos masoquista,
esquizo e drogado uma posicao fixa em determinada escala hierarquica de valora¢ao binaria.
Eles praticam uma ética que leva em conta os encontros, as afetacdes e a capacidade do corpo
de modular a sua poténcia de agir e os encontros.

A priori, 0 corpo masoquista nao é bom nem mau. O problema é de cunho pragmatico,
isto é, tem a ver se determinado corpo se conecta com outros corpos que o potencializa, o blo-
queia e/ou o destréi. Podemos dizer que ha, possivelmente, modos de funcionamento mais
potentes que outros, mas disso nao decorre que eles sirvam para todos.

Um CsO nao é um atomo isolado, ele forma conexdes que sao agenciadas por maqui-
nas abstratas. Elas delineiam os contornos das composicoes, selecionam os fluxos e os modos
como os encontros sao produzidos. Assim, dependendo de como esses arranjos sao engen-
drados, um CsO funcionard em sinergia com outro, aumentando sua poténcia, ou perma-
necera marginalizado em seu género, suscetivel a autofagia. Nesses termos, um CsO nao se
submete, necessariamente, aum modo exclusivo de experimentacao. Tampouco os seus efei-
tos estdo condicionados a géneros especificos, como se houvesse uma relagdo natural entre
determinado corpo e outro. Mesmo nos casos que mapeamos — 0 corpo esquizo, o corpo drogado
e 0 corpo masoquista —, percebemos que Deleuze e Guattari (1996) nao condicionam os efeitos
e os atributos aos géneros. A questao da criacao de CsO, de um ponto de vista cartografico,
enfatiza o carater permutavel dos processos em devir em conexao com a dimensao ética dos
arranjos corporais performaticos.

6 Consideracoes finais

Em nosso percurso pelo platd 6, tentamos demonstrar como os autores pensam, problema-
tizam, criam conceitos e os agenciam numa escrita rizomatica. Sugerimos que a escritura
deleuze-guattariana é um processo composicional, capaz de construir conexoes intensivas e
transversais entre dominios heterogéneos de conhecimento. As composi¢oes produzidas entre
a literatura, a psicanalise e a filosofia no platd 6 indicam isso. Ao longo do texto sao construidas
composicoes entre contelidos, temas e fragmentos de obras que se conectam rizomaticamente.

Vimos como Deleuze e Guattari (1996) constroem uma escrita singular trancando
linhas entre territérios literarios, filoséficos, psicanaliticos e muitos outros. Aprendemos que
ela funciona como um agenciamento coletivo no qual estilo de escrita, posicionamento critico e
criacao conceitual estao interligados num sistema aberto. Dessa forma, cada composicao é a
expressao de uma configuracao singular de elementos heterogéneos que, por nao possuirem
valores absolutos, s3o suscetiveis as variagoes e as reconfiguracdes continuas.

Assim, apesar de os arranjos heterogéneos terem autonomia relativa, os seus com-
ponentes podem ser virtualmente interconectados formando um sistema textual aberto. Os
componentes sao selecionados, metamorfoseados e agenciados em diferentes contextos por
uma escritura diagramatica fortemente marcada por um viés ético-pragmatico.

Eixo Roda, Belo Horizonte, v. 34, n. 3, p. 58-71, 2025 70



Referéncias

ARTAUD, Antonin. Para acabar com o julgamento de Deus. In: WILLER, Claudio. (org.). Escritos de
Antonin Artaud. Porto Alegre: L&PM, 1983. p. 145-162.

BURROUGHS, William Seward Almogo nu. Traducao de Daniel Pellizari. Sao Paulo: Companhia das
Letras, 2006.

DELEUZE, Gilles. Sacher-Masoch: o frio e o cruel. Tradugao de Jorge Bastos. Rio de Janeiro: Zahar, 2009.

DELEUZE, Gilles. Curso de 24 de janeiro de 1978. In: DELEUZE, Gilles. Curso sobre Spinoza. (Vincennes,
1978-1981). Traducdo Emanuel Angelo da rocha Fragoso et al. 3. ed. Fortaleza: EQUECE/CMAF, 2019.

DELEUZE, Gilles; GUATTARI, Félix. 28 de novembro de 1947. Como criar pra si um corpo sem érgaos.
In: DELEUZE, Gilles; GUATTARI, Félix. Mil platds: capitalismo e esquizofrenia. Sao Paulo: Editora 34,
1996. p. 9-29. V. 3.

DELEUZE, Gilles; GUATTARI, Félix O anti-Edipo: capitalismo e esquizofrenia. Sdo Paulo: Editora 34, 2010.
DUPOUY, Roger. Du masochisme. Annales médico-psychologiques, Paris, v. 12, n. 2, p. 393-405,1929.

FREUD, Sigmund. O problema econémico do masoquismo. In: FREUD, Sigmund. Obras incompletas de
Sigmund Freud: neurose, psicose, perversao. Tradugdo de Maria Rita Salzano Moraes. Belo Horizonte:
Auténtica, 2016. p. 287-304.

LEE, Chan-Woong. Le concept de plateau chez Deleuze et Guattari: ses implications epistemologique
et ethique. Kriterion, Belo Horizonte, v. 55, n.129, p. 79-97, 2014.

MILES, Barry; GRAUERHOLZ, James. Nota dos editores. In: BURROUGHS, William Seward. Almogo nu.
S3o0 Paulo: Companhia das Letras, 2001. p. 299-317.

M’UZAN, Michel de. Um caso de masoquismo perverso. [n: M'UZAM. Michel de et al. A sexualidade
perversa. Lisboa: Vega, 1980. p. 11-34.

ROMAGNOLI, Roberta Carvalho. Acerca da nocao de territrio no SUAS: a proposta esquizoanalitica.
In: ROMAGNOLI, Roberta Carvalho; MOREIRA, Maria Ignez Costa. (org.). O sistema iinico de assisténcia
social—SUAS: a articulagdo entre psicologia e o servigo social no campo da protecao social, seus desa-
fios e perspectivas. Curitiba: Editora CRV, 2014. p. 117-131.

SCHREBER, Daniel Paul. Memodrias de um doente dos nervos. Traducio de Marilene Carone. Sao Paulo:
Paz e Terra, 1995.

Eixo Roda, Belo Horizonte, v. 34, n. 3, p. 58-71, 2025 71



