O Eixo e a Roda: Revista Literatura Brasileira
V.34, 1.3, p. 44-57, 2025

ISSN: 2358-9787 - DOI: 10.35699/2358-9787.2025.57665
Submetido em: 20/02/2025 - Aprovado em: 16/04/2025

O corpo pds-organico: uma
vida alternativa em Kentukis

The Post-Organic Body: An Alternative Life in Kentukis

Ana Carolina Macena Francini
Instituto Federal de S3o Paulo (IFSP)
Sdo Paulo | SP | Brasil
anafrancini@msn.com
https://orcid.org/0000-0002-5548-6373

Resumo: Em Kentukis (2018), de Samanta Schweblin, um
novo aparato tecnolégico prolifera pelos mais diferentes
lares, tornando-se uma febre mundial. Esta espécie de
“rob0 de estimacao”, chamado “kentuki”, possui Wi-Fi e
cameras controladas remotamente por um ser humano
desconhecido situado em algum lugar do globo. Nestas
conexoes estabelecidas pelos kentukis, interessa para
esta breve analise problematizar o pretensioso anseio de
tal tecnologia em tentar superaras limitagoes espaciais do
corpo organico por meio de uma problematica virtualiza-
cao que, na realidade, ndo prescinde de um corpo. Dessa
forma, propoe-se que o kentuki é uma conexao corpérea
que desestabiliza os dualismos que sustentam a definicao
de pessoa humana, em direcao a um modo de existéncia
outro, no limiar da tecnologia e da animalidade. Para isso,
dialoga-se especialmente com a obra de Roberto Esposito,
filosofo que sustenta que o corpo humano nao configura
uma pessoa e nem pode ser considerado uma coisa, cons-
tituindo um elo entre esses dois polos.

Palavras-chave: Kentukis; corpo; animalidade; categoria
de pessoa.

Abstract: In Kentukis (2018) by Samanta Schweblin,anew
technological device spreads across diverse households,
becoming a global craze. This kind of “pet robot,” called
a kentuki, is equipped with Wi-Fi and cameras remotely
controlled by an unknown human located somewhere
in the world. This brief analysis aims to explore the
ambitious aspiration of such technology to overcome
the spatial limitations of the organic body through a
problematic virtualization that, in reality, does not dis-
pense with a body. Thus, it is proposed that the kentuki
represents a corporeal connection that destabilizes the

This work is licensed under the Creative Commons Attribution 4.0 International License. To view a copy of this license,
visit http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/ or send a letter to Creative Commons, PO Box 1866, Mountain View, CA 94042, USA.



dualisms underlying the definition of the human per-
son, pointing toward an alternative mode of existence
at the intersection of technology and animality. To sup-
port this perspective, the discussion engages particu-
larly with the work of philosopher Roberto Esposito,
who argues that the human body neither constitutes a
person nor can it be considered a mere object, instead
forming a link between these two poles.

Keywords: Kentukis; body; animality; personhood.

1. <<Conexao de kentuki estabelecida>>: a materialidade dos corpos
como poténcia criadora’

A obra cinematografica Crimes do futuro (2022), do diretor canadense David Cronenberg,
especula um futuro tecnolégico no qual as doencas estao praticamente erradicadas e a espé-
cie humana evolui para um estado no qual quase nao se sente dor. Este ambiente aparente-
mente “saudavel”, em realidade, revela uma atmosfera futuristica plastica e tediosa, naqual o
flagelo ao corpo converte-se em um fetiche explorado por artistas —os protagonistas do filme
— que em suas performances cirtrgicas expoem do interior dos corpos um perigo que prefi-
gura colocarem risco a definicao que se tem do que é ser “humano”: a chamada “sindrome de
evolucdo acelerada’, em que os corpos em constante evolugao criam novos 6rgaos e parecem
escapar de sua organicidade natural em direcao a uma condicao cada vez mais sintética, plas-
tica, em consonancia com os novos tempos retratados no filme.

Considerado pela critica um filme pertencente ao género denominado “terror corpo-
ral”, cujo intuito é apresentar cenas perturbadoras de violacao ao corpo, Crimes do futuro chama
aatencao ao evidenciar que a suposta evolucao da espécie humana ndo pressupoe uma virtua-
lizacao do corpo bioldgico em direcao a uma forma de existéncia etérea de pura informacao, a
exemplodo que ocorre em producoes audiovisuais de ficcao cientificacomo a série Black Mirror.
Ao contrario disso, no filme de Cronenberg, o ser humano é concebido em sua materialidade e
o futuro ndo significa a auséncia do corpo, mas sim a poténcia de um corpo pds-organico.

Neste sentido, o romance Kentukis da escritoraargentina Samanta Schweblin, publicado
em 2018, de alguma forma, antecipa algumas das tematicas presentes na obra de Cronenberg.
Além de evidenciar a violéncia a qual os corpos estao expostos —de modo que a obra também
pode ser considerada uma espécie de terror corporal—, tal qual o filme de Cronenberg, Kentukis
também convida a considerar o corpo pds-organico como uma poténcia para uma nova forma
de vida: uma vida alternativa, que vai além da nocao tradicional de pessoa humana.

' Este artigo é derivado da tese intitulada O que pode o corpo escrito? Das possibilidades de uma vida outra nas narra-
tivas contemporineas, defendida por Ana Carolina Macena Francini, no Programa de Pés-Graduacao em Lingua
Espanhola e Literaturas Espanhola e Hispano-Americana do Departamento de Letras Modernas da Faculdade
de Filosofia, Letras e Ciéncias Humanas da Universidade de Sao Paulo (FFLCH-USP), no ano de 2022.

Eixo Roda, Belo Horizonte, v. 34, n. 3, p. 44-57, 2025 45



A narrativa se centra num novo dispositivo, denominado kentukis, uma espécie de
‘robd de estimacao’ controlado remotamente por humanos, comercializado em diversos
modelos de animais, a exemplo do coelho e do corvo. No entanto, este novo dispositivo nao é
propriamente um bicho de estimacao e tampouco pode ser considerado um mero robé. Mas,
apesardesuadificil categorizacao, nodecorrer narrativa, vai-se constatando que o kentuki, em
realidade, oferecia recursos simples e muito semelhantes aos de um telefone mével, de modo
que o inovador deste aparato — que “cheirava a tecnologia, plastico y algodao” (Schweblin,
2018, p. 24, traducao nossa) — se encontrava exatamente nesta mescla difusa entre o robd, o
animal e o humano. Isso porque, se por um lado, o kentuki ndo falava e apenas emitia grunhi-
dos — como um animal; por outro, este dispositivo dispunha de 4G/wi-fi, carregador, rodas e
olhos com um sistema de cameras controladas remotamente por um ser humano desconhe-
cido que podia estar em qualquer lugar do globo: essa talvez a caracteristica mais peculiar e
perturbadora deste novo aparelho. Assim, nesta cobica pelos kentukis, existia a possibilidade
de <<té-los>> ou de <<ser>>um deles, adentrando — via este aparato — na intimidade de um
lar e submetendo-se a um <<amo>>.

A narrativa de Schweblin, por sua vez, vai narrar onze relatos, isto é, onze conexoes
distintas nas quais o personagem principal <<é>> um kentuki (e controla remotamente um
kentuki através de um aplicativo no celular ou tablet) ou <<tem>> um kentuki, ou seja, com-
pra um desses robds para ter em casa. Nesses onze relatos, reconhecem-se certos vicios tec-
nolégicos contemporaneos, como o voyeurismo e a dependéncia digital, mas o que parece
mais interessante para esta analise é perceber como cada protagonista, através do kentuki, se
esforca para criar uma realidade alternativa, ou melhor, uma vida alternativa para si mesmo,
na qual tenta superar algum tipo de isolamento que experimenta em sua realidade domi-
nante, ou seja, na realidade fora dessas conexdes tecnolégicas.

A vista desse contexto em que se apresenta a narrativa de Kentukis, com base nas
ideias da antropéloga argentina Paula Sibilia que, em seu livro O homem pés-organico (2015),
elabora uma critica aos saberes tecno-cientificos que anseiam a qualquer custo ultrapassar
todas as limitacOes bioldgicas ligadas a materialidade do corpo humano para reduzi-loa uma
condicao tao somente imaterial, interessa para esta breve andlise questionar o pretensioso
anseio deste novo aparato que, na narrativa, tenta superar as limitagoes espaciais da maté-
ria organica por meio de uma problematica virtualizacao do corpo humano que, na pratica,
nao prescinde de um corpo tecnolégico ao qual se delimita. Em outras palavras, apesar dessa
‘nova’ tecnologia possibilitar que uma pessoa ‘controle’ virtualmente um kentuki, ironica-
mente, este mesmo aparato é um “robd de estimacao” que esta sujeitado a outra pessoa, a
um “dono”, presente no ambiente remoto em que o kentuki se encontra materializado. Deste
modo, o que se nota é que esta tecnologia — aparentemente tao avancada —ainda nao pres-
cinde de um corpo (mesmo que pés-organico): o préprio kentuki, que além de nao viabilizar
a virtualizacao do ser humano para um estado incorpéreo de pura informacao, paradoxal-
mente, mais que isso, recobra a condi¢do animal do ser humano.

2. <<Conexao de Marvin>>: “Snowdragon” e o “dom da ubiquidade”

Assim, para analisar tais questoes, esta analise terd como foco uma das onze narrativas de
Kentukis: a narrativa de Marvin, em que este personagem <<é>> um kentuki. Marvin é um

Eixo Roda, Belo Horizonte, v. 34, n. 3, p. 44-57, 2025 46



garoto que vive na pequena cidade de Antigua, na Guatemala, e que as escondidas de seu
desatento pai compra o aplicativo de <<usuario>> e estabelece a conexao de kentuki, aces-
sando uma conta bancaria esquecida que pertencia a sua falecida mae. No contexto deste
personagem, que permanece diariamente sozinho no escritério de seu pai com o pretexto de
que estava estudando, fica clara esta sua busca de evadir-se, de querer estar em outro lugar,
pois: se, em sua vida em Antigua, Marvin era um garoto solitario e entediado, na sua conexao
estabelecida com um povoado nérdico situado na Noruega, a ‘realidade’ alternativa posta em
seu tablet era bastante distinta. Além de conseguir <<ser>> um dragao — como tanto dese-
jara —, pela tela de seu kentuki, Marvin descobre que nesta nova paisagem, tao distante da
Guatemala, poderia realizar um sonho prometido pela sua falecida mae: tocar a neve. Dessa
maneira, para tentar concretizar esse sonho, Marvin estara disposto a superar todas as possi-
veis limitacoes de seu kentuki para o qual ele mesmo dara o nome de “SnowDragon”.

A primeira destas limitacOes sera escapar da vitrine de uma loja de eletrodomésticos
que adquirira o kentuki dragao exclusivamente para animar — como se fosse um “macaqui-
nho” (Schweblin, 2018, p. 67, traducao nossa) — os clientes que passavam na rua. Nao obs-
tante, sobre esta primeira adversidade, Marvin nao vacila em declarar que “nao aceitaria, pelo
menos nao nessaoutravida, voltaraficar preso” (Schweblin, 2018, p. 32, traducdo nossa). Deste
modo, nesta outra vida, para livrar-se da vitrine e seguir o seu propésito de tocar a neve, sem
possuir exatamente um <<amo>>, Marvin contard com a ajuda da dona da loja de eletrodo-
mésticos —que o libertara parcialmente — e de Jesper, um jovem hacker que lidera um “Clube
de libertacao” de kentukis cujo objetivo é viabilizar uma certa autonomia a esse aparato.

No periodo em que o kentuki de Marvin permanece exposto na vitrine, o jovem Jesper
—lider do “Clube de Libertacao” — por vezes passa pela loja e escreve as seguintes mensagens:
“Libertem o kentuki!”, “amos exploradores!” (Schweblin, 2018, p. 68, traducao nossa), de modo
que “ser liberado”, no contexto da narrativa, corresponde a nao estar mais submetido a um
<<amo>> e as suas possiveis exploracdes. Tendo em vista que Marvin nido comprara as escon-
didas o <<usuario>> de kentuki para “voltar a ficar preso” (Schweblin, 2018, p. 32), estas men-
sagens de Jesper o encorajam a pedir a sua <<ama>> que o libere. A dona da loja, por sua
parte, libera parcialmente o pequeno dragao para que este possa explorar o povoado nérdico
durante a noite. Dessa maneira, o kentuki vai se tornando uma espécie de passaporte (quase)
sem restricoes para que Marvin desde Antigua possa percorrer as ruas da Noruega a fim de
realizar o sonho prometido por sua mae de tocar a neve:

O que Marvin queria, o que teria pedido se alguém tivesse se oferecido para lhe
conceder um desejo, era chegar até a neve. Mas um kentuki ndo podia subir na
neve e, embora as montanhas parecessem proximas, ele sabia que estavam a
quilémetros de distidncia. Pegou um desvio a direita. A alguns metros comecava
a praia. Marvin lamentou nao poder pegar nada com o kentuki; havia conchas e
muitos tipos de pedrinhas. (Schweblin, 2018, p. 92, tradugao nossa)?

2 Lo que queria Marvin, lo que hubiera pedido si alguien se hubiera ofrecido a cumplirle un deseo, era llegar
hasta la nieve. Pero un kentuki no podia trepar por la nieve y, si bien las montafias parecian cercanas, sabia
que estaban a kildmetros de distancia. Tomé un terraplén hacia la derecha. A unos metros empezaba la playa.
Marvin lamentd que no si pudiera agarrar nada con el kentuki, habia caracoles y muchos tipos de piedritas.

Eixo Roda, Belo Horizonte, v. 34, n. 3, p. 44-57, 2025 47



Neste primeiro passeio do dragao pelas ruas do povoado nérdico, no entanto, € inte-
ressante acompanhar o kentuki de Marvin enquanto este vai se dando conta das limita¢Ges
fisicas de seu dispositivo que dificultariam o cumprimento do seu desejo. Isso porque, apesar
de nao sentir frio ou padecer de diarreia, tal qual o corpo organico, em realidade, a materia-
lidade do kentuki—no limiar da p6s-organicidade — apresenta restricdes outras: ademais de
nao falar (@ semelhanca de um animal) e depender de uma bateria (como um telefone celu-
lar), este dispositivo ndo possuia pernas ou bragos, de modo que nao podia “escalara neve” ou
apanhar objetos, a exemplo dos caracdis na areia da praia.

Por seu turno, tal como Sibilia atenta para uma obviedade rechacada pelos saberes
tecno-cientificos de que “o cérebro existe no corpo e o corpo existe no mundo” assim que
“algum tipo de corpo é necessario para que a atividade mental possa ocorrer” (Sibilia, 2016,
p. 116-117), tais limitacOes constatadas por Marvin, na narrativa, desvelam que <<ser>> um
kentuki — distante de algum estado pleno de virtualidade corpdrea — resume-se, fundamen-
talmente, a experiéncia de estar virtualmente em um outro corpo, ainda que este nao seja
propriamente organico. Isto é, independentemente do ideal de virtualidade que cerca o
kentuki, para se estar em outro lugar ainda é necessario que haja um corpo. O kentuki, por-
tanto, € este corpo “tangivel” que “ocupa um lugar real” no mundo. Sendo assim, a partir desta
perspectiva de que o kentuki é um corpo — oscilante entre o androide, o humano e o animal
—, propGe-se que o romance de Schweblin, a sua maneira, instaura uma ordem corpérea na
narrativa a qual nao apenas problematiza este ideal tecnolégico de virtualidade, mas pde em
xeque os dualismos que separam mente e corpo, humano e animal, pessoa e coisa, propondo
um novo modo de existéncia entre esses binarismos.

A respeito destes binarismos, em seu livro Las personas y las cosas (2016), Esposito expli-
cita que o conceito de pessoa é um dispositivo disjuntivo de objetificacao cujos efeitos vao
além da cisao entre mente/corpo no ser humano, da separagao que aparta humano/animal
ou que qualifica pessoa/nao-pessoa dentro do préprio género humano. Segundo o fil6sofo
italiano, esse dispositivo é também responsavel pela grande divisao que organiza e separa o
mundo, fundamentalmente, em duas distintas categorias: as pessoas e as coisas. Do mesmo
modo que, no antigo direito romano, somente o pater detinha o status de pessoa que lhe
outorgava o poder de possuir ‘bens materiais’, os quais se estendiam a toda espécie de entes,
inclusive aos seres humanos que podiam ser reduzidos a condicao de “coisa” (Esposito, 2011,
2016), na atualidade, esta divisao permeia a configuracao dos diversos ambitos da sociedade,
tanto de carater juridico, quanto filoséfico, econdmico e politico, e se caracteriza sobretudo
por uma “oposicao mutua” que, de certa maneira, compreende todos os dualismos anterio-
res: “vocé esta deste lado da divisao, com as pessoas, ou do outro lado, com as coisas; nao ha
nenhum segmento intermediario que possa uni-las» (Esposito, 2016, p. 8, tradugao nossa).

Este modelo dicotomico seria, portanto, consequéncia do dispositivo de pessoa que
pressupde um processo de assujeitamento e objetificacdo no qual para que haja um sujeito é
necessario que haja um objeto submetido, seja este o que for: uma coisa, um corpo, um ani-
mal ou outro ser humano. Eis a relacao de sujeito/objeto que se estabelece para categorizar
as pessoas e as coisas: “a relacao entre elas é de dominacao instrumental, no sentido de que
o papel das cosas € servir ou ao menos pertencer as personas” (Esposito, 2016, p. 22, traducado
nossa). Por sua vez, de acordo ainda com o autor, este dispositivo somente consegue operar
essa fratura hierarquizante entre pessoas e coisas porque — tal como ocorre nos saberes téc-

Eixo Roda, Belo Horizonte, v. 34, n. 3, p. 44-57, 2025 48



nico-cientificos —, uma vez mais, se repete o gesto de negac¢do do corpo que, neste caso, se
realiza na dimensao corpérea dos seres humanos e na materialidade das coisas:

Enquanto na concepgao juridica romana, assim como na teoldgica crist3, a pessoa
nunca coincidiu com o corpo vivo que a encarnava, a coisa também foi, de certo
modo, descorporalizada ao ser reduzida a ideia ou a palavra na tradicao filoséfica
antiga e moderna. Em ambos os casos, é como se a divisao de principio entre pes-
soa e coisa fosse reproduzida em cada uma delas, separando-as de seu contetido
corpéreo. (Esposito, 2016, p. 10, tradugao nossa.)?

Dado que é preciso descorporificar pessoas e coisas tornando-as abstratas para se for-
jar esta légica binaria que as afasta, nao por casualidade, para contestar essa mesma logica,
Esposito acaba por fazer o movimento inverso do dispositivo de pessoa recuperando justa-
mente a dimensao do corpo humano: “o que foi excluido porque é alheio ao binémio entre
pessoa e coisa, é precisamente o elemento que permite o transito de uma a outra” (Esposito,
2016, p. 12, traducao nossa). O corpo — que por si s6 nao é uma pessoa, mas que também nao
pode ser considerado coisa — seria, entao, o elo de passagem entre as pessoas e as coisas,
as quais sao, com efeito, materialidade encarnada no mundo. Por sua vez, é oportuno que,
para pensar esta correspondéncia entre pessoas e coisas, Esposito utilize justamente o termo
“transito’, pois de certa maneira este ato de deslocar-se entre os corpos evoca a especificidade
de transito que permeia o romance de Schweblin e propicia transpor os limites espaciais do
corpo humano. Isso porque se a narrativa empreende “o dom da ubiquidade”, este “dom” —
ainda que associado a uma habilidade divina, imaterial — somente se torna realizavel nas
onze conexoes estabelecidas através da materialidade dos corpos dos kentukis.

3.<<Conex30 entre as pessoas e as coisas>>: a trajetoria infinita do toque

Dentre os distintos personagens que compoem o romance, Marvin é quem afigura ter maiordiscer-
nimento acerca da materialidade dos kentukis. Discernimento este que, ademais de atentar para
as limitagoes fisicas deste aparato pds-organico, contempla as suas potencialidades em direcao a
realizacio de seusonho. E o que se nota, porexemplo, na ocasiio em que, numa conversa na escola,
Marvin contesta seus colegas que zombam do fato de a neve ser o grande atrativo de sua conexao:

A seus amigos, ele havia contado sobre a neve, mas isso n3o parecia té-los impres-
sionado. Depois de fazerem piadas de por que um traseiro de princesa e um apar-
tamento em Dubai eram melhores do que a neve, disseram-lhe que, além disso, a
neve nem sequer podia ser tocada. Marvin sabia que estavam errados: se conse-
guisse encontrar neve e empurrasse seu kentuki com forca contra um monticulo

3 Mientras que en la concepcién juridica romana asi como en la teolégica cristiana, la persona nunca ha coinci-
dido conel cuerpoviviente que laencarnaba, también la cosa hasido de alglin modo descorporeizada al ser redu-
cidaalaideaolapalabraen la tradicion filoséfica antigua y moderna. En ambos casos, es como si la divisién de
principio entre personay cosa fuera reproducida en cada una de las dos, separandolas de su contenido corpéreo.

Eixo Roda, Belo Horizonte, v. 34, n. 3, p. 44-57, 2025 49



bem branco e fofo, poderia deixar sua marca. Eisso era como tocar com os proprios
dedos o outro lado do mundo. (Schweblin, 2018, p. 63, traducio nossa.)*

De inicio, é interessante perceber o modo como este fragmento deixa entrever a limi-
tacdo de uma leitura exclusivamente voyeuristica do romance de Schweblin, a qual parece
ser incapaz de abarcar a singularidade dos diversos relatos que o engendram. Pois, no que se
refere a Marvin, ele nao se adequa a esta visao mais comum que se tem da figura do voyeur no
mundo atual digitalizado, como aquele que sente prazer no ato de observar espacos privados
ou lugares remotos por meio de uma webcan: o desejo de Marvin nao é meramente ver a neve
através da camera de seu kentuki, mas sim tocd-la com seu dispositivo. A particularidade desse
desejo, por seu turno, torna-se ainda mais evidente quando seu dragao—que explorava as ruas
cerca a loja de eletrodomésticos — é levado para o “clube de libertacao”, convertendo-se defini-
tivamente em um kentuki liberado, o SnowDragon. Neste ambiente adaptado as necessidades
desse dispositivo, onde “havia carregadores em cada esquina” (Schweblin, 2018, p. 130, tradu-
¢ao nossa), e que incluia uma <<zona segura>> no povoado para que os kentukis pudessem
sair com certa seguranga, Marvin, todavia, nao se contenta em apenas poder observar a neve.
Novamente, ele almeja ir mais longe, dessa vez, para além da zona segura—no limiar da neve:

Nas noites seguintes, voltou a nevar, e Snow-Dragon saiu para a zona segura para
ver o espetaculo bem de perto. Na verdade, o que Marvin queria — ainda mais do
que abracar seudragao — era estar muito perto da neve, afundar o kentuki em um
monticulo bem branco e fofo. (Schweblin, 2018, p. 132, traducio nossa.)®

Este movimento de afundar o kentuki na neve, que carrega consigo o gesto do toque,
suscita a consideracao de Nancy (2000) de que somente mediante o tato é possivel apreender o
corpo pelo que ele de fato é: materialidade. Assim, quando Marvin afirma que impulsionar o ken-
tuki de encontro a neve, deixando sua marca, era como tocar com os proprios dedos outra parte
do mundo, o personagem também pensa esta experiéncia a partir da materialidade do corpo que
enquanto tal propicia, através do toque, a passagem entre as pessoas e as coisas, conforme sugere
Esposito, justamente colocando em contato o que estas tém em comum, seus corpos: a matéria
dos dedos de Marvin que controla o seu kentuki dragao o qual, por sua vez, afunda na neve.

Esta trajetdria do toque delineada por Marvin faz assomar outra especificidade sobre
0 corpo: o0 toque pressupde que sempre haja outros corpos em contato. Em 58 indicios sobre
el cuerpo, Extenson del alma (2017), Nancy deslinda esta condicao do corpo que nunca existe
sozinho, isolado, intangivel. Existem corpos, 0os quais compartem a experiéncia de estar no
mundo e se tocam em seus limites:

4 Asusamigos les habia contado lo de la nieve, pero eso no parecia haberlos impresionado. Después de hacerle
chistes sobre por qué un culo de princesa y un departamento en Dubai eran mejores que la nieve, le habian
dicho que, ademas, |a nieve ni siquiera podia tocarse. Marvin sabia que estaban equivocados: si lograbas encon-
trar nieve, y empujabas lo suficiente tu kentuki contra un monticulo bien blanco y espumoso, podias dejar tu
marca. Y eso era como tocar con tus propios dedos la otra parte del mundo.

5 Enlas noches siguientes habia vuelto a nevary Snow-Dragon habia salido a la zona segura para ver el especta-
culo lo bien de cerca. En realidad, lo que queria Marvin —ain mas que abrazar a su dragén —era estar muy cerca
de la nieve, hundir al kentuki en un tumulto bien blanco y espumoso.

Eixo Roda, Belo Horizonte, v. 34, n. 3, p. 44-57, 2025 50



Corpo cbésmico: palmo a palmo, meu corpo toca tudo. Minhas naddegas a minha
cadeira, meus dedos ao teclado, a cadeira e o teclado a mesa, a mesa ao chdo, o
chao aos alicerces, os alicerces ao magma central da Terra e aos deslocamentos
das placas tectbnicas. Se parto no outro sentido, pela atmosfera, chego as galaxias
e, finalmente, aos limites sem fronteiras do universo. Corpo mistico, substancia
universal e marionete puxada por mil fios. (Nancy, 2017, p. 21, traducio nossa.)®

Do mesmo modo que o romance de Schweblin, a sua maneira, ressignifica “o dom
[divino] da ubiquidade” ao torna-lo viavel nao pela presumivel virtualidade incorpérea, mas
sim por meio da materialidade dos kentukis, é curioso observar como Nancy subverte o termo
“mistico” que, como atributo do corpo, ndo se refere a um aspecto puramente sobrenatural ou
imaterial. Para Nancy, o corpo é mistico justamente porque, nesta trajetoria infinita do toque,
ele tudo toca e, assim, alcanca o universal. Outrossim, considerando-se que o toque também
sedaindistintamente entre alma e corpo, sendo este “a extensao da alma até as extremidades
do mundo e até confins de si” (Nancy, 2017, p. 51, traducao nossa), pondera-se que este per-
curso do corpo extensao da alma ao corpo mistico/césmico acaba por ser tornar outra passa-
gem entre as pessoas e as coisas. Com respeito a isso, em sua obra, Esposito também enfatiza
a importancia filoséfica do corpo humano que reside justamente em sua capacidade de se
oporatradicao binaria cartesiana, “ao dirigira atencao a uma entidade que nao pode ser redu-
zida as categorias de sujeito y objeto” (Esposito, 2016, p. 115, traducao nossa). Isso porque, mais
que um objeto em oposi¢ao a um sujeito, o corpo é, em realidade, o transito entre o sujeito da
consciéncia e as coisas: “a consciéncia é a tensao em direcao as coisas por meio do corpo, assim
como o corpo é o que conecta as coisas a consciéncia” (Esposito, 2016, p. 117, traducao nossa).
Portanto, é neste viés que se pode inferir que as conexoes estabelecidas de Kentukis interpGem
esse transito entre as pessoas e as coisas por meio do contato entre 0s corpos.

Por conseguinte, tais especificidades que envolvem as conexdes estabelecidas entre
os corpos implicam um abalo fundamental na l6gica binaria entre as pessoas e as coisas for-
jada pelo dispositivo de pessoa. Haja vista que este dispositivo tem a funcdo de separar pes-
soas e coisas, descorporificando-as numa relagdo em que as coisas se tornam tao somente
objetos concernentes as pessoas, sob outra perspectiva, quando se pensa essa relacdo em sua
materialidade, a partir da conexdo entre os corpos que se tocam, estes convertem-se numa
espécie de contra dispositivo que, de certo modo, desestabiliza esta dicotomia sujeito/objeto.
A vista disso, nas cenas em que Marvin confessa que gostaria de “estar muito perto da neve”
para empurrar ou afundar SnowDragon “contra um monticulo bem branco e fofo”, o uso dos
termos “perto” e “contra” evoca a tensao inerente que envolve a “vida em comum” entre os
corpos os quais, segundo Nancy, “sao forcas situadas e tensionadas umas contra as outras”, de
modo que “contra” (em contra, ao encontro, “muito perto”) € a principal categoria do corpo”
(Nancy, 2017, p. 20, tradugao nossa). Por conseguinte, é mediante esta tensao de forcas dos
corpos “contra” que estes acabam por afetar-se mutuamente numa relagao que nao se limita
a mera subordinacao de um objeto a um sujeito:

¢ Cuerpo cdsmico: palmo a palmo, mi cuerpo toca todo. Mis nalgas a mi silla, mis dedos al teclado, la sillay el
tecladoalamesa, la mesaal piso, el pisoa los cimientos, los cimientos al magma central de la tierray a los despla-
zamientos de las placas tecténicas. Si parto en el otro sentido, por la atmdsfera llego a las galaxias y finalmente
alos limites sin fronteras del universo. Cuerpo mistico, sustancia universal y marioneta tironeada por mil hilos.

Eixo Roda, Belo Horizonte, v. 34, n. 3, p. 44-57, 2025 51



Estar em comum, ou estarjuntos, e ainda mais simplesmente ou de maneira mais
direta, estar entre varios (...), é estar no afeto: ser afetado e afetar. E ser tocado e é
tocar. O “contato” — a contiguidade, o atrito, o encontro e a colisao — é a modali-
dade fundamental do afeto. (Nancy, 2017, p. 60, tradugio nossa.)’

Deste modo, depreende-se que é esta condicao de “estar em afeto”, produzido pela ten-
sao do encontro dos corpos, que torna possivel vislumbrar uma légica outra as pessoas e as coi-
sas, na qual estas nao sao simples objetos inertes, mas sim corpos que —neste tocar e ser tocado
— também afetam as pessoas, assim como estas afetam as coisas. Assim, nesta relacao de
mutualidade, em que “as coisas nos afetam, ao menos tanto como nos as afetamos” (Esposito,
2016, p. 122, traducao nossa), o fildsofo italiano especifica que as coisas, tal qual os seres vivos,
“também tém coracao, sepultado em sua quietude ou em seu movimento silencioso”. Por esse
motivo, especialmente se ndo entram no circuito de producao em série, as coisas em sua exis-
téncia sao também (nicas e nao perdem seu poder simbodlico, carregando em si uma experién-
cia antiga ou contemporanea, palpavel, visivel e reconhecivel (Esposito, 2016, p. 120).

Tao logo entram em nossas casas, as coisas encontram uma relacdo com nosso
corpo; elas voltam a ser particulares, como se cada uma adquirisse um nome préprio
(...). A partir desse momento, comegamos a nos sentir relacionados a elas por umvin-
culo que vai além de seu preco de mercado. (Esposito, 2016, p. 120, tradugao nossa.)®

E assim como Esposito chama a atencdo para a peculiaridade dos objetos tecnolégi-
cos, os quais parecem “dotados de uma vida prépria’, sendo cada vez mais dificil “agrupa-los
em uma funcao exclusivamente servil” (Esposito, 2016, p. 9, traducao nossa), de modo seme-
Ihante, os kentukis afiguram potencializar esse vinculo entre as pessoas e coisas, pois o enge-
nhoso cruzamento entre o humano, o animal e o androide, faz com que este “bicho de peldcia”
que “trazia consigo <<uma Unica vida>>" (Schweblin, 2018, p. 50, traducao nossa) se aproxime
ainda mais dos seres vivos. E, embora sejam, com efeito, uma mercadoria, constata-se que
até mesmo a sua fabricacao era singular: “havia toupeiras, coelhos, corvos, pandas, dragoes
e corujas. Mas nao havia iguais; mudavam as cores e as texturas, alguns estavam caracteri-
zados” (Schweblin, 2018, p. 23, traducao nossa). Eis, portanto, o que engendram as conexoes
estabelecidas de kentukis que, ao ensejarem este transito entre os corpos em contato, a sua
maneira, franqueiam as pessoas e as coisas para esta experiéncia outra do “estar em afeto”
que desorganiza os binarismos forjados pelo dispositivo de pessoa. Assim, “estabelecer uma
conexao” é, de algum modo, permitir “ser tocado e é tocar” bem como “ser afetado e afetar”
por meio do kentuki, que tampouco pode ser considerado uma “coisa” inerte, descorporifi-
cada, meramente submetida a um <<amo>>.

Por outra parte, nas conexdes em que 0s personagens sao os <<usuarios>> de ken-
tukis, este “estar em afeto” afigura ter uma intensidade distinta, quicd porque <<ser>> um
kentuki franqueia ao usuario a possibilidade de uma forma de existéncia outra através desse

7 Estar en com(n, o estar juntos, y alin mas simplemente o de manera mas directa, estar entre varios (..), €s
estar en el afecto: ser afectado y afectar. Es ser tocado y es tocar. El ‘contacto’ — la contigiiidad, la friccion, el
encuentroy la colision —es la modalidad fundamental del afecto.

& Tan pronto como entran en nuestras casas, encuentran una relacién con nuestro cuerpo; las cosas vuelven a
ser particulares, como si cada una adquiriera nombre propio (...). Desde ese momento, empezamos a sentirnos
relacionados con ellas por un vinculo que va mas alla de su precio de mercado.

Eixo Roda, Belo Horizonte, v. 34, n. 3, p. 44-57, 2025 52



corpo pés-organico, no limiar tecnologia e da animalidade. A vista disso, centrando-se uma
vez mais na conexao de Marvin, em que o personagem <<é>>um kentuki, é possivel notar que
sua experiéncia de estar em afeto se inicia ainda antes de seu kentuki ser liberado, quando
entra em contato com a dona da loja de eletrodomésticos:

Marvin olhou para cima, queria saber se ela ainda sorria, e viu a mao passar sobre
ele. Ndo saberia dizer o que aquela mao fazia; o braco da mulher havia ficado sus-
penso sobre o kentuki, conectando-os de uma forma estranha. Um ruido curto e
aspero se repetiu nos alto-falantes do tablet, e Marvin finalmente entendeu: esta-
vam lhe fazendo carinho. Soltou um grunhido entrecortado, que imaginou como
o ronronar de um gato, e abriu e fechou os olhos varias vezes, o mais rapido que
p6de, enquanto o movimento do brago fazia o avental ondular diante da tela.
(Schweblin, 2018, p. 65, tradu¢ao nossa)®

Especialmente este fragmento evidencia o kentuki como este corpo (contra)dispositivo
que tocado pela mulher de avental — num gesto de carinho — conecta os dois, a dona da loja e
Marvin, “de alguma formaestranha”. Marvin, porseu turno, retribui o carinho grunhindo e abrindo
e fechando os olhos de seu kentuki, numa experiéncia de afeto para ele tao intensa que, em sua
percepcao, em nada se assemelhava as suas relagoes na sua realidade dominante em Antigua:

Assim vestida e falando com tanta ternura, ela lhe lembrou a mulher que limpava
sua propria casa, aquela casa grande demais em Antigua, cheia de enfeites que
haviam sido de sua mae e que ninguém mais tinha coragem de tirar. Mas essa
mulher cuidava de Marvin como se fosse apenas mais um enfeite 6rfao. A mulher
do avental verde, por outro lado, havia tocado nele. Tinha cogado sua cabeca com
0 amor sincero com que se coga os filhotes e, assim que o soltou, Marvin girou,
pedindo mais. (Schweblin, 2018, p. 65, tradugdo nossa)™

Neste trecho, é significativo perceber o curso das conexdes estabelecidas de ken-
tukis, rumo a esta experiéncia de “estar em afeto”, que sutilmente vai se esquivando da légica
binaria que separa as pessoas e coisas, inclusive a que parece organizar o entorno de Marvin.
Tendo em vista que para forjar esta logica binaria é necessario descorporificar coisas e pes-
soas, numa relacao de objetificacdo na qual qualquer ente pode ser reduzido a coisa, a exem-
plo do ser humano ou do animal; de modo semelhante, é possivel notar que Marvin, em sua
casa, enquanto ser humano, sentia-se reduzido a um “enfeite 6rfao”, isto é, um objeto descor-
porificado, assim como os adornos de sua mae, nos quais ninguém colocava a mao. Por outra
parte, quando decide estabelecer uma nova conexao, no corpo do kentuki dragao, ele se sente

® Marvin mir6 hacia arriba, queria saber si ella todavia sonreia, y vio la mano pasar sobre él. No podria decir
qué hacia esa mano, el brazo de la mujer habia quedado suspendido sobre el kentuki, conectandolos de alguna
forma extrana. Un ruido corto y aspero se repitio en los parlantes de la Tablet, y Marvin al fin lo entendié: lo
estaban acariciando. Hizo un grufiido entrecortado, que imagin6 como un ronroneo de un gato y abrié y cerré
los ojos varias veces, lo mas rapido posible, mientras el movimiento del brazo hacia que el delantal ondulara
frente a la pantalla.

° Asivestiday hablandole con tanta ternura, le recordd a la mujer que limpiaba su propia casa, esa casa dema-
siado grande de Antigua llena de adornos que habian sido de su madre y ya nadie se animaba a quitar. Pero esa
mujer cuidaba a Marvin como otro adorno huérfano. La mujer del delantal verde, en cambio, lo habia tocado.
Le habia rascado la cabeza con el amor sincero con el que se rasca a los cachorros y en cuanto lo solté Marvin
gir6 reclamando mas.

Eixo Roda, Belo Horizonte, v. 34, n. 3, p. 44-57, 2025 53



amado e nao mais um adorno, justamente porque foi tocado pela dona da loja e acariciado
como se fosse um animal: eis a poténcia do afeto dos corpos que se tocam para além das dico-
tomias mente/corpo, humano/animal, pessoa/coisa.

4. <<Ser kentuki>>: a experimenta¢ao do “corpo sem orgaos” e seus
possiveis devires

Para perscrutar a peculiaridade da poténcia do afeto que experienciam os personagens que
<<s30>> kentukis, a exemplo de Marvin, propoe-se entao pensar que tal poténcia somente
é possivel porque as conexoes estabelecidas de kentukis criam através desse dispositivo
os denominados “corpos sem 6rgaos”, os quais — mais do que um conceito, como explicam
Deleuze e Guattari (1999) — referem-se a uma pratica: s3o um exercicio de experimentagao
em que se abre o corpo a novas conexoes por onde circulam fluxos de intensidade de afetos
para além dos limites do organismo, da significacdo e do sujeito. Por seu turno, entende-se por
“organismo, significacdo e sujeito” toda forma de estratificacdo que se sedimenta por cima do
“corpo sem 6rgaos” para manté-lo “organizado, significado, sujeitado” (Deleuze, Guattari, 1999,
p. 22). Nestes termos de Deleuze e Guattari, o dispositivo de pessoa pode ser considerado um
modo de estratificacdo que controla e confina os corpos para torna-los inteligiveis e estaveis
nos contornos dessa categoria que determina que somente o ser vivente que anula/objetifica
o corpo é qualificado a possuir o status de pessoa. Em alternativa, o “corpo sem 6rgaos” seria
“o plano de consisténcia do desejo”, isto é, onde o desejo se inscreve como um processo de pro-
ducao continuo (Deleuze, Guatttari, 1999, p. 15), abrindo passagens através dos estratos para
compor agenciamentos cujas intensidades ultrapassam os confins da categoria de pessoa:

Trata-se de criar um corpo sem drgaos ali onde as intensidades passem e facam
com que nao haja mais nem eu nem o outro, isto ndo em nome de uma genera-
lidade mais alta, de uma maior extensio, mas em virtude de singularidades que
nao podem mais ser consideradas pessoais, intensidades que nao se pode mais

chamar de extensivas. (Deleuze, Guattari, 1999, p. 16)

Considerando-se que, na perspectiva de Deleuze e Guattari, existe uma alegria ima-
nente ao desejo que se distribui em intensidades e povoa os “corpos sem 6rgaos”, resulta
ainda mais notério o motivo pelo qual essa experiéncia de afeto pode ser tao potente aos
<<usuarios>>, uma vez que os agenciamentos de desejo liberam estes fluxos contidos em
seus corpos através das conexoes estabelecidas de kentukis, por onde as intensidades de ale-
gria e outros afetos se distribuem, movimentam-se e circulam, formando um continuo de
“corpos sem 6rgaos”. Logo, este continuo de “corpos sem 6rgaos” converte 0s <<usuarios>>
em “singularidades que nao podem mais ser consideradas pessoais”, ou seja, que nao mais
cabem na categoria de pessoa ou nos binarismos que a sustentam, propiciando estranhos
devires: devir-dragao, devir-coelho, devir-kentuki.

Por sua vez, agregando um aspecto mais as ideias de Esposito e Nancy, Deleuze e
Guattari (2008, p. 42) declaram que “os afetos sao devires”, justamente porque esta condicao
de “afetar e serafetado” acarreta transformacoes nos corpos dos individuos que estariam num

”_ o«

processo constante de “vira ser”: “as relacdes que compoem um individuo, que o decompdem

Eixo Roda, Belo Horizonte, v. 34, n. 3, p. 44-57, 2025 54



ou o modificam, correspondem intensidades que o afetam, aumentando ou diminuindo sua
poténcia de agir, vindo das partes externas ou das proprias partes”. Assim, o kentuki, nesse
transcurso de estabelecer conexdes entre os “corpos sem 6rgaos”, produz intensidades de
afeto que “compoem” e “modificam” o <<usuario>> para um devir-animal no limiar da tecno-
logia. Isso porque, ao desviar-se das estratificacoes, o <<usuario>>do kentuki traca uma linha
de fuga, de desterritorializacao, que — além de reconecta-lo a sua dimensao corpérea — se
compoe com o animal e o androide, fazendo deste <<usuario>> um devir: uma indiscernibili-
dade -entre a pessoa e a coisa, 0 humano e animal, a mente e o corpo—que a categoria pessoa
nao consegue abarcar. Estes devires dos <<usuarios>>, por sua parte, engendram uma vida
alternativa e anénima a estes personagens que, uma vez mais, problematiza a categoria de
pessoa como Unica forma possivel e reconhecivel do ser.

5. <<Conexao de kentuki finalizada>>: a materialidade dos corpos
como limiar do “terror corporal”

Por fim, é relevante destacar que, assim como o romance de Schweblin, de algum modo, vis-
lumbra uma vida alternativa através dos kentukis, em contrapartida, ele também problematiza
a possibilidade de diferentes formas de existéncia ao evidenciar a fragilidade a que os corpos
estdo expostos, especialmente quando nio se limitam mais 3 categoria de pessoa. E neste
ponto que Kentukis, a exemplo da obra de Cronenberg, converte-se em uma espécie de “terror
corporal”. Isso porque, conforme alertam Deleuze e Guattari, nao se sabe o que pode o corpoem
afeto com outros corpos: destruir, destruir-se, trocar acoes e paixdes ou tornar-se mais potente
(2008, p. 43). Por esse motivo, os fil6sofos sinalizam que a ‘prudéncia’, em certas doses, seria
uma “regra imanente a experimentacao” dos “corpos sem 6rgaos”, quando estes produzem um
devir (1999, p.10). Prudéncia essa que |he falta a Marvin, quando este se abstém de seus estudos
e de suarealidade dominante em Antigua para encontrar a neve em seu devir-kentuki liberado.

Imerso em sua obstinagao por tocar a neve, Marvin seguia as escondidas comprando
equipamentos de Jesper com o propésito de dar mais autonomia para que seu kentuki libe-
rado explorasse o povoado noruegués, de modo que —se pudesse — prescindiria de seu corpo
organico para com efeito ser “um dragao que carregava dentro de si um garoto”: “poderia viver
sem comer absolutamente nada e tocar a neve o dia inteiro, quando finalmente a encon-
trasse” (Schweblin, 2018, p. 34, traducao nossa). E, haja vista que a conexao de kentuki, na
qualidade de um devir, pressupde um estar em afeto com outros corpos e nao dentro deles,
infere-se quao problematica pode ser esta vida alternativa almejada por Marvin:

N3o era tao facil nem rapido cruzar a cidade, mas ele gostava de pensar que,
mesmo agora que na conta de sua mae nao restava um Gnico euro, poderia viver
como um kentuki por um século sem se preocupar com dinheiro. Podia comer e
dormir em Antigua, cuidando do préprio corpo de tempos em tempos, enquanto
na Noruega os dias passariam tranquilamente, recarregando-se de base em base,
sem sentir falta de um pedaco de chocolate ou de um cobertor para passar a noite.
Nao precisar de nada disso para viver tinha algo de superpoder, e se finalmente

Eixo Roda, Belo Horizonte, v. 34, n. 3, p. 44-57, 2025 55



conseguisse encontrar a neve, poderia passar o resto da vida nela sem sequer sen-
tir um pouquinho de frio. (Schweblin, 2018, p. 158, traducio nossa.)”

Nesta passagem, Marvin novamente reconhece a dificuldade de locomocao de seu
dispositivo que — apesar de liberado e equipado — necessitava ter sua bateria carregada de
“base en base” para cruzar o povoado e encontrar a neve, o que reforca a ideia de que este pro-
tagonista possui algum discernimento de que <<ser>> um kentuki ndo é um estado pleno de
virtualidade corpérea, mas sim a experiéncia de estar virtualmente em um outro corpo. Contudo,
apesar disso, em consonancia com saberes técnico-cientificos vigentes, Marvin também idea-
liza 0 kentuki como este ser pds-organico que —como um “super-herdi” —seria capaz de supe-
rar o ‘obsoleto’ corpo organico cujas necessidades poderiam ser desconsideradas, reduzidas
ou mais bem esvaziadas, tal como conjectura em seu processo de devir-dragao.

Por conseguinte, quase como na forma de um prentncio acerca do desfecho da cone-
xao em Antigua, Deleuze e Guattari esclarecem que o “pior ndo é permanecer estratificado
— organizado, significado, sujeitado — mas precipitar os estratos numa queda suicida ou
demente, que os faz recair sobre nés, mais pesados do que nunca” (1999, p. 22), assim como
eles parecem recair sobre Marvin, em sua Gltima cena, quando seu devir-kentuki também se
precipita e cai. Por sua vez, este € 0 momento em que as duas realidades ou as duas vidas de
Marvin se tocam de maneira decisiva. Em sua vida no povoado noruegués, apesar de tentar
soar o alarme para que Jesper o resgatasse, SnowDragon acaba capturado enquanto plane-
java seu percurso até a neve. O kentuki-dragao é, entdo, jogado na cacamba de frutas de uma
caminhonete que se dirigia rapidamente a um destino oposto ao da neve, num trajeto tao
violento que Marvin ndo consegue segurar seu kentuki que cai, girando violentamente em
meio aos pedregulhos da tortuosa estrada. Neste mesmo instante, em sua vida em Antigua,
o pai de Marvin entra no escritério com o seu boletim em maos:

Rolava, e seu pai abriu a porta. Marvin afastou o tablet e o deixou sobre os livros,
cerrou os dentes com tanta forca que lhe pareceu que n3o conseguiria mover
nenhuma outra parte do corpo. O som da queda ainda ecoava, metdlico, pelo
quarto. O que faria se seu pai perguntasse o que estava acontecendo? Como expli-
caria que, na verdade, estava machucado, estava quebrado e continuava rolando,
sem nenhum controle, para baixo? Fez um esforgo e conseguiu respirar. Seraque ele
podia ouvi-lo cair? Sera que entendia que o barulho do tablet era 0 som de seus pré-
prios golpes contra o cascalho? (...) Marvin desceu da cadeira. Quando passou pelo
pai, viu o caderno de notas da escola pendendo de sua mao. Era como se Marvin
ndo sentisse o chdo —caminhava no ar. (Schweblin, 2018, p. 194, tradugio nossa)™

" No era tan facil ni rapido cruzar el pueblo, pero le gustaba pensar que, incluso ahora que en la cuenta de su
madre no quedaba ni un euro, podria vivir como un kentuki un siglo sin preocuparse por el dinero. Podia comer
y dormir en Antigua atendiendo cada tanta su cuerpo mientras en Noruega los dias pasarian tranquilamente,
cargandose de base en base, sin afiorar un pedazo de chocolate, ni una manta para pasar la noche. No necesitar
nada de eso para vivir tenia algo de superhéroe, y si al fin lograba encontrar la nieve, podia vivir el resto de su
vida en ella sin que siquiera le diera un poquito de frio..

2 Rodabay su padre abrié la puerta. Marvin apart6 la tablet y la dejé sobre los libros, apretd tanto sus dientes
que le parecié que no podria mover ninguna otra parte del cuerpo. El ruido de la caida seguia oyéndose, meta-
lico en la habitacion. ;Qué haria si su padre le preguntaba qué estaba pasando? ;Cémo le explicaria que en rea-
lidad estaba golpeado, que estaba roto, y que seguia rodando, sin ningtin control, hacia abajo? Hizo un esfuerzo
y logré respirar. s;Podria escucharlo caer? ;Entendia que el ruido de la tablet eran sus propios golpes contra el

Eixo Roda, Belo Horizonte, v. 34, n. 3, p. 44-57, 2025 56



Marvin cai em seu devir-kentuki e, em seguida, na sua realidade dominante, quando
o calor contrastante de Antigua o retira de sua “ilusao” (Schweblin, 2018, p. 195) e ele tem de
sair do escritorio e descer degrau por degrau as escadas com seu pai empurrando as suas cos-
tas, sendo assim o fim de sua conexao. Por fim, convém mencionar que a situacao repentina
em que se da o fim da conexao estabelecida por Marvin repete-se de distintas maneiras nos
onze relatos que engendram o romance de Kentuks, nos quais <<amos>> e <<usuarios>> se
desestabilizam, compoem, decompoem-se, modificam-se em meio a essa poténcia de afetos
que bruscamente se finaliza. Quica isso se deva ao fato de que, nesse desejo de transcender os
limites da espécie humana, tanto na obra de Schweblin quanto na de Cronenberg, a prudén-
cia se desvanece para dar lugar a pergunta que ressoa incessantemente através das persona-
gens dessas obras: “o que mais pode o corpo?”.

Referéncias

DELEUZE, Gilles; GUATTARI, Félix. Mil platds volume 1. Sao Paulo: Editora 34, 2000.

DELEUZE, Gilles; GUATTARI, Félix. Mil platds volume 3. Sao Paulo: Editora 34,1999.

DELEUZE, Gilles; GUATTARI, Félix. Mil platds volume 4. Sao Paulo: Editora 34, 2008.

ESPOSITO, Roberto. El dispositivo de la persona. Buenos Aires: Amorrortu, 2011.

ESPOSITO, Roberto. Tercera persona: politica de vida y filosofia de lo impersonal. Buenos Aires: Amorrortu, 2009.
ESPOSITO, Roberto. Bios. Biopolitica e filosofia. Belo Horizonte: Editora UFMG, 2017.

ESPOSITO, Roberto. Las personas y las cosas. Buenos Aires: Katz Editores, 2016.

ESPOSITO, Roberto. Imunidad, comunidad, biopolitica. Las torres de Lucca. Nimero, Julho- dezembro
de 2012, pp. 101-114.

FRANCINI, Ana Carolina Macena. O que pode o corpo escrito? Das possibilidades de uma vida outra nas nar-
rativas contemporaneas. 2022. Tese (Doutorado) — Universidade de Sao Paulo, S3o Paulo, 2022. Disponivel
em: https://www.teses.usp.br/teses/disponiveis/8/8145/tde-13122022-112834/. Acesso em: 18 jul. 2025.

NANCY, Jean-Luc. 58 indicios sobre el cuerpo, Extension del alma. Adrogué: Ediciones La Cebra, 2017.
NANCY, Jean-Luc. Corpus Lisboa: Vega, 2000.
Schweblin, Samanta. Kentukis. Barcelona: Penguin Random House, 2018.

Schweblin, Samanta. Alguien te estd mirando. [Entrevista concedida a] Marina Yuszczuk. In: Pdgina 12. Publicado
em12 dejaneiro de 2019. Disponivel em: https://www.paginaiz.com.ar/167344-alguien-te-esta-mirando.

Schweblin, Samanta. Samanta Schweblin: “A tecnologia é a nossa nova linguagem comum”. [Entrevista
concedida a] Catia Carmo. In: Delas. Publicado em 21 de maio de 2019. Disponivel em: https://www.
delas.pt/samanta-schweblin-a-tecnologia-e-a-nossa-nova-linguagem-comum/pessoas/625213/.

SIBILIA, Paula. O homem pés-organico: a alquimia dos corpos e das almas a luz das tecnologias digitais. Rio
dejaneiro: Contraponto, 2015.

ripio? [..] Marvin bajé de la silla, Cuando pasé junto a su padre vio el cuaderno de notas del colegio colgando de
sumano. Era como si Marvin no sintiera el piso, caminaba en el aire.

Eixo Roda, Belo Horizonte, v. 34, n. 3, p. 44-57, 2025 57


https://www.pagina12.com.ar/167344-alguien-te-esta-mirando
https://www.delas.pt/samanta-schweblin-a-tecnologia-e-a-nossa-nova-linguagem-comum/pessoas/625213/
https://www.delas.pt/samanta-schweblin-a-tecnologia-e-a-nossa-nova-linguagem-comum/pessoas/625213/

	_Hlk142140625
	_Hlk190882332
	_Hlk69129863
	_Hlk67662501
	_Hlk67672593
	_Hlk67045077
	_Hlk68595781
	_Hlk190881106
	_Hlk190881164
	_Hlk190881477
	_Hlk190881511

