
O Eixo e a Roda: Revista Literatura Brasileira
v. 34, n. 3, p. 44–57, 2025
issn: 2358-9787 ∙ doi: 10.35699/2358-9787.2025.57665
Submetido em: 20/02/2025 ∙ Aprovado em: 16/04/2025

 This work is licensed under the Creative Commons Attribution 4.0 International License. To view a copy of this license, 
visit http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/ or send a letter to Creative Commons, PO Box 1866, Mountain View, CA 94042, USA.

O corpo pós-orgânico: uma  
vida alternativa em Kentukis

The Post-Organic Body: An Alternative Life in Kentukis

Resumo: Em Kentukis (2018), de Samanta Schweblin, um 
novo aparato tecnológico prolifera pelos mais diferentes 
lares, tornando-se uma febre mundial. Esta espécie de 
“robô de estimação”, chamado “kentuki”, possui Wi-Fi e 
câmeras controladas remotamente por um ser humano 
desconhecido situado em algum lugar do globo. Nestas 
conexões estabelecidas pelos kentukis, interessa para 
esta breve análise problematizar o pretensioso anseio de 
tal tecnologia em tentar superar as limitações espaciais do 
corpo orgânico por meio de uma problemática virtualiza-
ção que, na realidade, não prescinde de um corpo. Dessa 
forma, propõe-se que o kentuki é uma conexão corpórea 
que desestabiliza os dualismos que sustentam a definição 
de pessoa humana, em direção a um modo de existência 
outro, no limiar da tecnologia e da animalidade. Para isso, 
dialoga-se especialmente com a obra de Roberto Esposito, 
filósofo que sustenta que o corpo humano não configura 
uma pessoa e nem pode ser considerado uma coisa, cons-
tituindo um elo entre esses dois polos.

Palavras-chave: Kentukis; corpo; animalidade; categoria 
de pessoa. 

Abstract: In Kentukis (2018) by Samanta Schweblin, a new 
technological device spreads across diverse households, 
becoming a global craze. This kind of “pet robot,” called 
a kentuki, is equipped with Wi-Fi and cameras remotely 
controlled by an unknown human located somewhere 
in the world. This brief analysis aims to explore the 
ambitious aspiration of such technology to overcome 
the spatial limitations of the organic body through a 
problematic virtualization that, in reality, does not dis-
pense with a body. Thus, it is proposed that the kentuki 
represents a corporeal connection that destabilizes the 

Ana Carolina Macena Francini
Instituto Federal de São Paulo (IFSP) 
São Paulo | SP | Brasil
anafrancini@msn.com
https://orcid.org/0000-0002-5548-6373



Eixo Roda, Belo Horizonte, v. 34, n. 3, p. 44-57, 2025 45

dualisms underlying the definition of the human per-
son, pointing toward an alternative mode of existence 
at the intersection of technology and animality. To sup-
port this perspective, the discussion engages particu-
larly with the work of philosopher Roberto Esposito, 
who argues that the human body neither constitutes a 
person nor can it be considered a mere object, instead 
forming a link between these two poles.

Keywords: Kentukis; body; animality; personhood.

1. <<Conexão de kentuki estabelecida>>: a materialidade dos corpos 
como potência criadora1

A obra cinematográfica Crimes do futuro (2022), do diretor canadense David Cronenberg, 
especula um futuro tecnológico no qual as doenças estão praticamente erradicadas e a espé-
cie humana evolui para um estado no qual quase não se sente dor. Este ambiente aparente-
mente “saudável”, em realidade, revela uma atmosfera futurística plástica e tediosa, na qual o 
flagelo ao corpo converte-se em um fetiche explorado por artistas – os protagonistas do filme 
– que em suas performances cirúrgicas expõem do interior dos corpos um perigo que prefi-
gura colocar em risco a definição que se tem do que é ser “humano”: a chamada “síndrome de 
evolução acelerada”, em que os corpos em constante evolução criam novos órgãos e parecem 
escapar de sua organicidade natural em direção a uma condição cada vez mais sintética, plás-
tica, em consonância com os novos tempos retratados no filme. 

Considerado pela crítica um filme pertencente ao gênero denominado “terror corpo-
ral”, cujo intuito é apresentar cenas perturbadoras de violação ao corpo, Crimes do futuro chama 
a atenção ao evidenciar que a suposta evolução da espécie humana não pressupõe uma virtua-
lização do corpo biológico em direção a uma forma de existência etérea de pura informação, a 
exemplo do que ocorre em produções audiovisuais de ficção científica como a série Black Mirror. 
Ao contrário disso, no filme de Cronenberg, o ser humano é concebido em sua materialidade e 
o futuro não significa a ausência do corpo, mas sim a potência de um corpo pós-orgânico. 

Neste sentido, o romance Kentukis da escritora argentina Samanta Schweblin, publicado 
em 2018, de alguma forma, antecipa algumas das temáticas presentes na obra de Cronenberg. 
Além de evidenciar a violência à qual os corpos estão expostos – de modo que a obra também 
pode ser considerada uma espécie de terror corporal –, tal qual o filme de Cronenberg, Kentukis 
também convida a considerar o corpo pós-orgânico como uma potência para uma nova forma 
de vida: uma vida alternativa, que vai além da noção tradicional de pessoa humana.

1  Este artigo é derivado da tese intitulada O que pode o corpo escrito? Das possibilidades de uma vida outra nas narra-
tivas contemporâneas, defendida por Ana Carolina Macena Francini, no Programa de Pós-Graduação em Língua 
Espanhola e Literaturas Espanhola e Hispano-Americana do Departamento de Letras Modernas da Faculdade 
de Filosofia, Letras e Ciências Humanas da Universidade de São Paulo (FFLCH-USP), no ano de 2022.



Eixo Roda, Belo Horizonte, v. 34, n. 3, p. 44-57, 2025 46

A narrativa se centra num novo dispositivo, denominado kentukis, uma espécie de 
‘robô de estimação’ controlado remotamente por humanos, comercializado em diversos 
modelos de animais, a exemplo do coelho e do corvo. No entanto, este novo dispositivo não é 
propriamente um bicho de estimação e tampouco pode ser considerado um mero robô. Mas, 
apesar de sua difícil categorização, no decorrer narrativa, vai-se constatando que o kentuki, em 
realidade, oferecia recursos simples e muito semelhantes aos de um telefone móvel, de modo 
que o inovador deste aparato – que “cheirava a tecnologia, plástico y algodão” (Schweblin, 
2018, p. 24, tradução nossa) – se encontrava exatamente nesta mescla difusa entre o robô, o 
animal e o humano. Isso porque, se por um lado, o kentuki não falava e apenas emitia grunhi-
dos – como um animal; por outro, este dispositivo dispunha de 4G/wi-fi, carregador, rodas e 
olhos com um sistema de câmeras controladas remotamente por um ser humano desconhe-
cido que podia estar em qualquer lugar do globo: essa talvez a característica mais peculiar e 
perturbadora deste novo aparelho. Assim, nesta cobiça pelos kentukis, existia a possibilidade 
de <<tê-los>> ou de <<ser>> um deles, adentrando – via este aparato – na intimidade de um 
lar e submetendo-se a um <<amo>>. 

A narrativa de Schweblin, por sua vez, vai narrar onze relatos, isto é, onze conexões 
distintas nas quais o personagem principal <<é>> um kentuki (e controla remotamente um 
kentuki através de um aplicativo no celular ou tablet) ou <<tem>> um kentuki, ou seja, com-
pra um desses robôs para ter em casa. Nesses onze relatos, reconhecem-se certos vícios tec-
nológicos contemporâneos, como o voyeurismo e a dependência digital, mas o que parece 
mais interessante para esta análise é perceber como cada protagonista, através do kentuki, se 
esforça para criar uma realidade alternativa, ou melhor, uma vida alternativa para si mesmo, 
na qual tenta superar algum tipo de isolamento que experimenta em sua realidade domi-
nante, ou seja, na realidade fora dessas conexões tecnológicas.

À vista desse contexto em que se apresenta a narrativa de Kentukis, com base nas 
ideias da antropóloga argentina Paula Sibilia que, em seu livro O homem pós-orgânico (2015), 
elabora uma crítica aos saberes tecno-científicos que anseiam a qualquer custo ultrapassar 
todas as limitações biológicas ligadas à materialidade do corpo humano para reduzi-lo a uma 
condição tão somente imaterial, interessa para esta breve análise questionar o pretensioso 
anseio deste novo aparato que, na narrativa, tenta superar as limitações espaciais da maté-
ria orgânica por meio de uma problemática virtualização do corpo humano que, na prática, 
não prescinde de um corpo tecnológico ao qual se delimita. Em outras palavras, apesar dessa 
‘nova’ tecnologia possibilitar que uma pessoa ‘controle’ virtualmente um kentuki, ironica-
mente, este mesmo aparato é um “robô de estimação” que está sujeitado a outra pessoa, a 
um “dono”, presente no ambiente remoto em que o kentuki se encontra materializado. Deste 
modo, o que se nota é que esta tecnologia – aparentemente tão avançada – ainda não pres-
cinde de um corpo (mesmo que pós-orgânico): o próprio kentuki, que além de não viabilizar 
a virtualização do ser humano para um estado incorpóreo de pura informação, paradoxal-
mente, mais que isso, recobra a condição animal do ser humano.

2. <<Conexão de Marvin>>: “Snowdragon” e o “dom da ubiquidade”

Assim, para analisar tais questões, esta análise terá como foco uma das onze narrativas de 
Kentukis: a narrativa de Marvin, em que este personagem <<é>> um kentuki. Marvin é um 



Eixo Roda, Belo Horizonte, v. 34, n. 3, p. 44-57, 2025 47

garoto que vive na pequena cidade de Antigua, na Guatemala, e que às escondidas de seu 
desatento pai compra o aplicativo de <<usuário>> e estabelece a conexão de kentuki, aces-
sando uma conta bancária esquecida que pertencia a sua falecida mãe. No contexto deste 
personagem, que permanece diariamente sozinho no escritório de seu pai com o pretexto de 
que estava estudando, fica clara esta sua busca de evadir-se, de querer estar em outro lugar, 
pois: se, em sua vida em Antigua, Marvin era um garoto solitário e entediado, na sua conexão 
estabelecida com um povoado nórdico situado na Noruega, a ‘realidade’ alternativa posta em 
seu tablet era bastante distinta. Além de conseguir <<ser>> um dragão – como tanto dese-
jara –, pela tela de seu kentuki, Marvin descobre que nesta nova paisagem, tão distante da 
Guatemala, poderia realizar um sonho prometido pela sua falecida mãe: tocar a neve. Dessa 
maneira, para tentar concretizar esse sonho, Marvin estará disposto a superar todas as possí-
veis limitações de seu kentuki para o qual ele mesmo dará o nome de “SnowDragon”.

A primeira destas limitações será escapar da vitrine de uma loja de eletrodomésticos 
que adquirira o kentuki dragão exclusivamente para animar – como se fosse um “macaqui-
nho” (Schweblin, 2018, p. 67, tradução nossa) – os clientes que passavam na rua. Não obs-
tante, sobre esta primeira adversidade, Marvin não vacila em declarar que “não aceitaria, pelo 
menos não nessa outra vida, voltar a ficar preso” (Schweblin, 2018, p. 32, tradução nossa). Deste 
modo, nesta outra vida, para livrar-se da vitrine e seguir o seu propósito de tocar a neve, sem 
possuir exatamente um <<amo>>, Marvin contará com a ajuda da dona da loja de eletrodo-
mésticos – que o libertará parcialmente – e de Jesper, um jovem hacker que lidera um “Clube 
de libertação” de kentukis cujo objetivo é viabilizar uma certa autonomia a esse aparato.  

No período em que o kentuki de Marvin permanece exposto na vitrine, o jovem Jesper 
– líder do “Clube de Libertação” – por vezes passa pela loja e escreve as seguintes mensagens: 
“Libertem o kentuki!”, “amos exploradores!” (Schweblin, 2018, p. 68, tradução nossa), de modo 
que “ser liberado”, no contexto da narrativa, corresponde a não estar mais submetido a um 
<<amo>> e às suas possíveis explorações. Tendo em vista que Marvin não comprara às escon-
didas o <<usuário>> de kentuki para “voltar a ficar preso” (Schweblin, 2018, p. 32), estas men-
sagens de Jesper o encorajam a pedir à sua <<ama>> que o libere. A dona da loja, por sua 
parte, libera parcialmente o pequeno dragão para que este possa explorar o povoado nórdico 
durante a noite. Dessa maneira, o kentuki vai se tornando uma espécie de passaporte (quase) 
sem restrições para que Marvin desde Antigua possa percorrer as ruas da Noruega a fim de 
realizar o sonho prometido por sua mãe de tocar a neve:

O que Marvin queria, o que teria pedido se alguém tivesse se oferecido para lhe 
conceder um desejo, era chegar até a neve. Mas um kentuki não podia subir na 
neve e, embora as montanhas parecessem próximas, ele sabia que estavam a 
quilômetros de distância. Pegou um desvio à direita. A alguns metros começava 
a praia. Marvin lamentou não poder pegar nada com o kentuki; havia conchas e 
muitos tipos de pedrinhas. (Schweblin, 2018, p. 92, tradução nossa)2

2  Lo que quería Marvin, lo que hubiera pedido si alguien se hubiera ofrecido a cumplirle un deseo, era llegar 
hasta la nieve. Pero un kentuki no podía trepar por la nieve y, si bien las montañas parecían cercanas, sabía 
que estaban a kilómetros de distancia. Tomó un terraplén hacia la derecha. A unos metros empezaba la playa. 
Marvin lamentó que no si pudiera agarrar nada con el kentuki, había caracoles y muchos tipos de piedritas.



Eixo Roda, Belo Horizonte, v. 34, n. 3, p. 44-57, 2025 48

Neste primeiro passeio do dragão pelas ruas do povoado nórdico, no entanto, é inte-
ressante acompanhar o kentuki de Marvin enquanto este vai se dando conta das limitações 
físicas de seu dispositivo que dificultariam o cumprimento do seu desejo. Isso porque, apesar 
de não sentir frio ou padecer de diarreia, tal qual o corpo orgânico, em realidade, a materia-
lidade do kentuki – no limiar da pós-organicidade – apresenta restrições outras: ademais de 
não falar (à semelhança de um animal) e depender de uma bateria (como um telefone celu-
lar), este dispositivo não possuía pernas ou braços, de modo que não podia “escalar a neve” ou 
apanhar objetos, a exemplo dos caracóis na areia da praia.

Por seu turno, tal como Sibilia atenta para uma obviedade rechaçada pelos saberes 
tecno-científicos de que “o cérebro existe no corpo e o corpo existe no mundo” assim que 
“algum tipo de corpo é necessário para que a atividade mental possa ocorrer” (Sibilia, 2016, 
p. 116-117), tais limitações constatadas por Marvin, na narrativa, desvelam que <<ser>> um 
kentuki – distante de algum estado pleno de virtualidade corpórea – resume-se, fundamen-
talmente, à experiência de estar virtualmente em um outro corpo, ainda que este não seja 
propriamente orgânico. Isto é, independentemente do ideal de virtualidade que cerca o 
kentuki, para se estar em outro lugar ainda é necessário que haja um corpo. O kentuki, por-
tanto, é este corpo “tangível” que “ocupa um lugar real” no mundo. Sendo assim, a partir desta 
perspectiva de que o kentuki é um corpo – oscilante entre o androide, o humano e o animal 
–, propõe-se que o romance de Schweblin, à sua maneira, instaura uma ordem corpórea na 
narrativa a qual não apenas problematiza este ideal tecnológico de virtualidade, mas põe em 
xeque os dualismos que separam mente e corpo, humano e animal, pessoa e coisa, propondo 
um novo modo de existência entre esses binarismos. 

A respeito destes binarismos, em seu livro Las personas y las cosas (2016), Esposito expli-
cita que o conceito de pessoa é um dispositivo disjuntivo de objetificação cujos efeitos vão 
além da cisão entre mente/corpo no ser humano, da separação que aparta humano/animal 
ou que qualifica pessoa/não-pessoa dentro do próprio gênero humano. Segundo o filósofo 
italiano, esse dispositivo é também responsável pela grande divisão que organiza e separa o 
mundo, fundamentalmente, em duas distintas categorias: as pessoas e as coisas. Do mesmo 
modo que, no antigo direito romano, somente o pater detinha o status de pessoa que lhe 
outorgava o poder de possuir ‘bens materiais’, os quais se estendiam a toda espécie de entes, 
inclusive aos seres humanos que podiam ser reduzidos à condição de “coisa” (Esposito, 2011, 
2016), na atualidade, esta divisão permeia a configuração dos diversos âmbitos da sociedade, 
tanto de caráter jurídico, quanto filosófico, econômico e político, e se caracteriza sobretudo 
por uma “oposição mútua” que, de certa maneira, compreende todos os dualismos anterio-
res: “você está deste lado da divisão, com as pessoas, ou do outro lado, com as coisas; não há 
nenhum segmento intermediário que possa uni-las» (Esposito, 2016, p. 8, tradução nossa). 

Este modelo dicotômico seria, portanto, consequência do dispositivo de pessoa que 
pressupõe um processo de assujeitamento e objetificação no qual para que haja um sujeito é 
necessário que haja um objeto submetido, seja este o que for: uma coisa, um corpo, um ani-
mal ou outro ser humano. Eis a relação de sujeito/objeto que se estabelece para categorizar 
as pessoas e as coisas: “a relação entre elas é de dominação instrumental, no sentido de que 
o papel das cosas é servir ou ao menos pertencer às personas” (Esposito, 2016, p. 22, tradução 
nossa). Por sua vez, de acordo ainda com o autor, este dispositivo somente consegue operar 
essa fratura hierarquizante entre pessoas e coisas porque – tal como ocorre nos saberes téc-



Eixo Roda, Belo Horizonte, v. 34, n. 3, p. 44-57, 2025 49

nico-científicos –, uma vez mais, se repete o gesto de negação do corpo que, neste caso, se 
realiza na dimensão corpórea dos seres humanos e na materialidade das coisas:

Enquanto na concepção jurídica romana, assim como na teológica cristã, a pessoa 
nunca coincidiu com o corpo vivo que a encarnava, a coisa também foi, de certo 
modo, descorporalizada ao ser reduzida à ideia ou à palavra na tradição filosófica 
antiga e moderna. Em ambos os casos, é como se a divisão de princípio entre pes-
soa e coisa fosse reproduzida em cada uma delas, separando-as de seu conteúdo 
corpóreo. (Esposito, 2016, p. 10, tradução nossa.)3

Dado que é preciso descorporificar pessoas e coisas tornando-as abstratas para se for-
jar esta lógica binária que as afasta, não por casualidade, para contestar essa mesma lógica, 
Esposito acaba por fazer o movimento inverso do dispositivo de pessoa recuperando justa-
mente a dimensão do corpo humano: “o que foi excluído porque é alheio ao binômio entre 
pessoa e coisa, é precisamente o elemento que permite o trânsito de uma à outra” (Esposito, 
2016, p. 12, tradução nossa). O corpo – que por si só não é uma pessoa, mas que também não 
pode ser considerado coisa – seria, então, o elo de passagem entre as pessoas e as coisas, 
as quais são, com efeito, materialidade encarnada no mundo. Por sua vez, é oportuno que, 
para pensar esta correspondência entre pessoas e coisas, Esposito utilize justamente o termo 
“trânsito”, pois de certa maneira este ato de deslocar-se entre os corpos evoca a especificidade 
de trânsito que permeia o romance de Schweblin e propicia transpor os limites espaciais do 
corpo humano. Isso porque se a narrativa empreende “o dom da ubiquidade”, este “dom” – 
ainda que associado a uma habilidade divina, imaterial – somente se torna realizável nas 
onze conexões estabelecidas através da materialidade dos corpos dos kentukis.

3. <<Conexão entre as pessoas e as coisas>>: a trajetória infinita do toque

Dentre os distintos personagens que compõem o romance, Marvin é quem afigura ter maior discer-
nimento acerca da materialidade dos kentukis. Discernimento este que, ademais de atentar para 
as limitações físicas deste aparato pós-orgânico, contempla as suas potencialidades em direção à 
realização de seu sonho. É o que se nota, por exemplo, na ocasião em que, numa conversa na escola, 
Marvin contesta seus colegas que zombam do fato de a neve ser o grande atrativo de sua conexão:

 A seus amigos, ele havia contado sobre a neve, mas isso não parecia tê-los impres-
sionado. Depois de fazerem piadas de por que um traseiro de princesa e um apar-
tamento em Dubai eram melhores do que a neve, disseram-lhe que, além disso, a 
neve nem sequer podia ser tocada. Marvin sabia que estavam errados: se conse-
guisse encontrar neve e empurrasse seu kentuki com força contra um montículo 

3  Mientras que en la concepción jurídica romana así como en la teológica cristiana, la persona nunca ha coinci-
dido con el cuerpo viviente que la encarnaba, también la cosa ha sido de algún modo descorporeizada al ser redu-
cida a la idea o la palabra en la tradición filosófica antigua y moderna. En ambos casos, es como si la división de 
principio entre persona y cosa fuera reproducida en cada una de las dos, separándolas de su contenido corpóreo.



Eixo Roda, Belo Horizonte, v. 34, n. 3, p. 44-57, 2025 50

bem branco e fofo, poderia deixar sua marca. E isso era como tocar com os próprios 
dedos o outro lado do mundo. (Schweblin, 2018, p. 63, tradução nossa.)4

De início, é interessante perceber o modo como este fragmento deixa entrever a limi-
tação de uma leitura exclusivamente voyeurística do romance de Schweblin, a qual parece 
ser incapaz de abarcar a singularidade dos diversos relatos que o engendram. Pois, no que se 
refere a Marvin, ele não se adequa a esta visão mais comum que se tem da figura do voyeur no 
mundo atual digitalizado, como aquele que sente prazer no ato de observar espaços privados 
ou lugares remotos por meio de uma webcan: o desejo de Marvin não é meramente ver a neve 
através da câmera de seu kentuki, mas sim tocá-la com seu dispositivo. A particularidade desse 
desejo, por seu turno, torna-se ainda mais evidente quando seu dragão – que explorava as ruas 
cerca à loja de eletrodomésticos – é levado para o “clube de libertação”, convertendo-se defini-
tivamente em um kentuki liberado, o SnowDragon. Neste ambiente adaptado às necessidades 
desse dispositivo, onde “havia carregadores em cada esquina” (Schweblin, 2018, p. 130, tradu-
ção nossa), e que incluía uma <<zona segura>> no povoado para que os kentukis pudessem 
sair com certa segurança, Marvin, todavia, não se contenta em apenas poder observar a neve. 
Novamente, ele almeja ir mais longe, dessa vez, para além da zona segura – no limiar da neve:

Nas noites seguintes, voltou a nevar, e Snow-Dragon saiu para a zona segura para 
ver o espetáculo bem de perto. Na verdade, o que Marvin queria  –  ainda mais do 
que abraçar seu dragão  –  era estar muito perto da neve, afundar o kentuki em um 
montículo bem branco e fofo. (Schweblin, 2018, p. 132, tradução nossa.)5

Este movimento de afundar o kentuki na neve, que carrega consigo o gesto do toque, 
suscita a consideração de Nancy (2000) de que somente mediante o tato é possível apreender o 
corpo pelo que ele de fato é: materialidade. Assim, quando Marvin afirma que impulsionar o ken-
tuki de encontro à neve, deixando sua marca, era como tocar com os próprios dedos outra parte 
do mundo, o personagem também pensa esta experiência a partir da materialidade do corpo que 
enquanto tal propicia, através do toque, a passagem entre as pessoas e as coisas, conforme sugere 
Esposito, justamente colocando em contato o que estas têm em comum, seus corpos: a matéria 
dos dedos de Marvin que controla o seu kentuki dragão o qual, por sua vez, afunda na neve. 

Esta trajetória do toque delineada por Marvin faz assomar outra especificidade sobre 
o corpo: o toque pressupõe que sempre haja outros corpos em contato. Em 58 indicios sobre 
el cuerpo, Extensón del alma (2017), Nancy deslinda esta condição do corpo que nunca existe 
sozinho, isolado, intangível. Existem corpos, os quais compartem a experiência de estar no 
mundo e se tocam em seus limites:

4  A sus amigos les había contado lo de la nieve, pero eso no parecía haberlos impresionado. Después de hacerle 
chistes sobre por qué un culo de princesa y un departamento en Dubái eran mejores que la nieve, le habían 
dicho que, además, la nieve ni siquiera podía tocarse. Marvin sabía que estaban equivocados: si lograbas encon-
trar nieve, y empujabas lo suficiente tu kentuki contra un montículo bien blanco y espumoso, podías dejar tu 
marca. Y eso era como tocar con tus propios dedos la otra parte del mundo.
5  En las noches siguientes había vuelto a nevar y Snow-Dragon había salido a la zona segura para ver el espectá-
culo lo bien de cerca. En realidad, lo que quería Marvin – aún más que abrazar a su dragón – era estar muy cerca 
de la nieve, hundir al kentuki en un tumulto bien blanco y espumoso.



Eixo Roda, Belo Horizonte, v. 34, n. 3, p. 44-57, 2025 51

Corpo cósmico: palmo a palmo, meu corpo toca tudo. Minhas nádegas à minha 
cadeira, meus dedos ao teclado, a cadeira e o teclado à mesa, a mesa ao chão, o 
chão aos alicerces, os alicerces ao magma central da Terra e aos deslocamentos 
das placas tectônicas. Se parto no outro sentido, pela atmosfera, chego às galáxias 
e, finalmente, aos limites sem fronteiras do universo. Corpo místico, substância 
universal e marionete puxada por mil fios. (Nancy, 2017, p. 21, tradução nossa.)6

Do mesmo modo que o romance de Schweblin, à sua maneira, ressignifica “o dom 
[divino] da ubiquidade” ao torná-lo viável não pela presumível virtualidade incorpórea, mas 
sim por meio da materialidade dos kentukis, é curioso observar como Nancy subverte o termo 
“místico” que, como atributo do corpo, não se refere a um aspecto puramente sobrenatural ou 
imaterial. Para Nancy, o corpo é místico justamente porque, nesta trajetória infinita do toque, 
ele tudo toca e, assim, alcança o universal. Outrossim, considerando-se que o toque também 
se dá indistintamente entre alma e corpo, sendo este “a extensão da alma até as extremidades 
do mundo e até confins de si” (Nancy, 2017, p. 51, tradução nossa), pondera-se que este per-
curso do corpo extensão da alma ao corpo místico/cósmico acaba por ser tornar outra passa-
gem entre as pessoas e as coisas. Com respeito a isso, em sua obra, Esposito também enfatiza 
a importância filosófica do corpo humano que reside justamente em sua capacidade de se 
opor à tradição binária cartesiana, “ao dirigir a atenção a uma entidade que não pode ser redu-
zida às categorias de sujeito y objeto” (Esposito, 2016, p. 115, tradução nossa). Isso porque, mais 
que um objeto em oposição a um sujeito, o corpo é, em realidade, o trânsito entre o sujeito da 
consciência e as coisas: “a consciência é a tensão em direção às coisas por meio do corpo, assim 
como o corpo é o que conecta as coisas à consciência” (Esposito, 2016, p. 117, tradução nossa). 
Portanto, é neste viés que se pode inferir que as conexões estabelecidas de Kentukis interpõem 
esse trânsito entre as pessoas e as coisas por meio do contato entre os corpos.

Por conseguinte, tais especificidades que envolvem as conexões estabelecidas entre 
os corpos implicam um abalo fundamental na lógica binária entre as pessoas e as coisas for-
jada pelo dispositivo de pessoa. Haja vista que este dispositivo tem a função de separar pes-
soas e coisas, descorporificando-as numa relação em que as coisas se tornam tão somente 
objetos concernentes às pessoas, sob outra perspectiva, quando se pensa essa relação em sua 
materialidade, a partir da conexão entre os corpos que se tocam, estes convertem-se numa 
espécie de contra dispositivo que, de certo modo, desestabiliza esta dicotomia sujeito/objeto. 
À vista disso, nas cenas em que Marvin confessa que gostaria de “estar muito perto da neve” 
para empurrar ou afundar SnowDragon “contra um montículo bem branco e fofo”, o uso dos 
termos “perto” e “contra” evoca a tensão inerente que envolve a “vida em comum” entre os 
corpos os quais, segundo Nancy, “são forças situadas e tensionadas umas contra as outras”, de 
modo que “contra” (em contra, ao encontro, “muito perto”) é a principal categoria do corpo” 
(Nancy, 2017, p. 20, tradução nossa). Por conseguinte, é mediante esta tensão de forças dos 
corpos “contra” que estes acabam por afetar-se mutuamente numa relação que não se limita 
à mera subordinação de um objeto a um sujeito:

6  Cuerpo cósmico: palmo a palmo, mi cuerpo toca todo. Mis nalgas a mi silla, mis dedos al teclado, la silla y el 
teclado a la mesa, la mesa al piso, el piso a los cimientos, los cimientos al magma central de la tierra y a los despla-
zamientos de las placas tectónicas. Si parto en el otro sentido, por la atmósfera llego a las galaxias y finalmente 
a los límites sin fronteras del universo. Cuerpo místico, sustancia universal y marioneta tironeada por mil hilos.



Eixo Roda, Belo Horizonte, v. 34, n. 3, p. 44-57, 2025 52

Estar em comum, ou estar juntos, e ainda mais simplesmente ou de maneira mais 
direta, estar entre vários (…), é estar no afeto: ser afetado e afetar. É ser tocado e é 
tocar. O “contato”  –  a contiguidade, o atrito, o encontro e a colisão  –  é a modali-
dade fundamental do afeto. (Nancy, 2017, p. 60, tradução nossa.)7

Deste modo, depreende-se que é esta condição de “estar em afeto”, produzido pela ten-
são do encontro dos corpos, que torna possível vislumbrar uma lógica outra às pessoas e às coi-
sas, na qual estas não são simples objetos inertes, mas sim corpos que – neste tocar e ser tocado 
– também afetam as pessoas, assim como estas afetam as coisas. Assim, nesta relação de 
mutualidade, em que “as coisas nos afetam, ao menos tanto como nós as afetamos” (Esposito, 
2016, p. 122, tradução nossa), o filósofo italiano especifica que as coisas, tal qual os seres vivos, 
“também têm coração, sepultado em sua quietude ou em seu movimento silencioso”. Por esse 
motivo, especialmente se não entram no circuito de produção em série, as coisas em sua exis-
tência são também únicas e não perdem seu poder simbólico, carregando em si uma experiên-
cia antiga ou contemporânea, palpável, visível e reconhecível (Esposito, 2016, p. 120).

Tão logo entram em nossas casas, as coisas encontram uma relação com nosso 
corpo; elas voltam a ser particulares, como se cada uma adquirisse um nome próprio 
(…). A partir desse momento, começamos a nos sentir relacionados a elas por um vín-
culo que vai além de seu preço de mercado. (Esposito, 2016, p. 120, tradução nossa.)8

E assim como Esposito chama a atenção para a peculiaridade dos objetos tecnológi-
cos, os quais parecem “dotados de uma vida própria”, sendo cada vez mais difícil “agrupá-los 
em uma função exclusivamente servil” (Esposito, 2016, p. 9, tradução nossa), de modo seme-
lhante, os kentukis afiguram potencializar esse vínculo entre as pessoas e coisas, pois o enge-
nhoso cruzamento entre o humano, o animal e o androide, faz com que este “bicho de pelúcia” 
que “trazia consigo <<uma única vida>>” (Schweblin, 2018, p. 50, tradução nossa) se aproxime 
ainda mais dos seres vivos. E, embora sejam, com efeito, uma mercadoria, constata-se que 
até mesmo a sua fabricação era singular: “havia toupeiras, coelhos, corvos, pandas, dragões 
e corujas. Mas não havia iguais; mudavam as cores e as texturas, alguns estavam caracteri-
zados” (Schweblin, 2018, p. 23, tradução nossa). Eis, portanto, o que engendram as conexões 
estabelecidas de kentukis que, ao ensejarem este trânsito entre os corpos em contato, à sua 
maneira, franqueiam as pessoas e as coisas para esta experiência outra do “estar em afeto” 
que desorganiza os binarismos forjados pelo dispositivo de pessoa. Assim, “estabelecer uma 
conexão” é, de algum modo, permitir “ser tocado e é tocar” bem como “ser afetado e afetar” 
por meio do kentuki, que tampouco pode ser considerado uma “coisa” inerte, descorporifi-
cada, meramente submetida a um <<amo>>. 

Por outra parte, nas conexões em que os personagens são os <<usuários>> de ken-
tukis, este “estar em afeto” afigura ter uma intensidade distinta, quiçá porque <<ser>> um 
kentuki franqueia ao usuário a possibilidade de uma forma de existência outra através desse 

7  Estar en común, o estar juntos, y aún más simplemente o de manera más directa, estar entre varios (…), es 
estar en el afecto: ser afectado y afectar. Es ser tocado y es tocar. El ‘contacto’ – la contigüidad, la fricción, el 
encuentro y la colisión – es la modalidad fundamental del afecto.
8  Tan pronto como entran en nuestras casas, encuentran una relación con nuestro cuerpo; las cosas vuelven a 
ser particulares, como si cada una adquiriera nombre propio (…). Desde ese momento, empezamos a sentirnos 
relacionados con ellas por un vínculo que va más allá de su precio de mercado.



Eixo Roda, Belo Horizonte, v. 34, n. 3, p. 44-57, 2025 53

corpo pós-orgânico, no limiar tecnologia e da animalidade. À vista disso, centrando-se uma 
vez mais na conexão de Marvin, em que o personagem <<é>> um kentuki, é possível notar que 
sua experiência de estar em afeto se inicia ainda antes de seu kentuki ser liberado, quando 
entra em contato com a dona da loja de eletrodomésticos:

Marvin olhou para cima, queria saber se ela ainda sorria, e viu a mão passar sobre 
ele. Não saberia dizer o que aquela mão fazia; o braço da mulher havia ficado sus-
penso sobre o kentuki, conectando-os de uma forma estranha. Um ruído curto e 
áspero se repetiu nos alto-falantes do tablet, e Marvin finalmente entendeu: esta-
vam lhe fazendo carinho. Soltou um grunhido entrecortado, que imaginou como 
o ronronar de um gato, e abriu e fechou os olhos várias vezes, o mais rápido que 
pôde, enquanto o movimento do braço fazia o avental ondular diante da tela. 
(Schweblin, 2018, p. 65, tradução nossa)9

Especialmente este fragmento evidencia o kentuki como este corpo (contra)dispositivo 
que tocado pela mulher de avental – num gesto de carinho – conecta os dois, a dona da loja e 
Marvin, “de alguma forma estranha”. Marvin, por seu turno, retribui o carinho grunhindo e abrindo 
e fechando os olhos de seu kentuki, numa experiência de afeto para ele tão intensa que, em sua 
percepção, em nada se assemelhava às suas relações na sua realidade dominante em Antigua:

Assim vestida e falando com tanta ternura, ela lhe lembrou a mulher que limpava 
sua própria casa, aquela casa grande demais em Antigua, cheia de enfeites que 
haviam sido de sua mãe e que ninguém mais tinha coragem de tirar. Mas essa 
mulher cuidava de Marvin como se fosse apenas mais um enfeite órfão. A mulher 
do avental verde, por outro lado, havia tocado nele. Tinha coçado sua cabeça com 
o amor sincero com que se coça os filhotes e, assim que o soltou, Marvin girou, 
pedindo mais. (Schweblin, 2018, p. 65, tradução nossa)10

Neste trecho, é significativo perceber o curso das conexões estabelecidas de ken-
tukis, rumo a esta experiência de “estar em afeto”, que sutilmente vai se esquivando da lógica 
binária que separa as pessoas e coisas, inclusive a que parece organizar o entorno de Marvin. 
Tendo em vista que para forjar esta lógica binária é necessário descorporificar coisas e pes-
soas, numa relação de objetificação na qual qualquer ente pode ser reduzido à coisa, a exem-
plo do ser humano ou do animal; de modo semelhante, é possível notar que Marvin, em sua 
casa, enquanto ser humano, sentia-se reduzido a um “enfeite órfão”, isto é, um objeto descor-
porificado, assim como os adornos de sua mãe, nos quais ninguém colocava a mão. Por outra 
parte, quando decide estabelecer uma nova conexão, no corpo do kentuki dragão, ele se sente 

9  Marvin miró hacia arriba, quería saber si ella todavía sonreía, y vio la mano pasar sobre él. No podría decir 
qué hacía esa mano, el brazo de la mujer había quedado suspendido sobre el kentuki, conectándolos de alguna 
forma extraña. Un ruido corto y áspero se repitió en los parlantes de la Tablet, y Marvin al fin lo entendió: lo 
estaban acariciando. Hizo un gruñido entrecortado, que imaginó como un ronroneo de un gato y abrió y cerró 
los ojos varias veces, lo más rápido posible, mientras el movimiento del brazo hacía que el delantal ondulara 
frente a la pantalla.
10  Así vestida y hablándole con tanta ternura, le recordó a la mujer que limpiaba su propia casa, esa casa dema-
siado grande de Antigua llena de adornos que habían sido de su madre y ya nadie se animaba a quitar. Pero esa 
mujer cuidaba a Marvin como otro adorno huérfano. La mujer del delantal verde, en cambio, lo había tocado. 
Le había rascado la cabeza con el amor sincero con el que se rasca a los cachorros y en cuanto lo soltó Marvin 
giró reclamando más.



Eixo Roda, Belo Horizonte, v. 34, n. 3, p. 44-57, 2025 54

amado e não mais um adorno, justamente porque foi tocado pela dona da loja e acariciado 
como se fosse um animal: eis a potência do afeto dos corpos que se tocam para além das dico-
tomias mente/corpo, humano/animal, pessoa/coisa.

4. <<Ser kentuki>>: a experimentação do “corpo sem órgãos” e seus 
possíveis devires

Para perscrutar a peculiaridade da potência do afeto que experienciam os personagens que 
<<são>> kentukis, a exemplo de Marvin, propõe-se então pensar que tal potência somente 
é possível porque as conexões estabelecidas de kentukis criam através desse dispositivo 
os denominados “corpos sem órgãos”, os quais – mais do que um conceito, como explicam 
Deleuze e Guattari (1999) – referem-se a uma prática: são um exercício de experimentação 
em que se abre o corpo a novas conexões por onde circulam fluxos de intensidade de afetos 
para além dos limites do organismo, da significação e do sujeito. Por seu turno, entende-se por 
“organismo, significação e sujeito” toda forma de estratificação que se sedimenta por cima do 
“corpo sem órgãos” para mantê-lo “organizado, significado, sujeitado” (Deleuze, Guattari, 1999, 
p. 22). Nestes termos de Deleuze e Guattari, o dispositivo de pessoa pode ser considerado um 
modo de estratificação que controla e confina os corpos para torná-los inteligíveis e estáveis 
nos contornos dessa categoria que determina que somente o ser vivente que anula/objetifica 
o corpo é qualificado a possuir o status de pessoa. Em alternativa, o “corpo sem órgãos” seria 
“o plano de consistência do desejo”, isto é, onde o desejo se inscreve como um processo de pro-
dução contínuo (Deleuze, Guatttari, 1999, p. 15), abrindo passagens através dos estratos para 
compor agenciamentos cujas intensidades ultrapassam os confins da categoria de pessoa: 

Trata-se de criar um corpo sem órgãos ali onde as intensidades passem e façam 
com que não haja mais nem eu nem o outro, isto não em nome de uma genera-
lidade mais alta, de uma maior extensão, mas em virtude de singularidades que 
não podem mais ser consideradas pessoais, intensidades que não se pode mais 
chamar de extensivas. (Deleuze, Guattari, 1999, p. 16)

Considerando-se que, na perspectiva de Deleuze e Guattari, existe uma alegria ima-
nente ao desejo que se distribui em intensidades e povoa os “corpos sem órgãos”, resulta 
ainda mais notório o motivo pelo qual essa experiência de afeto pode ser tão potente aos 
<<usuários>>, uma vez que os agenciamentos de desejo liberam estes fluxos contidos em 
seus corpos através das conexões estabelecidas de kentukis, por onde as intensidades de ale-
gria e outros afetos se distribuem, movimentam-se e circulam, formando um contínuo de 
“corpos sem órgãos”. Logo, este contínuo de “corpos sem órgãos” converte os <<usuários>> 
em “singularidades que não podem mais ser consideradas pessoais”, ou seja, que não mais 
cabem na categoria de pessoa ou nos binarismos que a sustentam, propiciando estranhos 
devires: devir-dragão, devir-coelho, devir-kentuki.

 Por sua vez, agregando um aspecto mais às ideias de Esposito e Nancy, Deleuze e 
Guattari (2008, p. 42) declaram que “os afetos são devires”, justamente porque esta condição 
de “afetar e ser afetado” acarreta transformações nos corpos dos indivíduos que estariam num 
processo constante de “vir a ser”: “às relações que compõem um indivíduo, que o decompõem 



Eixo Roda, Belo Horizonte, v. 34, n. 3, p. 44-57, 2025 55

ou o modificam, correspondem intensidades que o afetam, aumentando ou diminuindo sua 
potência de agir, vindo das partes externas ou das próprias partes”. Assim, o kentuki, nesse 
transcurso de estabelecer conexões entre os “corpos sem órgãos”, produz intensidades de 
afeto que “compõem” e “modificam” o <<usuário>> para um devir-animal no limiar da tecno-
logia. Isso porque, ao desviar-se das estratificações, o <<usuário>> do kentuki traça uma linha 
de fuga, de desterritorialização, que – além de reconectá-lo à sua dimensão corpórea – se 
compõe com o animal e o androide, fazendo deste <<usuário>> um devir: uma indiscernibili-
dade -entre a pessoa e a coisa, o humano e animal, a mente e o corpo – que a categoria pessoa 
não consegue abarcar. Estes devires dos <<usuários>>, por sua parte, engendram uma vida 
alternativa e anônima a estes personagens que, uma vez mais, problematiza a categoria de 
pessoa como única forma possível e reconhecível do ser.

5. <<Conexão de kentuki finalizada>>: a materialidade dos corpos 
como limiar do “terror corporal”

Por fim, é relevante destacar que, assim como o romance de Schweblin, de algum modo, vis-
lumbra uma vida alternativa através dos kentukis, em contrapartida, ele também problematiza 
a possibilidade de diferentes formas de existência ao evidenciar a fragilidade a que os corpos 
estão expostos, especialmente quando não se limitam mais à categoria de pessoa. É neste 
ponto que Kentukis, a exemplo da obra de Cronenberg, converte-se em uma espécie de “terror 
corporal”. Isso porque, conforme alertam Deleuze e Guattari, não se sabe o que pode o corpo em 
afeto com outros corpos: destruir, destruir-se, trocar ações e paixões ou tornar-se mais potente 
(2008, p. 43). Por esse motivo, os filósofos sinalizam que a ‘prudência’, em certas doses, seria 
uma “regra imanente à experimentação” dos “corpos sem órgãos”, quando estes produzem um 
devir (1999, p.10). Prudência essa que lhe falta a Marvin, quando este se abstém de seus estudos 
e de sua realidade dominante em Antigua para encontrar a neve em seu devir-kentuki liberado.

Imerso em sua obstinação por tocar a neve, Marvin seguia às escondidas comprando 
equipamentos de Jesper com o propósito de dar mais autonomia para que seu kentuki libe-
rado explorasse o povoado norueguês, de modo que – se pudesse – prescindiria de seu corpo 
orgânico para com efeito ser “um dragão que carregava dentro de si um garoto”: “poderia viver 
sem comer absolutamente nada e tocar a neve o dia inteiro, quando finalmente a encon-
trasse” (Schweblin, 2018, p. 34, tradução nossa). E, haja vista que a conexão de kentuki, na 
qualidade de um devir, pressupõe um estar em afeto com outros corpos e não dentro deles, 
infere-se quão problemática pode ser esta vida alternativa almejada por Marvin:

Não era tão fácil nem rápido cruzar a cidade, mas ele gostava de pensar que, 
mesmo agora que na conta de sua mãe não restava um único euro, poderia viver 
como um kentuki por um século sem se preocupar com dinheiro. Podia comer e 
dormir em Antigua, cuidando do próprio corpo de tempos em tempos, enquanto 
na Noruega os dias passariam tranquilamente, recarregando-se de base em base, 
sem sentir falta de um pedaço de chocolate ou de um cobertor para passar a noite. 
Não precisar de nada disso para viver tinha algo de superpoder, e se finalmente 



Eixo Roda, Belo Horizonte, v. 34, n. 3, p. 44-57, 2025 56

conseguisse encontrar a neve, poderia passar o resto da vida nela sem sequer sen-
tir um pouquinho de frio. (Schweblin, 2018, p. 158, tradução nossa.)11

Nesta passagem, Marvin novamente reconhece a dificuldade de locomoção de seu 
dispositivo que – apesar de liberado e equipado – necessitava ter sua bateria carregada de 
“base en base” para cruzar o povoado e encontrar a neve, o que reforça a ideia de que este pro-
tagonista possui algum discernimento de que <<ser>> um kentuki não é um estado pleno de 
virtualidade corpórea, mas sim a experiência de estar virtualmente em um outro corpo. Contudo, 
apesar disso, em consonância com saberes técnico-científicos vigentes, Marvin também idea-
liza o kentuki como este ser pós-orgânico que – como um “super-herói” – seria capaz de supe-
rar o ‘obsoleto’ corpo orgânico cujas necessidades poderiam ser desconsideradas, reduzidas 
ou mais bem esvaziadas, tal como conjectura em seu processo de devir-dragão.

Por conseguinte, quase como na forma de um prenúncio acerca do desfecho da cone-
xão em Antigua, Deleuze e Guattari esclarecem que o “pior não é permanecer estratificado 
– organizado, significado, sujeitado – mas precipitar os estratos numa queda suicida ou 
demente, que os faz recair sobre nós, mais pesados do que nunca” (1999, p. 22), assim como 
eles parecem recair sobre Marvin, em sua última cena, quando seu devir-kentuki também se 
precipita e cai. Por sua vez, este é o momento em que as duas realidades ou as duas vidas de 
Marvin se tocam de maneira decisiva. Em sua vida no povoado norueguês, apesar de tentar 
soar o alarme para que Jesper o resgatasse, SnowDragon acaba capturado enquanto plane-
java seu percurso até a neve. O kentuki-dragão é, então, jogado na caçamba de frutas de uma 
caminhonete que se dirigia rapidamente a um destino oposto ao da neve, num trajeto tão 
violento que Marvin não consegue segurar seu kentuki que cai, girando violentamente em 
meio aos pedregulhos da tortuosa estrada. Neste mesmo instante, em sua vida em Antigua, 
o pai de Marvin entra no escritório com o seu boletim em mãos:

Rolava, e seu pai abriu a porta. Marvin afastou o tablet e o deixou sobre os livros, 
cerrou os dentes com tanta força que lhe pareceu que não conseguiria mover 
nenhuma outra parte do corpo. O som da queda ainda ecoava, metálico, pelo 
quarto. O que faria se seu pai perguntasse o que estava acontecendo? Como expli-
caria que, na verdade, estava machucado, estava quebrado e continuava rolando, 
sem nenhum controle, para baixo? Fez um esforço e conseguiu respirar. Será que ele 
podia ouvi-lo cair? Será que entendia que o barulho do tablet era o som de seus pró-
prios golpes contra o cascalho? (…) Marvin desceu da cadeira. Quando passou pelo 
pai, viu o caderno de notas da escola pendendo de sua mão. Era como se Marvin 
não sentisse o chão – caminhava no ar. (Schweblin, 2018, p. 194, tradução nossa)12

11  No era tan fácil ni rápido cruzar el pueblo, pero le gustaba pensar que, incluso ahora que en la cuenta de su 
madre no quedaba ni un euro, podría vivir como un kentuki un siglo sin preocuparse por el dinero. Podía comer 
y dormir en Antigua atendiendo cada tanta su cuerpo mientras en Noruega los días pasarían tranquilamente, 
cargándose de base en base, sin añorar un pedazo de chocolate, ni una manta para pasar la noche. No necesitar 
nada de eso para vivir tenía algo de superhéroe, y si al fin lograba encontrar la nieve, podía vivir el resto de su 
vida en ella sin que siquiera le diera un poquito de frío..
12  Rodaba y su padre abrió la puerta. Marvin apartó la tablet y la dejó sobre los libros, apretó tanto sus dientes 
que le pareció que no podría mover ninguna otra parte del cuerpo. El ruido de la caída seguía oyéndose, metá-
lico en la habitación. ¿Qué haría si su padre le preguntaba qué estaba pasando? ¿Cómo le explicaría que en rea-
lidad estaba golpeado, que estaba roto, y que seguía rodando, sin ningún control, hacia abajo? Hizo un esfuerzo 
y logró respirar. ¿Podría escucharlo caer? ¿Entendía que el ruido de la tablet eran sus propios golpes contra el 



Eixo Roda, Belo Horizonte, v. 34, n. 3, p. 44-57, 2025 57

Marvin cai em seu devir-kentuki e, em seguida, na sua realidade dominante, quando 
o calor contrastante de Antigua o retira de sua “ilusão” (Schweblin, 2018, p. 195) e ele tem de 
sair do escritório e descer degrau por degrau as escadas com seu pai empurrando as suas cos-
tas, sendo assim o fim de sua conexão. Por fim, convém mencionar que a situação repentina 
em que se dá o fim da conexão estabelecida por Marvin repete-se de distintas maneiras nos 
onze relatos que engendram o romance de Kentuks, nos quais <<amos>> e <<usuários>> se 
desestabilizam, compõem, decompõem-se, modificam-se em meio a essa potência de afetos 
que bruscamente se finaliza. Quiçá isso se deva ao fato de que, nesse desejo de transcender os 
limites da espécie humana, tanto na obra de Schweblin quanto na de Cronenberg, a prudên-
cia se desvanece para dar lugar à pergunta que ressoa incessantemente através das persona-
gens dessas obras: “o que mais pode o corpo?”.

Referências 

DELEUZE, Gilles; GUATTARI, Félix. Mil platôs volume 1. São Paulo: Editora 34, 2000.

DELEUZE, Gilles; GUATTARI, Félix. Mil platôs volume 3. São Paulo: Editora 34, 1999.

DELEUZE, Gilles; GUATTARI, Félix. Mil platôs volume 4. São Paulo: Editora 34, 2008.

ESPOSITO, Roberto. El dispositivo de la persona. Buenos Aires: Amorrortu, 2011.

ESPOSITO, Roberto. Tercera persona: política de vida y filosofia de lo impersonal. Buenos Aires: Amorrortu, 2009. 

ESPOSITO, Roberto. Bíos. Biopolítica e filosofia. Belo Horizonte: Editora UFMG, 2017.

ESPOSITO, Roberto. Las personas y las cosas. Buenos Aires: Katz Editores, 2016.

ESPOSITO, Roberto. Imunidad, comunidad, biopolítica. Las torres de Lucca. Número, Julho- dezembro 
de 2012, pp. 101-114. 

FRANCINI, Ana Carolina Macena. O que pode o corpo escrito? Das possibilidades de uma vida outra nas nar-
rativas contemporâneas. 2022. Tese (Doutorado) – Universidade de São Paulo, São Paulo, 2022. Disponível 
em: https://www.teses.usp.br/teses/disponiveis/8/8145/tde-13122022-112834/. Acesso em: 18 jul. 2025.

NANCY, Jean-Luc. 58 indicios sobre el cuerpo, Extensión del alma. Adrogué: Ediciones La Cebra, 2017. 

NANCY, Jean-Luc. Corpus Lisboa: Vega, 2000. 

Schweblin, Samanta. Kentukis. Barcelona: Penguin Random House, 2018. 

Schweblin, Samanta. Alguien te está mirando. [Entrevista concedida a] Marina Yuszczuk. In: Página 12. Publicado 
em 12 de janeiro de 2019. Disponível em: https://www.pagina12.com.ar/167344-alguien-te-esta-mirando.

Schweblin, Samanta. Samanta Schweblin: “A tecnologia é a nossa nova linguagem comum”. [Entrevista 
concedida a] Catia Carmo. In: Delas. Publicado em 21 de maio de 2019. Disponível em: https://www.
delas.pt/samanta-schweblin-a-tecnologia-e-a-nossa-nova-linguagem-comum/pessoas/625213/.

SIBILIA, Paula. O homem pós-orgânico: a alquimia dos corpos e das almas à luz das tecnologias digitais. Rio 
de janeiro: Contraponto, 2015.

ripio? […] Marvin bajó de la silla, Cuando pasó junto a su padre vio el cuaderno de notas del colegio colgando de 
su mano. Era como si Marvin no sintiera el piso, caminaba en el aire.

https://www.pagina12.com.ar/167344-alguien-te-esta-mirando
https://www.delas.pt/samanta-schweblin-a-tecnologia-e-a-nossa-nova-linguagem-comum/pessoas/625213/
https://www.delas.pt/samanta-schweblin-a-tecnologia-e-a-nossa-nova-linguagem-comum/pessoas/625213/

	_Hlk142140625
	_Hlk190882332
	_Hlk69129863
	_Hlk67662501
	_Hlk67672593
	_Hlk67045077
	_Hlk68595781
	_Hlk190881106
	_Hlk190881164
	_Hlk190881477
	_Hlk190881511

