O Eixo e a Roda: Revista Literatura Brasileira

(
V.34,Nn.3,p. 322338, 2025 1
ISSN: 2358-9787 - DOI: 10.35699/2358-9787.2025.58280

Submetido em: 23/03/2025 - Aprovado em: 06/06/2025

Poesia afro-gaticha na encruzilhada: temas da
poesia de autoria de mulheres negras gaachas

Afro-Gaticha Poetry at The Crossroads: Themes of Poetry
Authored by Black Women from Rio Grande do Sul

Dénis Moura de Quadros Resumo: Os esteredtipos do negro na Literatura brasi-
Universidade Federal do Pampa leira tém sido construidos a partir do “mito da democra-
(UNIPAMPA) | Jaguardo | RS | BR . - .

denis-dp1o@hotmail.com cia racial” que engendra ora a figura do homem negro
https://orcid.org/0000-0001-5733-6857 preguicoso e lascivo, a figura da “mulata” e a crianga

negra concebida como “trombadinha” ou “pivete”. Ha
escritoras negras gatichas? A questao é respondida pelo
presentetrabalhoem quetragoumaanalise daobra Meu
nome pessoa: trés momentos de poesia (1989), da precur-
sora Maria Helena Vargas da Silveira (1940-2009) e a as
autoras da antologia Sopapo Poético: Pretesséncia (2016).
Como arcabouco tedrico elencamos as “ferramentas”
discorridos por Conceicao Evaristo (2005; 2007); Dénis
Quadros (2023); Lélia Gonzalez (2018); Leda Martins
(1997); Vilma Piedade (2017); e Lilian Rocha (2021).

Palavras-chave: Literatura brasileira; Literatura galcha;
Literatura negra; Ancestralidade.

Abstract: The stereotypes of blacks in Brazilian liter-
ature have been constructed from the “myth of racial
democracy” that sometimes engenders the figure of
the lazy and lascivious black man, the figure of the
“mulatto” and the black child conceived as a “thug” or
“pivete”. Are there black women writers from Rio Grande
do Sul? The question is answered by the present work in
which | bring an analysis of the work Meu nome pessoa:
trés momentos de poesia (1989), by the precursor Maria
Helena Vargas da Silveira (1940-2009) and the authors
of the anthology Sopapo Poético: Pretesséncia (2016).
As a theoretical framework, we list the “tools” discussed
by Conceicdo Evaristo (2005; 2007); Dénis Quadros
(2023); Lélia Gonzalez (2018); Leda Martins (1997); Vilma
Piedade (2017); and Lilian Rocha (2021).

This work is licensed under the Creative Commons Attribution 4.0 International License. To view a copy of this license,
visit http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/ or send a letter to Creative Commons, PO Box 1866, Mountain View, CA 94042, USA.



Keywords: Brazilian literature; gaiicha literature; Black
literature; Ancestry.

1 Consideracoes iniciais

Ao pensarmos o negro na literatura, em especial, a brasileira percebemos, pelo menos, dois
grupos de representacoes: um primeiro advindo dos canones e, por consequéncia, da cultura
hegemonica que ora representa 0 negro como preguicoso, ora como perigoso; e a mulher
negra ora hipersexualizada, ora destituida de desejo por ser laboral. Outro grupo de repre-
sentacoes advém da Literatura produzida por escritores e escritoras negras que rompem com
esteredtipos e imagens gastas reavaliando, inclusive, as paginas da “Histéria Oficial” que ins-
taura o mito da democracia racial que, dentre outros eventos, reitera a “liberdade” advinda de
maos brancas no seu treze de maio.

Partimos, entao, do segundo grupo de representacoes em que o sistema literario,
segundo os pressupostos de Antonio Candido (2007), constitui-se de escritores negros. Esse adje-
tivo denota nao apenas o fenétipo, mas também o engajamento desses escritores na luta negra
por emancipacao de direitos. Ainda, desse sistema a que nos referimos, as obras trazem em
seus temas, formas e imagens esse processo de identificacdo, ou negritude, voltada a um leitor
pressuposto de pele negra que se auto identifique e que, assim passe também pelo processo de
negritude. Assim, as analises dos poemas partem, dialogam e se projetam da/para encruzilhada.

Ao pensarmos as escritoras negras brasileiras, percebemos uma lista de expoentes
advinda do Sudeste, especialmente o eixo Rio- Sao Paulo. Assim, ainda temos certa dificul-
dade de tracar nomes de escritoras negras especialmente do sul do Brasil. Frente a um projeto
de embranquecimento da regido sul, a figura negra que contribuiu e contribui para a riqueza
dos estados da regiao fica em segundo plano.

Amemoriaeoresgatedaancestralidade constituem elementos centrais nasinscrituras
negrofemininas, conceito formulado por Dénis Quadros (2023). Essa centralidade se deve, em
grande parte, ao fato de a transmissao dessas memdrias ocorrer predominantemente por via
oral, o que desafia os limites da escrita tradicional. Assim, esses textos ndo apenas dialogam
com a histéria, mas a reavaliam, operando como documentos vivos, verdadeiras “escrituras”.
Além disso, atravessada pelas experiéncias de ser mulher, negra e galcha, a escrita se confi-
gura como “inscritura”, uma pratica que incorpora e manifesta o sagrado da ancestralidade.

E nesse espaco de silenciamentos e desconhecimentos que o trabalho aqui proposto
encontra sua motivacao. Analisarei, em um primeiro momento, a obra Meu nome pessoa: trés
momentos de poesia (1989), da precursora Maria Helena Vargas da Silveira (1940-2009), e,
em um segundo momento, a coletanea Sopapo Poético: Pretesséncia (2016) em que destaco a
poesia de dez escritoras: Ana dos Santos; Delma Gongalves; Fatima Farias; Isabete Fagundes
Almeida; Lilian Rocha; Maria do Carmo dos Santos; Nadia Lis Severo; Pamela Amaro; Renata
Mathias de Moura; e Silvana Conti. O objetivo é perceber os temas dessas poesias a partir das
contribuicoes de Helena do Sul reiterando seu espaco de precursora dessa Literatura.

O arcabouco tedrico perpassa intelectuais negras como Lélia Gonzalez (2018), espe-
cialmente no que tange o processo de afirmacao da histéria e cultura africana e afrodiaspé-

Eixo Roda, Belo Horizonte, v. 34, n. 3, p. 322-338, 2025 323



rica; Conceicao Evaristo (2005; 2007) e seu basilar conceito teérico-analitico de escrevivéncia;
Leda Maria Martins (1997) e sua afirmacao de que a cultura brasileira esta na “encruzilhada”;
Vilma Piedade (2017) e seu conceito filoséfico de “Dororidade”. Além disso, dialoga com a
autopoética de Lilian Rocha, que destaca a oralidade como base da literatura de autoria de
mulheres negras: “A oralidade sempre foi uma ferramenta para as mulheres, ancestralmente,
somos contadoras de histdria, carregamos um bad de memérias da humanidade” (Rocha,
2021, p. 85). Nesse sentido, o conceito de inscritura, formulado por Quadros (2023), também
se faz fundamental, pois reforca a escrita como um espaco de insurgéncia, onde o corpo negro
feminino nao apenas narra, mas se inscreve na materialidade do texto, tensionando frontei-
ras entre oralidade e escrita, memoria e histdria.

2. Helena do Sul: escrevivendo

Maria Helena Vargas da Silveira (1940-2009) nasceu em 4 de setembro de 1940 e publica entre
1987 e 2007 dez obras literarias: E fogo! (1987); Meu nome pessoa: trés momentos de poesia
(1989); Osol defevereiro (1991); Odara: Fantasia e realidade (1993); Negrada (1995); Tipuana (1997);
O encontro (2000); As filhas das lavadeiras (2002); Os corpos e Obd contempordnea (2005); e Rota
existencial (2007). Ainda publica uma obra pedagédgica, Diga sim ao estudante negro/a (2008), vol-
tada para as praticas de uma educacao étnico-racial. Essas obras literarias variam entre poesia,
contos, cronicas, romance de formacado e novelas sociais. Ainda sobre a biografia de Helena do
Sul, destacamos sua formacao no curso Normal em Pelotas que culmina em sua formacao em
Licenciatura em pedagogia em 1971 pela UFRGS (Universidade Federal do Rio Grande do Sul).

Em entrevista a Satira Machado et al. (2006), Maria Helena Vargas da Silveira discorre
sobre a escolha de seu epiteto ao afirmar essa pertenca como devir: “Euvou me descobrindoa cada
momento com[o] mulher negra gadicha. Assumiagora Helena do Sul. Minha posicao firme de gai-
cha” (Machado et al., 2006, p. 254). Essa relacao ratifica o conceito de escrevivéncia em que a pro-
ducaode Maria Helena Vargas da Silveira é atravessada pela sua condicao de mulher negra gatcha
nasociedade brasileira e essa identidade atravessa e é atravessada por sua escritura literaria.

A obra poética de Maria Helena Vargas da Silveira, publicada em 1989 é constituida de
63 poemas divididos em trés partes ou, como indica seu subtitulo, “momentos”. O primeiro
intitulado “No aprendizado”, contando com 23 poemas; o segundo “No despertar”, com 24
poemas; e “No cenario” constituido com 16 poemas. Os custos da obra sao da prépria autora,
sem editora disposta a publica-los, ato que deve ser considerado como insubmisso. Maria
Helena Vargas da Silveira dedica essa obra a seu pai, ja falecido, José Francisco da Silveira.

O projeto poético contido na obra transmuta uma viagem em seus trés passos: prepa-
racao;viagem emsi; e acontemplacao da paisagem. Avoz poética ora olha parasi, preparando
as malas, metafora do vivido, do experenciado; ora retoma o coletivo, o outro que também a
compode. Esses dois movimentos podem ser vistos, também, nas religides de matriz africana,
em especial o Batuque do Rio Grande do Sul, em que, nos rituais abertos, os adeptos dangam
no sentido horario (para os Orixas) e no sentido anti-horario (para os ancestrais).

A epigrafe da primeira parte, “No aprendizado”, desvela esse primeiro momento de jun-
tar os objetos que irdo ou nao para dentro da mala, além do reencontro com objetos que ficaram
esquecidos. Essa mala é a metaforadavivéncia e essa escolha é o recorte da producao poéticade
mais de quarenta anos de vivéncia. Assim, Helena do Sul, doravante a voz poética, afirma que:

Eixo Roda, Belo Horizonte, v. 34, n. 3, p. 322-338, 2025 324



“Na aprendizagem, a descoberta de cada um, facilitando carregar a si préprio” (Silveira, 1989, p.
5). A epigrafe do primeiro “momento” evoca, entao, a possibilidade dessa viagem ser interna.
Do recorte dessa primeira parte, destaco “Aprendizado’, poema em que a voz poética
retomaosimbolo da escravizacao, a partirdas algemas que lhe prendem e subalternizam. Além
disso, as algemas também representam a opressao e as formas de opressao que atravessam a
condicdo de mulher negra na sociedade galcha pautadas no racismo e no machismo. As maos
levantadas ao alto parecem evocar a stplica dirigida ao colonizador que sem pena nao ouve.

Levanto as maos ao alto,

Parto algemas.

Caio de rastro

Eem liberto

No ch3o da soliddo do agora.

E aceito o vazio do hoje,

Realizando a plenitude do amanha.
(Silveira, 1989, p. 6)

O verbo partir no poema, além da ruptura das algemas que prendem a voz poética,
tambémsignificair/sairem direcdo a outros espacos, a se libertar de outras amarras. Contudo,
tal qual p6s 13 de maio, essa liberdade é falsa e Helena do Sul se vé na solidao dos seus dias.
Aceitar o vazio é ter consciéncia da subalternizacdo a que lhe sujeitam, mas nao se acomodar
comelaeé, entdo, que se parte projetando-se ao amanha.

Destaco, também, dessa primeira parte, o poema “Embalo”. O poema reflete a mater-
nidade evocada pelo trabalho forcado no periodo escravocrata de babas dos filhos dos bran-
cos, mas também a maternidade negra que, desde Africa, é ampliada pelo coletivo, quer
dizer, as maes das tribos e povos sao maes de todas as criancas.

Embalo os filhos neste meu carinho.
Meu coragao, cadeira de balanco...
Embalo a vida com esta coragem.
Minha emocao, ativa sentinela...
Embalo mais meu préprio pensamento
Com o sorriso da cangao

Do menino

Da menina

Embalo a paz neste meu calor de mulher,
Sufocando a revolta, o medo, o
desamor...

Pelos filhos meus,

Pelos filhos dos outros,

Pelo menino,

Pela menina,

Por gente indiferente.

(Silveira, 1989, p.7)

O coracao corajoso no movimento ondulatério da voz poética busca a paz, mas uma
paz advinda de lutas contra o medo e outras opressoes. Ao embalar, a voz poética balbucia as
cancoes de ninar que, como nos relembra Conceicao Evaristo (2007), servem para acordar os
brancos de seus sonhos injustos. No embalo do coragdo forte e nas notas de sua can¢ao sufoca

Eixo Roda, Belo Horizonte, v. 34, n. 3, p. 322-338, 2025 325



os sentimentos que nao lhe fazem bem e que ninguém quer repetir. Nao se quer repetir his-
térias de dor, mas denunciar a realidade e rompé-la.

Uma mae negra cuida de muitos filhos: seus, de suas filhas, de suas vizinhas. Nessa
resisténcia protetora, a coletividade acentua o ato de embalar, “Ubuntu”, uma mae negra sé
consegue estar feliz quando todas as criangas de sua comunidade estao bem. Essa caracteris-
tica de cuidar dos “outros”, além dos meus e, ainda, dos indiferentes, mas que fazem parte do
circulo dessa mae negra, é destacado no pensamento de matriz africano.

A segunda parte, “No despertar”, temos uma Helena do Sul (voz poética confundida)
que estd em movimento propriamente dito, ja na viagem e ndo mais em sua preparagao.
Percebemos nessas “olhadas pela janela” dois temas-chave que orientam os poemas: seu
olharrecolhe cenas de violéncia doméstica e opressao contra as mulheres, evocando resistén-
cia einsubmissao ou a dororidade, termo cunhado pela filésofa negra Vilma Piedade (2017).

Das opressoes contra mulher e das cenas de dororidade (Piedade, 2017), destaco o
poema “Som de desamor”. O poema traz cenas de violéncia em que hda a presenca de duas
vozes: Uma voz poética masculina, que humilha e ameaca, construindo uma cena de violén-
cia fisica e mental; e uma voz poética feminina que denuncia essa monstruosidade.

Quebro tua cara.

L4 vai soco...
Lavaibala...

Crianca olhando,
Crianga escutando,
Crianga aprendendo,
Menino fazendo,
Homem repetindo,
Homem reprimindo,
Sem poder conter,
Por toda cidade

A agressividade

Que ele fez nascer,
Comsoco nacara,
Com balas de dor,
Palavras de aco,

Som de desamor
(Silveira, 1989, p.37)

Além das cenas de agressao, a voz poética descreve, também, o feminicidio que atinge com
maior severidade os corpos de mulheres negras. Essa dentincia de politica do genocidio é tema
recorrente da poética literaria de Helena do Sul. A imagem poética, ainda, destaca as palavras de
aco que cortam a companheiraemsua almae que, assim, tornama violéncia dupla: fisicae mental.

Ja o poema “Macho e patrao” denuncia a toxidade de um relacionamento pautada nas
bases do machismo. A mulher é vista como propriedade e nao companheira, logo, destituida
de humanidade. Por ser o primeiro parceiro sexual, desvirginando-a, toma para si o poder de
orientar sua vida, proibindo-a e privando-a de sua liberdade. Enclausurada em casa, a esposa
serve, apenas, como a mae de seus filhos.

Desfraldou a bandeira,
Desvirginou o chao.

Eixo Roda, Belo Horizonte, v. 34, n. 3, p. 322-338, 2025 326



Tomou posse.
Virou absoluto
Dono e Patrao
E nunca mais

Inventou outro momento
Pra desfraldar a bandeira,
Novas descobertas.

Tudo porque

Tomou posse.

Virou absoluto

Dono e Patrao.

E investiu somente

na reprodugio.

Macho e patrao
Daterra fémea,
Bruto consciente
Crita que é gente.

E é pior que bicho,
Existe aos montes
Nas latas de lixo.
(Silveira, 1989, p. 41)

A voz poética denuncia essas atitudes machistas, ao mesmo tempo que questiona a
prépria humanidade do homem. A afirmacao “pior que bicho” revela o desprezo pelas a¢oes
desses maridos, reforcado pela imagem da lata de lixo, que simboliza a desvalorizacdo e o
descarte. Além disso, a voz poética sugere uma reflexdo sobre a condicao das mulheres negras
que, frequentemente, acabam submetidas a essas relacoes toxicas, muitas vezes impulsiona-
das pelo peso da solidao e pela estrutura desigual que molda as relagdes de género e raca.

No terceiro e Gltimo momento, “No cenario’, a voz poética interrompe o movimento
dasviagens e contempla, sem pressa, os cenarios que aparecem ao longo do trajeto. Recorto o
poema “Carreta de bois” que evoca a vida rural e um passado colonial do Rio Grande do Sul: as
charqueadas. As charqueadas eram fazendas que produziam charque (carne bovina salgada
e seca ao sol) e que se desenvolveram economicamente a partir de mao de obra escravizada.

Carreta de bois,

Na coxilha grande.
Grande mar verde,
Mar de milharal.
Carreta de bois,

Na coxilha grande.
Gente da campanha,
Campanha da paz.
Vaivender no largo,
Laranja madura,
Mel e rapadura
Prasairdo aperto.
Na coxilha grande
Vai voltar depois
Carreta de bois.

Eixo Roda, Belo Horizonte, v. 34, n. 3, p. 322-338, 2025 327



Balangando frutos,
Balancando gente,
Gente destemida.
Balangando avida,
Na coxilha grande
Que deixei pra tras.
Carreta de bois

Dos meus ancestrais.
(Silveira, 1989, p. 61)

O carro de boi na cena relembra a voz poética de seu passado, de um passado que
ela abandonara, mas que permanece em sua memoria constituindo-se rastro seu e de seus
ancestrais. No embalo da carreta, no meio do milharal, a voz poética retorna ao passado e
recolhe rastros que rememora a partir de um espacgo nao mais ocupado por ela. O movimento
ondulatério de balancar, ainda, relembra a viagem, o embalo materno e o balanco do tum-
beiro que trouxera esses Ancestrais.

Ostrés momentos de poesia de Helena do Sulvao colhendo rastros, que estao na mala,
ao lado da voz poética; que estao no caminho, no meio da estrada, na curva do tempo, levados
pelo banzo; e rastros que surgem, irrompem, através de cenarios que puxam lembrancas lon-
ginquas e que, narememoracao de sua felicidade, sao tomados pelo banzo que rompe e traza
voz poética de volta a sua realidade. Vamos, entao, de maos dadas com Helena do Sul conhe-
cendo sua ancestralidade, sua negritude e o processo identitario necessario para resistir. Ao
nos apresentar sua Ancestralidade também apresenta a Ancestralidade negra nos carros de
boi, no embalo materno, no movimento ondulatério de retorno a uma Africa mitica. No movi-
mento retilineo coloca-se no futuro, na esperanca da mudanca, das oportunidades em outras
terras, ao ponto que retorna a infancia. No movimento espiralado de Exu, tem a possibilidade
de viajar para dentro e reconhecer-se como outra, como alguém diferente daquela Helena do
Sul que partira em outras viagens. A espiral também desacomoda, faz movimentar-se, afinal
Bara ficcionalmente a faz viajar, Exu lhe permite o contato com a Ancestralidade.

3 A contemporaneidade do Sopapo Poético

A antologia de poemas surge do sarau homoénimo, “Sopapo poético”, que surge em 2012 a
partir da necessidade de circulagao dos poemas, musicas e demais produtos artisticos pro-
duzidos pela populacdo negra gadcha. Pamela Amaro Fontoura, pesquisadora e artista que
compde a obra, em coautoria com dois professores, Jilio Souto e Ana Lucia Tettamanzy, dis-
corre sobre a histéria do sarau. De acordo com Fontoura; Salom; Tettamanzy (2016) o sarau
tem surge a partir da lacuna e saraus negros no Rio Grande do Sul. Assim, o nome do ponto
de cultura negra surge em homenagem aos Ancestrais Giba-Giba (1940-2014) e Bedeu (1946-
1999). O principal objetivo é o resgate da cultura e histéria negra no Rio Grande do Sul, além
disso “sopapo” tem a dupla significacao de um tambor utilizado nos carnavais em Pelotas; e
de soco, reflexo contra a subalternizacao histérica.

A obra é composta por dezenove autores em que, em um recorte de género, temos dez
mulheres e nove homens. Analisaremos os poemas produzidos por cada uma dessas mulhe-
res percebendo os dois movimentos ja presentes na analise de Meu nome pessoa: Trés momen-

Eixo Roda, Belo Horizonte, v. 34, n. 3, p. 322-338, 2025 328



tos de poesia (1989), de Helena do Sul. Ainda, destacaremos as formas e os temas dessas
poesias, pensando em possibilidades de analises futuras, sobretudo pela peculiaridade das
imagens evocadas. Pela extensao do corpus de analise, optaremos pelo recorte de um poema
de cada autora, mas ndo sem analisar temas e formas dos demais. Ainda, a obra é organizada
por nove nomes em que destaco Lilian Rocha, Paimela Amaro Fontoura, FAtima Regina Gomes
Farias e Delma Concalves Mattos, todas com poemas publicados na antologia. Seguirei, tam-
bém, a ordem alfabética que é como as autoras estdao organizadas na antologia.

Ana dos Santos é natural de Porto Alegre, formada em Letras e tem publicado em inG-
meras antologias. Criadora do jornal digital “Sociedade dos Poetas Vivos”, além de ter publi-
cado as obras: Flor (2009) e Pequenos grandes labios negros (2019). Na antologia publica oito

”» o«

poemas: “Os meninos engraxates”; “As babas de branco”; “O negro é terra”; “Eu tenho sonhos
molhados”; “Vamos ficar, ali,”; “Parto”; “Mae”; e “Palavras”. Os trés primeiros poemas fazem
parte da série “Afro disiacas” e tematizam acerca da heranca da escravizacao em que os meni-
nos engraxates, as babas e os homens negros apesar de construirem a riqueza da sociedade
sao delegados a marginalidade. Ainda, Ana dos Santos tem se dedicado a produzir poemas
eréticos destacando a potencialidade de temas possiveis e rompendo com imagens desgas-
tas de corpo hiperssexualizado da mulher negra passivel. Ao erotizar o corpo feminino negro,
a poeta toma parasi o erotismo e o desejo do corpo alheio.

Para analise, destaco o poema “Parto” que dialoga com o primeiro momento de poesia
da antologia de Helena do Sul. Enquanto em Helena o verbo “partir” concebe-se no sentido
de ir, em um movimento centrifugo, além da quebra de algemas e de grilhdes que, mesmo
ap6salibertacao/abolicao, insistem em se manter, no poema de Ana dos Santos ganha, ainda,

outro significado: o de gerar vida.

Parto

Eu me parto

emdois

Eu parto

de um porto seguro
para um amor
desconhecido
Partilho

com o mundo

esse presente divino
Participo

davida

como deusa da criagdo
Meu filho

é meu melhor poema
(Santos, 2016, p.19)

Assim, percebemos que o processo de partir, tanto no sentido de romper, quando o de
movimentar-se. Esse partirem dois, ainda, recorda a dualidade de Exu/Bara que se multiplica
progressivamente em dois, quatro, oito e sucessivamente. Contudo, nao é uma dualidade
compreendida no pensamento ocidental e judaico-cristao em que toda dualidade é refle-
tida, quer dizer, se ha o bem ha o seu contrario, o mal, e sucessivamente. A dualidade de Exu/
Bara s6 pode/deve ser compreendida pelo pensamento africano (Yoruba, Jéje, Bantu e outras

Eixo Roda, Belo Horizonte, v. 34, n. 3, p. 322-338, 2025 329



etnias afrodiaspédricas) em que o duplo é o axé, a “béncao”. Tanto que os gémeos, |béjis, sao
cultuados em todas as religides de matriz africana. Ainda, o poema de Ana dos Santos revoga
um “porto seguro” em que o amor de um corpo reivindica uma relacdo maatica: o matripoder.

Delma Gongcalves é natural de Porto Alegre, formada em Letras (ULBRA) com uma
pos-graduacao (FAPA). Além poeta, cantora e autora da obra Cinco décadas de samba no bairro
Santana. Na antologia, a autora participa com oito poemas: “Filha de lansa”, “Nao é s6- papo’,
“Quem é ele?”, “Carne... linda”, “Patud”, “Axé”, “Lanceiros negros”, “Cumplicidade”. A poesia de
Delma Gongalves evoca a ancestralidade negra seja de forma mitica como em “Filha de lansa”,
seja de forma histérico-familiar como em “Carne... linda” em que homenageia sua mae.
Ainda, a figura da ancestralidade é uma presenca marcante, seja ela referindo-se ao matri-
poder ou atrelada a responsabilidade de reavaliar a histéria oficial. Para analise elencamos o
poema “Lanceiros negros” que foi condecorado, em 2006, no concurso da Fafiman (Fundacao
Faculdade de Filosofia, Ciéncias e Letras de Mandaguari).

Os primeiros versos do poema evocam a imagem da tropa de escravizados que lutou
na revolucao farroupilha (1835-1845) tendo como armas lancas e punhais. A principio, houve
a promessa de alforria para os sobreviventes da revolucao, o que nao ocorreu, talvez, pela
formacao militar a que foram expostos e os altos riscos, entao, de revoltas internas. Um fato
ainda emvoga é a traicao em Porongos (14 de novembro de 1844) na regido que hoje pertence
ao municipio de Hulha Negra- RS. Sobre o fato, a voz poética ressoa: “que foram cruelmente
atraicoados” (Gongalves, 2016, p. 32). Ainda, reitera que a luta por liberdade é uma possi-
vel heranca da insubmissao desses guerreiros e afirma: “Ainda somos ‘Lanceiros Negros”™
(Gongalves, 2016, p.32). O poema se encerra buscando uma aproximacao ouaquilombamento
desses sujeitos negros: “Filhos da mesma terra..” (Gongalves, 2016, p. 33).

Fatima Farias, diferente das demais, nasceu em Bagé-RS, regido da campanha gau-
cha. Publicou em 2020 sua primeira coletanea de poemas Mel e dendé que inverte a ordem de
entrada dos Orixas do Batuque do Rio Grande do Sul que vai dos santos do dendé, isto é que
recebem dendé em suas oferendas (Bard, Ogum, Oya/lansa, Xango, Odé, Otim, Oba, Ossanha,
Xapana) aos santos do mel, ouda praia (Oxum, lemanja e Oxald). Na antologia publica quinze
poemas: “Infancia”, “Meus ais”, “Eu nao vou”, “Para Luiza, minha neta”, “Reticéncias”, “Assim eu
imaginava’, “Amor e paixao: uma perfeita uniao”, “Angustia”, “Colheita”, “Meio tarde, meio dia”,
“Meu predador”, “Sopa de letrinhas”, “Sou papo, sou poeta”, “Paixao psicopata”, e “Calculo”.
Podemos dividir, em relacao a tematico, dois grupos: poemas que falam de amor em compa-
racao ou nao com a paixao que totalizam dez poemas; e poemas ancestrais que resgatam a
ancestralidade negra e reafirmam a negritude e que totalizam cinco.

O amor quando aparece nos poemas de Fatima Farias sdo, de alguma forma, proble-
maticos. A imagem retratada é de um amor, no sentido de relacionamento amoroso, faltoso.
Enquanto a paixao é avassaladora e descrita, por vezes como perigosa como, por exemplo, em
“Paixao psicopata”, o amor é um desejo de algo ja passado. Tal como Ob4, a Orixa que corta
uma de suas orelhas para oferendar a seu amado, Xango6, o amor nos poemas apresenta-se
como impossivel ou, se nao impossivel, irresoluto. Ja os poemas de resgate da cultura negra
ancestral evocam imagens da infancia, do passado, das fotos-lembrancas, da familiae de uma
autoidentificacdo. O poema escolhido é “Infancia” em que a regiao da campanha que registra
as temperaturas mais baixas nos invernos aparece no poema como acalanto.

Eixo Roda, Belo Horizonte, v. 34, n. 3, p. 322-338, 2025 330



O fogao enfumacado
Cozinhava o feijao

Na volta crianga chora
Esperando refeicao

O céu anuncia chuva

E dia de temporal

O aconchego da familia
Estd acima do bem e do mal
(Farias, 2016, p. 47)

O fogdo a lenha é peca primordial nas casas gatchas, de uma forma geral. Contudo, o
adjetivo “enfumacado” discorre, possivelmente, de um fogao ja envelhecido pelo tempo, com
buracos que permitem a saida da fumaca. Assim, percebemos que se trata de uma familia
com poucas posses, essa afirmacao é reiterada nos préximos versos do poema em que a voz
poética caracteriza a crianca como “O pequeno desnutrido” (Farias, 2016, p. 47). Mesmo assim,
o feijao e, talvez, a feijoada de origem negra chamada de “mocotd” resgata a meméria em
amplos matizes. Ao final, a voz poética transmuta e (con)fundida a voz autoral discorre sobre
essas lembrancas infantis. Percebemos, ainda, que a descricao do tempo como um temporal
que se aproxima marca, a0 mesmo tempo, a infancia com poucos recursos e a esperanga de
um sol resplandecente que culmina, talvez, na producao literaria da prépria autora.

Isabete Fagundes de Almeida é natural de Porto Alegre- RS e formada em Pedagogia
(PUCRS). Nao possui, ainda, obras publicadas individualmente, mas contribui para a cole-
tanea Sopapo poético: Pretesséncia com dez poemas: “Afroabracos”, “Carolina guerreira”,

” o«

“Cidadao emérito”, “Lanceiros negros”, “Liga dos canelas pretas”, “Ao Lupi com carinho”, “O pas-
saro negro”, “Operario das artes”, “Somos todos guerreiros!” e “Obstaculos”. Percebemos que
a autora opera no resgate de herdis e heroinas negras ao elencar como temas de seu poema,
porexemplo, aescritora Carolina Maria de Jesus (1914-1977) e os dois cantores negros gatchos:
Lupcinio Rodrigues (1914-1974) e César Passarinho (1949-1998). Para a analise, elencamos o
poema “Lanceiros negros”. Assim como Delma Gongcalves, Isabete Almeida evoca as imagens
afro-galchas da revolucao farroupilha. Os primeiros versos descrevem as faces negras e as

lancas longas e o ideal da liberdade.

A histéria nos ensinou a reverenciar outros herdis
Mas na resisténcia e informacoes

Vamos construindo a verdadeira versao

[.]

Da marcha a chama... Que clama...

O reconhecimento e reparacao!

(Almeida, 2016, p. 67)

O poema revoga a histéria oficial ao afirmar que os herdis reverenciados e descritos
como o ideal de gléria e de bravura foram, na verdade, responsaveis pelo massacre cruel que
dizimou os sobreviventes da revolucao farroupilha. Ainda, reflete e perfaz os caminhos de
reconhecimento, que constituem a negritude ao citar o “piquete Lanceiros Negros” que se
estabelece no Parque do Galicho, em Porto Alegre-RS, na semana farroupilha e, como registro
de um presente que resiste e persiste cita: “A patroa Araci e o patrao Centeno” (Almeida, 2016,
p. 67). Ao tematizar os lanceiros negros, a voz poética nao sé enaltece e resgata herdis negros

Eixo Roda, Belo Horizonte, v. 34, n. 3, p. 322-338, 2025 331



galchos como também revela a resisténcia no periodo da escravizagao que ecoa no presente
e ressoa um futuro em que se reivindica reconhecimento e reparacao.

Lilian Rose Marques da Rocha é a autora que mais tem produzido e divulgado a poesia
afro-gaticha. Nascida em Porto Alegre- RS, é farmacéutica e analista clinica. Publicara trés
obras: A vida pulsa: poesias e reflexdes (2013), Negra Soul (2016) e Menina de trangas (2018). Na
antologia publica nove poemas: “Negra”, “Criacao’, “Ira”, “Mulher”, “Cartas”, “Ancestralidade”,
“Zumbia Palmares”, “Encontros musicais” e “Sofrimento”. A temdtica de seus poemas gira em
torno do racismo e das formas de romper e subverter essa pratica, bem como desvelara ances-
tralidade através de saudacoes a espacos de resisténcia, como foi o caso de Palmares, e for-
mas de resisténcia. Interessante apontar que a criacao poética de Lilian Rocha é recoberta por
uma voz poética potente que performatiza cada palavra que, por seu turno, é entrecortada.
Esse estilo evoca dois pontos: o primeiro é a meméria ancestral esfacelada pelo processo de
escravizacao que, dentre outras coisas, nega, apaga e impossibilita por completo tracar linhas
hereditarias; o segundo ponto retoma as inimeras tentativas de silenciamento dessas vozes
que, quando ecoam, sao deslegitimadas pelos mais variados discursos.

O poema elencado para analise é “Ancestralidade” que traz uma centralidade do
tempo. E importante salientar que o tempo e/ou a relacio africana e afro-brasileira é dife-
rente das relacdes euro-branco-céntricas que pautam o tempo na “cronologia’, ou seja, uma
linha temporal. No pensamento de matriz africano, o tempo é algo circular em que os aconte-
cimentos do passado podem, a qualquer momento, reaparecerem e perfazerem os mesmos
epis6dios. Assim, a voz poética inicia o poema evocando os elos com a mie Africa.

No toque do tambor
Ressoam

As matizes

Negras

Da nossa cultura
Abencoada

Pelos Orixas

E fortificada

Pela nossa resiliéncia
(Rocha, 2016, p.122)

O tambor, elemento central na cultura africana, emite essa ligacao e essa busca pela
ancestralidade histérica. Ainda, a propria proposta da coletanea é reunida através do simbolo
do tambor, 0 Sopapo, um tipo muito especifico de tambor afro-gatcho de tonalidade grave
que, também, ao ressoar lembra o som de um trovao. A persisténcia evocada pela voz poética
compara a popula¢do negra a guerreiros nagos, uma das Gltimas etnias a serem escraviza-
das. O poema finaliza com a afirmacao da heranca africana que, no presente, lanca-nos a um
futuro adjetivado como belo. O tltimo verso da estrofe tnica é “Asé!” (Rocha, 2016, p. 122),
palavra que possui uma gama de significados que convergem para a forca vital. Tudo, no pen-
samento Bantu e Nagd é transmissor de energia vital ou, respectivamente, de Axé e de Ntu.

Maria do Carmo dos Santos, natural de Cruz Alta- RS, também tem uma das obras
publicadas na década de 80, assim como Helena do Sul. Em 1988 publica a coletanea de poe-
mas Coisa de negro. Ainda, publica a obra para criangas O sonho de Benedito (2003) e, em parce-
ria com sua filha Dandara Yemisi dos Santos, Século XXI: uma histéria recontada (2011). Na

Eixo Roda, Belo Horizonte, v. 34, n. 3, p. 322-338, 2025 332



antologia publica nove poemas: “Prece a mae preta”, “Para sempre ficando”, “Mulher, mae e
escrava”, “Terminou... terminou?’, “Nana... neném..”, “Lanceiros negros”, “Maioria”, “Teu ama-
nha” e “Homens de amanha”. Os poemas de Maria do Carmo dos Santos retratam as cenas da
escravizacao, sobretudo a figura da M3e Preta, a0 mesmo tempo em que rompe com a figura
da Mae Preta submissa. A poeta retoma, nas cenas da escravizacao, a perpetuacao de uma
condicao, talvez, sub-humana em que os corpos negros ainda sao tidos pela sociedade como
sujeitos subalternos. O Gltimo poema, “Homens de amanha” traz a cena um homem negro
morto por um policial, ou seja, morto pelas maos do Estado que deveria protegé-lo ou prestar
as minimas condigoes do direito a vida e a liberdade.

O poema elencado para a andlise, seguindo uma légica de cenas e personagens afro-
galchos, é “Lanceiros negros”. Diferente dos demais escritos em uma tnica estrofe, Maria do
Carmo dos Santos divide seu poema em sete estrofes: trés duetos, um terceto, dois quartetos
e um quinteto. Os duetos iniciam com um questionamento da voz narrativa acerca do objetivo
da revolucdo, o porqué de pegar em armas em dialogo as (falsas) promessas de libertacdo. O
tltimo dueto incentiva a bravura do escravizado que luta sem saber ao certo para quem. O
terceto evoca um momento de conscientiza¢ao, presente na negritude em seu primeiro pro-
cesso de reconhecimento. Nesse ponto, a voz narrativa questiona quem é o verdadeiro ini-
migo. Ja os dois quartetos retomam as cenas de bravura e a luta pela liberdade na revolucao.
O poema encerra com o seguinte quinteto:

Podem roubar tuas lancas...
A liberdade fugir..
Entdojamais terds terra.
Pois podes perder a vida.
Podes perder tua guerra.
(Santos, M. 2016, p. 132)

A cena do rouba das lancas remete a noite de 14 de novembro de 1844 quando no
acampamento, em Porongos, as armas do pelotao de Lanceiros Negros foram retiradas, cul-
minando no massacre do exército inimigo liderado por Duque de Caxias (1803-1880). Essa
cena traz como documento histérico uma carta assinada por David Canabarro (1769-1867) e
Duque de Caxias que permaneceu ocultado e que, ainda hoje, tem sua autoria questionada.
(Flores, 2004). A liberdade sé viria quatro anos mais tarde, se é que podemos considerar a
assinatura da lei durea essa liberdade. Ainda, o quinteto evoca o elemento terra que, na colo-
nizacao europeia é garantida aos refugiados e, ainda, negada aos negros. Por fim, o pronome
“tua” esclarece a que guerra a voz poética se refere nao é a revolucao farroupilha, mas a uma
guerra maior contra um inimigo em comum: o colonizador que se renova sob o signo da
branquitude, aqui compreendida como um sistema de privilégios garantidas pela estrutura
racista e sexista (Gonzalez, 2018) da sociedade brasileira.

Nadia Lis Severo é umadas poetas “descobertas” no sarau poético. Técnica em enferma-
gem nao publicara em outras antologias. No Sopapo (2016) contribui com treze poesias: “Minha
raizafricana”, “Sublime momento”, “Simples assim”, “Um s6 coragao”, “Senhora do meu destino”,
“Paz”, “Se vocé tivesse vindo®, “Faxinando’, “Tempo..”, “Olhar atrevido”, “Tributo a primavera’,
“Coracao” e “Divida”. Os temas que Nadia Lis Severo trata sao diversos: vao de encontrar em
seus tracos a negritude ancestral, mesmo tendo a pele clara, perpassando pelas cenas utépi-

Eixo Roda, Belo Horizonte, v. 34, n. 3, p. 322-338, 2025 333



cas de uma humanidade sem preconceitos ao amor que, como nos poemas de Fatima Farias,
desenvolve-se como problematico a partir de um objeto faltoso: um amor que nao mais existe.

O poemaaseranalisado é “Minha raiz africana”. Escrito em uma tnica estrofe discorre
sobre o pertencimento e a busca de utépica harmonia entre os tracos corporais africanos e
europeus da voz poética. Apesar da pele branca, a voz poética reafirma sua identidade ao
afirmar que: “Pela negritude vou lutar” (Severo, 2016, p. 146). A perspectiva adotada pela voz
poética é de esperanca, no sentido de esperar e aguardar por um futuro utépico em que as
diferencas sejam respeitadas e andem juntas. Contudo, ha tépicos de divida em que afirma:
“Sera isso utopia? Ou uma grande quimera..” (Severo, 2016, p. 146). Ao fim, a voz poética evoca
aigualdade e a paz como caminho possivel.

Pamela Amaro é natural de Porto Alegre, licenciada em teatro (UFRGS). Ainda nao
publicara em outras coletdneas ou de forma independente. E uma das fundadoras do sarau
Sopapo Poético. Na coletanea Sopapo poético participa com oito poemas: “Veneno no café”,
“Samba as avessas”, “A caixa e o tamborim”, “Vou me aprumar”, “Amor negro”, “Nova cantada’,
“Escolhas” e “Sarau Sopapo”. Os temas dos poemas giram em torno do mundo artistico, em
especial o samba, e buscam o empoderamento feminino. Além dessa ruptura e critica aos
estere6tipos construidos, apresente, em “Negro amor”, uma nova forma de rememorar as
herancas ancestrais: nao mais pela dor, mas pelo amor que possibilitou a descendéncia.

O poema que analisaremos é “Sarau Sopapo” em que a voz poética apresenta a expe-
riéncia de um contato inicial com o sarau. As imagens evocadas demonstram a importancia
da representatividade negra, em especial em um estado que se quer branco, e como se torna
importante um espaco de acolhimento, ou melhor, de aquilombamento. Os primeiros ver-
sos constroem a imagem de uma mulher, possivelmente negra, que vai fazer o tambor rufar
acompanhado de som. Esse movimento afrontoso desvela a vontade de participar e somar ao
sarau. Os proximos versos justificam essa vontade, pois a voz poética: “Se encontrou” (Amaro,
2016, p. 167) nos rostos negros que emitiam versos e ecoavam imagens que |lhe também lhe
pertenciam. Contudo, hd um problema: os encontros sao mensais.

Vai exaltar a negrada,

E de novo se sentird amada,
Sem medo de ser observada,
Importa mesmo é avoz,

A poesia de Nos,

Estamos vivos!

Estamos salvos!

Salve o Sopapo!

(Amaro, 2016, p.167)

Analisando o poema, percebemos que o compromisso da negritude, o de resgatar e rea-
valiara Histéria peloviés afrodiaspérico, é reiterado pela voz poética. Contudo, nao se quer repe-
tir historias de dor, subalternizacao e marginalizacao, mas partir da ruptura da resisténcia e dos
lacos engendrados por um amor negro. Ainda, percebemos que se trata de uma poesia escre-
vivente (Evaristo, 2005), pois perpassa por um corpo negro, e feminino, que ao falar de si evoca
a coletividade. Retomando a classificacao que a prépria voz poética emerge é uma: “Poesia de
Nés” (Amaro, 2016, p.167). Os Ultimos versos evocam o espaco plural, poético, literario e politico
que, além da arte negra, serve de reflexao, acolhida e, mais uma vez, aquilombamento.

Eixo Roda, Belo Horizonte, v. 34, n. 3, p. 322-338, 2025 334



Renata Mathias de Moura é natural de Porto Alegre, dancarina do Instituo Afro-sul,
formada em Filosofia (IPA) com especializacao em Pedagogia da Arte (UFRGS). Publica dez

” o« ” o«

pomas na coletanea: “Sopapo poética”, “Os cantos de minha raiz”, “Século passado”, “Treze de
maio”, “Lanceiros negros”, “Ser negra”, “Meu rei é negro”, “Nao adianta”, “Axé” e “Mulher negra”.
Os poemas tematizam sobre o empoderamento feminino, além de um compromisso com a
ancestralidade, seja ela mitica ou histérica. Além disso, descreve cenas de racismo e reflete
sobre o treze de maio afirmando que a lei trouxe reiterou uma condicao subalterna, pois a
populagao negra permaneceu: “Sem terra, sem direito, sem histéria e sem educacao” (Moura,
2016, p. 180). Além disso, traz no poema “Meu rei é negro” o Orixa Xangd em uma homena-
gem ao Ancestral mitico. Estranhamente é a segunda mencao de Orixas, a primeira é lansa
nos poemas de Delma Gongalves.

O poema elencado para a analise é “Lanceiros negros”, pois € um tema recorrente, pelo
menos na antologia, ao pensarmos em uma negritude gatcha. O primeiro verso reitera aima-
gem do pelotao de escravizados, imagem essa que os nomeia: “Sou negro com uma lanca na
mao” (Moura, 2016, p. 181). Os versos seguintes retomam a reflexao acerca do porqué lutar
uma guerra/revolucao que nao é sua e que, a principio, nao trara beneficios ao seu povo. A voz
poética retoma, ainda, uma das caracteristicas do pelotao: armados com as langas marcham
a pé, estratégia que, talvez, desvela um objetivo do pelotao: a morte em massa da populacao
negra que, de alguma forma, contribui para a politica de branqueamento do estado. Ao final,
0 poema evoca as origens africanas desses sujeitos: “de muitas origens, jejes, ijexas e yorubas”
(Moura, 2016, p. 181) demonstrando a diversidade afrodiaspérica na tentativa de, talvez, elu-
cidar as origens da populacao negra no sul do pais.

Silvana Conti se autodeclara |ésbico-feminista. Professora na rede municipal de Porto
Alegre- RS. Em 2010, como diretora da Escola Municipal de Ensino Fundamental Mario Quintana
conquistou o Selo Nacional de Educacao para a Igualdade Racial. Contribui com dez poemas:
“Poetando meu corpo’, “Verbo amar”, “Lesbianas femininas”, “O verde e amarelo é nosso”, “As
outras”, “Mama Africa”, “Mulheres feministas”, “Mulheres feministas I1”, “Urgéncia” e “Somos todas
Marias!”. Os temas da poesia de Silvana Conti giram em torno de sua (re)existéncia e de seu ati-
vismo na luta contra o poder estabelecido como hegemonico quebrando as bases da sociedade:
racismo e sexismo (Gonzalez, 2018). Além disso, os poemas que tematizam sobre o empodera-
mento feminino o faz de forma a também reunir forcas contra o poder instituido e, ainda, busca
de um pertencimento e reafirmacao de que os espacos ocupados pertencem a todas e todos.

O poema escolhido para andlise é “Mama Africa” em que a voz poética desvela a matri-
poténcia que podemos conceber como parte da filosofia africana que carrega, ainda, o tempo
circular, a ancestralidade e a senioridade como bases da constituicao social e da cosmoper-
cepcao de mundo. Referindo-se ao sarau e, consequentemente, a coletanea a voz poética
evoca a Africa como um ponto central de encontro e possibilidades que, dentre outras reu-
nioes, juntou: “Almas que caminham em sintonia” (Conti, 2016, p. 216). Ainda, afirma uma
dogura que remete a Orixa Oxum que, em um itd (narrativas fundacionais) é a Orixa que inicia
o/a primeiro/a Yao (iniciado no Candomblé Keto).

Quero afirmar neste momento:

Amo-te, mae Africa, origem de nossos encantos
Que Olorum abengoe nossos caminhos

Que Xangd oriente nossa visao

Que Oxum, nossa mae generosa,

Eixo Roda, Belo Horizonte, v. 34, n. 3, p. 322-338, 2025 335



nos acolha, nos embale, nos abrace...
Ago!

Oraieieu!

(Conti, 2016, p. 216)

Ao tratar do amor como caminho possivel para a resisténcia em que a Africa, conti-
nente de origem dos nossos ancestrais, é ponto central, percebemos um ponto em comum
com as demais producoes de autoria de mulheres negras. O amor ora é um objeto faltoso, um
desejo inconcebivel, ora é o caminho de reunizo e unido de forcas. E no segundo movimento
que o poemase insere. Ainda, retoma a figura de Olorum, deus supremo anterior a criagao do
mundo que possibilita, primeiro a Oxald, a criacio do mundo pelas maos de Ododua. Ainda,
retoma o Orixa que sempre é reverenciado no sarau por ser o dono do tambor: Xango, ao lado
de Oxum, a deusa do ouro, da beleza e do amor. O poema encerra com a saudagao a Oxum e
pedindo licenca para que o amor seja o caminho.

4 Consideragoes finais

Dos dezenove poetas que compdem a antologia poética Pretesséncia (2016), dez sao mulhe-
res, todas negras e gatchas. O nimero de poemas de cada autora varia, tendo uma média
oito poemas publicados na antologia. Essas autoras, participantes do sarau poético “Sopapo
Poético” em sua maioria ndao possuem livros publicados, com raras exce¢des como, por exem-
plo, Ana dos Santos; Lilian Rocha, Maria do Carmo dos Santos e Fatima Farias. Dos poemas
analisados a tematica mais recorrente é a ancestralidade negra e o resgate das muitas maes
pretas que ninaram e amamentaram os novos Senhores. Xango, o Orixa da Justica; lans3, a
companheira de Xango nas guerras e sua outra esposa; e Oxum sao os ancestrais miticos que
recebem as homenagens das autoras, bem como outros ancestrais histéricos como Carolina
de Jesus, César Passarinho e Lupicinio Rodrigues. Trés das dez autoras homenageiam o
Sopapo poético e quatro das dez trazem os lanceiros negros como tematica de seus poemas.
Além disso, os “Lanceiros negros” aparecem com bastante recorréncia seja pela figura de bra-
vura e resisténcia dos ancestrais, seja pela dentincia do genocidio negro no Rio Grande do Sul.
Nossas poetas publicaram em outras antologias e receberam varios prémios em con-
cursos de poesia, contudo, poucas delas conseguiram publicar seus poemas. Das que fizeram, o
investimento foi oriundo de seus préprios bolsos. Uma outra questao bastante importante a ser
pensada acerca da Literatura afro-galicha e que suscita interesse diz respeito ao niimero restrito
de autoras. Nesse sentido, uma primeira resposta é que a maioria das editoras se concentram no
eixo Rio—Sao Paulo. Outra constatacao é que sao mulheres e outro, ainda mais agravante é que
sao negras. Em razao disso, as oportunidades dadas a essas mulheres sao, ainda mais, escassas.
Maria Helena Vargas da Silveira (1940-2009) é, sem ddvida, a precursora da Literatura
de autoria de mulheres negras gatchas, seja pela reverberacao de suas obras, seja pela exten-
sao de suas publicacdes. Ainda, percebemos que essas mulheres negras ao se autorrepresen-
tarem desnudam em suas vozes formas de resisténcia, construindo, principalmente com o
passado, ou melhor, com a Ancestralidade uma busca de suas raizes africanas. Assim:

Eixo Roda, Belo Horizonte, v. 34, n. 3, p. 322-338, 2025 336



Sendo as mulheres invisibilizadas, ndo s6 pelas paginas da histéria oficial, mas
também pela literatura, e quando se tornam objetos da segunda, na maioria das
vezes, surgem ficcionalizadas a partir de estereétipos varios, para as escritoras
negras cabem varios cuidados. Assenhorando-se “da pena’, objeto representa-
tivo do poder falo-céntrico branco, as escritoras negras buscam inscrever no cor-
pusliterario brasileiro imagens de uma autorrepresentacgao. Surge a fala de um
corpo que nao é apenas descrito, mas antes de tudo vivido. A escre (vivéncia) das
mulheres negras explicita as aventuras e as desventuras de quem conhece uma
dupla condicdo que a sociedade teima em querer inferiorizada, mulher e negra
(Evaristo, 2005, p. 205, grifos da autora).

O embasamento tedrico deste estudo se sustentou em intelectuais negras que refle-
tem sobre a escrita e a representacao das mulheres negras na literatura. Lélia Gonzalez (2018)
destaca a importancia da afirmacao da histéria e cultura africana e afrodiaspérica. Conceicao
Evaristo (2005; 2007) propGe a escrevivéncia como uma escrita ancorada na experiéncia e na
memobria coletiva das mulheres negras. Leda Maria Martins (1997) ressalta a centralidade da
oralidade e da performance na cultura afro-brasileira, enquanto Vilma Piedade (2017) intro-
duz o conceito de dororidade, enfatizando a dor compartilhada como elo de resisténcia. Por
fim, Lilian Rocha (2021) reafirma a literatura negra feminina como continuidade da tradicao
oral, marcada pela meméria e pela coletividade.

A inscritura, conforme definida por Dénis Quadros (2023), emerge como um con-
ceito fundamental para compreender a producio poética das mulheres negras galchas na
antologia Pretesséncia (2016). Mais do que um mero exercicio de escrita, a inscritura é um ato
de insurgéncia, no qual o corpo negro feminino nao apenas narra, mas se inscreve no texto,
afirmando sua existéncia e ressignificando sua ancestralidade. Nesse sentido, a poesia des-
sas autoras nao se limita a uma recuperacao histérica passiva, mas atua como ferramenta de
transformacao, reconfigurando memorias e resisténcias. A evocagao de figuras como Xango,
lansa e Oxum, bem como a dentncia do genocidio negro representado pelos Lanceiros
Negros, demonstra como essas poetas utilizam a palavra escrita para confrontar apagamen-
tos e reconstruir identidades. O Sopapo Poético, enquanto espaco de reafirmacao cultural e
politica, fortalece essa dindmica, permitindo que as vozes negras ecoem, rompendo silencia-
mentos e ampliando a escuta coletiva. Assim, a inscritura se torna um gesto de resisténcia e
inscricdo no mundo, onde a literatura afro-gaticha, especialmente a produzida por mulheres
negras, reconfigura o cdnone e reivindica novas formas de existir e narrar.

Referéncias

ALMEIDA, Isabete Fagundes. Lanceiros negros. In: ROCHA, Lilian Rose Marques da; et al. (org.).
Pretesséncia. Porto Alegre: Libretos, 2016. p. 67.

AMARO, Pamela. Sarau sopapo. In: ROCHA, Lilian Rose Marques da; et al. (org.). Pretesséncia. Porto
Alegre: Libretos, 2016. p. 167.

CANDIDO, Antonio. Formacgdo da literatura brasileira: momentos decisivos 1750-1880. Rio de Janeiro:
Ouro sobre azul, 2007.

Eixo Roda, Belo Horizonte, v. 34, n. 3, p. 322-338, 2025 337



CONTI, Silvana. Mama Africa. In: ROCHA, Lilian Rose Marques da; et al. (org). Pretesséncia. Porto
Alegre: Libretos, 2016. p. 216.

EVARISTO, Conceigao. Género e etnia: uma escre(vivéncia) de dupla face. In: MOREIRA, Nadilza
Martins de Barros; SCHNEIDER, Liane. (org.). Mulheres no mundo: etnia, marginalidade e diaspora.
Jodo Pessoa: Idéia Editora Ltda, 2005. p. 201-212.

EVARISTO, Conceicao. Da grafia-desenho de minha mae, um dos lugares de nascimento de minha
escrita. In: ALEXANDRE, Marcos Antonio (org.). Representacdes performaticas brasileiras: Teorias, prati-
cas e suas interfaces. Belo Horizonte: Mazza edicoes, 2007. p. 16-21.

FARIAS, Fatima. Infancia. In: ROCHA, Lilian Rose Marques da; et al. (org.). Pretesséncia. Porto Alegre:
Libretos, 2016. p. 47.

FLORES, Moacir. Negros na revolugao farroupilha: Traicio em Porongos e farsa em Ponche Verde. Porto
Alegre: Est, 2004

FONTOURA, Pamela Amaro; SALOM, Jilio Souto; TETTAMANZY, Ana Liicia Liberato. Sopapo Poético:
Sarau de poesia negra no extremo sul do Brasil. Estudos de Literatura Brasileira Contemporinea, n. 49, p.
153-181, set./dez. 2016.

GONCALVES, Delma. Lanceiros negros. In: ROCHA, Lilian Rose Marques da; et al. (org.). Pretesséncia.
Porto Alegre: Libretos, 2016. p. 32.

GONZALEZ, Lélia. Primavera para as rosas negras: Lélia Gonzalez em primeira pessoa. Sao Paulo: UCPA, 2018.

MACHADO, Satira; et al. Mulher afro-gadcha: Negritude a flor da pele. In: PAIVA, Sérgio Rosa de
(org.). Mulheres do Rio Grande do Sul: Diversidade. Porto Alegre: SFERASRP, 2006.

MARTINS, Leda Maria. Afrografias da meméria: O reinado do Rosario noJatoba. Sdo Paulo: Perspectiva;
Belo Horizonte: Mazza edicoes, 1997.

MOURA, Renata Mathias de. Lanceiros negros. In: ROCHA, Lilian Rose Marques da; et al. (org.).
Pretesséncia. Porto Alegre: Libretos, 2016. p.181.

PIEDADE, Vilma. Dororidade. Sao Paulo: Nos, 2017.

ROCHA, Lilian. Da oralidade a escrita do mundo feminino e da literatura negra. In: RETTENMAIER,
Miguel; VERARDI, Fabiane. Literatura gaticha: cena contemporanea. Passo Fundo: UPF, 2021.p. 82-98.

ROCHA, Lilian. Ancestralidade. In: ROCHA, Lilian Rose Marques da; et al. (org.). Pretesséncia. Porto
Alegre: Libretos, 2016. p. 122.

SANTOS, Ana dos. Parto. In: ROCHA, Lilian Rose Marques da et al. (org.). Pretesséncia. Porto Alegre:
Libretos, 2016. p. 19.

SANTOS, Maria do Carmo dos. Lanceiros negros. In: ROCHA, Lilian Rose Marques da; et al. (org.).
Pretesséncia. Porto Alegre: Libretos, 2016. p. 132.

SEVERO, Nadia Liz. Minha raiz africana. In: ROCHA, Lilian Rose Marques da; et al. (org.). Pretesséncia.
Porto Alegre: Libretos, 2016. p. 146.

SILVEIRA, Maria Helena Vargas da. Meu nome pessoa: trés momentos de poesia. Porto Alegre: [s.n.],1989.

QUADROS, Dénis Moura de. Ferramentas afrocentradas para pensar uma Literatura de autoria de mulheres
negras gaiichas. Sao Paulo: Na Raiz, 2023.

Eixo Roda, Belo Horizonte, v. 34, n. 3, p. 322-338, 2025 338



