
O Eixo e a Roda: Revista Literatura Brasileira
v. 34, n. 3, p. 322–338, 2025
issn: 2358-9787 ∙ doi: 10.35699/2358-9787.2025.58280 
Submetido em: 23/03/2025 ∙ Aprovado em: 06/06/2025

 This work is licensed under the Creative Commons Attribution 4.0 International License. To view a copy of this license, 
visit http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/ or send a letter to Creative Commons, PO Box 1866, Mountain View, CA 94042, USA.

Poesia afro-gaúcha na encruzilhada: temas da 
poesia de autoria de mulheres negras gaúchas

Afro-Gaúcha Poetry at The Crossroads: Themes of Poetry 
Authored by Black Women from Rio Grande do Sul

Resumo: Os estereótipos do negro na Literatura brasi-
leira têm sido construídos a partir do “mito da democra-
cia racial” que engendra ora a figura do homem negro 
preguiçoso e lascivo, a figura da “mulata” e a criança 
negra concebida como “trombadinha” ou “pivete”. Há 
escritoras negras gaúchas? A questão é respondida pelo 
presente trabalho em que trago uma análise da obra Meu 
nome pessoa: três momentos de poesia (1989), da precur-
sora Maria Helena Vargas da Silveira (1940-2009) e a as 
autoras da antologia Sopapo Poético: Pretessência (2016). 
Como arcabouço teórico elencamos as “ferramentas” 
discorridos por Conceição Evaristo (2005; 2007); Dênis 
Quadros (2023); Lélia Gonzalez (2018); Leda Martins 
(1997); Vilma Piedade (2017); e Lilian Rocha (2021).

Palavras-chave: Literatura brasileira; Literatura gaúcha; 
Literatura negra; Ancestralidade.

Abstract: The stereotypes of blacks in Brazilian liter-
ature have been constructed from the “myth of racial 
democracy” that sometimes engenders the figure of 
the lazy and lascivious black man, the figure of the 
“mulatto” and the black child conceived as a “thug” or 
“pivete”. Are there black women writers from Rio Grande 
do Sul? The question is answered by the present work in 
which I bring an analysis of the work Meu nome pessoa: 
três momentos de poesia (1989), by the precursor Maria 
Helena Vargas da Silveira (1940-2009) and the authors 
of the anthology Sopapo Poético: Pretessência (2016). 
As a theoretical framework, we list the “tools” discussed 
by Conceição Evaristo (2005; 2007); Dênis Quadros 
(2023); Lélia Gonzalez (2018); Leda Martins (1997); Vilma 
Piedade (2017); and Lilian Rocha (2021).

Dênis Moura de Quadros
Universidade Federal do Pampa 
(UNIPAMPA) | Jaguarão | RS | BR
denis-dp10@hotmail.com
https://orcid.org/0000-0001-5733-6857



Eixo Roda, Belo Horizonte, v. 34, n. 3, p. 322-338, 2025 323

Keywords: Brazilian literature; gaúcha literature; Black 
literature; Ancestry.

1 Considerações iniciais

Ao pensarmos o negro na literatura, em especial, a brasileira percebemos, pelo menos, dois 
grupos de representações: um primeiro advindo dos cânones e, por consequência, da cultura 
hegemônica que ora representa o negro como preguiçoso, ora como perigoso; e a mulher 
negra ora hipersexualizada, ora destituída de desejo por ser laboral. Outro grupo de repre-
sentações advém da Literatura produzida por escritores e escritoras negras que rompem com 
estereótipos e imagens gastas reavaliando, inclusive, as páginas da “História Oficial” que ins-
taura o mito da democracia racial que, dentre outros eventos, reitera a “liberdade” advinda de 
mãos brancas no seu treze de maio.

Partimos, então, do segundo grupo de representações em que o sistema literário, 
segundo os pressupostos de Antonio Candido (2007), constitui-se de escritores negros. Esse adje-
tivo denota não apenas o fenótipo, mas também o engajamento desses escritores na luta negra 
por emancipação de direitos. Ainda, desse sistema a que nos referimos, as obras trazem em 
seus temas, formas e imagens esse processo de identificação, ou negritude, voltada a um leitor 
pressuposto de pele negra que se auto identifique e que, assim passe também pelo processo de 
negritude. Assim, as análises dos poemas partem, dialogam e se projetam da/para encruzilhada.

Ao pensarmos as escritoras negras brasileiras, percebemos uma lista de expoentes 
advinda do Sudeste, especialmente o eixo Rio- São Paulo. Assim, ainda temos certa dificul-
dade de traçar nomes de escritoras negras especialmente do sul do Brasil. Frente a um projeto 
de embranquecimento da região sul, a figura negra que contribuiu e contribui para a riqueza 
dos estados da região fica em segundo plano.

A memória e o resgate da ancestralidade constituem elementos centrais nas inscrituras 
negrofemininas, conceito formulado por Dênis Quadros (2023). Essa centralidade se deve, em 
grande parte, ao fato de a transmissão dessas memórias ocorrer predominantemente por via 
oral, o que desafia os limites da escrita tradicional. Assim, esses textos não apenas dialogam 
com a história, mas a reavaliam, operando como documentos vivos, verdadeiras “escrituras”. 
Além disso, atravessada pelas experiências de ser mulher, negra e gaúcha, a escrita se confi-
gura como “inscritura”, uma prática que incorpora e manifesta o sagrado da ancestralidade.

É nesse espaço de silenciamentos e desconhecimentos que o trabalho aqui proposto 
encontra sua motivação. Analisarei, em um primeiro momento, a obra Meu nome pessoa: três 
momentos de poesia (1989), da precursora Maria Helena Vargas da Silveira (1940-2009), e, 
em um segundo momento, a coletânea Sopapo Poético: Pretessência (2016) em que destaco a 
poesia de dez escritoras: Ana dos Santos; Delma Gonçalves; Fátima Farias; Isabete Fagundes 
Almeida; Lilian Rocha; Maria do Carmo dos Santos; Nádia Lis Severo; Pâmela Amaro; Renata 
Mathias de Moura; e Silvana Conti. O objetivo é perceber os temas dessas poesias a partir das 
contribuições de Helena do Sul reiterando seu espaço de precursora dessa Literatura.

O arcabouço teórico perpassa intelectuais negras como Lélia Gonzalez (2018), espe-
cialmente no que tange o processo de afirmação da história e cultura africana e afrodiaspó-



Eixo Roda, Belo Horizonte, v. 34, n. 3, p. 322-338, 2025 324

rica; Conceição Evaristo (2005; 2007) e seu basilar conceito teórico-analítico de escrevivência; 
Leda Maria Martins (1997) e sua afirmação de que a cultura brasileira está na “encruzilhada”; 
Vilma Piedade (2017) e seu conceito filosófico de “Dororidade”. Além disso, dialoga com a 
autopoética de Lilian Rocha, que destaca a oralidade como base da literatura de autoria de 
mulheres negras: “A oralidade sempre foi uma ferramenta para as mulheres, ancestralmente, 
somos contadoras de história, carregamos um baú de memórias da humanidade” (Rocha, 
2021, p. 85). Nesse sentido, o conceito de inscritura, formulado por Quadros (2023), também 
se faz fundamental, pois reforça a escrita como um espaço de insurgência, onde o corpo negro 
feminino não apenas narra, mas se inscreve na materialidade do texto, tensionando frontei-
ras entre oralidade e escrita, memória e história.

2 Helena do Sul: escrevivendo

Maria Helena Vargas da Silveira (1940-2009) nasceu em 4 de setembro de 1940 e publica entre 
1987 e 2007 dez obras literárias: É fogo!  (1987); Meu nome pessoa: três momentos de poesia 
(1989); O sol de fevereiro (1991); Odara: Fantasia e realidade (1993); Negrada (1995); Tipuana (1997); 
O encontro (2000); As filhas das lavadeiras (2002); Os corpos e Obá contemporânea (2005); e Rota 
existencial (2007). Ainda publica uma obra pedagógica, Diga sim ao estudante negro/a (2008), vol-
tada para as práticas de uma educação étnico-racial. Essas obras literárias variam entre poesia, 
contos, crônicas, romance de formação e novelas sociais. Ainda sobre a biografia de Helena do 
Sul, destacamos sua formação no curso Normal em Pelotas que culmina em sua formação em 
Licenciatura em pedagogia em 1971 pela UFRGS (Universidade Federal do Rio Grande do Sul).

Em entrevista à Sátira Machado et al. (2006), Maria Helena Vargas da Silveira discorre 
sobre a escolha de seu epíteto ao afirmar essa pertença como devir: “Eu vou me descobrindo a cada 
momento com[o] mulher negra gaúcha. Assumi agora Helena do Sul. Minha posição firme de gaú-
cha.” (Machado et al., 2006, p. 254). Essa relação ratifica o conceito de escrevivência em que a pro-
dução de Maria Helena Vargas da Silveira é atravessada pela sua condição de mulher negra gaúcha 
na sociedade brasileira e essa identidade atravessa e é atravessada por sua escritura literária.

A obra poética de Maria Helena Vargas da Silveira, publicada em 1989 é constituída de 
63 poemas divididos em três partes ou, como indica seu subtítulo, “momentos”. O primeiro 
intitulado “No aprendizado”, contando com 23 poemas; o segundo “No despertar”, com 24 
poemas; e “No cenário” constituído com 16 poemas. Os custos da obra são da própria autora, 
sem editora disposta a publicá-los, ato que deve ser considerado como insubmisso. Maria 
Helena Vargas da Silveira dedica essa obra a seu pai, já falecido, José Francisco da Silveira.

O projeto poético contido na obra transmuta uma viagem em seus três passos: prepa-
ração; viagem em si; e a contemplação da paisagem. A voz poética ora olha para si, preparando 
as malas, metáfora do vivido, do experenciado; ora retoma o coletivo, o outro que também a 
compõe. Esses dois movimentos podem ser vistos, também, nas religiões de matriz africana, 
em especial o Batuque do Rio Grande do Sul, em que, nos rituais abertos, os adeptos dançam 
no sentido horário (para os Orixás) e no sentido anti-horário (para os ancestrais).

A epígrafe da primeira parte, “No aprendizado”, desvela esse primeiro momento de jun-
tar os objetos que irão ou não para dentro da mala, além do reencontro com objetos que ficaram 
esquecidos. Essa mala é a metáfora da vivência e essa escolha é o recorte da produção poética de 
mais de quarenta anos de vivência. Assim, Helena do Sul, doravante a voz poética, afirma que: 



Eixo Roda, Belo Horizonte, v. 34, n. 3, p. 322-338, 2025 325

“Na aprendizagem, a descoberta de cada um, facilitando carregar a si próprio” (Silveira, 1989, p. 
5). A epígrafe do primeiro “momento” evoca, então, a possibilidade dessa viagem ser interna.

Do recorte dessa primeira parte, destaco “Aprendizado”, poema em que a voz poética 
retoma o símbolo da escravização, a partir das algemas que lhe prendem e subalternizam. Além 
disso, as algemas também representam a opressão e as formas de opressão que atravessam a 
condição de mulher negra na sociedade gaúcha pautadas no racismo e no machismo. As mãos 
levantadas ao alto parecem evocar a súplica dirigida ao colonizador que sem pena não ouve.

Levanto as mãos ao alto,
Parto algemas.
Caio de rastro
E em liberto
No chão da solidão do agora.
E aceito o vazio do hoje,
Realizando a plenitude do amanhã.
(Silveira, 1989, p. 6)

O verbo partir no poema, além da ruptura das algemas que prendem a voz poética, 
também significa ir/sair em direção a outros espaços, a se libertar de outras amarras. Contudo, 
tal qual pós 13 de maio, essa liberdade é falsa e Helena do Sul se vê na solidão dos seus dias. 
Aceitar o vazio é ter consciência da subalternização a que lhe sujeitam, mas não se acomodar 
com ela e é, então, que se parte projetando-se ao amanhã.

Destaco, também, dessa primeira parte, o poema “Embalo”. O poema reflete a mater-
nidade evocada pelo trabalho forçado no período escravocrata de babás dos filhos dos bran-
cos, mas também a maternidade negra que, desde África, é ampliada pelo coletivo, quer 
dizer, as mães das tribos e povos são mães de todas as crianças.

Embalo os filhos neste meu carinho.
Meu coração, cadeira de balanço…
Embalo a vida com esta coragem.
Minha emoção, ativa sentinela…
Embalo mais meu próprio pensamento
Com o sorriso da canção
Do menino
Da menina
Embalo a paz neste meu calor de mulher,
Sufocando a revolta, o medo, o
desamor…
Pelos filhos meus,
Pelos filhos dos outros,
Pelo menino,
Pela menina,
Por gente indiferente.
(Silveira, 1989, p. 7)

O coração corajoso no movimento ondulatório da voz poética busca a paz, mas uma 
paz advinda de lutas contra o medo e outras opressões. Ao embalar, a voz poética balbucia as 
canções de ninar que, como nos relembra Conceição Evaristo (2007), servem para acordar os 
brancos de seus sonhos injustos. No embalo do coração forte e nas notas de sua canção sufoca 



Eixo Roda, Belo Horizonte, v. 34, n. 3, p. 322-338, 2025 326

os sentimentos que não lhe fazem bem e que ninguém quer repetir. Não se quer repetir his-
tórias de dor, mas denunciar a realidade e rompê-la.

Uma mãe negra cuida de muitos filhos: seus, de suas filhas, de suas vizinhas. Nessa 
resistência protetora, a coletividade acentua o ato de embalar, “Ubuntu”, uma mãe negra só 
consegue estar feliz quando todas as crianças de sua comunidade estão bem. Essa caracterís-
tica de cuidar dos “outros”, além dos meus e, ainda, dos indiferentes, mas que fazem parte do 
círculo dessa mãe negra, é destacado no pensamento de matriz africano.

A segunda parte, “No despertar”, temos uma Helena do Sul (voz poética confundida) 
que está em movimento propriamente dito, já na viagem e não mais em sua preparação. 
Percebemos nessas “olhadas pela janela” dois temas-chave que orientam os poemas: seu 
olhar recolhe cenas de violência doméstica e opressão contra as mulheres, evocando resistên-
cia e insubmissão ou a dororidade, termo cunhado pela filósofa negra Vilma Piedade (2017).

Das opressões contra mulher e das cenas de dororidade (Piedade, 2017), destaco o 
poema “Som de desamor”. O poema traz cenas de violência em que há a presença de duas 
vozes: Uma voz poética masculina, que humilha e ameaça, construindo uma cena de violên-
cia física e mental; e uma voz poética feminina que denuncia essa monstruosidade.

Quebro tua cara.
Lá vai soco…
Lá vai bala…
Criança olhando,
Criança escutando,
Criança aprendendo,
Menino fazendo,
Homem repetindo,
Homem reprimindo,
Sem poder conter,
Por toda cidade
A agressividade
Que ele fez nascer,
Com soco na cara,
Com balas de dor,
Palavras de aço,
Som de desamor
(Silveira, 1989, p. 37)

Além das cenas de agressão, a voz poética descreve, também, o feminicídio que atinge com 
maior severidade os corpos de mulheres negras. Essa denúncia de política do genocídio é tema 
recorrente da poética literária de Helena do Sul. A imagem poética, ainda, destaca as palavras de 
aço que cortam a companheira em sua alma e que, assim, tornam a violência dupla: física e mental.

Já o poema “Macho e patrão” denuncia a toxidade de um relacionamento pautada nas 
bases do machismo. A mulher é vista como propriedade e não companheira, logo, destituída 
de humanidade. Por ser o primeiro parceiro sexual, desvirginando-a, toma para si o poder de 
orientar sua vida, proibindo-a e privando-a de sua liberdade. Enclausurada em casa, a esposa 
serve, apenas, como a mãe de seus filhos.

Desfraldou a bandeira,
Desvirginou o chão.



Eixo Roda, Belo Horizonte, v. 34, n. 3, p. 322-338, 2025 327

Tomou posse.
Virou absoluto
Dono e Patrão
E nunca mais

Inventou outro momento
Prá desfraldar a bandeira,
Novas descobertas.
Tudo porque
Tomou posse.
Virou absoluto
Dono e Patrão.
E investiu somente
na reprodução.

Macho e patrão
Da terra fêmea,
Bruto consciente
Grita que é gente.
E é pior que bicho,
Existe aos montes
Nas latas de lixo.
(Silveira, 1989, p. 41)

A voz poética denuncia essas atitudes machistas, ao mesmo tempo que questiona a 
própria humanidade do homem. A afirmação “pior que bicho” revela o desprezo pelas ações 
desses maridos, reforçado pela imagem da lata de lixo, que simboliza a desvalorização e o 
descarte. Além disso, a voz poética sugere uma reflexão sobre a condição das mulheres negras 
que, frequentemente, acabam submetidas a essas relações tóxicas, muitas vezes impulsiona-
das pelo peso da solidão e pela estrutura desigual que molda as relações de gênero e raça.

No terceiro e último momento, “No cenário”, a voz poética interrompe o movimento 
das viagens e contempla, sem pressa, os cenários que aparecem ao longo do trajeto. Recorto o 
poema “Carreta de bois” que evoca a vida rural e um passado colonial do Rio Grande do Sul: as 
charqueadas. As charqueadas eram fazendas que produziam charque (carne bovina salgada 
e seca ao sol) e que se desenvolveram economicamente a partir de mão de obra escravizada.

Carreta de bois,
Na coxilha grande.
Grande mar verde,
Mar de milharal.
Carreta de bois,
Na coxilha grande.
Gente da campanha,
Campanha da paz.
Vai vender no largo,
Laranja madura,
Mel e rapadura
Prá sair do aperto.
Na coxilha grande
Vai voltar depois
Carreta de bois.



Eixo Roda, Belo Horizonte, v. 34, n. 3, p. 322-338, 2025 328

Balançando frutos,
Balançando gente,
Gente destemida.
Balançando a vida,
Na coxilha grande
Que deixei prá trás.
Carreta de bois
Dos meus ancestrais.
(Silveira, 1989, p. 61)

O carro de boi na cena relembra a voz poética de seu passado, de um passado que 
ela abandonara, mas que permanece em sua memória constituindo-se rastro seu e de seus 
ancestrais. No embalo da carreta, no meio do milharal, a voz poética retorna ao passado e 
recolhe rastros que rememora a partir de um espaço não mais ocupado por ela. O movimento 
ondulatório de balançar, ainda, relembra a viagem, o embalo materno e o balanço do tum-
beiro que trouxera esses Ancestrais.

Os três momentos de poesia de Helena do Sul vão colhendo rastros, que estão na mala, 
ao lado da voz poética; que estão no caminho, no meio da estrada, na curva do tempo, levados 
pelo banzo; e rastros que surgem, irrompem, através de cenários que puxam lembranças lon-
gínquas e que, na rememoração de sua felicidade, são tomados pelo banzo que rompe e traz a 
voz poética de volta a sua realidade. Vamos, então, de mãos dadas com Helena do Sul conhe-
cendo sua ancestralidade, sua negritude e o processo identitário necessário para resistir. Ao 
nos apresentar sua Ancestralidade também apresenta a Ancestralidade negra nos carros de 
boi, no embalo materno, no movimento ondulatório de retorno a uma África mítica. No movi-
mento retilíneo coloca-se no futuro, na esperança da mudança, das oportunidades em outras 
terras, ao ponto que retorna a infância. No movimento espiralado de Exu, tem a possibilidade 
de viajar para dentro e reconhecer-se como outra, como alguém diferente daquela Helena do 
Sul que partira em outras viagens. A espiral também desacomoda, faz movimentar-se, afinal 
Bará ficcionalmente a faz viajar, Exu lhe permite o contato com a Ancestralidade.

3 A contemporaneidade do Sopapo Poético

A antologia de poemas surge do sarau homônimo, “Sopapo poético”, que surge em 2012 a 
partir da necessidade de circulação dos poemas, músicas e demais produtos artísticos pro-
duzidos pela população negra gaúcha. Pâmela Amaro Fontoura, pesquisadora e artista que 
compõe a obra, em coautoria com dois professores, Júlio Souto e Ana Lúcia Tettamanzy, dis-
corre sobre a história do sarau. De acordo com Fontoura; Salom; Tettamanzy (2016) o sarau 
tem surge a partir da lacuna e saraus negros no Rio Grande do Sul. Assim, o nome do ponto 
de cultura negra surge em homenagem aos Ancestrais Giba-Giba (1940-2014) e Bedeu (1946-
1999). O principal objetivo é o resgate da cultura e história negra no Rio Grande do Sul, além 
disso “sopapo” tem a dupla significação de um tambor utilizado nos carnavais em Pelotas; e 
de soco, reflexo contra a subalternização histórica.

A obra é composta por dezenove autores em que, em um recorte de gênero, temos dez 
mulheres e nove homens. Analisaremos os poemas produzidos por cada uma dessas mulhe-
res percebendo os dois movimentos já presentes na análise de Meu nome pessoa: Três momen-



Eixo Roda, Belo Horizonte, v. 34, n. 3, p. 322-338, 2025 329

tos de poesia (1989), de Helena do Sul. Ainda, destacaremos as formas e os temas dessas 
poesias, pensando em possibilidades de análises futuras, sobretudo pela peculiaridade das 
imagens evocadas. Pela extensão do corpus de análise, optaremos pelo recorte de um poema 
de cada autora, mas não sem analisar temas e formas dos demais. Ainda, a obra é organizada 
por nove nomes em que destaco Lilian Rocha, Pâmela Amaro Fontoura, Fátima Regina Gomes 
Farias e Delma Gonçalves Mattos, todas com poemas publicados na antologia. Seguirei, tam-
bém, a ordem alfabética que é como as autoras estão organizadas na antologia.

Ana dos Santos é natural de Porto Alegre, formada em Letras e tem publicado em inú-
meras antologias. Criadora do jornal digital “Sociedade dos Poetas Vivos”, além de ter publi-
cado as obras: Flor (2009) e Pequenos grandes lábios negros (2019). Na antologia publica oito 
poemas: “Os meninos engraxates”; “As babás de branco”; “O negro é terra”; “Eu tenho sonhos 
molhados”; “Vamos ficar, ali,”; “Parto”; “Mãe”; e “Palavras”. Os três primeiros poemas fazem 
parte da série “Afro disíacas” e tematizam acerca da herança da escravização em que os meni-
nos engraxates, as babás e os homens negros apesar de construírem a riqueza da sociedade 
são delegados à marginalidade. Ainda, Ana dos Santos tem se dedicado a produzir poemas 
eróticos destacando a potencialidade de temas possíveis e rompendo com imagens desgas-
tas de corpo hiperssexualizado da mulher negra passível. Ao erotizar o corpo feminino negro, 
a poeta toma para si o erotismo e o desejo do corpo alheio.

Para análise, destaco o poema “Parto” que dialoga com o primeiro momento de poesia 
da antologia de Helena do Sul. Enquanto em Helena o verbo “partir” concebe-se no sentido 
de ir, em um movimento centrífugo, além da quebra de algemas e de grilhões que, mesmo 
após a libertação/abolição, insistem em se manter, no poema de Ana dos Santos ganha, ainda, 
outro significado: o de gerar vida.

Parto
Eu me parto
em dois
Eu parto
de um porto seguro
para um amor
desconhecido
Partilho
com o mundo
esse presente divino
Participo
da vida
como deusa da criação
Meu filho
é meu melhor poema
(Santos, 2016, p. 19)

Assim, percebemos que o processo de partir, tanto no sentido de romper, quando o de 
movimentar-se. Esse partir em dois, ainda, recorda a dualidade de Exu/Bará que se multiplica 
progressivamente em dois, quatro, oito e sucessivamente. Contudo, não é uma dualidade 
compreendida no pensamento ocidental e judaico-cristão em que toda dualidade é refle-
tida, quer dizer, se há o bem há o seu contrário, o mal, e sucessivamente. A dualidade de Exu/
Bará só pode/deve ser compreendida pelo pensamento africano (Yorubá, Jêje, Bantu e outras 



Eixo Roda, Belo Horizonte, v. 34, n. 3, p. 322-338, 2025 330

etnias afrodiaspóricas) em que o duplo é o axé, a “bênção”. Tanto que os gêmeos, Ibêjis, são 
cultuados em todas as religiões de matriz africana. Ainda, o poema de Ana dos Santos revoga 
um “porto seguro” em que o amor de um corpo reivindica uma relação máatica: o matripoder.

Delma Gonçalves é natural de Porto Alegre, formada em Letras (ULBRA) com uma 
pós-graduação (FAPA). Além poeta, cantora e autora da obra Cinco décadas de samba no bairro 
Santana. Na antologia, a autora participa com oito poemas: “Filha de Iansã”, “Não é só- papo”, 
“Quem é ele?”, “Carne… linda”, “Patuá”, “Axé”, “Lanceiros negros”, “Cumplicidade”. A poesia de 
Delma Gonçalves evoca a ancestralidade negra seja de forma mítica como em “Filha de Iansã”, 
seja de forma histórico-familiar como em “Carne… linda” em que homenageia sua mãe. 
Ainda, a figura da ancestralidade é uma presença marcante, seja ela referindo-se ao matri-
poder ou atrelada a responsabilidade de reavaliar a história oficial. Para análise elencamos o 
poema “Lanceiros negros” que foi condecorado, em 2006, no concurso da Fafiman (Fundação 
Faculdade de Filosofia, Ciências e Letras de Mandaguari).

Os primeiros versos do poema evocam a imagem da tropa de escravizados que lutou 
na revolução farroupilha (1835-1845) tendo como armas lanças e punhais. A princípio, houve 
a promessa de alforria para os sobreviventes da revolução, o que não ocorreu, talvez, pela 
formação militar a que foram expostos e os altos riscos, então, de revoltas internas. Um fato 
ainda em voga é a traição em Porongos (14 de novembro de 1844) na região que hoje pertence 
ao município de Hulha Negra- RS. Sobre o fato, a voz poética ressoa: “que foram cruelmente 
atraiçoados” (Gonçalves, 2016, p. 32). Ainda, reitera que a luta por liberdade é uma possí-
vel herança da insubmissão desses guerreiros e afirma: “Ainda somos ‘Lanceiros Negros’” 
(Gonçalves, 2016, p. 32). O poema se encerra buscando uma aproximação ou aquilombamento 
desses sujeitos negros: “Filhos da mesma terra…” (Gonçalves, 2016, p. 33).

Fátima Farias, diferente das demais, nasceu em Bagé-RS, região da campanha gaú-
cha. Publicou em 2020 sua primeira coletânea de poemas Mel e dendê que inverte a ordem de 
entrada dos Orixás do Batuque do Rio Grande do Sul que vai dos santos do dendê, isto é que 
recebem dendê em suas oferendas (Bará, Ogum, Oyá/Iansã, Xangô, Odé, Otim, Obá, Ossanha, 
Xapanã) aos santos do mel, ou da praia (Oxum, Iemanjá e Oxalá). Na antologia publica quinze 
poemas: “Infância”, “Meus ais”, “Eu não vou”, “Para Luiza, minha neta”, “Reticências”, “Assim eu 
imaginava”, “Amor e paixão: uma perfeita união”, “Angústia”, “Colheita”, “Meio tarde, meio dia”, 
“Meu predador”, “Sopa de letrinhas”, “Sou papo, sou poeta”, “Paixão psicopata”, e “Cálculo”. 
Podemos dividir, em relação à temático, dois grupos: poemas que falam de amor em compa-
ração ou não com a paixão que totalizam dez poemas; e poemas ancestrais que resgatam a 
ancestralidade negra e reafirmam a negritude e que totalizam cinco.

O amor quando aparece nos poemas de Fátima Farias são, de alguma forma, proble-
máticos. A imagem retratada é de um amor, no sentido de relacionamento amoroso, faltoso. 
Enquanto a paixão é avassaladora e descrita, por vezes como perigosa como, por exemplo, em 
“Paixão psicopata”, o amor é um desejo de algo já passado. Tal como Obá, a Orixá que corta 
uma de suas orelhas para oferendar a seu amado, Xangô, o amor nos poemas apresenta-se 
como impossível ou, se não impossível, irresoluto. Já os poemas de resgate da cultura negra 
ancestral evocam imagens da infância, do passado, das fotos-lembranças, da família e de uma 
autoidentificação. O poema escolhido é “Infância” em que a região da campanha que registra 
as temperaturas mais baixas nos invernos aparece no poema como acalanto.



Eixo Roda, Belo Horizonte, v. 34, n. 3, p. 322-338, 2025 331

O fogão enfumaçado
Cozinhava o feijão
Na volta criança chora
Esperando refeição
O céu anuncia chuva
É dia de temporal
O aconchego da família
Está acima do bem e do mal
(Farias, 2016, p. 47)

O fogão à lenha é peça primordial nas casas gaúchas, de uma forma geral. Contudo, o 
adjetivo “enfumaçado” discorre, possivelmente, de um fogão já envelhecido pelo tempo, com 
buracos que permitem a saída da fumaça. Assim, percebemos que se trata de uma família 
com poucas posses, essa afirmação é reiterada nos próximos versos do poema em que a voz 
poética caracteriza a criança como “O pequeno desnutrido” (Farias, 2016, p. 47). Mesmo assim, 
o feijão e, talvez, a feijoada de origem negra chamada de “mocotó” resgata a memória em 
amplos matizes. Ao final, a voz poética transmuta e (con)fundida à voz autoral discorre sobre 
essas lembranças infantis. Percebemos, ainda, que a descrição do tempo como um temporal 
que se aproxima marca, ao mesmo tempo, a infância com poucos recursos e a esperança de 
um sol resplandecente que culmina, talvez, na produção literária da própria autora.

Isabete Fagundes de Almeida é natural de Porto Alegre- RS e formada em Pedagogia 
(PUCRS). Não possui, ainda, obras publicadas individualmente, mas contribui para a cole-
tânea Sopapo poético: Pretessência com dez poemas: “Afroabraços”, “Carolina guerreira”, 
“Cidadão emérito”, “Lanceiros negros”, “Liga dos canelas pretas”, “Ao Lupi com carinho”, “O pás-
saro negro”, “Operário das artes”, “Somos todos guerreiros!” e “Obstáculos”. Percebemos que 
a autora opera no resgate de heróis e heroínas negras ao elencar como temas de seu poema, 
por exemplo, a escritora Carolina Maria de Jesus (1914-1977) e os dois cantores negros gaúchos: 
Lupcínio Rodrigues (1914-1974) e César Passarinho (1949-1998). Para a análise, elencamos o 
poema “Lanceiros negros”. Assim como Delma Gonçalves, Isabete Almeida evoca as imagens 
afro-gaúchas da revolução farroupilha. Os primeiros versos descrevem as faces negras e as 
lanças longas e o ideal da liberdade.

A história nos ensinou a reverenciar outros heróis
Mas na resistência e informações
Vamos construindo a verdadeira versão
[…]
Da marcha à chama… Que clama…
O reconhecimento e reparação!
(Almeida, 2016, p. 67)

O poema revoga a história oficial ao afirmar que os heróis reverenciados e descritos 
como o ideal de glória e de bravura foram, na verdade, responsáveis pelo massacre cruel que 
dizimou os sobreviventes da revolução farroupilha. Ainda, reflete e perfaz os caminhos de 
reconhecimento, que constituem a negritude ao citar o “piquete Lanceiros Negros” que se 
estabelece no Parque do Gaúcho, em Porto Alegre-RS, na semana farroupilha e, como registro 
de um presente que resiste e persiste cita: “A patroa Araci e o patrão Centeno” (Almeida, 2016, 
p. 67). Ao tematizar os lanceiros negros, a voz poética não só enaltece e resgata heróis negros 



Eixo Roda, Belo Horizonte, v. 34, n. 3, p. 322-338, 2025 332

gaúchos como também revela a resistência no período da escravização que ecoa no presente 
e ressoa um futuro em que se reivindica reconhecimento e reparação.

Lilian Rose Marques da Rocha é a autora que mais tem produzido e divulgado a poesia 
afro-gaúcha. Nascida em Porto Alegre- RS, é farmacêutica e analista clínica. Publicara três 
obras: A vida pulsa: poesias e reflexões (2013), Negra Soul (2016) e Menina de tranças (2018). Na 
antologia publica nove poemas: “Negra”, “Criação”, “Ira”, “Mulher”, “Cartas”, “Ancestralidade”, 
“Zumbia Palmares”, “Encontros musicais” e “Sofrimento”. A temática de seus poemas gira em 
torno do racismo e das formas de romper e subverter essa prática, bem como desvelar a ances-
tralidade através de saudações a espaços de resistência, como foi o caso de Palmares, e for-
mas de resistência. Interessante apontar que a criação poética de Lilian Rocha é recoberta por 
uma voz poética potente que performatiza cada palavra que, por seu turno, é entrecortada. 
Esse estilo evoca dois pontos: o primeiro é a memória ancestral esfacelada pelo processo de 
escravização que, dentre outras coisas, nega, apaga e impossibilita por completo traçar linhas 
hereditárias; o segundo ponto retoma as inúmeras tentativas de silenciamento dessas vozes 
que, quando ecoam, são deslegitimadas pelos mais variados discursos.

O poema elencado para análise é “Ancestralidade” que traz uma centralidade do 
tempo. É importante salientar que o tempo e/ou a relação africana e afro-brasileira é dife-
rente das relações euro-branco-cêntricas que pautam o tempo na “cronologia”, ou seja, uma 
linha temporal. No pensamento de matriz africano, o tempo é algo circular em que os aconte-
cimentos do passado podem, a qualquer momento, reaparecerem e perfazerem os mesmos 
episódios. Assim, a voz poética inicia o poema evocando os elos com a mãe África.

No toque do tambor
Ressoam
As matizes
Negras
Da nossa cultura
Abençoada
Pelos Orixás
E fortificada
Pela nossa resiliência
(Rocha, 2016, p. 122)

O tambor, elemento central na cultura africana, emite essa ligação e essa busca pela 
ancestralidade histórica. Ainda, a própria proposta da coletânea é reunida através do símbolo 
do tambor, o Sopapo, um tipo muito específico de tambor afro-gaúcho de tonalidade grave 
que, também, ao ressoar lembra o som de um trovão. A persistência evocada pela voz poética 
compara a população negra a guerreiros nagôs, uma das últimas etnias a serem escraviza-
das. O poema finaliza com a afirmação da herança africana que, no presente, lança-nos a um 
futuro adjetivado como belo. O último verso da estrofe única é “Asè!” (Rocha, 2016, p. 122), 
palavra que possui uma gama de significados que convergem para a força vital. Tudo, no pen-
samento Bantu e Nagô é transmissor de energia vital ou, respectivamente, de Axé e de Ntu.

Maria do Carmo dos Santos, natural de Cruz Alta- RS, também tem uma das obras 
publicadas na década de 80, assim como Helena do Sul. Em 1988 publica a coletânea de poe-
mas Coisa de negro. Ainda, publica a obra para crianças O sonho de Benedito (2003) e, em parce-
ria com sua filha Dandara Yemisi dos Santos, Século XXI: uma história recontada (2011). Na 



Eixo Roda, Belo Horizonte, v. 34, n. 3, p. 322-338, 2025 333

antologia publica nove poemas: “Prece à mãe preta”, “Para sempre ficando”, “Mulher, mãe e 
escrava”, “Terminou… terminou?”, “Nana… neném…”, “Lanceiros negros”, “Maioria”, “Teu ama-
nhã” e “Homens de amanhã”. Os poemas de Maria do Carmo dos Santos retratam as cenas da 
escravização, sobretudo a figura da Mãe Preta, ao mesmo tempo em que rompe com a figura 
da Mãe Preta submissa. A poeta retoma, nas cenas da escravização, a perpetuação de uma 
condição, talvez, sub-humana em que os corpos negros ainda são tidos pela sociedade como 
sujeitos subalternos. O último poema, “Homens de amanhã” traz à cena um homem negro 
morto por um policial, ou seja, morto pelas mãos do Estado que deveria protegê-lo ou prestar 
as mínimas condições do direito à vida e à liberdade.

O poema elencado para a análise, seguindo uma lógica de cenas e personagens afro-
gaúchos, é “Lanceiros negros”. Diferente dos demais escritos em uma única estrofe, Maria do 
Carmo dos Santos divide seu poema em sete estrofes: três duetos, um terceto, dois quartetos 
e um quinteto. Os duetos iniciam com um questionamento da voz narrativa acerca do objetivo 
da revolução, o porquê de pegar em armas em diálogo às (falsas) promessas de libertação. O 
último dueto incentiva a bravura do escravizado que luta sem saber ao certo para quem. O 
terceto evoca um momento de conscientização, presente na negritude em seu primeiro pro-
cesso de reconhecimento. Nesse ponto, a voz narrativa questiona quem é o verdadeiro ini-
migo. Já os dois quartetos retomam as cenas de bravura e a luta pela liberdade na revolução. 
O poema encerra com o seguinte quinteto:

Podem roubar tuas lanças…
A liberdade fugir…
Então jamais terás terra.
Pois podes perder a vida.
Podes perder tua guerra.
(Santos, M. 2016, p. 132)

A cena do rouba das lanças remete à noite de 14 de novembro de 1844 quando no 
acampamento, em Porongos, as armas do pelotão de Lanceiros Negros foram retiradas, cul-
minando no massacre do exército inimigo liderado por Duque de Caxias (1803-1880). Essa 
cena traz como documento histórico uma carta assinada por David Canabarro (1769-1867) e 
Duque de Caxias que permaneceu ocultado e que, ainda hoje, tem sua autoria questionada. 
(Flores, 2004). A liberdade só viria quatro anos mais tarde, se é que podemos considerar a 
assinatura da lei áurea essa liberdade. Ainda, o quinteto evoca o elemento terra que, na colo-
nização europeia é garantida aos refugiados e, ainda, negada aos negros. Por fim, o pronome 
“tua” esclarece a que guerra a voz poética se refere não é a revolução farroupilha, mas a uma 
guerra maior contra um inimigo em comum: o colonizador que se renova sob o signo da 
branquitude, aqui compreendida como um sistema de privilégios garantidas pela estrutura 
racista e sexista (Gonzalez, 2018) da sociedade brasileira.

Nádia Lis Severo é uma das poetas “descobertas” no sarau poético. Técnica em enferma-
gem não publicara em outras antologias. No Sopapo (2016) contribui com treze poesias: “Minha 
raiz africana”, “Sublime momento”, “Simples assim”, “Um só coração”, “Senhora do meu destino”, 
“Paz”, “Se você tivesse vindo”, “Faxinando”, “Tempo…”, “Olhar atrevido”, “Tributo à primavera”, 
“Coração” e “Dúvida”. Os temas que Nádia Lis Severo trata são diversos: vão de encontrar em 
seus traços a negritude ancestral, mesmo tendo a pele clara, perpassando pelas cenas utópi-



Eixo Roda, Belo Horizonte, v. 34, n. 3, p. 322-338, 2025 334

cas de uma humanidade sem preconceitos ao amor que, como nos poemas de Fátima Farias, 
desenvolve-se como problemático a partir de um objeto faltoso: um amor que não mais existe.

O poema a ser analisado é “Minha raiz africana”. Escrito em uma única estrofe discorre 
sobre o pertencimento e a busca de utópica harmonia entre os traços corporais africanos e 
europeus da voz poética. Apesar da pele branca, a voz poética reafirma sua identidade ao 
afirmar que: “Pela negritude vou lutar” (Severo, 2016, p. 146). A perspectiva adotada pela voz 
poética é de esperança, no sentido de esperar e aguardar por um futuro utópico em que as 
diferenças sejam respeitadas e andem juntas. Contudo, há tópicos de dúvida em que afirma: 
“Será isso utopia? Ou uma grande quimera…” (Severo, 2016, p. 146). Ao fim, a voz poética evoca 
a igualdade e a paz como caminho possível.

Pâmela Amaro é natural de Porto Alegre, licenciada em teatro (UFRGS). Ainda não 
publicara em outras coletâneas ou de forma independente. É uma das fundadoras do sarau 
Sopapo Poético. Na coletânea Sopapo poético participa com oito poemas: “Veneno no café”, 
“Samba às avessas”, “A caixa e o tamborim”, “Vou me aprumar”, “Amor negro”, “Nova cantada”, 
“Escolhas” e “Sarau Sopapo”. Os temas dos poemas giram em torno do mundo artístico, em 
especial o samba, e buscam o empoderamento feminino. Além dessa ruptura e crítica aos 
estereótipos construídos, apresente, em “Negro amor”, uma nova forma de rememorar as 
heranças ancestrais: não mais pela dor, mas pelo amor que possibilitou a descendência.

O poema que analisaremos é “Sarau Sopapo” em que a voz poética apresenta a expe-
riência de um contato inicial com o sarau. As imagens evocadas demonstram a importância 
da representatividade negra, em especial em um estado que se quer branco, e como se torna 
importante um espaço de acolhimento, ou melhor, de aquilombamento. Os primeiros ver-
sos constroem a imagem de uma mulher, possivelmente negra, que vai fazer o tambor rufar 
acompanhado de som. Esse movimento afrontoso desvela a vontade de participar e somar ao 
sarau. Os próximos versos justificam essa vontade, pois a voz poética: “Se encontrou” (Amaro, 
2016, p. 167) nos rostos negros que emitiam versos e ecoavam imagens que lhe também lhe 
pertenciam. Contudo, há um problema: os encontros são mensais.

Vai exaltar a negrada,
E de novo se sentirá amada,
Sem medo de ser observada,
Importa mesmo é a voz,
A poesia de Nós,
Estamos vivos!
Estamos salvos!
Salve o Sopapo!
(Amaro, 2016, p. 167)

Analisando o poema, percebemos que o compromisso da negritude, o de resgatar e rea-
valiar a História pelo viés afrodiaspórico, é reiterado pela voz poética. Contudo, não se quer repe-
tir histórias de dor, subalternização e marginalização, mas partir da ruptura da resistência e dos 
laços engendrados por um amor negro. Ainda, percebemos que se trata de uma poesia escre-
vivente (Evaristo, 2005), pois perpassa por um corpo negro, e feminino, que ao falar de si evoca 
a coletividade. Retomando a classificação que a própria voz poética emerge é uma: “Poesia de 
Nós” (Amaro, 2016, p. 167). Os últimos versos evocam o espaço plural, poético, literário e político 
que, além da arte negra, serve de reflexão, acolhida e, mais uma vez, aquilombamento.



Eixo Roda, Belo Horizonte, v. 34, n. 3, p. 322-338, 2025 335

Renata Mathias de Moura é natural de Porto Alegre, dançarina do Instituo Afro-sul, 
formada em Filosofia (IPA) com especialização em Pedagogia da Arte (UFRGS). Publica dez 
pomas na coletânea: “Sopapo poético”, “Os cantos de minha raiz”, “Século passado”, “Treze de 
maio”, “Lanceiros negros”, “Ser negra”, “Meu rei é negro”, “Não adianta”, “Axé” e “Mulher negra”. 
Os poemas tematizam sobre o empoderamento feminino, além de um compromisso com a 
ancestralidade, seja ela mítica ou histórica. Além disso, descreve cenas de racismo e reflete 
sobre o treze de maio afirmando que a lei trouxe reiterou uma condição subalterna, pois a 
população negra permaneceu: “Sem terra, sem direito, sem história e sem educação” (Moura, 
2016, p. 180). Além disso, traz no poema “Meu rei é negro” o Orixá Xangô em uma homena-
gem ao Ancestral mítico. Estranhamente é a segunda menção de Orixás, a primeira é Iansã 
nos poemas de Delma Gonçalves.

O poema elencado para a análise é “Lanceiros negros”, pois é um tema recorrente, pelo 
menos na antologia, ao pensarmos em uma negritude gaúcha. O primeiro verso reitera a ima-
gem do pelotão de escravizados, imagem essa que os nomeia: “Sou negro com uma lança na 
mão” (Moura, 2016, p. 181). Os versos seguintes retomam a reflexão acerca do porquê lutar 
uma guerra/revolução que não é sua e que, a princípio, não trará benefícios ao seu povo. A voz 
poética retoma, ainda, uma das características do pelotão: armados com as lanças marcham 
a pé, estratégia que, talvez, desvela um objetivo do pelotão: a morte em massa da população 
negra que, de alguma forma, contribui para a política de branqueamento do estado. Ao final, 
o poema evoca as origens africanas desses sujeitos: “de muitas origens, jejes, ijexás e yorubás” 
(Moura, 2016, p. 181) demonstrando a diversidade afrodiaspórica na tentativa de, talvez, elu-
cidar as origens da população negra no sul do país.

Silvana Conti se autodeclara lésbico-feminista. Professora na rede municipal de Porto 
Alegre- RS. Em 2010, como diretora da Escola Municipal de Ensino Fundamental Mário Quintana 
conquistou o Selo Nacional de Educação para a Igualdade Racial. Contribui com dez poemas: 
“Poetando meu corpo”, “Verbo amar”, “Lesbianas femininas”, “O verde e amarelo é nosso”, “As 
outras”, “Mama África”, “Mulheres feministas”, “Mulheres feministas II”, “Urgência” e “Somos todas 
Marias!”. Os temas da poesia de Silvana Conti giram em torno de sua (re)existência e de seu ati-
vismo na luta contra o poder estabelecido como hegemônico quebrando as bases da sociedade: 
racismo e sexismo (Gonzalez, 2018). Além disso, os poemas que tematizam sobre o empodera-
mento feminino o faz de forma a também reunir forças contra o poder instituído e, ainda, busca 
de um pertencimento e reafirmação de que os espaços ocupados pertencem à todas e todos.

O poema escolhido para análise é “Mama África” em que a voz poética desvela a matri-
potência que podemos conceber como parte da filosofia africana que carrega, ainda, o tempo 
circular, a ancestralidade e a senioridade como bases da constituição social e da cosmoper-
cepção de mundo. Referindo-se ao sarau e, consequentemente, à coletânea a voz poética 
evoca a África como um ponto central de encontro e possibilidades que, dentre outras reu-
niões, juntou: “Almas que caminham em sintonia” (Conti, 2016, p. 216). Ainda, afirma uma 
doçura que remete à Orixá Oxum que, em um ítã (narrativas fundacionais) é a Orixá que inicia 
o/a primeiro/a Yaô (iniciado no Candomblé Keto).

Quero afirmar neste momento:
Amo-te, mãe África, origem de nossos encantos
Que Olorum abençoe nossos caminhos
Que Xangô oriente nossa visão
Que Oxum, nossa mãe generosa,



Eixo Roda, Belo Horizonte, v. 34, n. 3, p. 322-338, 2025 336

nos acolha, nos embale, nos abrace…
Agô!
Oraieieu!
(Conti, 2016, p. 216)

Ao tratar do amor como caminho possível para a resistência em que a África, conti-
nente de origem dos nossos ancestrais, é ponto central, percebemos um ponto em comum 
com as demais produções de autoria de mulheres negras. O amor ora é um objeto faltoso, um 
desejo inconcebível, ora é o caminho de reunião e união de forças. É no segundo movimento 
que o poema se insere. Ainda, retoma a figura de Olorum, deus supremo anterior à criação do 
mundo que possibilita, primeiro a Oxalá, a criação do mundo pelas mãos de Ododuá. Ainda, 
retoma o Orixá que sempre é reverenciado no sarau por ser o dono do tambor: Xangô, ao lado 
de Oxum, a deusa do ouro, da beleza e do amor. O poema encerra com a saudação à Oxum e 
pedindo licença para que o amor seja o caminho.

4 Considerações finais

Dos dezenove poetas que compõem a antologia poética Pretessência (2016), dez são mulhe-
res, todas negras e gaúchas. O número de poemas de cada autora varia, tendo uma média 
oito poemas publicados na antologia. Essas autoras, participantes do sarau poético “Sopapo 
Poético” em sua maioria não possuem livros publicados, com raras exceções como, por exem-
plo, Ana dos Santos; Lilian Rocha, Maria do Carmo dos Santos e Fátima Farias. Dos poemas 
analisados a temática mais recorrente é a ancestralidade negra e o resgate das muitas mães 
pretas que ninaram e amamentaram os novos Senhores. Xangô, o Orixá da Justiça; Iansã, a 
companheira de Xangô nas guerras e sua outra esposa; e Oxum são os ancestrais míticos que 
recebem as homenagens das autoras, bem como outros ancestrais históricos como Carolina 
de Jesus, César Passarinho e Lupicínio Rodrigues. Três das dez autoras homenageiam o 
Sopapo poético e quatro das dez trazem os lanceiros negros como temática de seus poemas. 
Além disso, os “Lanceiros negros” aparecem com bastante recorrência seja pela figura de bra-
vura e resistência dos ancestrais, seja pela denúncia do genocídio negro no Rio Grande do Sul.

Nossas poetas publicaram em outras antologias e receberam vários prêmios em con-
cursos de poesia, contudo, poucas delas conseguiram publicar seus poemas. Das que fizeram, o 
investimento foi oriundo de seus próprios bolsos. Uma outra questão bastante importante a ser 
pensada acerca da Literatura afro-gaúcha e que suscita interesse diz respeito ao número restrito 
de autoras. Nesse sentido, uma primeira resposta é que a maioria das editoras se concentram no 
eixo Rio – São Paulo. Outra constatação é que são mulheres e outro, ainda mais agravante é que 
são negras. Em razão disso, as oportunidades dadas a essas mulheres são, ainda mais, escassas.

Maria Helena Vargas da Silveira (1940-2009) é, sem dúvida, a precursora da Literatura 
de autoria de mulheres negras gaúchas, seja pela reverberação de suas obras, seja pela exten-
são de suas publicações. Ainda, percebemos que essas mulheres negras ao se autorrepresen-
tarem desnudam em suas vozes formas de resistência, construindo, principalmente com o 
passado, ou melhor, com a Ancestralidade uma busca de suas raízes africanas. Assim:



Eixo Roda, Belo Horizonte, v. 34, n. 3, p. 322-338, 2025 337

Sendo as mulheres invisibilizadas, não só pelas páginas da história oficial, mas 
também pela literatura, e quando se tornam objetos da segunda, na maioria das 
vezes, surgem ficcionalizadas a partir de estereótipos  vários, para as escritoras 
negras cabem vários cuidados. Assenhorando-se “da pena”, objeto representa-
tivo do poder falo-cêntrico branco, as escritoras negras buscam inscrever no cor-
pusliterário brasileiro imagens de uma autorrepresentação. Surge a fala de um 
corpo que não é apenas descrito, mas antes de tudo vivido. A escre (vivência) das 
mulheres negras explicita as aventuras e as desventuras de quem conhece uma 
dupla condição que a sociedade teima em querer inferiorizada, mulher e negra 
(Evaristo, 2005, p. 205, grifos da autora).

O embasamento teórico deste estudo se sustentou em intelectuais negras que refle-
tem sobre a escrita e a representação das mulheres negras na literatura. Lélia Gonzalez (2018) 
destaca a importância da afirmação da história e cultura africana e afrodiaspórica. Conceição 
Evaristo (2005; 2007) propõe a escrevivência como uma escrita ancorada na experiência e na 
memória coletiva das mulheres negras. Leda Maria Martins (1997) ressalta a centralidade da 
oralidade e da performance na cultura afro-brasileira, enquanto Vilma Piedade (2017) intro-
duz o conceito de dororidade, enfatizando a dor compartilhada como elo de resistência. Por 
fim, Lilian Rocha (2021) reafirma a literatura negra feminina como continuidade da tradição 
oral, marcada pela memória e pela coletividade.

A inscritura, conforme definida por Dênis Quadros (2023), emerge como um con-
ceito fundamental para compreender a produção poética das mulheres negras gaúchas na 
antologia Pretessência (2016). Mais do que um mero exercício de escrita, a inscritura é um ato 
de insurgência, no qual o corpo negro feminino não apenas narra, mas se inscreve no texto, 
afirmando sua existência e ressignificando sua ancestralidade. Nesse sentido, a poesia des-
sas autoras não se limita a uma recuperação histórica passiva, mas atua como ferramenta de 
transformação, reconfigurando memórias e resistências. A evocação de figuras como Xangô, 
Iansã e Oxum, bem como a denúncia do genocídio negro representado pelos Lanceiros 
Negros, demonstra como essas poetas utilizam a palavra escrita para confrontar apagamen-
tos e reconstruir identidades. O Sopapo Poético, enquanto espaço de reafirmação cultural e 
política, fortalece essa dinâmica, permitindo que as vozes negras ecoem, rompendo silencia-
mentos e ampliando a escuta coletiva. Assim, a inscritura se torna um gesto de resistência e 
inscrição no mundo, onde a literatura afro-gaúcha, especialmente a produzida por mulheres 
negras, reconfigura o cânone e reivindica novas formas de existir e narrar.

Referências

ALMEIDA, Isabete Fagundes. Lanceiros negros. In: ROCHA, Lilian Rose Marques da; et al. (org.). 
Pretessência. Porto Alegre: Libretos, 2016. p. 67.

AMARO, Pâmela. Sarau sopapo. In: ROCHA, Lilian Rose Marques da; et al. (org.). Pretessência. Porto 
Alegre: Libretos, 2016. p. 167.

CANDIDO, Antonio. Formação da literatura brasileira: momentos decisivos 1750-1880. Rio de Janeiro: 
Ouro sobre azul, 2007.



Eixo Roda, Belo Horizonte, v. 34, n. 3, p. 322-338, 2025 338

CONTI, Silvana. Mama África. In: ROCHA, Lilian Rose Marques da; et al. (org). Pretessência. Porto 
Alegre: Libretos, 2016. p. 216.

EVARISTO, Conceição. Gênero e etnia: uma escre(vivência) de dupla face. In: MOREIRA, Nadilza 
Martins de Barros; SCHNEIDER, Liane. (org.). Mulheres no mundo: etnia, marginalidade e diáspora. 
João Pessoa: Idéia Editora Ltda, 2005. p. 201-212.

EVARISTO, Conceição. Da grafia-desenho de minha mãe, um dos lugares de nascimento de minha 
escrita. In: ALEXANDRE, Marcos Antônio (org.). Representações performáticas brasileiras: Teorias, práti-
cas e suas interfaces. Belo Horizonte: Mazza edições, 2007. p. 16-21.

FARIAS, Fátima. Infância. In: ROCHA, Lilian Rose Marques da; et al. (org.). Pretessência. Porto Alegre: 
Libretos, 2016. p. 47.

FLORES, Moacir. Negros na revolução farroupilha: Traição em Porongos e farsa em Ponche Verde. Porto 
Alegre: Est, 2004

FONTOURA, Pamela Âmaro; SALOM, Júlio Souto; TETTAMANZY, Ana Lúcia Liberato. Sopapo Poético: 
Sarau de poesia negra no extremo sul do Brasil. Estudos de Literatura Brasileira Contemporânea, n. 49, p. 
153-181, set./dez. 2016.

GONÇALVES, Delma. Lanceiros negros. In: ROCHA, Lilian Rose Marques da; et al. (org.). Pretessência. 
Porto Alegre: Libretos, 2016. p. 32.

GONZALEZ, Lélia. Primavera para as rosas negras: Lélia Gonzalez em primeira pessoa. São Paulo: UCPA, 2018.

MACHADO, Sátira; et al. Mulher afro-gaúcha: Negritude à flor da pele. In: PAIVA, Sérgio Rosa de 
(org.). Mulheres do Rio Grande do Sul: Diversidade. Porto Alegre: SFERASRP, 2006.

MARTINS, Leda Maria. Afrografias da memória: O reinado do Rosário no Jatobá. São Paulo: Perspectiva; 
Belo Horizonte: Mazza edições, 1997.

MOURA, Renata Mathias de. Lanceiros negros. In: ROCHA, Lilian Rose Marques da; et al. (org.). 
Pretessência. Porto Alegre: Libretos, 2016. p. 181.

PIEDADE, Vilma. Dororidade. São Paulo: Nós, 2017.

ROCHA, Lilian. Da oralidade à escrita do mundo feminino e da literatura negra. In: RETTENMAIER, 
Miguel; VERARDI, Fabiane. Literatura gaúcha: cena contemporânea. Passo Fundo: UPF, 2021.p. 82-98.

ROCHA, Lilian. Ancestralidade. In: ROCHA, Lilian Rose Marques da; et al. (org.). Pretessência. Porto 
Alegre: Libretos, 2016. p. 122.

SANTOS, Ana dos. Parto. In: ROCHA, Lilian Rose Marques da et al. (org.). Pretessência. Porto Alegre: 
Libretos, 2016. p. 19.

SANTOS, Maria do Carmo dos. Lanceiros negros. In: ROCHA, Lilian Rose Marques da; et al. (org.). 
Pretessência. Porto Alegre: Libretos, 2016. p. 132.

SEVERO, Nádia Liz. Minha raiz africana. In: ROCHA, Lilian Rose Marques da; et al. (org.). Pretessência. 
Porto Alegre: Libretos, 2016. p. 146.

SILVEIRA, Maria Helena Vargas da. Meu nome pessoa: três momentos de poesia. Porto Alegre: [s.n.], 1989.

QUADROS, Dênis Moura de. Ferramentas afrocentradas para pensar uma Literatura de autoria de mulheres 
negras gaúchas. São Paulo: Na Raiz, 2023.


