
revista de literatura brasileira | fale | ufmg | v. 32 | n. 4 | 2023 | issn 2358.9787

Alba Valéria Niza Silva
Alcione Corrêa Alves

Állan Sereja dos Santos
Alysson Jorge Alves de Andrade

Amanda Santos da Silveira Fernandes
Ana Rosária Soares da Silva

Arissandra Andreia dos Santos
Carlos Antônio Magalhães Guedelha

Débora Lopes dos Santos
Diogo Coutinho Santana

Eliasz Chmiel
Élio Ferreira de Souza

Ernani Mügge
Felipe dos Santos Matias

Flávia Andrea Rodrigues Benfatti
Gerson Roberto Neumann

Gisele Meire Tita Nazário da Silva
Janaína Vieira da Silva

Josenildo Campos Brussio
Karine Aragão dos Santos Freitas
Leandro Souza Borges Silva
Lisiane Oliveira e Lima Luiz
Lucas Anderson Neves de Melo
Luciano Barbosa Justino
Luiz Henrique Silva de Oliveira
Macksa Raquel Gomes Soares
Patrícia Vaz Borges
Pedro Afonso Barth
Poliana Soares
Rayssa Duarte Marques Cabral
Renata Amaral de Matos Rocha
Shirley de Souza Gomes Carreira
Silvana Maria Pantoja dos Santos
Talita Rosetti Souza Mendes
Wojciech Sawala

Literaturas negras 
brasileiras em discussão
Literaturas

discussão

o eixo e a roda



V. 32, N. 4, Out./Dez. 2023

O Eixo e a Roda: Revista de Literatura Brasileira
e-ISSN  2358-9787



O EIXO E A RODA: revista de literatura brasileira, 1982 - 
	 Belo Horizonte. Faculdade de Letras da UFMG.
	 ilust. 25cm
	 Periodicidade trimestral a partir do v. 28, n. 1, 2019
	 Periodicidade quadrimestral a partir do v. 26, n. 1, 2017

	 Histórico: 1982 fasc. não numerado; v.1 (1983); v.2 (1984); v.3 (não 
publicado); v.4 (1985); v.5 (1986); v.6 (1988); v.7 (2001)
	 1. Literatura brasileira – Periódicos. I. Universidade Federal de Minas 
Gerais. Faculdade de Letras. Programa de Pós-Graduação em Estudos Literários.

CDD: B869.05
ISSN:0102-4809

Universidade Federal de Minas Gerais
Reitora: Sandra Regina Goulart Almeida; Vice-Reitor: Alessandro Fernandes Moreira

Faculdade de Letras 
Diretora: Sueli Maria Coelho; Vice-Diretor: Georg Otte

Conselho Editorial
Alcir Pécora (Unicamp), Antônio Carlos Secchin (UFRJ/Academina Brasileira de 
Letras), Berthold Zilly (UFSC/ Freie Universität Berlin), Ettore Finazzi-Agrò (Università 
di Roma “La Sapienza”), Flora Süssekind (UFRJ/Casa Rui Barbosa), Heloisa Buarque 
de Hollanda (UFRJ), João Adolfo Hansen (USP), John Gledson (Universidade de 
Liverpool), José Américo de Miranda Barros (UFMG/UFES), Letícia Malard (UFMG), 
Maria Zilda Ferreira Cury (UFMG), Murilo Marcondes de Moura (USP), Roberto 
Acízelo de Souza (UFRJ).

Editores: Gustavo Silveira Ribeiro e Paulo Vinícius Bio Toledo
Organização: Cristiane Cortes (CEFET-MG); Lívia Maria Natália de Souza (UFBA); 
Marcos Antônio Alexandre (UFMG)
Secretaria: Seção de Periódicos
Revisão: Camila Almeida, Gabriel Batista Magela, Kathleen Oliveira, Lobélia Hadassa 
Carvalho, Luisa Rocha Vasconcelos, Stéphanie Paes

Diagramação: Camila Almeida, Kathleen Oliveira, Lobélia Hadassa Carvalho, Luisa Rocha 
Vasconcelos, Stéphanie Paes

Faculdade de Letras da UFMG 
Seção de Periódicos, sala 2017

Av. Antônio Carlos, 6627 – Pampulha
31270-901 – Belo Horizonte, MG – Brasil
Tel.: (31) 3409-6009 - www.letras.ufmg.br

e-mail: periodicosfaleufmg@gmail.com



Sumário

7	 Apresentação

Cristiane Côrtes
Lívia Maria de Souza
Marcos Antônio Alexandre

Dossiê: Literaturas Negras Brasileiras em Discussão

14	 Uma prosa com Arlinda: ancestralidade, oralitura e 
intersubjetividade narrativa em Fátima Trinchão

	 A Prose with Arlinda: Ancestry, Oraliture and Narrative 
Intersubjectivity in Fátima Trinchão

Leandro Souza Borges Silva

34	 Análise e estratégias tradutórias em The Unedited Diaries of 
Carolina Maria de Jesus

	 Analysis and Translation Strategies in The Unedited Diaries of 
Carolina Maria de Jesus

Poliana Soares
Ernani Mügge
Gerson Roberto Neumann

63	 Diário de Bitita: os atravessamentos memorialísticos entre a 
escrita de si e perspectivas do feminismo negro decolonial em 
Carolina Maria de Jesus

	 Bitita’s Diary: the Memorialistic Crossings Between the Writing of 
One Another and the Perspectives of Decolonial Black Feminism 
in Carolina Maria de Jesus

Macksa Raquel Gomes Soares

81	 Um arado só lâmina. Trocadilho e revolta em Itamar Vieira Junior
	 A Plough All Blade. Wordplay and Revolt in Itamar Vieira Junior

Wojciech Sawala



108	 “Alma”, de Itamar Vieira Junior: uma análise na perspectiva das 
neonarrativas de escravidão

	 “Alma”, by Itamar Vieira Junior: an Analysis from the Perspective 
of Neo-slave Narratives

Shirley de Souza Gomes Carreira

123	 Collective Subjectivity of Literary Characters as Exemplified by 
Jorge Amado’s Marginalized Figures

	 Subjetividade coletiva de personagens literárias exemplificada 
com figuras marginalizadas de Jorge Amado

Eliasz Chmiel

152	 O campo literário segundo Vencidos e degenerados (1915), de 
Nascimento Moraes

	 The Literary Field According to Vencidos e degenerados (1915), by 
Nascimento Moraes

Luiz Henrique Silva de Oliveira

172	 A constituição do sujeito negro em O avesso da pele, de 
Jeferson Tenório: uma emersão de temas contemporâneos

	 The Constitution of the Black Subject in O avesso da pele, by 
Jeferson Tenório: an Emersion of Contemporary Themes

Lisiane Oliveira e Lima Luiz
Gisele Meire Tita Nazário da Silva
Rayssa Duarte Marques Cabral

195	 Corpos-mulheres-violência em Olhos d’água de Conceição 
Evaristo

	 Bodies-women-violence in Olhos d’água by Conceição Evaristo
Flávia Andrea Rodrigues Benfatti



207	 A vez e a voz decolonial nas escrevivências evaristianas: o 
(re) tecer da memória ancestral em Poemas da recordação e 
outros movimentos

	 The Time and the Decolonial Voice in Evaristian (Write) 
Experiences: the (Re)waving of Ancestral Memory in Poems of 
recordation and other movements

Arissandra Andreia dos Santos
Josenildo Campos Brussio
Silvana Maria Pantoja dos Santos

229	 Representação do Tambor de Mina pela literatura afro-
brasileira de Bruno de Menezes

	 Representation of the Tambor de Mina in Bruno de Menezes’ 
Afro-Brazilian Literature

Állan Sereja dos Santos
Felipe dos Santos Matias

244	 Semiótica de Úrsula, o aberrante
	 Ursula’s Semiotics, The Aberrant

Luciano Barbosa Justino

261	 A posse da palavra é a posse do corpo: relações entre poetry 
slam e empoderamento negro

	 The Possession of the Word is the Possession of the Body: 
Relations Between Poetry Slam and Black Empowerment

Karine Aragão dos Santos Freitas
Talita Rosetti Souza Mendes

278	 Começo – meio – começo: a circularidade literária e 
afrodiaspórica de Nêgo Bispo

	 Beginning – Middle – Beginning: Nêgo Bispo’s Literary and 
Aphrodiasporical Circularity

Patrícia Vaz Borges
Carlos Antônio Magalhães Guedelha



296	 Eu, mulher negra, resisto: incidências identitárias na poesia 
de Alzira Rufino

	 I, a Black Woman, Resist: Identity Incidences in the Poetry of 
Alzira Rufino

Ana Rosária Soares da Silva

311	 Um olhar crítico sobre a presença do negro na literatura: 
reterritorializando este lugar

	 A Critical View of the Presence of Black People in the 
Literature: Reframing their Place

Diogo Coutinho Santana

335	 Histórias da Cazumbinha: literatura negra infanto-juvenil 
brasileira em sala de aula

	 Histórias da Cazumbinha: Black Brazilian Children’s Literature 
in the Classroom

Amanda Santos da Silveira Fernandes
Janaína Vieira da Silva

361	 Biblioteca escolar, literatura e (re)educação das relações 
étnico-raciais

	 School Library, Literature and (Re)education of Ethnic-racial 
Relations

Renata Amaral Matos Rocha

384	 Autoria feminina negra na literatura juvenil: a memória 
coletiva na formação de identidades

	 Black Female Authorship in Youth Literature: the Collective 
Memory in the Formation of Identities

Pedro Afonso Barth

405	 O cabelo e o pertencimento étnico-racial negro em O mundo 
no black power de Tayó, de Kiusam de Oliveira

	 Hair and Black Ethnic-racial Belonging in O mundo no black 
power de Tayó, by Kiusam de Oliveira

Débora Lopes dos Santos
Élio Ferreira de Souza



420	 Identidade como um problema modelar nos estudos literários 
afro-brasileiros

	 Identity as a Model Problem in the Afro-brazilian Literary 
Studies

Lucas Anderson Neves de Melo
Alcione Corrêa Alves

445	 Como é ser negro no Brasil?: Uma análise do conto 
“Conluio das perdas”, de Luiz Silva Cuti, e da música 
“Negro drama”, dos Racionais MC’s

	 How is Like to Be a Black Man in Brazil?: An Analysis of the 
Tale “Conluio das perdas”, by Luiz Silva Cuti, and the Song 
“Negro drama”, by Racionais MC’s

Alba Valéria Niza Silva
Alysson Jorge Alves de Andrade



8Eixo Roda, Belo Horizonte, v. 32, n. 4, p. 8-12, 2023

Literaturas negras brasileiras em discussão

O tema do dossiê da presente edição de O Eixo e a Roda: Revista 
de Literatura brasileira – “Literaturas negras brasileiras em discussão” – 
nasceu da necessidade de divulgar as produções artísticas, literárias e teóricas 
realizadas por autoras e autores negros, abrindo mais espaço para que as 
narrativas e as poéticas negras possam chegar a todas instâncias acadêmicas.

A importância deste dossiê se revela no número expressivo de 
trabalhos que recebemos para serem avaliados e no resultado ora aqui 
apresentado a partir dos vinte e dois artigos que compõem esta publicação, 
com textos diversos que atestam a multiplicidade de temas presentes nas 
literaturas negras brasileiras em suas formas múltiplas de pautas.

Se, por um lado, a quantidade de artigos sobre Conceição 
Evaristo, Carolina Maria de Jesus ou Itamar Vieira Júnior ratificam 
o reconhecimento e a relevância da literatura negra para os estudos 
literários, por outro, pesquisas sobre autores e autoras ainda pouco 
conhecidos no meio acadêmico evidenciam a importância deste número, 
seja pela consolidação da literatura afro-brasileira, seja pela constatação 
de sua crescente produção, evidenciados pelo número expressivo de 
autores e autoras negras contemporâneas e pelo interesse por parte das 
pesquisadoras e pesquisadores em estudá-los.

O artigo “Uma prosa com Arlinda: ancestralidade, oralitura e 
intersubjetividade narrativa em Fátima Trinchão”, de Leandro Souza 
Borges Silva, discute a obra da escritora baiana Fátima Trinchão e propõe 
alguns apontamentos sobre ancestralidade, oralitura e intersubjetividade 
narrativa que se fazem presentes no conto “Arlinda”.

No trabalho “Análise e estratégias tradutórias em The Unedited 
Diaries of Carolina Maria de Jesus”, de Poliana Soares, Ernani Mügge e 
Gerson Roberto Neumann, encontraremos uma análise das estratégias de 
tradução empregadas no livro The Unedited Diaries of Carolina Maria 
de Jesus (1999).

O artigo de Macksa Raquel Gomes Soares “Diário de Bitita: 
os atravessamentos memorialísticos entre a escrita de si e perspectivas 
do feminismo negro decolonial em Carolina Maria de Jesus” propõe a 
realização de uma análise crítica literária da obra autobiográfica Diário 
de Bitita, de Carolina Maria de Jesus (1986).



9Eixo Roda, Belo Horizonte, v. 32, n. 4, p. 8-12, 2023

Wojciech Sawala, com seu artigo “Um arado só lâmina. Trocadilho 
e revolta em Itamar Vieira Junior” propõe uma interessante discussão sobre 
as complexidades da construção textual do romance Torto arado (2018).

Tendo também como foco a obra desse autor, em “‘Alma’, de 
Itamar Vieira Junior: uma análise na perspectiva das neonarrativas de 
escravidão”, Shirley de Souza Gomes Carreira analisa o conto “Alma”, 
publicado na coletânea Doramar ou a odisseia: histórias (2021), como 
uma das narrativas que se ambienta na época do sistema escravagista 
e se apropria de alguns elementos típicos dos relatos de escravos dos 
séculos XVIII e XIX, como a enunciação em primeira pessoa, o relato 
das atrocidades do regime escravocrata e da fuga.

Em “Collective Subjectivity of Literacy Characters as Exemplified 
by Jorge Amado’s Marginalized Figures”, Eliasz Chmiel teoriza o 
conceito de subjetividade, propõe uma metodologia e apresenta os 
resultados de uma análise da subjetividade coletiva dos personagens 
marginalizados de Jorge Amado e da relação desses com os discursos 
hegemônicos dos mundos das histórias amadianas e do Brasil dos anos 
1930, respectivamente.

Luiz Henrique Silva de Oliveira, em seu artigo “O campo literário 
segundo Vencidos e degenerados (1915), de Nascimento Moraes”, realiza 
uma análise a partir das visões dos personagens e do narrador na obra 
de Moraes e reflete sobre a entrada e permanência do autor negro no 
campo literário maranhense e suas diferenças em relação aos escritores 
de outros pertencimentos étnicos.

As autoras Lisiane Oliveira e Lima Luiz, Gisele Meire Tita Nazário 
da Silva e Rayssa Duarte Marques Cabral, com o trabalho “A constituição 
do sujeito negro em O avesso da pele, de Jeferson Tenório: uma emersão 
de temas contemporâneos”, enfocam o romance de Jeferson Tenório, 
ressaltando a importância da obra para os estudos sobre representatividade 
na contemporaneidade, abordando aspectos relacionados à identidade, 
racismo estrutural, violência simbólica, violência policial, direitos 
humanos e necropolítica.

Em “Corpos-mulheres-violência em Olhos d’água de Conceição 
Evaristo”, Flávia Andrea Rodrigues Benfatti reflete sobre os corpos 
e as subjetividades femininas negras roubadas pela violência e pelas 
desigualdades sociais, a partir da seleção de alguns contos de Conceição 
Evaristo que integram o livro Olhos d’Água, a saber: “Maria”, “Quantos 
filhos Natalina teve”, “Beijo na face”, “Luamanda”, “Duzu-Querença” e 
“Os amores de Kimbá”.



10Eixo Roda, Belo Horizonte, v. 32, n. 4, p. 8-12, 2023

Arissandra Andreia dos Santos, Josenildo Campos Brussio e 
Silvana Maria Pantoja dos Santos também centram suas leituras analíticas 
no projeto ficcional de Conceição Evaristo e, com o trabalho “A vez e a 
voz decolonial nas escrevivências evaristianas: o (re)tecer da memória 
ancestral em poemas da recordação e outros movimentos”, argumentam 
que a poética evaristiana, bem como a sua obra, em prosa e/ou poesia, faz 
um resgate das vozes silenciadas que sofreram a tentativa de apagamento 
pelos mecanismos hegemônicos eurocêntricos colonizadores do poder.

Állan Sereja dos Santos e Felipe dos Santos Matias, com o ensaio 
“Representação do Tambor de Mina pela literatura afro-brasileira de 
Bruno de Menezes” estudam o modo pelo qual o literato negro Bruno 
de Menezes representa a afrorreligião Tambor de Mina em sua poética, 
a partir do poema “Toiá Verequête”, presente na obra Batuque (1931).

O artigo “Semiótica de Úrsula, o aberrante”, de Luciano Barbosa 
Justino, nos apresenta o romance de Maria Firmina dos Reis, Úrsula 
(1859), a partir do argumento de ser esse o primeiro romance afro-brasileiro 
a semiotizar o navio negreiro e outras tantas e relevantes primeiridades.

Karine Aragão dos Santos Freitas e Talita Rosetti Souza Mendes, 
com o trabalho “A posse da palavra é a posse do corpo: relações entre 
poetry slam e empoderamento negro”, analisam slam poetrys produzidos 
por Mel Duarte, por Gabrielly Nunes (Gabz) e por Cleyton Mendes, 
poetas contemporâneos participantes ativos de Rodas, de Encontros e 
de Festivais de poetry slam.

Em “Começo – meio – começo: a circularidade literária e 
afrodiaspórica de Nêgo Bispo”, Carlos Antônio Magalhães Guedelha e 
Patrícia Vaz Borges se debruçam sobre os poemas e ensaios de Antônio 
Bispo dos Santos, o Mestre Nêgo Bispo, do livro Colonização, quilombos: 
modos e significações (2015) para evidenciar a urgência de se conhecer, 
discutir e valorizar saberes e práticas ancestrais. Apresentam modos de 
significações do mundo silenciados pelo pensamento colonialista, bem 
como a dinâmica começo – meio – começo como uma prática contra 
hegemônica e contracolonialista que transgride às decolonialidades.

Ana Rosária Soares da Silva, em “Eu, mulher negra, resisto: 
incidências identitárias na poesia de Alzira Rufino”, discute as incidências 
identitárias na poesia de Alzira Rufino em alguns poemas na referida 
obra, como escrita de validação das vozes negras femininas nas lutas e 
conquistas de gênero e de raça afirmando suas identidades nos diversos 
espaços para suas representações.



11Eixo Roda, Belo Horizonte, v. 32, n. 4, p. 8-12, 2023

O trabalho “Um olhar crítico sobre a presença do negro na 
literatura: reterritorializando este lugar”, de Diogo Coutinho Santana, 
objetiva a visibilização do negro como sujeito do discurso e de sua 
identidade, não apenas como objeto de observação, propondo uma 
intervenção didática com vistas a promover a inserção do aluno no espaço 
literário por meio de textos que estejam próximos de sua realidade.

A relação entre ensino e leitura também está presente no ensaio 
“Histórias da Cazumbinha: literatura negra infanto-juvenil brasileira em 
sala de aula” de Amanda Santos da Silveira Fernandes e Janaína Vieira da 
Silva. O texto propõe uma reflexão, a partir do livro de Meire Cazumbá 
e Marie Ange Bordas, sobre a literatura afro-brasileira na escola e sua 
importância na desconstrução de imagens estereotipadas e no resgate da 
cultura e da identidade negra na sociedade brasileira.

Renata Amaral Matos Rocha, em “Biblioteca escolar, literatura 
e (re)educação das relações étnico-raciais” também aborda o ambiente 
escolar, pois apresenta os resultados da pesquisa que verificam quais 
foram as obras literárias mais acessadas/lidas pelos usuários da Biblioteca 
Professor Antônio Camilo de Faria Alvim, abrigada no CP-UFMG, para 
saber se, entre estas obras, há livros de autores negros e/ou indígenas, que 
tematizam a cultura africana e/ou de afrodescendentes e/ou que versam 
sobre a cultura indígena.

O artigo “Autoria feminina negra na literatura juvenil: a memória 
coletiva na formação de identidades”, de Pedro Afonso Barth, traça um 
panorama sobre a produção literária de mulheres negras no âmbito da 
literatura juvenil brasileira, realizando uma comparação entre A cor da 
ternura (2018), de Geni Guimarães, publicada originalmente em 1989, 
Os nove pentes d’África (2009), de Cidinha Silva, e O mistério da sala 
secreta (2021) de Lavínia Rocha.

O artigo de Débora Lopes dos Santos e Élio Ferreira de Souza, “O 
cabelo e o pertencimento étnico-racial negro em O mundo no black power 
de Tayó, de Kiusam de Oliveira”, propõe uma discussão da construção 
da identidade negra a partir da análise da obra O mundo no black power 
de Tayó da escritora brasileira Kiusam de Oliveira.

Em “Identidade como um problema modelar nos estudos literários 
afro-brasileiros”, Alcione Corrêa Alves e Lucas Anderson Neves de Melo 
apresentam uma proposta de sistematização da problemática presente no 
conceito identidade, enquanto categoria analítica. Para tal, os autores 
reportam a um conjunto de pesquisas prévias, que versam sobre o tema, 
e apresentam duas hipóteses.



12Eixo Roda, Belo Horizonte, v. 32, n. 4, p. 8-12, 2023

Por fim, em “Como é ser negro no Brasil?: uma análise do conto 
‘Conluio das perdas’, de Luiz Silva Cuti, e da música ‘Negro Drama’, 
dos Racionais MC’s”, Alba Valéria Niza Silva e Alysson Jorge Alves de 
Andrade, por meio de uma leitura comparativa da obra de Cuti e dos 
Racionais MC’s, investigam como é ser negro no Brasil e a importância 
da arte para revelar as tensões do racismo estrutural, por exemplo, mas 
também para reverter os estereótipos criados pela branquitude.

Concluímos na certeza de que oferecemos aos leitores um 
importante conjunto de ensaios representativos sobre as discussões em 
torno das literaturas negras brasileiras em nossa contemporaneidade.
Agradecemos à revista O Eixo e a Roda pela oportunidade de edição deste 
dossiê, cujo o tema é de extrema relevância para as nossas pesquisas e 
interesses acadêmicos.

Boa leitura!

Cristiane Côrtes 
Lívia Maria de Souza 

Marcos Antônio Alexandre 
Os organizadores



DOSSIÊ 
LITERATURAS NEGRAS 

BRASILEIRAS EM 
DISCUSSÃO



Eixo Roda, Belo Horizonte, v. 32, n. 4, p. 14-33, 2023
eISSN: 2358-9787 | DOI: 10.17851/2358-9787.32.4.14-33

Uma prosa com Arlinda: ancestralidade, oralitura e 
intersubjetividade narrativa em Fátima Trinchão

A Prose with Arlinda: Ancestry, Oraliture and Narrative 
Intersubjectivity in Fátima Trinchão

Leandro Souza Borges Silva
Universidade Federal da Bahia (UFBA), Salvador, Bahia/ Brasil
leandroborgees@hotmail.com

http://orcid.org/0000-0003-1856-0367

Resumo: O objetivo deste artigo é estabelecer breves apontamentos sobre as categorias 
ancestralidade, oralitura e intersubjetividade narrativa que estão presentes no conto 
“Arlinda”, de Fátima Trinchão. Escritora negra baiana, Fátima Trinchão se debruça numa 
escrita permeada por memórias coletivas afrocentradas que mobilizam saberes afetivo-
comunitários de resistência e luta. Os aportes bibliográficos utilizados, alocados numa 
epistemologia negrorreferenciada, se fundamentam, dentre outros, em Ana Rita Santiago 
(2012), Leda Maria Martins (2001; 2002) e José Henrique de Freitas Santos (2016; 2018). 
Nessa abordagem, nota-se que o conto “Arlinda” celebra princípios ancestrais afrocentrados 
de partilha e resistência, demonstrando uma proficiente escrita que, dinamizando as 
literaturas negras, esgarçam horizontes de produção literária que autenticam existências 
negras insurgentes.
Palavras-chave: ancestralidade; Fátima Trinchão; memória; oralitura; resistência.

Abstract: The objective of this article is to establish brief notes on the categories of 
ancestry, oraliture, and narrative inter subjectivity that are present in the short story 
“Arlinda”, by Fátima Trinchão. A black writer from Bahia, Fátima Trinchão focuses on 
writing permeated by Afro-centered collective memories that mobilize affective-community 
knowledge of resistance and struggle. The bibliographic contributions used, allocated in 
a black-referenced epistemology, are based, among others, on Ana Rita Santiago (2012), 
Leda Maria Martins (2001; 2002), and José Henrique de Freitas Santos (2016; 2018). In 
this approach, it is noted that the short story “Arlinda” celebrates Afrocentric ancestral 
principles of sharing and resistance, demonstrating proficient writing that, by making 
black literature more dynamic, stretches horizons of literary production that authenticate 
insurgent black existences.
Keywords: Ancestry; Fatima Trinchão; Memory; Oraliture; Resistance.



15Eixo Roda, Belo Horizonte, v. 32, n. 4, p. 14-33, 2023

Conceber a literatura enquanto instância de subversão e prática 
reivindicativa implica considerar os lugares de crítica literária em suas 
inerentes disputas discursivas que, permeando a formulação do cânone 
nacional, impõe visões e perspectivas que desconsideram ou negligenciam 
outridades historicamente apagadas. É nesse sentido que obras e produções 
literárias elencadas para o cânone situam temáticas que, quando não 
privilegiam abordagens branco-cis-hétero-centradas, atribuem valoração 
estereotipada ou pouco aprofundada no que diz respeito à representação 
de grupos marginalizados.

A literatura enquanto instituição se estabelece em território discursivo 
e material de tensão que, apesar de sua hegemonia brancoreferenciada 
androcêntrica, é interpelada por sujeitos cuja escrita apresentam uma 
dimensão temática e estética transgressora. É por meio da expressão 
dissidente que intelectuais, escritores e autorias negras, por exemplo, 
inserem no cenário literário elaboradas construções narrativas insurgentes, 
causando rasuras numa hegemonia que se pretende prevalecente. Os 
lugares de crítica, nesse sentido, são igualmente ocupados por sujeitos 
engajados numa proposta de subversão epistemológica que resvale para 
outros âmbitos de interpretação e análise, efetuando trabalhos de pesquisa 
e divulgação não conformados aos parâmetros eurocentrados comumente 
exaltados pela crítica.

Considerando, portanto, o território em constante disputa que permeia 
não só a literatura, mas também a crítica literária, essa proposta almeja 
efetuar breves apontamentos que ressaltem uma dimensão autoral, literária 
e epistemológica que foge aos moldes cristalizados de abordagem literária, 
privilegiando notações a contrapelo que destaquem outridades em constante 
processo de luta, reinvindicação e resistência. Dessa forma, por meio da 
leitura do conto intitulado “Arlinda” (2017), pretende-se compreender a 
escrita da autora negra Fátima Trinchão no que diz respeito à presença 
da ancestralidade, oralitura e da intersubjetividade narrativa que, numa 
elaboração estética polissêmica, exalta o devir negro pujante de cultura, 
sabedoria e resistência.

A escrita de Fátima Trinchão, nesse conto, nos traz a voz de 
Arlinda, preta velha que, numa caminhada exaustiva cotidiana, começa por 
conversar com o interlocutor anonimado, contando-lhe histórias, “causos”, 
intemperanças e alegrias da vida. Durante o diálogo, procedimentos 



16Eixo Roda, Belo Horizonte, v. 32, n. 4, p. 14-33, 2023

narrativos específicos são utilizados para efetuar transições temporais e 
enunciativas variadas, de modo que a ancestralidade negro-africana, por 
meio da oralitura, estabelece uma intersubjetividade narrativa que transcende 
categorias autorais e textuais engessadas. A noção de oralitura, a ser 
delineada na presente discussão, visa estabelecer, na escrita dessa autora, 
horizontes narrativos a contrapelo das normas tradicionais.

Fátima Trinchão, assim chamada, é poeta e contista com extensa 
e larga publicação, tendo seus trabalhos veiculados em revistas, jornais 
e antologias. Além dessas produções, a autora também possui uma 
página na internet, onde divulga alguns de seus contos, poemas, artigos, 
crônicas e pensamentos. Em https://fatimatrinchao.net/ são encontradas 
produções significativas da autora, desde textos ficcionais, de opinião, 
acadêmicos e teóricos. A atuação literária da autora, ao transitar por diversos 
gêneros, modalidades e plataformas, demonstra o apreço, desenvoltura e 
multimodalidade da autora, caracterizando-a enquanto escritora engajada 
com sua produção, apaixonada pelas palavras e pela dimensão negro-
comunitária do fazer literário. Sua obra possui uma organicidade que dilata 
fronteiras e abrange temas que evocam sentidos de resistência, de apreço 
pela ancestralidade e estima pelas deidades africano-brasileiras.

A autora, por ela mesma, na aba perfil de sua página na web, valoriza 
sua origem e atribui importância à sua formação enquanto escritora, 
intelectual e acadêmica:

Nasci no município de Euclides da Cunha, estado da Bahia, Salvador. 
Estudei em escolas públicas da capital e o curso universitário da 
Universidade Católica de Salvador onde fiz o Curso de Letras 
Vernáculas com Francês. (Trinchão, s.d, s.p)

Informar o local de nascimento, se numa primeira visada parece 
comum em toda e qualquer apresentação autobiográfica, em Fátima 
Trinchão, para além disso, adquire nuance que edifica um sentimento de 
pertença, de vínculo com sua terra, com aqueles que vieram antes, os de 
agora e os que virão. Essa dimensão místico-comunitária de valoração de sua 
terra, juntamente com a descrição de sua formação acadêmica, demonstra 
também conhecimento da escritora das teorias, formas, autores e estéticas 
literárias então vigentes.



17Eixo Roda, Belo Horizonte, v. 32, n. 4, p. 14-33, 2023

Fátima Trinchão, tendo domínio da prática e da teoria literária, nesse 
aspecto, se estabelece enquanto autora cujos textos e inflexões apresentam 
elaborados elementos estéticos que primam por abordagens não ou pouco 
enfatizadas na tradição canônica nacional. São histórias de mães, avós e 
espaços comunitários negrocentrados que permeiam suas histórias e situam 
dilemas não circunscritos às temáticas específicas, permeando também 
questionamentos universais e existenciais pungentes. A escritora, novamente 
por ela mesma, nos conta:

Admiro as artes em todas as suas vertentes, e acredito no seu poder de 
eliminar fronteiras. Acredito na nossa capacidade de conscientização 
em relação ao amor e respeito que devemos ao nosso planeta e a todos 
os seus habitantes. (Trinchão, s.d, s.p)

A atuação literária da autora, nesse aspecto, se afasta de uma 
concepção de arte pela arte e abraça a compreensão socialmente engajada 
da literatura, abordando temas de cunho social e histórico.

Ancestralidade: laços afetivo-comunitários

“Arlinda” (2017), conto publicado por Fátima Trinchão, narra 
a subida de dona Arlinda, uma velha que no retorno para casa precisa 
percorrer uma exaustiva ladeira que trilha seus caminhos diários de ida 
e volta como lavadeira, carregando trouxas de roupas. Esse caminho de 
retorno, permeado de histórias, contos e “causos”, encontra no interlocutor 
anonimado fonte de escuta para onde se dirigem as sábias palavras da 
personagem. A caminhada da velha lavadeira e seu interlocutor ouvinte 
acompanha a progressão da escrita, numa narrativa cuja evolução não 
se limita à prospecção linear dos acontecidos relatados, de modo que as 
palavras, sempre intercaladas com inflexões, observações e conselhos da 
velha, constituem uma narrativa permeada de digressões, interrupções e 
perguntas.

O interlocutor, não tão anonimado, é chamado por dona Arlinda 
de “seo moço”, expressão que demonstra respeito e receptividade ao 
desconhecido que a acompanha. A grafia e pronúncia da expressão, ao 
reproduzir uma pronúncia popular afastada da norma linguística padrão, situa 
a personagem enquanto mulher pertencente às camadas populares que, ao 
dinamizarem a língua que lhes foi precariamente imposta, criam formas de 



18Eixo Roda, Belo Horizonte, v. 32, n. 4, p. 14-33, 2023

expressão não subservientes às regras consideradas cultas. Essa impostura 
da língua, na boca de dona Arlinda e na escrita de Fátima Trinchão, se por 
um lado legitima o lugar social da personagem, por outro se estabelece como 
primeiro traço de desobediência aos ditames excludentes e hierarquizantes 
da linguagem oral e literária.

O seo moço, assim grafado e chamado, se torna para Arlinda, naquela 
longa e árdua subida, companhia que lhe conforta e lhe dá forças para 
continuar e não sucumbir naquelas escadas infinitas. A prática de contar 
histórias, nesse sentido, tanto para Arlinda, personagem, quanto para Fátima 
Trinchão, escritora, se estabelece como atividade que transmite saberes e 
revigora o sujeito na difícil caminhada pela vida. A narrativa começa por 
descrever as subidas diárias de dona Arlinda, configurando os elementos 
catalisadores do enredo, exemplo das categorias personagem, espaço, ponto 
de vista narrativo e enredo:

Da casa do alto do morro, divisava o mundo do asfalto. É bem 
verdade que para chegar aqui embaixo e retornar todos os dias, era 
uma dificuldade muito grande, pois aquela escada, com aqueles cento 
e cinqüenta degraus, todos os dias era muito puxada, quando mais 
jovem, não tinha esse problema não, subia e descia quantas vezes 
fossem necessárias, levava e trazia trouxas e mais trouxas de roupas, 
de longe, que lavava, quarava e botava pra secar, ali, quando tinha 
muito mato verde, mas agora, já com idade, humm... É ruim viu... 
(Trinchão, 2017, p. 84)

A atmosfera narrativa é situada nas primeiras linhas; o mote da 
história, a subida, que agora é cansativa e difícil, já lhe foi fácil na juventude, 
mas ainda é necessária na velhice. A lavagem de roupas identifica a tarefa 
cotidiana de dona Arlinda, e o mato que já não cresce no ambiente atenua 
a percepção de sua idade. Mulher velha, trabalhadora e persistente, a figura 
de Arlinda representa inúmeras avós, mães e filhas no trabalho diário como 
lavadeiras e prestadoras de serviço. A introdução da narrativa corporifica 
o enredo permeado por signos de luta, combate, exploração e resistência 
contínua das comunidades negras. É nesse sentido que a personagem, ao 
contar histórias para seo moço, começa por partilhar com ele uma sabedoria 
ancestral que reforça e reitera uma sabedoria anciã, tornando a subida uma 
trajetória mais confortável para ambos:



19Eixo Roda, Belo Horizonte, v. 32, n. 4, p. 14-33, 2023

Arlinda relembrava tudo isso enquanto subia lentamente as escadas 
que davam acesso à sua casa, lá no alto do morro. Arlinda penava 
e relembrava os momentos em que vivera com seus pais ali, e após 
a morte deles, ela permanecera na casa, um dos poucos bens que o 
seu pai pode lhe deixar, mas, que até hoje, ela agradecia. [...] Muitas 
foram as lutas, não poucas as batalhas, mas, era uma filha de Iansã, 
guerreira, altiva e por tão pouco não se deixava abater. Já de há muito 
que era acostumada a guerrear, guerrear na vida e pela vida, “gente 
como a gente seo moço, não pode se deixar abater não, senão não 
vive”. E assim, desse jeito, Arlinda ia fazendo o seu caminho, desde 
moça fora assim, a garra com que vivera demonstrava a tantos quantos 
estivessem ao seu redor, a sua força e energia, força e energia que não 
eram à toa, já que nascera uma guerreira, uma filha de Iansã. Epa hei, 
minha mãe! (Trinchão, 2017, p. 85-86)

A menção aos pais e mais velhos, juntamente com a valoração 
da luta cotidiana, reforça princípios ancestrais afrocentrados de partilha 
e resistência, exaltando trocas comunitárias com o espaço, familiares e 
deidades afro-brasileiras. Para Eduardo Oliveira (2020, p. 224-225), é 
importante “o reconhecimento dessas práticas que são ancestrais e antigas, 
mas sempre atualizadas nos nossos corpos, nos nossos ritos, nos nossos mitos 
e nas nossas organizações sociais”. A ancestralidade, que está imbrincada 
na estrutura linguístico-textual da narrativa, se mostra também por meio de 
dona Arlinda que, nos seus relatos, demonstra a reverência aos antepassados, 
uma perspectiva griot na contação de suas histórias e na veneração aos 
Orixás que, na prosa da velha, se constituem divindades corporalizadas na 
sua luta e vivência diária.

A relação estabelecida entre a personagem e seo moço, por meio 
desses elementos, reforçam princípios que, na acepção de Eduardo Oliveira 
(2020, p. 245), compõem o prisma por onde a ancestralidade se enviesa: 
“Ela, assim, é o território sobre o qual se dão as trocas simbólicas, materiais, 
linguísticas, afetivas e energéticas: é o princípio da reciprocidade”. A 
prosa entre Arlinda e seo moço, durante a narrativa, é permeada por essas 
nuanças que preponderam na troca afetiva e simbólica entre os personagens, 
caracterizando o conto de Fátima Trinchão enquanto expressão que se 
destaca pela valoração aos mais velhos, por meio da abordagem griot no 
relato dos acontecidos e através da presentificação dos Orixás. Para Ana 
Rita Santiago:



20Eixo Roda, Belo Horizonte, v. 32, n. 4, p. 14-33, 2023

Fátima Trinchão tem uma escrita permeada de misticismo, memórias 
e lirismo. Através desses signos canta com fé, ternura e meiguice o 
passado histórico, sonhos e vivências com o sagrado e com práticas 
cristãs, mas também declina páginas para inventar memórias de si e 
histórias de seus entes queridos. (Santiago, 2012, p. 80)

Ao compor histórias de seus antepassados numa abordagem literária 
mística e histórica, Fátima Trinchão mobiliza saberes ancestrais por meio 
de uma escrita que compreende a literatura enquanto espaço do devir, da 
transformação e dinamização de uma sabedoria anciã afroperspectivada em 
hábitos e costumes cotidianos. Ao nos contar a história de dona Arlinda, a 
autora agencia lugares coletivos e comunitários de memória, mobilizando 
lembranças reais e inventadas que asseguram e reforçam o legado cultural, 
grupal e social de subjetividades historicamente violentadas.

A ancestralidade, nesse sentido, se enviesa nessas narrativas 
ficcionais que, quando escritas por intelectuais negros e negras, recriam 
memórias (Santiago, 2012) e ampliam lugares dissidentes de tradição, rito 
e celebração aos antepassados. A narrativa, na obra da autora, conforme 
veremos no decorrer dessa discussão, é instância que esgarça os limites do 
tão somente literário para abarcar uma dimensão ética que considera a ação 
de contar histórias lugar de acolhimento, aprendizado e reificação do ser.

Interessa compreender, também, a dimensão transtemporal que 
compõe essa escrita de Fátima Trinchão. Os contos e “causos” de Arlinda 
não obedecem a um ritmo prospectivo e linear de narração, de modo que a 
personagem transita entre vários tempos, perspectivas e modos de narrar. 
Essa maneira de contar, se por um lado causa ruptura com as formas 
lineares tradicionais eurocentradas de encadeamento dos fatos, por outro 
evidencia outro princípio da ancestralidade: o tempo espiralar, noção 
que será dissertada logo adiante. A compreensão do tempo, numa visada 
afrofilosófica, entende a temporalidade enquanto acontecimento fluido, 
dinâmico e transtemporalizado em diversas e disruptivas facetas. Esse 
entendimento, que situa o tempo enquanto instância transpassada pelo 
passado, presente e futuro, não obedece à essas formas hierárquico-lineares 
de interpretação do tempo. Conforme ressalta Leda Maria Martins (2001), 
o tempo espiralar é uma compreensão cósmico-filosófica que, considerando 
ancestralidade e morte, entende que “o passado habita o presente e o futuro, 
o que faz com que os eventos, desvestidos de uma cronologia linear, 



21Eixo Roda, Belo Horizonte, v. 32, n. 4, p. 14-33, 2023

estejam em processo de uma perene transformação e, concomitantemente, 
co-relacionados” (Martins, 2001, p. 79).

Afastada de uma concepção hegemônica do tempo, Leda Maria 
Martins propõe o entendimento da temporalidade calcada nas cosmogonias 
negrocentradas africanas que, não hierarquizando o tempo, atribui à 
temporalidade uma feição movente em constante e frequente devir. Dona 
Arlinda, com seus causos, fala de sua infância, de sua juventude e de 
sua velhice de maneira intercalada e interarticulada com observações do 
momento presente, tecendo comentários sobre a subida, o ambiente, as 
chuvas, o sol e a natureza. Além disso, a velha Arlinda, numa expressão trans-
histórica e transespacial com seus ancestrais, conta histórias de períodos em 
que ainda não era nascida, transmitindo para seo moço contos de seu pai:

[...] papai era um negão alto, de mais de dois metros, largo, enorme, 
só de olhar pra ele, já impunha respeito, (papai era filho de Ogum), 
gostava muito de fumar charuto, usava chapéu panamá, é naquela 
época, chapéu panamá era moda e muito fina, seo moço, aqui na 
Bahia, nos dias de lavagem do Bonfim, papai se arrumava todo desse 
jeito, não ia trabalhar, aquele dia era sagrado, tivesse o que tivesse, 
papai se vestia todo de branco, terno, gravata, calça de linho, chapéu 
panamá, charuto na boca, sapato de verniz, duas cores, o fino da onda 
[...] papai era um senhor capoeirista, aprendera nas rodas dos mais 
velhos, que por sua vez, aprenderam com os avôs africanos, a arte da 
capoeira [...]. (Trinchão, 2017, p. 87)

Tecendo contos que ocorreram antes de seu nascimento, Arlinda tece 
uma narrativa coletiva e comunitária que esgarça a dimensão individual e 
temporal do ser, compartilhando sentidos e saberes ancestrais que, nesse 
trecho, se reverberam por meio da presença de Ogum, orixá guerreiro que 
não abandona suas causas e não foge do campo de batalha. A ancestralidade, 
em sua feição transtemporal, também se verifica com a menção à Lavagem 
do Bonfim, tradicional e secular celebração baiana em homenagem ao pai 
Oxalá, sincretizado com Senhor do Bonfim. Além desses elementos, a 
presença da capoeira enquanto prática, dança e rito ancestral demonstra 
apreço e estima aos ensinamentos “dos mais velhos, que por sua vez, 
aprenderam com os avôs africanos, a arte da capoeira” (Trinchão, 2017, p. 
87). Nessa subida, sendo acompanhada por seo moço, dona Arlinda continua 
partilhando os causos de seu pai:



22Eixo Roda, Belo Horizonte, v. 32, n. 4, p. 14-33, 2023

Quem aprende nunca esquece, não é moço? [...] como eu ia lhe 
dizendo, é que uma coisa, puxa a outra, como eu ia lhe dizendo, papai 
ia saindo um dia do cais, bem de noite, bem tarde, e ai, apareceram 
três indivíduos querendo tirar idéia com ele, ele ficou na dele, não era 
possível uma coisa daquelas [...] Ele se encostou à parede, procurou 
proteger-se e tomar pé da situação, a luz, bem fraca, que naquela 
época, a iluminação não era igual a esta agora, uma luz bem fraquinha 
mesmo, mas, papai enxergava bem, tomou pé da situação, chamou por 
Ogum, “agora, somos nós dois, o Senhor e eu”, arriou rapidamente 
a sacola no chão, e quando voltou já aplicou um rabo de arraia no 
primeiro que avançou querendo lhe dar uns tapas, derrubou o homem; 
um tesoura voadora no segundo, uma meia-lua no terceiro; um a um 
se levantou, um a um, ele derrubou; depois, os três se levantaram e 
avançaram nele de uma só vez, e de uma só vez ele derrubou os três. 
E papai de pé, parecia que ‘tava começando a briga naquela hora, 
inteirinho, quando ele pensou que os três iam de novo atacá-lo, os 
três saíram correndo, papai pegou a sacola que estava no canto da 
parede e saiu, graças a Deus, chegou em casa, são e salvo [...] ele dizia, 
que quem lutou não foi ele, foi Ogum, Ogum que estava em todas as 
suas lutas e Ogum lutou por ele. Papai tinha razão, na verdade, papai 
sempre tinha razão, ou melhor, na maioria das vezes, papai tinha razão 
[...] (Trinchão, 2017, p. 88-89)1

As histórias de Arlinda enunciam um devir negro em constante e 
contínua transformação, de modo que os sentidos ancestrais, transmitidos a 
ela pelos mais velhos, são atualizados e reatualizados quando a personagem 
transmite para seo moço seus relatos cheios de sabedoria e encanto. Esse 
caráter fluído e movente presente nos contos de Arlinda asseveram, nesse 
sentido, que “A escrita literária de escritoras negras baianas se insere em 
uma escritura imaginativa que se quer, além de reinvenções de si/nós, de 
mitos e divindades africanas, recriar lembranças individuais e coletivas” 
(Santiago, 2012, p. 223).

Essa recriação de memórias e lembranças individuais e coletivas, 
tanto em Arlinda quanto em Fátima Trinchão, obedecem ao princípio da 
transformação transtemporal, premissa cosmogônica afrocentrada que 
embasa o entendimento do tempo espiralar, conforme nos ressalta Leda 
Maria Martins (2001): “A primazia do movimento ancestral, fonte de 
inspiração, matiza as curvas de uma temporalidade espiralada, na qual os 

1	  A presença das aspas corresponde à reprodução do texto original.



23Eixo Roda, Belo Horizonte, v. 32, n. 4, p. 14-33, 2023

eventos, desvestidos de uma cronologia linear, estão em processo de uma 
perene transformação” (Martins, 2001, p. 79). Contadas e atualizadas, os 
contos de dona Arlinda reforçam lugares sociais, culturais e comunitários da 
tradição negro-brasileira, tecendo contranarrativas que subvertem instâncias 
brancoreferenciadas e protagonizam o devir negro.

É por meio do olhar descentrador, nesse sentido, que a escritora 
transmite uma narrativa mergulhada numa dimensão comunitária que 
reforça laços de afeto e de luta, tornando Arlinda poço de sabedoria e 
identificação ancestral que, ainda nas palavras de Leda Maria Martins 
(2002), se presentifica “pelos repertórios orais e corporais, gestos, 
hábitos, cujas técnicas e procedimentos de transmissão são meios de 
criação, passagem, reprodução e de preservação de saberes” (Martins, 
2002, p. 71-72). A presença comunitária que emana de dona Arlinda, em 
sua organicidade, reforça um cosmo de reivindicação que adquire forças 
por meio da história de gerações que lhe antecederam, possibilitando 
uma proposição crítica subversiva em relação aos parâmetros e modelos 
canônicos tradicionais de escrita.

Oralitura e impostura da língua

No que diz respeito às rupturas dos moldes canônicos e tradicionais 
na expressão literária afro-brasileira, Florentina Souza (2005) assinala que

Se no campo da chamada literatura erudita há uma “discreta recusa” a 
discutir assuntos ligados a questões étnico-raciais, nos discursos que 
circulam em espaços de proeminência da cultura popular, o tema vai 
gradativamente motivando as pessoas. (Souza, 2005, p. 38)

Refletindo sobre isso, se debruçar numa proposição crítica que 
considera obra, autor e pertencimento sócio-comunitário implica conceber 
a produção de Fátima Trinchão enquanto expressão dissidente que acentua 
e reforça discursos, culturas, hábitos, saberes e ritos afrocentrados. Dessa 
forma, a textualidade negra da autora insinua os constantes movimentos 
de insurgência negra que, no âmbito literário, tem inserido nos sistemas de 
significação e memória coletiva elementos antes suprimidos e emudecidos 
por influências coloniais eurocentradas.

Essa produção situada, que pode ser chamada de literatura-terreiro, 
termo grafado por José Henrique de Freitas Santos (2016), é transpassada 



24Eixo Roda, Belo Horizonte, v. 32, n. 4, p. 14-33, 2023

por elementos que incorporam na materialidade textual expressões, ditos, 
saberes, perspectivas e vivências oriundas da cosmogonia negro-brasileira e 
africana. Essa literatura negra atribui à oralidade imprescindível valoração 
e põe signos ancestrais em rotação, possibilitando uma transmissão 
dinâmica de saberes. A oratura, nesse aspecto, “grafa livros imateriais 
através da oratura em uma rede secular desde África, tecendo pontes que 
fundem tempo-espaço” (Santos, 2016, p. 74). É por esses caminhos que 
a oralitura, compondo a narrativa de Fátima Trinchão, se envereda nas 
falas e ditos de dona Arlinda que, na sua expressão negrorreferenciada, 
tece caminhos textuais não submissos aos parâmetros linguísticos elitistas. 
Arlinda, desse modo, se expressa com sinceridade, sempre num tom 
acolhedor, filosófico e conselheiro:

as folhas seo moço, são tão boas, sem folhas a gente não vive, as 
folhas são a vida e o sangue da terra; hoje tá tudo ai, tudo assim, 
que é só asfalto, asfalto e quentura, depois dizem que é tudo pelo 
bem do progresso, ora mais home quá, progresso, progresso, que 
progresso é esse seo moço que nos afasta daquilo que somos, que nos 
torna distantes das nossas origens e nos empurra a um mundo onde 
já não somos nós quem vive e já não se sabe mais quem é, correndo 
em busca do quê? Etá véia pra falar hein? Vosmicê veja que coisa 
interessante, eu vinha subindo primeiro, vosmicê veio depois e me 
alcançou, e me faz companhia nessa subida, e eu só aqui tagarelando, 
só falando de mim, de minhas lembranças, parece até que sou museu 
não é verdade? Falando de tanta coisa velha, antiga, tanto passado... O 
passado passou, passou e acabou, é assim que dizem, não é? vosmicê 
é engraçado, só faz balançar a cabeça, ainda não ouvi o som de sua 
voz...é isso mesmo, parece até ser gente de Oxalá, calmo, tranqüilo, 
de boa paz... (Trinchão, 2017, p. 90-91)

Nessa longa subida, desabafar para seo moço, além de ser alento 
para dona Arlinda, se torna uma caminhada na qual a transmissão de saberes 
ancestrais reifica memórias e histórias dos mais velhos numa linguagem 
cotidiano-popular que reforça princípios negros e cosmogônicos de partilha, 
reverência e simplicidade. Numa perspectiva griot de contação de histórias, 
a narrativa do conto reverbera reflexões filosóficas complexas, universais e 
contemporâneas. Os griots, assim chamados, eram contadores de histórias, 
poetas, cantores e musicistas da África Ocidental, considerados importantes 
fontes de conhecimento, saberes e lições de vida necessários para uma boa 



25Eixo Roda, Belo Horizonte, v. 32, n. 4, p. 14-33, 2023

caminhada na vida. Dona Arlinda, nesse trecho, causa reflexões sobre a 
natureza, os malefícios do progresso tecnológico e urbano desenfreado, a 
passagem do tempo, mudanças inevitáveis da vida, o acaso dos encontros 
e a mística da conversa, da partilha.

A oralidade com que situa acontecimentos, causos e pensamentos, 
numa abordagem negrorreferenciada, pode ser entendida como expressão 
do “pretoguês”, termo empregado por Lélia Gonzalez (1988) para demarcar 
a africanização no português falado no Brasil que, com a influência das 
línguas africanas, caracteriza modos de fala e expressão historicamente e 
popularmente engendrados na cultura brasileira. A presença do “pretoguês” 
nas palavras de dona Arlinda asseveram a dimensão coletivo-comunitária de 
seu dizer, reverberando sentidos que remontam antepassados colonizados, 
escravizados e insurgentes. Para além de um eu, a personagem traz em si 
um nós comunitário que, numa perspectiva anciã, funda contranarrativas 
dissidentes. Para José Henrique de Freitas Santos (2018):

Esses nós abrangem brasileiros e africanos das diversas Áfricas, 
em especial das que se conectam de maneira ancestralmente mais 
orgânica com nossas peles, epistemes e nossa cultura, seja pela 
história da escravização e suas resistências multilaterais e distópicas 
dos quilombos aos aquilombamentos corporais; seja pela conexão 
linguístico-literária com os países africanos onde o português é falado 
ou mesmo as línguas africanas que ecoam nas comunidades-terreiro 
brasileiras (o yoruba, o kikongo, o kimbundo, o fon, dentre outras), 
que ainda nos falam desde África e falam a África ainda agora desde 
as religiões afro-brasileiras e do próprio português brasileiro, por 
exemplo. (Santos, 2018, p. 162-163)

Relacionando essa premissa ao conto aqui tematizado, pode-se notar 
que, numa visada coletivo-comunitária de enunciação literária e linguística, a 
narrativa de Fátima Trinchão acentua dimensões ancestralmente partilhadas 
na transmissão de saberes e ensinamentos importantes. Numa encruzilhada 
linguística que engloba falares pertencentes ao português e africano, a 
palavra de dona Arlinda, na narrativa, é transpassada por uma episteme 
negrorreferenciada que reforça lugares de memória, cultura e tradição 
africanas. A oralitura, nesse sentido, ao se manifestar nessa literatura-terreiro, 
dimensiona a figura autoral da autora numa instância permeada por vozes 
e discursos que transitam no tempo em constante mutação, tornando a 



26Eixo Roda, Belo Horizonte, v. 32, n. 4, p. 14-33, 2023

escritora fonte de conhecimentos coletivos que desaguam numa produção 
literária negro-localizada.

Ao ressaltar que “a identidade autoral também é móvel, fluida e está 
em permanente formação” (Santiago, 2012, p. 86), Ana Rita Santiago se 
debruça na poética da autora e salienta que

Ao validar, pelo lirismo, uma ancestral da cosmogonia africana, 
Fátima Trinchão autoriza, pela sua escrita, princípios filosóficos, 
culturais e religiosos, relacionados às afro-descendências, nos quais, 
historicamente, foram desestabilizadas legitimações e significações. 
(Santiago, 2012, p. 84)

Pensando na produção negro-dissidente da autora, percebe-se 
também que na prosa esses princípios são mobilizados, acionando memórias 
individuais e coletivas:

[...] maínha era uma mulher muito doce e carinhosa, uma filha de 
Oxum e como filha de Oxum excelente mãe, boa esposa [...] adorava 
deitar no seu colo e sentir, nos meus cabelos, mãos tão delicadas 
d’Oxum acompanhadas de uma canção que ela aprendera com minha 
vó, que aprendera com minha bisavô e daí adiante, já sabe como é 
essas coisas né? E dessa forma ela me embalava até dormir e sonhar 
qu’eu ‘tava brincando no paraíso, com peixinhos bem pequenos, 
coloridos, de aquário e com Janaína. Interessante, a canção moço, 
cantada toda em ioruba, lá na língua dos meus avôs, era uma canção 
muito triste, que falava de distância, separação, saudade... era muito 
triste, às vezes, parecia um gemido, mas, quando mainha cantava 
baixinho, baixinho, eu adormecia. É moço, tem coisas na vida que 
se a gente pudesse, não deixava ir, não deixava passar, só ficavam, 
ficavam e ficavam como um encantamento e como que encantadas as 
pessoas que amamos... (Trinchão, 2017, p. 89-90)

A expressão de dona Arlinda, quando se relembra da mãe, da avó e 
antepassados, ao se referir aos sentimentos evocados pela cantiga materna, 
reverbera sentidos que encontram na experiência afrodiaspórica devires 
negros imbuídos por memórias comunitárias. Essas lembranças, aqui vistas 
como tonalidades que referenciam a jornada transatlântica de sequestro, 
escravização e resistência – distância, separação, saudade – de milhares 
de negras e negros, encontram consolação e força no caráter proverbial 
dos contos da personagem. A oralitura que transita nas falas e expressões 



27Eixo Roda, Belo Horizonte, v. 32, n. 4, p. 14-33, 2023

da personagem, por meio da materialização escrita de Fátima Trinchão, 
reverbera conselhos, ensinamentos e inflexões sintetizadas em aforismos 
que, apesar de sua brevidade, carregam saberes ancestrais importantes. No 
entendimento de Freitas Santos (2016), os provérbios tensionam espaços de 
significação numa operação mimética que referenda cosmogonias africanas 
e afro-brasileiras.

Compreendendo a literatura como lugar do devir, Freitas defende 
a “oralidade como traço incontornável da potência da modernidade das 
culturas africanas ou da inscritura do verbo como força afro-diaspórica no 
Brasil” (Freitas, 2016, p. 79). O caráter proverbial que se entremeia nas 
palavras de Arlinda, nesse sentido, pela sua brevidade e sabedoria, traz 
consigo gestos acolhedores e questionadores, por exemplo: “É cada uma, que 
parece duas!” (p. 87), “Caranguejo por ser apressado nasceu sem pescoço 
não é verdade?” (p. 93), “nós, sem o passado, sem saber do passado, jamais 
entenderíamos o presente” (p. 91), “quem aprende nunca esquece, não é 
moço?” (p. 88), “uma coisa, puxa a outra” (p. 88).

Essas inflexões proverbiais, ao asseverar lugares de memórias 
coletivas, acentuam a oralitura da narrativa e, pela sabedoria que 
emanam, reforçam importantes laços de cultura, comunidade e resistência 
afrocentradas.

Intersubjetividade narrativa

Essa oralitura insurgente, ao reverberar sentidos que legitimam 
cosmologias ancestrais, se intercambia com diferentes perspectivas 
narrativas que, estando articuladas nesse conto, demonstram a presença 
de uma intersubjetividade narrativa que dimensiona diferentes vozes 
confluentes. Os saberes que se transladam na escrita de Fátima Trinchão, 
dessa forma, compõem uma operação dinâmica de criação e recriação 
de memórias, efetuando proeminentes processos de intersubjetivação 
narrativa. Por intersubjetividade narrativa se entende o procedimento de 
escrita e leitura que mobiliza diversas e heterogêneas vozes na dinâmica 
narrativa. Em “Arlinda” (2017), por exemplo, não há somente expressão da 
personagem, mas também enunciação e intervenção da autora que, numa 
alternância entre pontos de vista em terceira e primeira pessoa, intercala 
a escrita permeando-a com vozes de antepassados, vozes da natureza e 



28Eixo Roda, Belo Horizonte, v. 32, n. 4, p. 14-33, 2023

vozes dos Orixás que, articulados nas palavras de dona Arlinda, atestam a 
intersubjetividade narrativa.

O interlocutor da personagem, além disso, adquire materialidade no 
texto, de modo que, quando Arlinda se dirige para seu ouvinte, conversa 
com o leitor, incorporado por seo moço. O leitor, que acompanha a velha 
nessa árdua subida, conversa com a personagem e, de maneira automática, 
incorpora seo moço. Dessas múltiplas vozes, a intersubjetividade presente 
no texto adquire continuamente nova e outra organicidade sempre que é lida 
por diferentes e distintos leitores. Esse procedimento de escrita, quando põe o 
leitor no lugar do interlocutor da narrativa, corporifica a dimensão receptora 
dos sentidos ali transmitidos, fazendo da leitura um ato de construção de 
saberes em conjunto. A alternância de perspectivas insinua a dimensão 
coletivo-comunitária na contação de histórias e acentua o imaginário griot 
em suas múltiplas possibilidades narrativas, tornando Arlinda lugar de 
encontro afetivo, espaço do conselho e do consolo. Os causos da personagem 
estão sempre transpassados por uma reflexão existencial; há a presença de 
referências aos ensinamentos oriundos dos seus antepassados, ressoando 
suas vozes de forma a transmitir saberes importantes.

Essa intersubjetividade, em constante alternância, é intercambiada 
por meio da perspectiva da narradora-autora e das reflexões de Arlinda. 
Sua ancestralidade reverbera memórias coletivo-comunitárias que, 
presentificadas na sua voz, encontram no seo moço, personagem 
corporificado pelo leitor, lugar de acolhimento e significação. Essas vozes, 
assim articuladas, acentuam o caráter intersubjetivo dessa narrativa, 
estabelecendo laços de partilha que prezam pelo fazer coletivo de construção 
e celebração da ancestralidade. A voz de Fátima Trinchão, que estiliza uma 
narradora observadora, estabelece um panorama contextual na qual os 
personagens atuam, configurando um cenário no qual simbologias, práticas 
e saberes são mobilizados:

Aos domingos, a feijoada de seo Henrique, seu pai, fazia sucesso 
entre os amigos; seo Henrique era estivador no porto, nas docas e 
sempre estava de bem com a vida, Arlinda, sua única filha, era o seu 
maior presente e a ela, ele nada negava, fazia-lhe todos os mimos e 
como pobres, viviam, dividindo com os vizinhos, a alegria da feijoada 
do seo Henrique e a alegria do dia de domingo, após a partilha da 
suculenta feijoada, quase todos se preparavam para assistir ao futebol, 
diversão essa oferecida e garantida pela generosidade do seo Henrique 



29Eixo Roda, Belo Horizonte, v. 32, n. 4, p. 14-33, 2023

que gostava muito de ver a casa cheia. Arlinda relembrava tudo isso 
enquanto subia lentamente as escadas que davam acesso à sua casa, 
lá no alto do morro. (Trinchão, 2017, p. 85-86)

Essa perspectiva narradora, no decorrer da leitura, se entrecruza com 
as palavras de Arlinda de maneira fluída, sem uso de marcadores visuais 
específicos que distinguem a transição de perspectivas. Pelos entremeios 
do discurso narrativo, a voz narradora e a voz de Arlinda se alternam, se 
amalgamam e se unificam, dinamizando uma intersubjetividade deslizante 
que se afasta de uma concepção autoral autoritária e unívoca. A velha 
Arlinda, em sua subida para o morro, conversa com o leitor (seo moço) e 
transmite conhecimentos permeados por uma filosofia de vida engendrada na 
valorização da natureza, das deidades afro-brasileiras e no reconhecimento 
que a vida é luta cotidiana, uma caminhada permeada de dores e alegrias. 
Considerando a configuração textual desse conto, nota-se que a construção 
temática de “Arlinda” faz referência aos dilemas enfrentados por pessoas 
negras que, vulneráveis no sistema social racista, estabelecem formas de 
manter seus corpos e subjetividades protegidos.

A memória enquanto prática de partilha comunitária, nesse sentido, 
autentica existências negras invisibilizadas, de modo que a escrita, em sua 
pujante capacidade de mobilizar lembranças, fundamenta a legitimidade de 
corpos negros insurgentes. Essa prática memorialista de escrita, pelos liames 
da ficção, reverberam princípios afrocentrados que agenciam, aqui fazendo 
menção novamente à Lélia Gonzalez (1988), formas político ideológicas de 
luta e resistência. Essas práticas políticas de insurgência, engendradas em 
coletividades historicamente marginalizadas, se constitui um dos princípios 
daquilo que Gonzalez (1988) chama de amefricanidade, concepção 
histórico-geográfica e política que compreende a presença constante das 
culturas, povos e descendentes africanos no território americano. Em sua 
afro-brasilidade, a narrativa de Fátima Trinchão mobiliza simbologias 
ancestrais transmitidas na diáspora e nas trocas culturais daí provenientes, 
fundando uma escrita amefricana permeada pela cosmogonia afro-brasileira:

Agora, eu vou lhe dizer uma coisa, eu gosto muito das chuvas, das 
tempestades e dos relâmpagos, eu acho uma beleza, uma maravilha 
seo moço, um espetáculo da natureza, aqueles raios riscando o céu, 
que maravilha, e os trovões... coisa de Deus e de minha mãe Iansã, Epa 
hei e o meu pai Xangô, Kaô Kabessilê, coisa é enfrentar essa escadaria 



30Eixo Roda, Belo Horizonte, v. 32, n. 4, p. 14-33, 2023

com chuva, eu não lhe disse, imagine, mas, é isso mesmo, o negócio 
é esperar a chuva passar e depois descer, ou subir não é verdade, 
olhe, essa vida é de luta, mas é boa viu....não acha ? não concorda ? 
quando eu vejo que o meu pai Xangô e a minha mãe Iansã, senhora 
tão guerreira, altiva e poderosa, assim como o meu pai Ogum e o pai 
Oxalufã, guerreiros nesta vida e na outra, só nos cabe, aprender com 
eles e como eles, a arte da guerra diária, na verdade uma guerra santa, 
vencer os obstáculos que nos são impostos, e aprender com as vitórias 
e derrotas. (Trinchão, 2017, p. 91-92)

Vale reforçar, nesse trecho, que em sua aparente simplicidade, os 
dizeres de Arlinda comportam uma dimensão filosófica permeada por saberes 
ancestrais afro-localizados que prestam reverência à grandeza da natureza, 
às deidades africanas e o seio comunitário enquanto lugar de partilha e 
celebração aos Orixás. Os princípios e reflexões sobre as coisas e a vida que 
regem as palavras de Arlinda são orientados por conhecimentos que, em seu 
caráter epistemológico, se contrapõem às perspectivas brancocentradas de 
compreensão do mundo. É nesse sentido que, numa visada crítico-literária 
a contrapelo, considerar o lugar autoral de produção se constitui fator de 
abordagem que compreende a literatura em seus inerentes vínculos culturais, 
políticos, comunitários e autobiográficos. Ângela Figueiredo (2020), acerca 
disso, assevera a relevância de abordagens epistemológicas afroreferenciais 
que ressaltem o lócus discursivo a qual o sujeito pertence:

o aspecto prioritário presente no debate sobre posicionalidade, e 
sobre o lugar do sujeit@ na produção do conhecimento, é o lugar da 
enunciação, isto é, a localização de nacionalidade, étnica ou racial, 
de classe e de gênero do sujeito que enuncia. (Figueiredo, 2020, p. 8)

Compreender essa posicionalidade, no texto de Fátima Trinchão, 
implica entender a construção da personagem Arlinda em seus inerentes 
vínculos afetivo-comunitários que agenciam memórias coletivas e prestam 
celebração aos anciãos, avôs e avós que permeiam nossas relações 
cotidianas. O lugar da autora, estilizada na perspectiva da personagem 
narradora, se alterna e se entrecruza com as palavras da velha Arlinda, 
fundando uma intersubjetividade narrativa que presentifica causos e 
histórias herdados pelos antepassados. Seo moço, corporificado pelo leitor, 
acompanha essa velha anciã na árdua subida de volta para casa, e apesar de 
não proferir nenhuma palavra, sua voz implícita transita nas interlocuções 



31Eixo Roda, Belo Horizonte, v. 32, n. 4, p. 14-33, 2023

de Arlinda e nas prováveis inflexões do leitor no ato da leitura. Ao final do 
conto, os causos e reflexões de Arlinda terminam com o fim da caminhada, e 
nesse momento ela se despede de seo moço, abençoando-o pela caminhada 
que prossegue, prestando-lhe reverência e agradecimento:

É seo moço, daqui se vê também o céu azul, em todos os seus tons, 
inclusive, suas estrelas brilhantes, cadentes e ascendentes, bem mais 
de perto, os tons rosa-amarelo do por do sol, ao fim da tarde, não tem 
igual, são tons e traços que nenhum artista desenha, assim como a 
beleza do horizonte, nenhum artista traduz em palavras. Vosmicê vai 
mais adiante ou só veio até aqui pra me fazer companhia? Olhe, eu sou 
muito franca, vosmicê é uma boa companhia, é de muito boa paz, mas, 
não fala nada, eu ‘tou matracando, matracando, matracando desde lá 
de baixo, e vosmicê nada. Mas, é isso mesmo, tudo tem seu tempo, 
caranguejo por ser apressado nasceu sem pescoço não é verdade? 
Eu não vou me adiantar ao tempo não. Vá direitinho. Nosso Senhor 
Jesus Cristo que lhe acompanhe e lhe dê sempre a paz. Até mais ver. 
(Trinchão, 2017, p. 93)

Essa escrita intersubjetiva, transpassada pela ancestralidade e pela 
oralitura, demarca territórios de insurgência que valorizam a memória 
e a experiência enquanto fatores que mobilizam e agenciam narrativas 
a contrapelo que, autenticando existências invisibilizadas, ponderam 
afetividades resistentes. O conto “Arlinda”, em sua construção temática, 
agencia, portanto, conhecimentos que são da ordem de uma episteme 
negrocentrada engendrada na trajetória vivencial da personagem, 
possibilitando compreender, aqui fazendo menção à Lívia Maria Natália 
(2018), que “fazer epistemologia a partir da negritude é permitir-se falar a 
partir de sua própria experiência, que foi sistematicamente obnubilada pela 
violência colonial e, deste meu lugar de fala, intento acionar outras forças 
epistemológicas” (Natália, 2018, p. 194).

Esse lugar de fala, que nas palavras de Ângela Figueiredo (2020) 
se configura como posicionalidade, esgarça os ditames de uma concepção 
literária conservadora para, celebrando a categoria corporal e vivencial da 
experiência, conceber a literatura enquanto expressão vivencial orgânica. 
No trecho supracitado, Arlinda se despede de seo moço com palavras sábias 
e tom proverbial ancião, bendizendo seu interlocutor que a acompanhou no 
longo retorno para casa. Seu posicionamento demonstra humildade, empatia 
e respeito pelo próximo; essa alacridade da personagem, em sua simplicidade 



32Eixo Roda, Belo Horizonte, v. 32, n. 4, p. 14-33, 2023

acolhedora, se despede também do leitor e, saudando sua companhia, deseja 
paz nas caminhadas pela vida.

Considerações finais

A escrita de Fátima Trinchão se estabelece enquanto textualidade 
negra permeada por elementos narrativos mobilizados por memórias, 
experiências e saberes comunitários ancestrais que, articulados no conto 
“Arlinda”, nos apresentam uma narrativa polissêmica que reverbera 
perspectivas coletivas sobre a reexistência de mulheres negras. Por meio da 
oralitura, a personagem Arlinda interpela o leitor por meio do interlocutor 
implícito e, com seus dizeres e provérbios, transmite uma sabedoria anciã 
negrorreferenciada. A voz de Arlinda e de seus antepassados, juntamente 
com a interlocução de seo moço, autenticam uma intersubjetividade narrativa 
que celebra a dimensão coletivo-comunitária na contação de histórias.

A personagem materializa o sentimento afetivo que simboliza muitas 
mães e avós que, com seus conselhos e reprimendas, nos preparam para a 
longa e árdua caminhada pela vida. A prosa entre Arlinda e seo moço tornam 
a caminhada de retorno para casa uma experiência de aprendizado e reflexão 
sobre os dilemas da vida cotidiana, seus desafios e vitórias. Trata-se de uma 
narrativa que presta reverência aos mais velhos e legitima uma produção 
epistemológica alocada em princípios ancestrais afrocentrados de partilha e 
resistência. A presença da ancestralidade, da oralitura e da intersubjetividade 
narrativa, nesse sentido, demonstra uma proficiente escrita que, dinamizando 
as literaturas negras, esgarçam horizontes de produção literária e autenticam 
existências negras insurgentes.

Referências

FIGUEIREDO, A. Epistemologia insubmissa feminista negra decolonial. 
Tempo e Argumento, Florianópolis, v. 12, n. 29, 2020. Disponível em: https://
www.revistas.udesc.br/index.php/tempo/article/view/217518031229202
0e0102/11455. Acesso em: nov. 2021.
GONZALEZ, L. A categoria político-cultural da amefricanidade. Tempo 
Brasileiro, n. 92/93. Rio de Janeiro: Global, jan./jun. 1988, p. 69-82. 
Disponível em: https://negrasoulblog.files.wordpress.com/2016/04/a-



33Eixo Roda, Belo Horizonte, v. 32, n. 4, p. 14-33, 2023

Data de submissão: 11/01/2023. Data de aprovação: 01/09/2023.

categoria-polc3adtico-cultural-de-amefricanidade-lelia-gonzales1.pdf. 
Acesso em: nov. 2021.
MARTINS, L. A oralitura da memória. In: FONSECA, M. N. S. Brasil afro-
brasileiro. Belo Horizonte: Autêntica, 2001, p. 79.
MARTINS, L. Performances do tempo espiralar. In: RAVETTI, G.; ARBEX, 
M. (org.). Performance, exílio, fronteiras: errâncias territoriais e textuais. 
Belo Horizonte: UFMG, 2002, p. 71-72.
OLIVEIRA, E; FERREIRA, L. C. Filosofia da ancestralidade: diálogo entre 
a filosofia da libertação e a filosofia Africana. Entrevista concedida a Luís 
Carlos Ferreira. Revista Ideação, n. 41, p. 219-253, 2020. Disponível em: 
http://periodicos.uefs.br/index.php/revistaideacao/article/view/5542/4581. 
Acesso em: nov. 2021.
SANTIAGO, A. R. Vozes literárias de escritoras negras. Cruz das Almas/
BA: UFRB, 2012, 260 p.
SANTOS, J. H. F. Òwe: a palavra como adjá na literatura-terreiro de Mãe 
Stella de Oxóssi. In: FREITAS, H. O arco e a arkhé: ensaios sobre literatura 
e cultura. Salvador: Ogum’s Toques Negros, 2016.
SANTOS, J. H. F. Yorubantu: por uma epistemologia negra no campo dos 
estudos literários no Brasil. Fólio – Revista de Letras, Vitória da Conquista, 
v. 10, n. 2, p. 161-172, 2018. Disponível em: https://periodicos2.uesb.br/
index.php/folio/article/view/4575/3762. Acesso em: nov. 2021.
SOUZA, F. As vozes e seu tempo. In: SOUZA, F. Afro-descendência em 
cadernos negros e jornais do MNU. Belo Horizonte: Autêntica, 2005, p. 79.
SOUZA, L. M. N. Literatura adoxada: as formas de escrita poética da 
negritude na cosmogonia afro-brasileira. Fólio – Revista de Letras, Vitória da 
Conquista, v. 10, n. 2, p. 193-204, 2018. Disponível em: https://periodicos2.
uesb.br/index.php/folio/article/view/4560/3764. Acesso em: nov. 2021.
TRINCHÃO, F. Arlinda. In: AMARO, V. (org.) Olhos de azeviche: dez 
escritoras negras que estão renovando a literatura brasileira. Rio de Janeiro: 
Malê, 2017, p. 84-93. E-book.
TRINCHÃO, F. Perfil. In: TRINCHÃO, F. Fátima Trinchão: poesias, contos, 
crônicas. Disponível em: https://fatimatrinchao.net/perfil.php. Acesso em: 
nov. 2021.



Eixo Roda, Belo Horizonte, v. 32, n. 4, p. 34-62, 2023
eISSN: 2358-9787 | DOI: 10.17851/2358-9787.32.4.34-62

Análise e estratégias tradutórias em The Unedited Diaries of 
Carolina Maria de Jesus

Analysis and Translation Strategies in The Unedited Diaries of 
Carolina Maria de Jesus

Poliana Soares
Universidade Feevale, Novo Hamburgo, Rio Grande do Sul/ Brasil
polisoaresdelima@gmail.com

https://orcid.org/0000-0003-3241-5916

Ernani Mügge
Universidade Feevale, Novo Hamburgo, Rio Grande do Sul/ Brasil
ernani@feevale.br

https://orcid.org/0000-0001-8243-8759

Gerson Roberto Neumann
Universidade Federal do Rio Grande do Sul (UFRGS), Porto Alegre, Rio Grande do Sul/ Brasil
gerson.neumann@gmail.com

https://orcid.org/0000-0001-5809-6998

Resumo: O artigo analisa as estratégias de tradução empregadas no livro The Unedited 
Diaries of Carolina Maria de Jesus (Levine; Meihy, 1999). A metodologia utilizada é a 
análise comparativa entre o texto no idioma português e o texto vertido para o inglês, de 
acordo com entendimento das teorias dos Estudos Culturais e da Tradução. Os resultados 
encontrados apontam para uma tentativa de tradução fiel ao original, no entanto, as aporias 
da tradução exigem escolhas múltiplas que manipulam o texto de acordo com o público 
leitor de chegada. As conclusões indicam que traduzir é reescrever, e esta ação pode ser 
positiva ou negativa dependendo dos objetivos estabelecidos pelos editores e tradutores, 
pois inventaria duas culturas que serão, ou não, transpostas.
Palavras-chave: Carolina de Jesus; Tradução; Meu estranho diário; Estudos Culturais; 
Literatura Brasileira.



35Eixo Roda, Belo Horizonte, v. 32, n. 4, p. 34-62, 2023

Abstract: The article analyzes the translation strategies employed in the book The Unedited 
Diaries of Carolina Maria de Jesus (Levine; Meihy, 1999). The methodology used is the 
comparative analysis between the text in Portuguese and the text translated into English, 
according to the understanding of the theories of Cultural Studies and Translation. The 
results indicate an attempt at a translation faithful to the original, however, the translation 
aporias demand multiple choices that manipulate the text according to the target readership. 
As conclusion that translating is rewriting, however, this action can be positive or negative 
depending on the goals of the editors and translators, as it would invent two cultures that 
will or will not be transposed.
Keywords: Carolina Maria de Jesus; Translation; The Unedited Diaries of Carolina Maria 
de Jesus; Cultural Studies; Brazilian Literature.

1 Introdução

As obras literárias brasileiras dentro do sistema tradutório 
internacional estão há muito tempo buscando espaço e reconhecimento. 
Muitos autores, desde renomados nomes da literatura até escritores mais 
recentes, buscam a tradução para idiomas reconhecidos mundialmente pelo 
prestígio e pelo alcance internacional. Muitas vezes, o reconhecimento em 
solo nacional advém da tradução da obra, e não o contrário. Esse tema é 
delicado, envolve ramificações do sistema literário (autor, editor, público, 
recepção, linguagem, história). Nesse sentido, é importante compreender 
que a literatura mundial traduz obras do idioma inglês constantemente, quase 
que como uma atividade obrigatória, pois é um dos idiomas que tem o maior 
alcance mundial e pelo fato de os Estados Unidos serem, praticamente, o país 
mais influente no mundo economicamente e, principalmente, na produção 
cultural e artística. Assim, obras literárias estrangeiras ganham visibilidade 
na cultura brasileira ao mesmo tempo que passam a influenciá-la.

Por outro lado, quando esse movimento tradutório ocorre no sentido 
oposto, existe grande comoção das mídias e da academia para compreender 
e estudar os motivos que levaram uma obra literária a ser vertida do idioma 
de origem para o inglês. E é nesse contexto pouco usual que as ções dos 
diários de Carolina Maria de Jesus se integram. Por conseguinte, quando 
falamos sobre tradução, velhas questões ressurgem, mas a principal é sempre 
por que determinados textos são traduzidos e outros não? As perguntas 
frequentemente são as mesmas, mas as repostas têm se revelado diferentes, 
por isso a importância de manter atualizados os estudos da tradução, pois, 



36Eixo Roda, Belo Horizonte, v. 32, n. 4, p. 34-62, 2023

por meio deles, é possível compreender “os problemas de ideologia, da 
mudança e do poder na literatura e na sociedade” (Lefevere, 2007, p. 12).

Entendemos que a tradução é da ordem prática e dinâmica, através 
dela, ocorre a comunicação mundial, e, ao mesmo tempo, a sociedade pode 
manter a sobrevivência de uma língua, de um autor ou de uma obra através 
dos tempos. Além disso, a dimensão linguística na prática tradutória é 
necessária, mas não é suficiente para que a tradução tenha sucesso, qualquer 
que seja seu objetivo. Traduzir é a interpretação de signos linguísticos 
por meio de sistemas de signos não linguísticos (Oustinoff, 2011), o que 
faz recair sobre outras linhas de estudos da língua e da cultura o dever de 
se associar aos estudos da tradução a fim de desenvolverem percepções 
sobre a prática, a qual já foi vista como uma atividade menor por carregar 
o estigma de “não ser o original”. Na perspectiva cultural, os estudos da 
tradução abandonam o status de fenômeno marginal e passam a ocupar 
um lugar central e fundamental no sistema literário, não apenas nos dias 
atuais, onde a transculturalidade exige resiliência para se adequar a tantas 
mudanças, mas também na memória e na história, locais de desenvolvimento 
da compreensão social, política e cultural. Hoje, a sociedade está mais 
preparada para receber e entender as produções literárias, por isso há uma 
tendência a revisitar textos, obras e autores que foram negligenciados 
pela ignorância e pelo preconceito, assim como há uma crescente onda de 
retraduções.

À vista disso, a relação entre o Brasil e o idioma inglês no âmbito da 
tradução iniciou no século XIX, quando ocorreram as primeiras traduções 
das obras do início do período do romantismo brasileiro, como, por 
exemplo, Iracema – lenda do Ceará, de José de Alencar (1865), traduzido 
por Isabel Burton, em 1886, sob o título Iraçéma the Honey-lips: a Legend 
of Brazil. Desde então, o interesse na tradução das obras brasileiras sempre 
esteve relacionado à busca pelo exótico, à descrição da paisagem e a uma 
literatura nacional que revelasse as origens do país e o descrevesse para o 
entendimento e deleite do público leitor. A premissa é constatada ao observar 
a linha do tempo na Plataforma Richard Burton1, que vem há alguns anos 

1	 Plataforma leva o nome do explorador britânico, Richard Burton, que, assim como sua 
esposa, Isabel Burton, são considerados os primeiros tradutores da literatura brasileira para 
o inglês. Mais informações sobre o projeto: Disponível em: http://richardburton.canoas.
ifrs.edu.br:8080/faces/search.xhtml. Acesso em: 10 dez. 2021.



37Eixo Roda, Belo Horizonte, v. 32, n. 4, p. 34-62, 2023

relacionando por ordem cronológica as obras traduzidas do português para o 
inglês. No levantamento, também é possível verificar os títulos, os autores, 
os tradutores e o ano de tradução. A listagem certamente ainda não está 
completa, mas os dados inseridos durante os últimos anos já auxiliam os 
pesquisadores e demais interessados a perceber as tendências tradutórias 
na história da literatura brasileira.

Indo ao encontro dos resultados da plataforma, pesquisas também 
revelam que, desde o início das traduções das obras brasileiras para o inglês 
até a atualidade, existe uma tendência na seleção de títulos associados à 
identidade nacional e ao exotismo (Melo, 2017; Barbosa, 1994), além 
de haver a preferência do mercado editorial por traduzir os livros que 
obtiveram sucesso no Brasil. Nesse panorama, incluímos o diário Child of 
the Dark – the Diary of Carolina Maria de Jesus (Jesus, 1962), publicado 
principalmente pelo sucesso obtido no Brasil.

A pouca qualidade dessas traduções revela que os tradutores parecem 
não ter comprometimento com as obras ou com o ofício, pois verteram 
apenas uma obra do português. Assim, as traduções do português para o 
inglês são realizadas por interesses e motivações pessoais, por meio dos 
quais a escolha de autores e livros é realizada pelos próprios tradutores, 
grupos de tradução ou pesquisadores vinculados à universidade (Melo, 
2017), assim como ocorreu com as traduções I’m Going to Have a Little 
House (Jesus, 1997), Bitita’s Diary (Jesus, 1998) e The Unedited Diaries of 
Carolina Maria de Jesus (Levine; Meihy, 1999), por exemplo. Ao mesmo 
tempo, o interesse nos textos carolinianos também estão relacionados a um 
momento importante na história dos Estudos da Tradução, a Virada Cultural 
(The Cultural Turn) (Bassnett; Lefevere, 1998).

Iniciada nos anos de 1990, a Virada Cultural foi um movimento que 
passou a questionar as formas conservadoras e formalistas das traduções 
realizadas considerando apenas as funções textuais e conceitos por 
equivalências. A partir do movimento cultural, que também atingiu outros 
setores das ciências humanas, a tradução passa a atribuir importância a 
outros elementos envolvidos. Assim, os aspectos históricos, políticos e 
ideológicos começam a integrar o processo tradutório através das vertentes 
interdisciplinares que acabam se relacionando com os Estudo Culturais, 
passando a influenciar a forma como a tradução é vista e produzida 
(Venuti, 1998).



38Eixo Roda, Belo Horizonte, v. 32, n. 4, p. 34-62, 2023

Nesse sentido, ao escolher como objeto de análise foco a obra The 
Unedited Diaries of Carolina Maria de Jesus, observamos que o ano da 
tradução é próximo ao início da Virada Cultural, por isso, é possível que as 
pequenas diferenças detectadas na forma de traduzir entres os três diários de 
Carolina Maria de Jesus estejam relacionadas à influência da Virada Cultural.

A análise foi realizada entre a obra em língua portuguesa Meu 
estranho diário e The Unedited Diaries of Carolina Maria de Jesus. O 
processo analítico é manual e visa uma análise qualitativa das estratégias 
de tradução utilizadas para verter o texto de partida para a língua inglesa.

Levando em consideração o provérbio italiano citado por Genette 
(2010) – traduttore, traditore (tradutor, traidor) – de que a tradução é 
uma traição, aliado ao entendimento de que toda tradução é uma reescrita 
(Lefevere, 2007), e, portanto, “nenhuma tradução pode ser absolutamente 
fiel e todo ato de traduzir altera o sentido do texto traduzido” (Genette, 
2010, p. 65), optamos por dividir as estratégias utilizadas para verter o 
texto de Carolina Maria de Jesus em dois axiomas: 1) as estratégias de 
tradução, das quais se ocupam as regras dos sistemas linguísticos para criar 
as representações dos sentidos que serão enunciados por esse novo sistema; 
e 2) as estratégias de manipulação, as quais não deixam de ser estratégias 
para traduzir um texto, porém, baseiam-se nas escolhas dos editores e dos 
próprios tradutores com mais ênfase do que as escolhas relacionadas à 
linguística. O fator principal do axioma da manipulação é que o tradutor, 
independente do nível de conhecimento que possui do idioma para o qual 
deseja verter o texto, terá plena ciência de que estas escolhas de tradução 
“inevitavelmente cria[m] uma representação do outro para uma cultura-alvo” 
(Esteves, 2014, p. 294). Desse modo, estão assumindo o risco e o poder da 
imagem construída a partir dessas escolhas.

2 As estratégias tradutórias em The Unedited Diaries of Carolina Maria 
de Jesus

2.1 Os paratextos: aliados da recepção e da tradução

No livro Meu estranho diário (Jesus, 1996), o cuidado dedicado 
pelo editor/organizador aos textos iniciais é fundamental para a forma 
com que os leitores receberão a obra. Além disso, há um cuidado extremo 



39Eixo Roda, Belo Horizonte, v. 32, n. 4, p. 34-62, 2023

em deixar esclarecido quais foram os critérios de edição dos manuscritos 
e por quê. Assim, eles fizeram “um apurado recorte de textos, obedecendo 
os seguintes critérios: mostrar integralmente, sem nenhum retoque, a 
parte encontrada; fazer uma seleção que iluminasse diversos momentos da 
produção de diários da autora” (Meihy; Levine, 1996, p. 28-9, grifos nossos).

Além disso, o estado físico dos manuscritos, a organização e as 
primeiras impressões também são relatados, pois, ao explicar para os leitores 
cada etapa do processo, expressa-se o sentimento de verossimilhança e 
o “horizonte de expectativas” (Jauss, 1994), estratégias de recepção que 
auxiliam o leitor a entender os textos, desde os mais simples ao mais 
complexos. Sobre os manuscritos, que, pela primeira vez, eram comparados 
às edições já publicadas,

cabe ressaltar que o conjunto de textos guardados em cadernos são 
fragmentados. Os cadernos não apresentam nenhuma sequência 
lógica e num mesmo volume, pode-se encontrar diversos gêneros. O 
estado do material também é bem precário, faltando, em alguns casos, 
páginas (Meihy; Levine, 1996, p. 29, grifo dos autores).

Assim como as tentativas de Audálio Dantas (primeiro editor dos 
manuscritos da autora), os editores do terceiro diário escolheram as entradas 
dos diários baseados na sequência de datas e de uma forma que permitisse 
“verificar momentos definidos na trajetória vivencial” (Meihy; Levine, 
1996, p. 30) e da obra publicada. Outra observação na introdução do diário 
indica que questões éticas que, porventura, pudessem ser abordadas quanto 
à publicação do teor dos textos foram acatadas e mantidas, uma vez que, ao 
censurá-las de alguma forma, estariam incorrendo sobre as mesmas questões 
que se desejava evitar nesta nova publicação.

Em contrapartida, a introdução norte-americana no diário The 
Unedited Diaries of Carolina Maria de Jesus (Levine; Meihy, 1999) 
apresenta informações simples e sucintas, demonstrando pouco interesse em 
informar os leitores sobre o estado das fontes, mas destaca seus objetivos 
voltados para a vida da escritora e seu posicionamento social e político. 
Enfatiza que o material foi fotocopiado e microfilmado para poder ser 
manuseado. Dedica grande parte do texto para afirmar de diversas formas 
que “nossa tradução das páginas recém-descobertas do diário de Carolina 



40Eixo Roda, Belo Horizonte, v. 32, n. 4, p. 34-62, 2023

Maria de Jesus preserva deliberadamente o estilo distinto de escrita da 
autora”2 (Levine; Meihy, 1999, p. 4, tradução nossa, grifos nossos).

Robert M. Levine, o editor da tradução, tem um perfil característico 
resultante de sua linha de formação, que é o foco na história e o entendimento 
dos escritos de Carolina Maria de Jesus como documentos históricos. Por 
isso, o texto introdutório da tradução acaba por ser denso e extenso, pois 
narra toda a história da autora sob a perspectiva política do Brasil. Entre os 
trechos mais relevantes, destacamos o seu interesse nos registros da escritora 
datados do ano de 1966, ainda período da Ditadura Civil Militar.

Criticando a tradução realizada por David-Saint Clair (Jesus, 1962), 
a introdução considera o texto vertido para o inglês como fiel ao original. 
A tradução de The Unedited Diaries of Carolina Maria de Jesus preserva 
a pontuação e a inconsistência do uso da maiusculização das letras, a partir 
dos quais, busca chegar o mais próximo possível do sentido expresso pelo 
texto no idioma de origem (Levine; Meihy, 1999). Algumas peculiaridades 
da escrita caroliniana, como o uso de pronomes de tratamento (Sr., Sra., 
dona, Seu) ou a menção dos nomes de pessoas e lugares, por exemplo, 
também são justificadas na introdução.

Da extensão das frações das entradas dos diários é esclarecido que 
se escolheu segmentos dos três períodos mais representativos (os quais 
não são citados) ao invés de traduzir e publicar o diário integralmente. 
Essa seleção corresponderia a aproximadamente ⅓ do total das folhas dos 
cadernos entregues por Vera Eunice de Jesus Lima que foram traduzidas 
por completo, a não ser por falta de espaço (Levine; Meihy, 1999).

Todas essas informações estão no paratexto inicial de The Unedited 
Diaries of Carolina Maria de Jesus (Levine; Meihy, 1999), e “sabe-se que 
cada elemento do paratexto oferece uma leitura parcial, e, portanto, uma 
visão reduzida do livro traduzido. […] porém os elementos paratextuais 
acrescentam informações valiosas sobre o texto objeto e contexto de origem” 
(Perpétua, 2014, p. 128). É por meio dessas informações que podemos 
analisar como uma tradução é apresentada na cultura receptora. Portanto, a 
partir das escolhas dos editores, elaboramos as subcategorias das estratégias 
de tradução e de manipulação.

2	 No original: “our translation of Carolina Maria de Jesus’s newly discovered diary pages 
deliberately preserves the author’s distinctive writing style”.



41Eixo Roda, Belo Horizonte, v. 32, n. 4, p. 34-62, 2023

Desse modo, ficam as reflexões: “O que muda quando retrato 
Carolina Maria de Jesus como uma preta, pobre e favelada ou como uma 
escritora negra, poetisa e doutora?” Muda tudo. “Por que Carolina Maria 
de Jesus significou tantas coisas diferentes para tantos leitores diferentes?”3 
(Levine; Meihy, 1995, p. 15, tradução nossa). É a forma de representá-la 
através das traduções e das edições que direciona para interpretações ao 
gosto do sistema de mecenato4 que rege as obras, pois “o mecenato está 
comumente mais interessado na ideologia da literatura do que em sua 
poética” (Lefevere, 2007, p. 34), e esta foi a tendência tradutória identificada 
nas traduções das obras de Carolina Maria de Jesus.

3 As estratégias de tradução e traição

A escolha de dividir as estratégias em axiomas permite-nos analisar 
quais delas são relevantes para a obra caroliniana e se há seleções que 
prejudicam o texto, seja pelo contexto histórico e social ou literário.

O trabalho de tradução desenvolvido nos primeiros diários assemelha-
se à prática realizada pelas primeiras traduções da literatura brasileira: “a 
busca por autenticidades nas obras, [que] muitas vezes, era encontrada em 
obras não ficcionais de biografias, memórias e diários” (Barbosa, 1994, p. 91). 
Já na tradução The Unedited Diaries of Carolina Maria de Jesus, busca-se 
autenticidade na forma de representar a escrita, mesmo que fora do campo da 
análise literária, mas compreendendo que o relato deve ser fiel para que seja 
aceito como autêntico. Porém, o que está em jogo não é o documento social, 
mas o papel da literatura no sistema social. “Esse último conceito influencia 
a escolha de temas que devem ser relevantes para o sistema social, para que 
a obra literária seja notada” (Lefevere, 2007, p. 35), desta forma, há atuação 
da interdisciplinaridade para que haja aceitação da tradução.

3	 No original: “Why did Carolina Maria de Jesus mean so many different things to so 
many different readers?”.
4	 “O mecenato poder ser exercido por pessoas, […] mas também por grupos de pessoas, 
uma organização religiosa, um partido político, uma classe social, uma corte real, editores 
e, por último, mas não menos importante, pela mídia, tanto jornais e revistas quanto grandes 
corporações de televisão. Os mecenas tentam regular a relação entre o sistema literário e os 
outros sistemas que, juntos, constituem uma sociedade, uma cultura. Como regra, operam 
por meio de instituições montadas para regular, senão a escritura de literatura, pelo menos 
sua distribuição” (Lefevere, 2007, p. 35).



42Eixo Roda, Belo Horizonte, v. 32, n. 4, p. 34-62, 2023

3.1 Manter-se fiel aos originais?

A insistência do editor e das tradutoras em manter o estilo da escrita 
de Carolina Maria de Jesus chamou a atenção, pois esta foi a primeira 
a ser vertida a partir de manuscritos. Também há um consenso entre os 
principais teóricos da tradução de que uma tradução literal ou fiel ao texto 
de origem esbarra em duas questões: primeiro, nem sempre é sinônimo de 
sucesso tradutório; e, segundo, não é possível ser fiel o tempo todo quando 
se está traduzindo entre sistemas linguísticos que, eventualmente, irão 
esbarrar em desafios de representação e transposição de léxico, semântica, 
e, principalmente, de termos culturais. Lefevere (2007, p. 85-6) chamou 
atenção para os tipos de tradutores, “tradutor fiel e tradutor espirituoso”, 
sendo que ambos acabam deixando a desejar por trabalharem nos limites 
opostos das estratégias de tradução e manipulação dos textos. Logo, além 
de levar em conta o objetivo da tradução e o público receptor, agir em um 
meio termo nos parece uma decisão sensata e possível, pois cada unidade 
de sentido de um texto exigirá formas específicas de representação em 
diferentes sistemas culturais.

Assim, ao analisar o texto vertido por Cristina Mehrtens e Nancy 
P. S. Naro em comparação ao texto editado por José Sebe Bom Meihy, 
não identificamos benefícios ao leitor da cultura de recepção em ler um 
texto que apresenta uma pontuação que não corresponde ao seu sistema 
linguístico e que não acrescenta nada na semântica. Ao contrário, a falta 
de pontuação acaba confundindo o leitor e tornando a leitura caótica, uma 
vez que exige atenção redobrada para compreender cada nova enunciação 
do texto traduzido.

Na sequência, há exemplos para ilustrar esse ponto de vista. Todos os 
grifos contidos nos exemplos são de nossa autoria. No Exemplo 1, Carolina 
Maria de Jesus inicia uma nova frase após o ponto de exclamação utilizando 
letra minúscula; porém, a tradução não mantém a equivalência ao seguir a 
norma gramatical e inicia a nova frase com a letra maiúscula.

Exemplo 1:
“Que suplicio! a minha lata esta furada…” (Jesus, 1996, p. 33).
“What a torture! There is a hole in my can…” (Levine; Meihy, 1999, 

p. 21).



43Eixo Roda, Belo Horizonte, v. 32, n. 4, p. 34-62, 2023

Neste exemplo, o fato de haver a pontuação final, usar ou não 
a maiusculização no trecho seguinte não influencia a compreensão e o 
entendimento do texto.

Exemplo 2:
“Cheguei em casa Cançada e triste…” (Jesus, 1996, p. 36).
“I got home Tired and sad…” (Levine; Meihy, 1999, p. 23).

O Exemplo 2 ilustra o uso da maiusculização em uma palavra no 
meio de uma sentença, e ela é reproduzida na tradução. Observamos que na 
mesma palavra há um erro ortográfico em português que não é transferido 
para o inglês. Certamente, ele não acrescentaria nada para a compreensão do 
texto, mas chamamos a atenção para refletir na real intenção das tradutoras e 
do editor em manter outros aspectos da escrita que também não contribuem 
para uma boa tradução. Em casos como este, de letras maiúsculas no meio 
de frases, percebemos que muitas delas, no diário em língua portuguesa, 
estão em um novo parágrafo. Para o processo de tradução talvez não cause 
efeito, porém, para entender a lógica do processo de escrita fragmentada de 
Carolina Maria de Jesus, percebemos que ela capitaliza palavras ao iniciar 
novos parágrafos, mas, às vezes, se esquece de utilizar a mesma regra após 
um ponto final ou iniciar uma nova frase.

Agora, observemos os Exemplos 3, 4 e 5. Todos se relacionam com 
a maiusculização (ou não) do pronome pessoal do caso reto da primeira 
pessoa do singular: “eu” e I.

Exemplo 3:
“Circula um buato que o dr. Adhemar esta no Rio de Janeiro. penso: 

que um politico quando impõe algo que agita o povo, não deve 
ausentar-se” (Jesus, 1996, p. 37).

“There is rumor that Dr. Adhemar is in Rio de Janeiro. I think: when 
politician’s decisions displease the people he should not disappear” 
(Levine; Meihy, 1999, p. 24).



44Eixo Roda, Belo Horizonte, v. 32, n. 4, p. 34-62, 2023

Exemplo 4:
“Levantei as 6 horas o João, foi a aula eu dei-lhe um bilhête…” (Jesus, 

1996, p. 119).
“I got up at 6 o’clock João went to class i gave him a note…” (Levine; 

Meihy, 1999, p. 79).

Exemplo 5:
“Vou fazer macarronada. pedi ao João para varrer a casa.” (Jesus, 1996, 

p. 120).
“I going to make macaroni. i asked João to sweep out the house.” 

(Levine; Meihy, 1999, p. 79).

No Exemplo 3, a escrita da autora segue em letra minúscula 
após um ponto final, mas no idioma inglês não é possível redigir uma 
frase sem o sujeito, ou com o sujeito oculto, como ocorre em português. 
Assim, a estratégia foi incluir o pronome I, que também apresenta outra 
particularidade da gramática inglesa: precisa ser sempre redigido em letra 
maiúscula. Um caso simples de se resolver entre outros dilemas de tradução. 
Na mesma frase, destacamos que a abreviação de doutor (dr.) foi capitalizada 
na tradução, o que continua, à medida que avançamos no texto e na análise, 
não seguindo uma constante nas escolhas e estratégias tradutórias.

Para entender essa inconsistência, os Exemplos 4 e 5 mostram que, 
em situações iguais ou similares, ocorreram outras escolhas. No Exemplo 4, 
uma vírgula deslocada é excluída e não é substituída por um ponto final, por 
exemplo. E o pronome “eu” ganha seu equivalente, porém, agora, em letra 
minúscula “i”. Neste trecho, em particular, há mais de uma possibilidade 
de ajustar a tradução. Ao invés de compreender como uma nova frase, 
poderia ter sido compreendida como uma sequência de ações e empregado 
vírgulas, desta forma, manteria o pronome I maiúsculo (“I got up at 6 o’clock. 
João went to class, I gave him a note…”). Ou simplesmente as tradutoras 
poderiam ter seguido a regra da gramática de recepção, deixando o pronome 
I maiúsculo. O mesmo caso é percebido no Exemplo 5, que, mesmo com 
o ponto final e a regra de maiusculização do pronome em inglês, escolhem 
mantê-lo em minúscula. Para o leitor fluente do idioma, ver os pronomes em 
minúsculo constituem muito mais do que uma falta de prática ou de atenção 



45Eixo Roda, Belo Horizonte, v. 32, n. 4, p. 34-62, 2023

ao texto, mas, sim, representa um erro grosseiro de gramática, e, através dele, 
a construção da imagem da escritora é comprometida e distorcida. Amplia 
a noção de falta de conhecimento de regras básicas da escrita, novamente, 
colocando-a à margem do sistema literário.

Optar por manter a estética de um texto que se quer traduzir como 
documento social e político nos parece uma escolha inapropriada, pois a 
ênfase deveria recair sobre o conteúdo e não sobre forma, no caso do diário 
em análise. O que aconteceu na aplicação desta estratégia é que a maioria 
das entradas dos diários, de fato, manteve a falta de pontuação, o uso de 
letras maiúsculas de forma aleatória e a falta de maiusculização no início 
de novas frases, principalmente.

Porém, ao comparar o texto de partida com o texto de chegada, 
também identificamos muitas passagens que foram redigidas pela escritora 
dentro da norma culta da língua portuguesa (ponto final seguido de letra 
maiúscula, por exemplo) que foram deturpados pela generalização de sua 
forma de escrever, aumentando a incidência dessas ocorrências e enfatizando 
o estereótipo da escritora de pouca educação escolar. Esta escolha tradutória 
prejudica e ignora os esforços da autora em reescrever seus textos, buscando 
atualização e aprimoramento de seu vocabulário e escrita. Também nos 
remete às traduções primordiais que têm o “foco no passado colonial e não 
na contemporaneidade” (Barbosa, 1994, p. 91), negando a atualização e o 
acompanhamento de uma autora e obra através do tempo.

3.2 Adaptação das estruturas sintáticas e do léxico

Assim como o item anterior, reestruturar frases e realizar escolhas 
para atingir o sentido desejado na tradução consiste na reescritura do texto 
original. Nesse sentido,

O que o desenvolvimento dos Estudos da Tradução mostra é que a 
tradução, como toda (re)escrita, nunca é inocente. Há sempre um 
contexto no qual ela ocorre, sempre uma história da qual um texto 
emerge e para a qual um texto é transposto5 (Bassnett; Lefevere, 1990, 
p. 11, tradução nossa).

5	 No original: “What the development of Translation Studies shows is that translation, like 
all (re)writings is never innocent. There is always a context in which the translation takes 
place, always a history from which a text emerges and into which a text is transposed”.



46Eixo Roda, Belo Horizonte, v. 32, n. 4, p. 34-62, 2023

Portanto, são essas escolhas que serão divulgadas na cultura de 
recepção, por isso, atingir o sentido é sempre mais difícil do que encontrar 
termos equivalentes.

No Quadro 1, agrupamos alguns exemplos de expressões e palavras 
que, dentro do contexto, poderiam ser substituídas por equivalências que 
correspondessem de forma mais próxima à ideia exprimida pelo texto de origem:

Quadro 1: Adaptação das estruturas sintáticas e do léxico

Palavra ou expressão em 
português

(Jesus, 1996)

Palavra ou expressão em 
inglês

(Levine; Meihy, 1999)

Sugestão de 
equivalência

Agitadas (p. 36) Upset (p. 24) Agitated
Não gostam (p. 33) Detest (p. 19) Don’t like
Ela ficou triste. (p. 34) She looked sad. (p. 34) She got sad.
Qualquer coisa (p. 34) Everything (p. 34) Anything
Casaco preto (p. 34) Black sweater (p. 34) Black coat
Palavras sensatas (p. 35) Sound words (p. 22) Sensible words
Educados (p. 35) Decent (p. 22) Polite
Infaustos (p. 36) Miserables (p. 23) Unfortunate
Infausta (p. 261) Unhappy (p. 161) Unfortunate

Fonte: Elaborado pelos autores, 2022.

Na primeira coluna, relacionamos as expressões conforme constam 
no livro em português, na coluna central está a escolha das tradutoras, e, 
na última, elaboramos sugestões, que preencheriam com propriedade a 
semântica do texto.

Observando cada termo de forma individual, é possível agrupá-los 
por escolhas ideológicas. O primeiro grupo (detest, everything, miserables, 
unhappy) foram escolhas que preferiram enfatizar as emoções dentro 
do contexto da favela, tornam a fala mais agressiva e o sofrimento mais 
comovente, pois se trata de um espaço de condição degradante.

O uso dessas expressões acaba por simplificar o vocabulário de 
Carolina Maria de Jesus, o que denota uma tentativa de manter a imagem 
de mártir criada pelos norte-americanos.

Já o segundo grupo de palavras (upset, she looked sad, black sweater, 
decent, sound words) exerce o sentido oposto de suavizar a enunciação, mas 



47Eixo Roda, Belo Horizonte, v. 32, n. 4, p. 34-62, 2023

também intenta uma aproximação entre o vocabulário e a condição social da 
escritora. Lembramos que a última coluna do Quadro 1 são sugestões que 
podem ou não ser acatadas de acordo com a bagagem cultural e linguística 
de cada profissional da tradução, pois “a tradução como atividade é sempre 
duplamente contextualizada, pois o texto tem uma posição em duas 
culturas”6 (Bassnett, 2014, p. 30, tradução nossa).

Além da escolha de léxicos, transpor um texto para uma outra língua 
também comporta realizar alterações de ordem sintática. Reorganizar uma 
frase, omitir ou incluir termos e expressões auxiliares são ações comuns. 
O nível de interferência está associado à capacidade do tradutor de dizer 
(quase) a mesma coisa utilizando os artifícios de, pelo menos, duas culturas. 
Assim, o Exemplo 6 ressalta três situações (A, B, C) que se utilizaram de 
uma readequação da estrutura sintática, inevitavelmente, alterando a ordem 
do discurso:

Exemplo 6:
A - “Paguei o sapateiro. o concerto dos sapatos de Vera” (Jesus, 1996, 

p. 36).
B - “Eu incentivo o João na lêitura para ele ficar dentro de casa” (Jesus, 

1996, p. 39).
C - “– Quando êle perde nas urnas transforma a pele do povo em couro 

– por que do couro, sal as colmêias” (Jesus, 1996, p. 37).

A - “I paid the shoemaker for fixing Vera’s shoe” (Levine; Meihy, 1999, 
p. 24).

B - “I try to keep João indoors to read” (Levine; Meihy, 1999, p. 26).
C - “– When he loses at the polls he grabs the voters and tans their hides, 

and then, after using them in this way, forgets how they helped him 
get into office.” (Levine; Meihy, 1999, p. 24).

Na letra A, as tradutoras optaram por não manter a pontuação do 
texto de Carolina Maria de Jesus em favor da compreensão da oração, assim, 
uniram as frases em uma relação de causa e consequência acrescentando 

6	 No original: “translation as an activity is always doubly contextualized since the text 
has a position in two cultures”.



48Eixo Roda, Belo Horizonte, v. 32, n. 4, p. 34-62, 2023

a preposição for. Apesar de haver interferência na escrita, a ideia central é 
mantida, e a leitura flui naturalmente.

Na letra B, a mudança de sentido é brusca. A frase em português 
expressa o cuidado materno para evitar que o filho saia para a rua e fique 
exposto aos perigos da favela, para isso, a mãe tenta desenvolver o gosto do 
filho pela leitura, assim, talvez, ele não se interessaria em sair de dentro de 
casa. A leitura é um pretexto para que a criança não vá para rua. Portanto, a 
tradução inverte as prioridades da situação. O sentido expresso é que a mãe 
força a criança a ficar dentro de casa para ler, e não para protegê-la. Esta 
alteração de sentido também influencia na percepção do leitor em relação 
à personalidade de Carolina Maria de Jesus. A escritora quer proteger os 
filhos do submundo da favela e para isso tenta se utilizar da leitura. No 
entanto, na versão inglesa, a autora soa mais rude e enérgica em relação à 
leitura, sem fazer alusão aos perigos externos, que são o principal foco de 
ela insistir na leitura.

Na letra C, surge um dos primeiros percalços da tradução envolvendo 
aspectos culturais com mais relevância. Antes de analisar a tradução, 
observamos que pode ter ocorrido uma má compreensão dos manuscritos 
da autora, pois a expressão popular seria “Do couro sai a correia”. Esse é 
um ditado popular empregado em situações que se deseja expressar a ideia 
de que se insiste até conseguir o que se quer, sem com que se invistam mais 
esforços. Neste viés, a opção das tradutoras foi escolher uma expressão 
idiomática, além de estender a oração com mais explicações. Uma expressão 
idiomática, no inglês ou no português, é um recurso da língua falada 
ou escrita, composta por palavras que, juntas, expressam significados 
conotativos diversos. A expressão selecionada tan someone’s hide, na cultura 
inglesa, hoje tida como em desuso, possui conotação que indica ação violenta 
como “surrar” ou “chicotear”. Talvez por isso, as tradutoras optaram por, 
ainda, explicar o próprio ditado: after using them in this way, forgets how 
they helped him get into office, utilizando uma tradução explicativa.

3.3 A explicação ou complementação entre colchetes

As diferenças culturais entre o Brasil e os Estados Unidos da década de 
1960 certamente dificultaram, em alguns momentos, as tomadas de decisões 
durante a reescrita dos fragmentos dos diários de Carolina Maria de Jesus. 
Outros recursos da tradução mais convencionais são a utilização de notas, 



49Eixo Roda, Belo Horizonte, v. 32, n. 4, p. 34-62, 2023

que podem ser explicativas ou de referência. Elas podem ser alocadas no 
rodapé dos livros ou repousar ao final dos textos, como notas finais. Além 
das notas, alguns editores e tradutores, preferem incluir as complementações 
ou inclusões no próprio texto vertido, para isto, utilizando-se dos recursos 
gráficos disponíveis, como os colchetes, indicando a inserção de conteúdo, ou 
as reticências entre os parênteses, indicando exclusão ou supressão de trechos.

No caso do livro The Unedited Diaries of Carolina Maria de Jesus 
(Levine; Meihy, 1999), a escolha editorial foi pelo uso dos colchetes para 
explicar nomes, expressões e lugares, ou para completar o nome próprio de 
pessoas e figuras públicas, entre outras utilizações, conforme selecionado 
no Quadro 2.

Quadro 2: Explicações em colchetes

Trecho em português

(Jesus, 1996)

Trecho em inglês

(Levine; Meihy, 1999)
Motivo do uso

Estou gastando 30 so 
de manhã. (p. 33)

Just in mornings I am spend-
ing 30 [cruzeiros]. (p. 20) Explicação.

Que desse gêito, não 
vae. Que foi dr. Adhe-
mar quem aumentou 
as passagens (p. 33)

It can’t go on like this. It was 
[Mayor] dr. Adhemar [de 
Barros] who upper the bus 
fares (p. 21)

Explicação e complemen-
tação.

Tirou o chapeu (p. 34) The municipal worker took 
off his hat (p. 21)

Retomada do sujeito na frase, 
ficou fora dos colchetes.

Eu tenho pavor dos 
mineiros por causa do 
“dêixa pra amanhã!” 
(p. 35)

I am afraid of the mineiros 
[inhabitants of the state of 
Minas Gerais] because of 
their “leave it for tomorrow!” 
[attitude]

Explicação de termo em por-
tuguês (gentílico).
Explicação de expressão.

Não sei como haveras 
de fazer se a gente 
trabalha passa fome 
se não trabalha passa 
fome. (p. 38)

I don’t know what we are go-
ing to do [if] people work they 
are hungry [and] if they don’t 
work they are hungry. (p. 25)

Incluído no colchete sem ne-
cessidade (pode ser que nos 
manuscritos não tenha).
Complementação.

Dêixei o leito as 5 e 
44. (p. 38)

I got up at 5 and 44. [5:44 A. 
M.]

Explicação.

pensei: em vez de dôis 
zeros, devia ser 3. 
(p. 54)

instead of two [z]eros, there 
should be 3. (p. 41)

Retificação, mas consta no 
texto original (pode não estar 
nos manuscritos).

Fonte: Elaborado pelos autores, 2022.



50Eixo Roda, Belo Horizonte, v. 32, n. 4, p. 34-62, 2023

Devido à linguagem e aos problemas de tradução, a qualidade e 
a compreensão das obras traduzidas são afetadas, o que pode contribuir 
para a dificuldade da promoção da literatura brasileira entre os falantes da 
língua inglesa, sem que haja um apelo histórico-social ou comercial para 
atrair a atenção para a tradução. Por isso, utilizar este recurso dos colchetes 
pode parecer uma alternativa interessante para manter a proximidade entre 
os leitores da cultura de recepção e a cultura de partida. Todavia, muitos 
dos termos e expressões que foram incluídos ou complementados também 
foram relacionados no glossário final, que abrange 28 termos específicos 
da cultura brasileira, não traduzidos.

O Quadro 2 traz exemplos de utilização do recurso dos colchetes 
para explicar e complementar o sentido de frases que são difíceis de 
compreender ou estão cortadas, frases sobre as quais os leitores precisariam 
ter conhecimento prévio da cultura brasileira para conseguir realizar as 
inferências do que fica pressuposto e do que fica subentendido na linguagem 
de Carolina Maria de Jesus.

Quando estas estratégias anteriormente analisadas não são suficientes 
ou satisfatórias para realizar a versão de um texto, é o momento de incluir 
de forma considerável os aspectos culturais e ideológicos para, de fato, 
reescrever um novo texto, para uma nova cultura.

4 Estratégias de manipulação e reescrita

Traduzir não é uma tarefa simples, exige muito dos tradutores que 
realmente se ocupam do ofício e da responsabilidade de reescrever todo o 
tipo de obra. Seja

produzindo traduções, […] ou suas próprias compilações mais 
compactas, […] manipulam até um certo ponto os originais com os 
quais eles trabalham, normalmente para adequá-los à corrente, ou a 
uma das correntes ideológica ou poetológica dominante de sua época 
(Lefevere, 2007, p. 23).

Assim, a questão da tradução ainda é pouco desenvolvida na esfera 
dos estudos sobre Carolina Maria de Jesus e suas principais obras, Quarto 
de despejo (1960), Casa de alvenaria (1961) e Meu estranho diário (1997). 
A falta de interesse repousa nos conceitos que gestaram e publicaram os 
diários pelo mundo. O ofício do tradutor não era reconhecido, dele se exigia 



51Eixo Roda, Belo Horizonte, v. 32, n. 4, p. 34-62, 2023

ser invisível, não aparecer no texto, e o perfil do profissional estava sempre 
associado a jornalistas, escritores ou pessoas que tivessem o conhecimento 
do idioma de partida suficiente para verter palavra por palavra. A (pouca) 
qualidade era justificada nos paratextos, contornada por notas de rodapé ou 
inclusões no próprio texto.

Robert M. Levine e José Sebe Bom Meihy foram pessoas importantes 
no marco da história traçada pela escritora negra. As traduções, apesar de 
possuírem introduções e prefácios muito completos e éticos, também estão 
defasadas e inadequadas para o consumo do mundo atual. Atribuímos esta 
afirmação após analisar The Unedited Diaries of Carolina Maria de Jesus 
(Levine; Meihy, 1999) e perceber que o texto foi traduzido da mesma forma 
pela qual ele foi concebido pela crítica nacional e estrangeira, como um 
documento.

Desta forma, as teorias dos Estudos Culturais e da Tradução 
encontram dificuldades de se identificar com as estratégias empregadas, pois 
o foco não está na tradução, mas nos paratextos. Porém, ao mesmo tempo, 
encontramos resultados promissores no tange à possibilidade de repensar 
a tradução de Carolina Maria de Jesus, assim como está sendo feito com 
os diários em português.

Pensando, modestamente, nesta futura possibilidade de contribuir 
para que este movimento em favor da tradução da literatura marginal 
brasileira ganhe forças e se concretize, é que sentimos a necessidade de 
dividir o resultado da análise do último diário vertido para o inglês em tópicos 
específicos de tradução e tópicos específicos de manipulação e reescritura.

4.1 Diferentes traduções para a mesma palavra

Durante o processo tradutório, as cópias dos manuscritos vertidos 
foram divididas entre Cristina Mehrtens e Nancy P. S. Naro. Apesar de 
haver a troca de ideias e de conhecimento, questionamos se as diferenças 
encontradas na análise comparativa são reflexos dos estilos de traduzir e 
das seleções editoriais de cada uma das tradutoras.

Apesar de identificar recursos e estratégias empregadas na produção 
do texto em língua inglesa, não foi possível quantificá-los manualmente 
devido à inconsistência dessas estratégias. Nos fragmentos dos primeiros 
anos do diário, por exemplo, encontramos uma tradução com mais 
explicações, preocupada em não deixar nenhuma informação incompleta, 



52Eixo Roda, Belo Horizonte, v. 32, n. 4, p. 34-62, 2023

uma escrita que visa se aproximar o máximo permitido pelas discrepâncias 
linguísticas do original. Em contrapartida, nos fragmentos dos anos finais 
há uma incidência maior do uso do pronome I em minúsculo, e a tradução 
é mais fluida.

Os resultados da análise comparativa revelam que a imagem da autora 
nunca será representada de acordo com a realidade esperada, pois sempre 
haverá disputas de poder, de espaço e de ideologias que vão embasar os 
estudos identitários a partir do que se deseja representar em determinada 
sociedade, pois

no passado, assim como no presente, reescritores criaram imagens de 
um escritor, de uma obra, de um período, de um gênero e, às vezes, de 
toda uma literatura. Essas imagens existiam ao lado das originais com 
as quais elas competiam, mas as imagens sempre tenderam a alcançar 
mais pessoas do que a original correspondente e, assim, certamente o 
fazem hoje (Lefevere, 2007, p. 18-9).

Nesse sentido, as predileções e as dualidades para traduzir termos 
ou expressões iguais estão relacionadas à representação da imagem da 
escritora, logo, o Quadro 3 reúne exemplos das palavras que circulam no 
texto em língua portuguesa, mas que na língua inglesa foram atribuídas a 
mais de uma tradução:

Quadro 3: Diferentes traduções para a mesma palavra

Palavras em português (Jesus, 1996) Palavras em inglês (Levine; Meihy, 1999)
infaustos (p. 36)
infausta (p. 261)

miserable (p. 23)
unhappy (p. 161)

nervosa (p. 38)
nervosa (p. 43)

irritable (p. 25)
agitated (p. 30)

favela (p. 36)
favela (p. 53)

shantytown (p. 23)
favela (p. 39)

favelada (p. 150)
favelados (p. 73)

favelafied (p. 109)
favelados (p. 50)

fui carregar água (p. 54)
fui carregar água (p. 36)
fui carregar água (p. 45)

went to haul water (p. 40)
went to fetch water (p. 24)
went for water (p. 32)

Fonte: Elaborado pelos autores, 2023.



53Eixo Roda, Belo Horizonte, v. 32, n. 4, p. 34-62, 2023

Analisando o Quadro 3, as palavras “infaustos” e “infausta”, referem-
se, respectivamente, ao povo e à vida. Em posse do contexto, verificamos 
que a escolha das traduções está relacionada aos termos que referencia (povo 
= miserable, vida = unhappy), por isso, apesar de perder a característica 
do vocabulário pomposo da autora, a seleção está adequada ao contexto 
gramatical e na relação de sentido que constrói com as demais palavras.

Ambas as palavras “nervosa” selecionadas como exemplo referem-
se à própria autora-personagem, e o nervosismo expresso é o reflexo da 
preocupação de não ter o que comer. As traduções em inglês, apesar de 
distintas, traduzem o mesmo sentimento de ansiedade, impaciência e 
aflição. Neste caso, novamente, o sistema linguístico mostra que não é 
possível realizar uma tradução de qualidade através de termos isolados, pois 
o contexto de uso das palavras é que vai predominar na escolha de um ou 
de outro termo. O uso do adjetivo irritable é aplicado no entendimento de 
um contexto no qual a personagem está inserida no meio de mais pessoas, 
e a percepção dessas pessoas em relação ao sentimento dela seria o sentido 
expresso por irritable. O uso do adjetivo agitated dá-se no contexto em que 
a personagem está sozinha, pensando nesta sensação de nervosismo que 
frequentemente lhe atinge quando não há comida para alimentar os filhos ou a 
si mesma. Então, a percepção da personagem sobre si é expressa pelo sentido 
da palavra agitated. Porém, para ela, nos dois momentos, o sentimento 
descrito era de estar (ou não) “nervosa”, sem distinção do que sentia.

Com isso, refletimos sobre a importância das escolhas de palavras 
em uma reescrita e o poder que essa escolha emana sobre a feitura de um 
novo de texto. Junto a isso, a responsabilidade de reescrever7 que recai sobre 
as tradutoras. Mesmo que estas não tenham feito as escolhas sozinhas, o 
compromisso com o texto será sempre do nome que assina junto do(a) autor(a).

Outro exemplo deste trabalho também está nas palavras que 
foram mantidas em língua portuguesa em todas as edições. “Favela(s)”, 
“favelado(a)” e suas derivações são palavras que, em 1960, não existiam no 
vocabulário inglês. Nos três diários vertidos para este idioma, expressões 
como slum ou shantytown foram usadas como sinônimos, mas não 
representavam a semântica de “favela”. Por isso, hoje, o termo já está 

7	 A partir daqui, entendemos reescrever como uma das formas de se traduzir um texto. 
E no caso em análise, a forma que acreditamos ser a mais adequada, no momento, para 
abordar os textos de Carolina Maria de Jesus.



54Eixo Roda, Belo Horizonte, v. 32, n. 4, p. 34-62, 2023

incluído no dicionário da língua inglesa como “a very poor and crowded 
area of a city in Brazil” (Favela, 2023) e não necessita de tradução, pois é 
um termo que faz referência exclusiva ao Brasil. Em The Unedited Diaries 
of Carolina Maria de Jesus, a palavra foi utilizada normalmente, e, algumas 
poucas vezes, utilizado o sinônimo shantytown, assim como, o termo 
derivado “favelado(a)”. No Quadro 3, destacamos o neologismo empregado 
para fazer a tradução de um poema, no qual foi utilizado a palavra “favela” 
acrescido do sufixo inventado -ied, da língua inglesa, retirado da palavra 
stupefied para compor a rima, ao mesmo tempo que ambas as palavras se 
mantêm como adjetivos.

Por último, analisamos as formas encontradas pelas tradutoras para 
referenciar as repetições da frase “Fui carregar água”. As primeiras entradas 
dos dias do diário de 1958 são repetitivas, iniciam com Carolina Maria 
de Jesus levantando e indo buscar água, pois esta era a sua rotina. Desse 
modo, Mehrtens e Naro selecionaram diferentes expressões para iniciar cada 
entrada, adequando-as ao contexto e ao sentimento e evitando a exaustão da 
leitura. As três expressões selecionadas foram sendo intercaladas ao longo 
de todo o diário.

Essa estratégia, do ponto de vista da análise estética foi adequada, 
no entanto, se houve a intenção de não alterar o texto da escritora, então, 
foi uma escolha arriscada. A exaustão da leitura e o vocabulário limitado 
para determinadas representações são características fundamentais dos 
primeiros manuscritos que compõem o diário Quarto de despejo (Jesus, 
1960). Essa repetição também foi criticada por Audálio Dantas, que, 
igualmente, fez cortes e edições para evitar os mesmos impasses. Nesse 
sentido, em Meu estranho diário, o editor comenta que é possível identificar 
o desenvolvimento da linguagem e do estilo de escrita de Carolina Maria de 
Jesus com o passar dos anos (Meihy; Levine, 1996). Cada um dos períodos 
representa uma fase de vida e da carreira literária, e uma das características 
para a qual o pesquisador chama a atenção é que essa repetição inicial dos 
diários vai gradativamente desaparecendo, pois a autora passa a selecionar 
o que considera relevante para registrar.

4.2 Supressões, omissões e escolhas editoriais

Um dos maiores dilemas enfrentados até o momento sobre a 
publicação dos manuscritos de Carolina Maria de Jesus são as edições. 



55Eixo Roda, Belo Horizonte, v. 32, n. 4, p. 34-62, 2023

Editar é uma forma de tradução, mesmo que a edição seja realizada para 
uma publicação no idioma original. Dentro dela, os vilões são os conteúdos 
acrescentados e os conteúdos excluídos, cada um ocupando seu lugar de 
acordo com o posicionamento editorial.

É compreensível quando explicações ou complementações se fazem 
necessárias para dar fluidez e sentido ao conjunto da obra, mas excluir é 
sempre uma violência textual, principalmente quando se refere a textos 
afro-diaspóricos. Nesse sentido, dedicamos este item para a análise da 
manipulação do texto caroliniano para compreender quais, como e por que 
as entradas dos manuscritos foram excluídas.

A exclusão sempre esteve presente nas edições das obras da autora 
como uma forma de silenciamento, escolha consciente dos editores, 
tradutores e tradutoras, mas o ato tradutório em si também pode ser 
considerado uma forma de violentar o texto, pois

a violência da tradução reside em sua própria finalidade e atividade: 
a reconstituição do texto estrangeiro de acordo com valores, crenças 
e representações que lhe preexistem na língua de chegada, sempre 
configuradas em hierarquias de dominação e marginalidade, sempre 
determinando a produção, circulação, e recepção de textos. A 
tradução é a substituição forçada da diferença linguística e cultural 
do texto estrangeiro por um texto que seja inteligível ao leitor da 
língua de chegada8 (Venuti, 1992, p. 209 apud Bassnett, 2014, p. 46, 
tradução nossa).

E quando se torna difícil fazer esta transposição entre culturas ou 
quando o conteúdo da tradução não condiz com a cultura de chegada, a 
violência ultrapassa o campo simbólico e se materializa nas supressões.

Observando as datas, percebemos que há um número significativo de 
entradas dos diários que foram deixadas de lado na tradução. Consideramos 
na análise as prerrogativas do editor que informou que houve cortes em 
função do espaço e que o conteúdo traduzido representava ⅓ do material 

8	 No original: “the violence of translation resides in its very purpose and activity: the 
reconstitution of the foreign text in accordance with values, beliefs and representations 
that preexist it in the target language, always configured in hierarchies of dominance 
and marginality, always determining the production, circulation, and reception of texts. 
Translation is the forcible replacement of the linguistic and cultural difference of the foreign 
text with a text that will be intelligible to the target language reader.”



56Eixo Roda, Belo Horizonte, v. 32, n. 4, p. 34-62, 2023

consultado. Assim, analisamos os conteúdos das passagens que não foram 
traduzidas para compreender as escolhas.

Os diários de 1961 e 1962 foram os que mais sofreram supressões e 
as últimas entradas de cada ano foram interrompidas antes de se encerrarem. 
O texto foi interrompido em trechos que terminassem com exclamações e 
comentário sentimentais da autora.

A exemplo, dos fragmentos do ano de 1958, no mês de novembro, 
foram excluídas, pelo menos, 11 entradas. Neste intervalo do dia 1º até o 
dia 30 de novembro de 1958, houve sete cortes. Essas interrupções causam, 
de certo modo, uma descontinuidade no texto, pois acabam omitindo 
informações que seriam relevantes mais adiante.

Mas essa não pareceu uma preocupação do editor e das tradutoras, 
ao contrário, as entradas escolhidas contêm informações de ordem política 
e social que interessam para construir a imagem desejada da autora que foi 
rejeitada pelo próprio país. Por exemplo, entre os dias 10 e 17 de novembro, 
o único fragmento mantido foi do dia 15, o qual relata discussões e confusões 
na favela causadas pelos moradores, onde o teor da discussão e as imagens 
descritas remetem às práticas de relacionamentos sexuais que ocorriam 
naquele ambiente. Por outro lado, o editor escolheu suprimir vários dias 
do ano de 1962 nos quais Carolina Maria de Jesus realizava encontros e 
atividades intelectuais com a escritora Eva Vastari.

Comparando essas duas escolhas, o posicionamento colonial do olhar 
norte-americano sobre a autora é claro. Logo, entendemos que o discurso 
das páginas de introdução e posfácio acaba se opondo à prática da tradução, 
pois a segunda deixa transparecer a opinião que foi veiculada pelas mídias 
estadunidense e inglesa. Assim, essa tradução, enquanto obra completa, 
é contraditória e paradoxal, pois critica as edições realizadas por Audálio 
Dantas, mas reconhece que sem ele, Carolina Maria de Jesus nunca teria 
sido descoberta. No entanto, essa versão pratica as mesmas ações quando 
projeta a ideologia nas escolhas tradutórias e nas supressões. Nesse sentido, 
a tradução pode ser entendida como um efetivo instrumento do colonialismo 
(Bassnett, 2014), pois o texto marginal que ganha espaço no território do 
colonizador acaba funcionando como mecanismo de afirmação das práticas 
coloniais ao ter seu discurso distorcido no processo de reescrita.

Nesse sentido, o diário de 1966 – que não foi incluído no diário em 
português – foi mantido e destacado na versão inglesa. A escolha de publicar 



57Eixo Roda, Belo Horizonte, v. 32, n. 4, p. 34-62, 2023

o diário de 1966, inclusive enfatizando sua existência, é uma tentativa 
muito explícita de associar a imagem de Carolina Maria de Jesus à política 
do Brasil. O conteúdo do diário, de fato, é relevante, pois percebe-se o 
amadurecimento na escrita da autora, mesmo através da tradução. O texto 
reitera a inclinação artística para a produção dos textos literários de gêneros 
mais líricos através da forma com que a autora descreve as situações que o 
país atravessou nos últimos anos e o seu desfecho pessoal.

As exclusões dos diários dos anos anteriores abriram espaço para a 
inclusão do diário de 1966, pois a obra foi construída com base na história 
do Brasil associada à vida de Carolina Maria de Jesus, descrevendo-a como 
um mero acaso do destino, que revelou a condição do pobre, por isso, foi 
consumida e esquecida na mesma medida, mas sobreviveu através dos 
tempos pelo trabalho (paradoxal) de um estrangeiro. Portanto, as supressões 
da tradução são tão significativas quanto o texto que a compõe ou os textos 
que substituíram aquelas lacunas. Analisá-las mostra que os discursos dos 
países modernos

sem nenhuma exceção significativa, pressupõem o silêncio, voluntário 
ou não, do mundo não europeu. Há incorporações; há inclusão; há 
domínio direto; há coerção. Mas muito raramente admite-se que o 
povo colonizado deve ser ouvido e suas ideias conhecidas (Said, 
2011, p. 101).

Toda a tradução sobrevive pelo reconhecimento, e este se revela ou 
pela qualidade do texto ou pelas incoerências que este suscita. A tradução de 
The Unedited Diaries of Carolina Maria de Jesus (Levine; Meihy, 1999) é 
resultado dos discursos universalizantes que tentavam silenciar as ideias dos 
povos colonizados, mesmo que seja utilizando o próprio discurso contra eles.

4.3 Equívocos

O valor intrínseco de uma obra possui um papel menor nos casos da 
tradução (Lefevere, 2016), pois, por ser um produto de outra cultura relido 
e reescrito para se encaixar na cultura de recepção, seu valor estético, de 
mercado e como ela vai (ou não) afetar esta sociedade são mais importantes. 
O texto de Carolina Maria de Jesus não deixou de ser impactante, de 
retratar a realidade da miséria ou de ser um documento social e histórico, 
quando perdeu a fama, mas o fato de ele estar voltando à cena da literatura 



58Eixo Roda, Belo Horizonte, v. 32, n. 4, p. 34-62, 2023

brasileira mostra que agora há bases suficientes para incorporá-lo, e estas 
são os valores extrínsecos.

A qualidade da tradução está relacionada à valoração, por isso 
equívocos na tradução podem provocar problemas de compreensão e 
descaracterização do sentido original do texto vertido e, consequentemente, 
no seu valor estético e de mercado. Sobre os equívocos há diversos fatores 
que podem ter contribuído para que eles ocorressem, desde problemas 
de compreensão do idioma a ser traduzido, de digitação a situações 
desencadeadas pelas questões culturais, conforme demonstra o Quadro 4.

Quadro 4: Equívocos de tradução

Trecho em português

(Jesus, 1996)

Trecho em inglês

(Levine; Meihy, 1999)
Sugestão e observação

Esporte saez (p. 39) 
[soez?]

Healthy sport. (p. 26) Worthless sport.
Problema de compreensão.

… e começei a limpar o 
barro. (p. 38)

… and began to clean 
the clay pots. (p. 26)

… and began to clean the dirty 
off the floor.
Problema de compreensão.

– Ele sorriu. percebi 
que devia dizer-lhe 
isto! (p. 57)

– He smiled. i sensed 
that i that was a good 
thing for me to have said 
to him! (p. 43)

– He smiled. I sensed that was 
a good thing for me to have 
said to him!
Erro de digitação.

– peguei o chinelos 
(p. 120)

– I grabbed the leather 
[belt] (p. 81)

– I grabbed the sandals.
Alteração pelo contexto cul-
tural?

Ela e harmenia. 
(p. 123)

She is harmony. (p. 83) She is Armenian.
[gentílico].
Problema de compreensão.

Dana de Tefé (p. 263) Dana [Dona?] de Tefé 
(p. 165)

Dana de Teffé
Problema de contexto cultural.

Fonte: Elaborado pelos autores, 2023.

O número de equívocos é ínfimo, mas significativo no quesito relação 
e conhecimento do idioma e da cultura de partida. Entre as situações listadas, 
destacamos os problemas identificados como da ordem da compreensão. 
Os fatores de conservação dos manuscritos podem ter contribuído para 
essas incidências, porém, refletimos que tais equívocos mostram pouco 
envolvimento com a cultura de partida.



59Eixo Roda, Belo Horizonte, v. 32, n. 4, p. 34-62, 2023

A protagonista comenta que tenta deixar o filho mais velho dentro 
de casa para que não saia na rua brincando de lutar com outros meninos, 
pois ele é muito forte. Comenta que o filho quer ser lutador de boxe e 
desdiz o esporte, chamando-o de “soez”. Na tradução, talvez a dificuldade 
de ler e diferenciar “saez” e “soez” levou as tradutoras a representarem 
o posicionamento “dócil” da autora-personagem, mas o contexto da fala 
pressupõe que lutar, mesmo como esporte, não era algo aprovado por ela.

Outra questão de compreensão é a tradução de “barro” para clay 
pots, mas a escritora não tinha utensílios domésticos. Porém, em outros 
momentos, a autora escreveu sobre o barro vermelho do qual a favela era 
feita e que a rotina da casa consistia em acordar, buscar água, cuidar dos 
filhos, cozinhar, limpar a casa etc. Outro aspecto é que a louça também era 
lavada no rio Tietê, assim, acreditamos que essa interpretação também seja 
equivocada, o barro se refere à poeira do chão, e não a potes.

O mesmo equívoco ocorre na tradução de um gentílico como um 
substantivo no sentido figurado. O contexto não permite que a pessoa seja 
elogiada ou comparada com este sentimento (harmony); conhecendo a 
autora, sabe-se que ela considera muito a origem das pessoas, logo, uma 
professora formada e com experiências de viagem certamente teria um 
atributo especial, não ser brasileira (de acordo com a ideologia de Carolina 
Maria de Jesus). Então, o erro de escrita pode ter influenciado as tradutoras a 
associarem o termo à palavra “harmonia” ou invés de associá-lo à Armênia.

Sobre a tradução de chinelos para um cinto de couro, prevemos 
diversas possibilidades que possam ter levado a esse desfecho. De qualquer 
forma, o significado do que estava acontecendo foi compreendido: alguém 
apanhou com alguma coisa. Talvez as tradutoras não tenham identificado o 
significado da palavra “chinelos” e substituíram pelo instrumento comum 
nas culturas utilizado para surrar as crianças naquele tempo.

Pesquisas em bases de dados, mesmo em 1990, poderiam ter 
esclarecido esses equívocos, assim como o caso real de Dana de Teffé. Neste 
impasse, as tradutoras optaram por deixar entre os colchetes um sinal de 
interrogação, mostrando que tinham dúvidas sobre esse termo, ao invés de 
simplesmente alterar ao gosto do público receptor.



60Eixo Roda, Belo Horizonte, v. 32, n. 4, p. 34-62, 2023

5 Considerações finais

Com base nas análises das estratégias tradutórias, concluímos que 
toda tradução perde alguma coisa, mas que, ao mesmo tempo, existe a 
refração, que, de acordo com Lefevere (1982), acontece com o trabalho 
de todos os escritores. É quando a obra é recebida e interpretada em 
determinado contexto, podendo ou não ter suas refrações multiplicadas 
quando a interpretação ultrapassa as fronteiras da cultura de recepção.

Assim, o diário de Carolina Maria de Jesus traduzido para o idioma 
inglês sob o título The Unedited Diaries of Carolina Maria de Jesus (Levine; 
Meihy, 1999) certamente favoreceu a sua divulgação pelo mundo, ao mesmo 
tempo que subsidiou o seu retorno no Brasil, através da vertente da História. 
E foi a partir dele que os estudos literários retomaram os estudos acerca 
desta intrigante escritora brasileira.

A análise da tradução permitiu identificar as estratégias utilizadas 
para que o sucesso no exterior fosse mais duradouro do que no Brasil. 
Além das questões históricas e políticas que envolveram todo o contexto 
de publicação da autora, a ideologia dos processos e das pessoas envolvidas 
foi fundamental para a construção da imagem de Carolina Maria de Jesus 
nos Estados Unidos.

As tentativas dos estudos norte-americanos de colocar o país da 
escritora como vilão ou como incapaz de reconhecer a importância do legado 
caroliniano esconderam nos detalhes a herança colonial, de fazer emergir 
do mundo desenvolvido a construção do outro baseada nas suas premissas 
culturais e ideológicas de silenciamento e construção de arquétipos 
estigmatizantes disfarçados de reconhecimento e valorização da escrita 
negra testemunhal. Também foram construídos e reforçados os estereótipos 
sobre a cultura brasileira e resumiram a escritora em imagem figurativa para 
representar o resultado de péssimas escolhas políticas e sociais por parte 
dos regimes governantes.

Referências

BARBOSA, H. G. The Virtual Image: Brazilian Literature in English 
Translation. 1994. 463 f. Tese (Doutorado em Estudos da Tradução) – 
University of Warwick, Coventry, West Midlands, 1994. Disponível em: 



61Eixo Roda, Belo Horizonte, v. 32, n. 4, p. 34-62, 2023

http://wrap.warwick.ac.uk/56829/1/WRAP_thesis_Barbosa%2C%20
Heloisa%20Goncalves.pdf. Acesso em: 25 jun. 2021.
BASSNETT, S. Translation. New York: Routledge, 2014. E-book.
BASSNETT, S.; LEFEVERE, A. Constructing Cultures: Essays on Literary 
Translation. London: Multilingual Matters, 1998.
BASSNETT, S.; LEFEVERE, A. Translation, History, and Culture. London: 
Cassel, 1990.
ESTEVES, L. M. R. Atos de tradução: éticas, intervenções, mediações. São 
Paulo: Humanitas: FAPESP, 2014.
FAVELA. In: CAMBRIDGE Dictionary. Cambridge: Cambridge University 
Press & Assessment, 2023. Disponível em: https://dictionary.cambridge.org/
dictionary/english/favela. Acesso em: 8 jan. 2023.
GENETTE, G. Palimpsestos: a literatura de segunda mão. Tradução: Cibele 
Braga et al. Belo Horizonte: Edições Viva Voz, 2010.
JAUSS, H. R. A história da literatura como provocação à teoria literária. 
Tradução: Sérgio Tellaroli. São Paulo: Ática, 1994.
JESUS, C. M. de. Bitita’s Diary: the Childhood Memoirs of Carolina Maria 
de Jesus. Tradução: Emanuelle Oliveira e Beth Joan Vinkler. New York: M. 
E. Sharpe, 1998.
JESUS, C. M. de. Casa de alvenaria – diário de uma ex-favelada. São Paulo: 
Editora Paulo de Azevedo, 1961.
JESUS, C. M. de. Child of the Dark: the Diary of Carolina Maria de Jesus. 
Tradução: David St. Clair. Nova York: New American Library, 1962.
JESUS, C. M. de. I’m Going to Have a Little House: the Second Diary of 
Carolina Maria de Jesus. Tradução: Melvin S. Arrington Jr., Robert M. 
Levine. Lincoln: University of Nebraska Press, 1997.
JESUS, C. M. de. Meu estranho diário. Organização de José Carlos Sebe 
Bom Meihy, Robert M. Levine. São Paulo: Xamã, 1996.
JESUS, C. M. de. Quarto de despejo – diário de uma favelada. São Paulo: 
Francisco Alves, 1960.
LEFEVERE, A. Mother Courage’s Cucumbers: Text, System and Refraction 
in a Theory of Literature. Modern Language Studies, v. 12, n. 4, p. 3-20, 



62Eixo Roda, Belo Horizonte, v. 32, n. 4, p. 34-62, 2023

Data de submissão: 13/01/2023. Data de aprovação: 19/05/2023.

Autumn 1982. DOI: https://doi.org/10.2307/3194526. Disponível em: 
https://www.jstor.org/stable/3194526. Acesso em: 8 jan. 2023.
LEFEVERE, A. Tradução, reescrita e manipulação da fama literária. 
Tradução: Claudia Matos Seligmann. Bauru: Edusc, 2007.
LEFEVERE, A. Translation, Rewriting, and the Manipulation of Literary 
Fame. New York: Routledge, 2016. E-book.
LEVINE, R. M.; MEIHY, J. C. S. B. (org.). The Unedited Diaries of Carolina 
Maria de Jesus. Tradução: Nancy Priscilla S. Naro, Cristina Mehrtens. New 
Brunswick: Rutgers University Press, 1999.
LEVINE, R. M.; MEIHY, J. S. B. The Life and Death of Carolina Maria de 
Jesus. Albuquerque: University Of New Mexico Press, 1995.
MEIHY, J. C. S. B.; LEVINE, R. M. A história do projeto. In: JESUS, C. 
M. de. Meu estranho diário. Organização de José Carlos Sebe Bom Meihy, 
Robert M. Levine. São Paulo: Xamã, 1996, p. 12-30.
MELO, C. V. de. Mapping Brazilian Literature Translated into English. 
Modern Languages Open, Liverpool, p. 1-37, 23 fev. 2017. DOI: 
https://doi.org/10.3828/mlo.v0i0.124. Disponível em: https://www.
modernlanguagesopen.org/articles/10.3828/mlo.v0i0.124/#. Acesso em: 8 
jan. 2021.
OUSTINOFF, M. Tradução: história, teorias e métodos. São Paulo: Parábola 
Editorial, 2011.
PERPÉTUA, E. D. A vida escrita de Carolina Maria de Jesus. Belo 
Horizonte: Nandyala, 2014.
SAID, E. Cultura e Imperialismo. São Paulo: Companhia das Letras, 2011.
VENUTI, L. The Scandals of Translation: Towards an Ethics of Difference. 
London: Routledge, 1998.



Eixo Roda, Belo Horizonte, v. 32, n. 4, p. 63-80, 2023
eISSN: 2358-9787 | DOI: 10.17851/2358-9787.32.4.63-80

Diário de Bitita: os atravessamentos memorialísticos entre a 
escrita de si e perspectivas do feminismo negro decolonial em 

Carolina Maria de Jesus

Bitita’s Diary: The Memorialistic Crossings Between the Writing of 
One Another and the Perspectives of Decolonial Black Feminism in 

Carolina Maria de Jesus

Macksa Raquel Gomes Soares
Universidade Federal da Paraíba (UFPB), João Pessoa, Paraíba/ Brasil
macksasoares32@gmail.com

http://orcid.org/0000-0002-6112-9137

Resumo: Este artigo é uma análise crítica literária da obra autobiográfica, Diário de Bitita, 
de Carolina Maria de Jesus, (1986). Nele a autora remonta memórias de si para contar o 
social quando aciona reminiscências de infância e juventude num Brasil pós-escravatura, 
ao mesmo tempo que, sobrevive as agruras e interseccionaliza as relações raciais, de 
classe e gênero numa escrita que descoloniza os arcabouços e traz ao centro temas caros 
ao povo negro deste país. Nesse sentido, é importante assinalar que os estudos decoloniais 
e feministas propõem um novo modo de pensar as narrativas e relações de opressão, 
sobretudo, quando se refere ao gênero e a sexualidade, enquanto construção sociocultural. 
Desse modo, este artigo objetiva discutir e refletir sobre a escrita como reelaboração 
de memórias de si e atravessamentos ancestrais através do olhar da infância de Bitita, 
igualmente, coletiva-se, assim como refletir sobre o feminismo decolonial e as novas 
epistemologias proposta nesse sentido pela autora. Valendo-se da metodologia qualitativa 
de cunho bibliográfico na perspectiva da crítica literária interdisciplinar que versam sobre 
os temas aqui discutidos. Assim, este estudo está pautado em teorias que ajudam a pensar 
o texto enquanto memória coletiva e ancestral, Halbwachs (2006), Leda Martins (2003), 
Cristian Sales (2020) bem como sobre estudos feministas decoloniais aqui representados 
por María Lugones (2014), Ochy Curiel (2020), bell hooks (2019), Djamila Ribeiro (2019) 
e outras(os) que ajudam a refletir a narrativa caroliana.
Palavras-chave: escrita de si; memórias ancestrais; feminismo decolonial.

Abstract: This article is a literary critical analysis of the autobiographical work, Diário 
de Bitita, by Carolina Maria de Jesus, (1986). In it the author redates memories of himself 
to tell the social when he triggers reminiscences of childhood and youth in a post-slavery 



64Eixo Roda, Belo Horizonte, v. 32, n. 4, p. 63-80, 2023

Brazil, while survives the hardlines and intersectionizes race, class and gender relations 
in a writing that decolonizes the frameworks and brings to the center themes dear to the 
black people of this country. In this sense, it is important to point out that decolonial and 
feminist studies propose a new way of thinking about narratives and relations of oppression, 
especially when referring to gender and sexuality, as a sociocultural construction. Thus, 
this article aims to discuss and reflect on writing as reelaboration of memories of oneself 
and ancestrais crossings through the look of Bitita’s childhood, equally collective, as well 
as reflect on decolonial feminism and the new epistemologies proposed in this sense by the 
author. Using the qualitative methodology of bibliographic nature from the perspective of 
interdisciplinary literary criticism that deal with the topics discussed here. Thus, this study 
is based on theories that help to think of the text as a collective and ancestral memory, 
Halbwachs (2006), Leda Martins (2003), Cristian Sales (2020) as well as on decolonial 
feminist studies represented here by María Lugones (2014), Ochy Curiel (2020), bell 
hooks (2019), Djamila Ribeiro (2019) and others that help reflect the caroliana narrative.
Keywords: Writing yourself; Ancestral memories; Decolon.

Notas introdutórias

Carolina Maria de Jesus, mulher negra mais conhecida por sua obra 
Quarto de despejo (1960), traduzida em vários países, cuja obra conta 
a vida da catadora de papel na favela do Canindé, em São Paulo. Jesus, 
assim, revolve as estruturas acadêmicas e epistemológicas quando escreve 
sobre o Brasil e suas mazelas. Desse modo, ganha destaque tornando-se 
mundialmente conhecida e aclamada por uma escrita que desconcerta e 
denuncia as violências sofridas pelo povo da favela, despejo da cidade, 
como ela mesma classifica. “Estou no quarto de despejo, e o que está no 
quarto de despejo ou queima-se ou joga-se no lixo” (Jesus, 2013, p. 37).

A autora também publicou romances, músicas, poemas, contos, a 
novela, Onde estaes felicidade (2014), Pedaços da fome (1963), Casa de 
alvenaria (1961) e Diário de Bitita (1986), cuja obra este estudo se ocupará. 
Diário de Bitita é uma obra póstuma publicada em 1982, 5 anos após a 
morte da autora, em 1977. Os escritos foram publicados primeiramente 
na França e em língua francesa a partir de entrevistas dadas por Carolina 
Maria de Jesus para duas estudantes francesas, Maryvonne Lapouge e Clélia 
Pisa, responsáveis pela tradução e editoração. E só após isso a obra chega 
ao Brasil, traduzida e publicada em 1986.



65Eixo Roda, Belo Horizonte, v. 32, n. 4, p. 63-80, 2023

Em tons memorialísticos, Carolina Maria de Jesus, na voz da menina 
Bitita, ecoa, enuncia e subverte as marcas do colonialismo e as implicações 
de gênero que são entrecortadas pela relação de raça e classe, dessa forma, 
narra as vivências de criança até a fase jovem.

A partir do recorte histórico dos primeiros anos da república, como a 
imigração e substituição da mão de obra escrava, início da escolarização para 
crianças negras e ainda a exploração de colonos em grandes propriedades, 
Carolina Maria de Jesus sobreleva acerca das violências sofridas, assim 
como os atravessamentos enquanto corpo preto de mulher e, ao mesmo 
tempo, as suas andanças numa constante busca por um lugar no mundo, 
onde se sinta pertencente e viva.

Bitita, nome carinhoso recebido na infância, ansiava por respostas, 
pois não entendia o contexto ao redor e as mazelas sofridas por ela e seus 
pares, por isso era movida pelas perguntas: “Mamãe, eu sou gente ou bicho? 
Quando será que hei de aprender tudo que há no mundo? (Jesus, 1986, p. 
12-23). Algumas das inquietudes de menina sublinhadas na obra destacam 
o espírito questionador e curioso que fizeram de Carolina Maria de Jesus 
uma mulher errante, na busca incessante, sobretudo de ser percebida como 
sujeito dotado de direitos e sentimentos.

Nesse sentido, o texto de Carolina Maria de Jesus dialoga com Beatriz 
Nascimento em seu livro intitulado Uma história feita por mãos negras 
(2021), quando reflete sobre a condição de ser negro no Brasil. Enfatiza que:

Ser negro é enfrentar uma história de quase quinhentos anos de 
resistência à dor, ao sofrimento físico e moral, à sensação de não 
existir, à prática de ainda não pertencer a uma sociedade a qual 
consagrou tudo o que possuía, oferecendo ainda hoje o resto de si 
mesmo. (Nascimento, 2021, p. 49)

É a partir dessa perspectiva que Carolina Maria de Jesus, mesmo em 
meio à miserabilidade dos seus dias, descoloniza sua vivência, seu cotidiano 
ao questionar a si e aos outros sobre o porquê de estar naquele lugar ou 
ainda por ter o corpo objetificado e nunca visto como as demais pessoas ao 
redor, (os)as brancos(as). Acerca disso, Grada Kilomba (2019, p. 28) teoriza 
que “descolonizar” a prática da escrita é uma atividade de fazer do objeto, 
sujeito, centro de suas vivências.



66Eixo Roda, Belo Horizonte, v. 32, n. 4, p. 63-80, 2023

Como sujeito político é que Bitita reflete sobre o espaço que ocupa, 
rompe ciclos e teoriza sobre estruturas históricas que a inferiorizam e a 
classificam nesse lugar de incapacidade, desumanizador que animaliza os 
negros, as mulheres, especialmente as colonizadas. “Um processo de redução 
ativa das pessoas, a desumanização que as torna aptas para classificação, um 
processo de sujeitificação e a investida de tornar o/a colonizado/ a menos 
que seres humanos” (Lugones, 2014, p. 939).

A obra discute sobre as marcas do colonialismo que a inviabiliza 
e a violentava desde criança, enquanto sujeito à margem. Carolina Maria 
de Jesus destaca como a colonialidade está relacionada à classificação e 
reclassificação de pessoas, ou seja, um sistema socialmente articulado para 
reduzir vivências num pseudoprojeto de modernidade que vai culminar 
no racismo, sexismo e diversas desigualdades sociais e históricas, como 
explicita Fernanda Rodrigues Miranda (2019):

Carolina Maria de Jesus através da escrita da memória, tece um 
olhar amplo sobre a experiência negra pós-abolição. Olhar que filtra, 
principalmente, a exclusão do sujeito negro à nação como fator 
nuclear da manutenção da colonialidade (Miranda, 2019, p. 28).

Nessa tessitura, Carolina Maria de Jesus expõe as cicatrizes e 
as feridas do colonialismo, ao mesmo tempo que subverte discursos 
estereotipados como “corpos sem mentes” (hooks, 1995, p. 468-469), 
bestificados, como foram rotulados(as) escravizados(as).

Em Diário de Bitita (1986), Carolina Maria de Jesus retoma ainda 
uma outra temática sobre a escrita que resgata a memória ancestral, a 
condição do sujeito negro sempre colocado como outro, à margem do 
social, despersonalizado. A autora ao delinear as palavras, reescreve-se, 
ao mesmo tempo que alvitra a história do seu povo. Assim, desenterra 
memórias de seus ancestrais por um olhar feminino, desarquivando 
sabedorias, lutas e resistências.

A autora parte, desse modo, de uma escrita negra, cujo objetivo é 
teorizar e refletir sobre subjetividades, assim como acerca da negritude, 
ancestralidade negro-feminina, o feminismo negro. Nesse sentido, 
escritas como as de Carolina Maria de Jesus institucionalizam discursos 
epistemológicos e produzem conhecimentos, igualmente valorizam saberes 



67Eixo Roda, Belo Horizonte, v. 32, n. 4, p. 63-80, 2023

ancestrais num processo de reconstrução de identidades fraturadas, como 
enfatiza Cristian Sales (2020):

Instituem politicamente um espaço próprio de enunciação em que 
as narrativas assentam uma visão de mundo com formas diversas de 
pensar, sentir e ser. Nesse processo, valorizam saberes ancestrais que 
atravessaram pelo mar, pelo Atlântico, nos corpos e nas memórias de 
povos africanos. (Sales, 2020, p. 73)

A partir desses atravessamentos memorialísticos, a obra de Carolina 
Maria de Jesus textualiza ainda sobre a autoficção de si1 que coletiva-se aos 
outros para tecer o fio de suas memórias. Desse modo, Maurice Halbwachs 
(2006, p. 8) em seu texto Memória coletiva e individual enfatiza que ambas 
se constituem como um fenômeno social e nossas lembranças estão atreladas 
a esse diálogo recíproco entre o individual e o social. Desse modo, Carolina 
Maria de Jesus conta suas reminiscências individuais e pluraliza-se com a do 
seu povo como uma maneira de eternizar sua voz e resgatar subjetividades.

Escrever, como exemplo de múltiplos símbolos para mulher negra, 
torna-se esse instrumento de rompimento epistêmico dos cativeiros, ou seja, 
dessa estrutura de exclusão dos corpos negros. Expor-se, mostrar-se para 
Bitita ali naquela comunidade interiorana de Sacramento, Minas Gerais, é 
uma forma de rasgar-se. Esse olhar de si faz que as memórias da menina 
sobreponham à dor de permanecer com o corpo violado pela colonização, 
uma vez que ao contar de si torna-se o outro numa relação dialógica 
permitida pela autobiografia.

O fato da narrativa ser composta na forma de caderno de memórias 
potencializa a estética do corta-o-silêncio, da qual emergem 
contramemórias coloniais. Diário de Bitita é tecido como uma colcha 
de retalhos, costurando diversos pedaços de vivências de pessoas, 
que, juntas formam um quadro plural donde é possível apreender a 
configuração do Brasil pós-colonial através da fala do sujeito negro. 
(Miranda, 2019, p. 29)

1	  O termo autoficção é empregado neste texto como um espaço literário como múltiplas 
possibilidades para que esse eu se reconstrua num processo de produção subjetividades. 
A partir do fazer autobiográfico, a autora constrói uma identidade e reforça a imagem de 
si e como estas podem dialogar com o social e, igualmente produzir sentido histórico à 
narrativa, ou seja, a figura de si tem força argumentativa, principalmente entre as mulheres, 
pois estas rememoram, reinventam a realidade e neste sentido, a literatura se faz cada vez 
mais prolífica.



68Eixo Roda, Belo Horizonte, v. 32, n. 4, p. 63-80, 2023

Desse modo, autora negra traz ao centro do debate uma escrita de 
vivências, cuja cor é o marco principal para determinar suas relações e 
formar como é/será vista pela sociedade. Temos então a escrita de si2 e de 
todos os corpos que comungam da mesma situação de violência imposta 
pela colonização. “Ser negra e mulher no Brasil, repetimos, é ser objeto 
de tripla discriminação, uma vez que os estereótipos gerados pelo racismo, 
sexismo a colocam no nível mais alto de opressão” (Gonzalez, 2020, p. 58).

Escrita memorialística e autobiográfica e as intersecções raciais

Carolina Maria de Jesus buscou o seu lugar no mundo por meio 
da escrita, assim, rememorar tornou-se urgente para restituir a identidade, 
subjetividades e atar as pontas do fio de vida e memórias roubadas. Para 
Carolina Maria de Jesus, escrever foi uma maneira de manter-se em vigília 
em meio aos silêncios, para dar espaço a um corpo de mulher negra que 
anseia em ser enxergada como ser humano, em primeira instância e, por 
conseguinte, empresta seus escritos para que outras possam também refletir. 
“Mulheres negras vêm historicamente produzindo saberes e insurgências” 
(Ribeiro, 2019, p. 75).

Nesse sentido, para povo negro, mulheres negras, especialmente 
estas, erguer-se e resistir em meios aos escombros provocados pelo racismo, 
sexismo e todos esses entrecruzamentos que oprimem mulheres e homens 
nesta conjuntura, é uma tarefa histórica, uma vez que o silenciamento é 
rompido historicamente por esse corpus como um símbolo ancestral de 
resgate de identidade através da oralidade.

Nesse contexto, explica Leda Martins (2003):

No âmbito dos rituais afro-brasileiros, a palavra poética, cantada 
e vocalizada, ressoa como efeito de uma linguagem pulsional e 
mimética do corpo, inscrevendo o sujeito emissor, que é a porta, e o 
receptor, a quem também circunscreve, em um determinado circuito 
de expressão, potência e poder. Como um sopro, hálito, dicção e 
acontecimento performático do corpo e da sabedoria. Como índice do 
conhecimento, a palavra não se petrifica em um depósito ou arquivo 

2	  Sobre a escrita de si, Klinger (2012) destaca que “é uma maneira de se oferecer ao olhar 
do outro: ao mesmo tempo que opera uma introspecção e uma abertura ao outro sobre si” 
(Klinger, 2012, p. 24).



69Eixo Roda, Belo Horizonte, v. 32, n. 4, p. 63-80, 2023

estático, mas é, essencialmente, kinesis, movimento dinâmico e carece 
de uma escuta atenciosa, pois nos remete a toda poieses da memória. 
(Martins, 2003, p. 67)

Nessa perspectiva de escuta atenta às vozes que Bitita desperta em 
suas páginas, entendemos que escrever para autora é rebelar-se contra uma 
estrutura colonizadora, cujos processos a desumanizam. Quando conta sua 
história, Carolina Maria de Jesus remonta em negras(os) memórias ancestrais 
de dor, uma vez que ao rememorar-se, conta-os, ao mesmo tempo.

Destarte, dor e esperança dançam a mesma música, já que os vieses 
narrados atravessam as vivências plurais de um povo. Nesse sentido, 
Conceição Evaristo (2015) destaca que:

Talvez, estas mulheres (como eu) tenham percebido que se o ato de 
ler oferece apreensão do mundo, o de escrever ultrapassa os limites 
de percepção da vida. Escrever pressupõe um dinamismo próprio 
do sujeito da escrita, proporcionando-lhe a sua autoinscrição no 
interior do mundo. E, em se tratando de um ato empreendido por 
mulheres negras, que historicamente transitam por espaços culturais 
diferenciados dos lugares ocupados pela cultura das elites, escrever 
adquire um sentido de insubordinação. (Evaristo, 2015, p. 2)

Desse modo, Bitita insurge e desalinha a casa grande quando versa 
sobre sua infância fraturada pelo racismo, sexismo e reivindica o direito de 
ter sua vivência respeitada. Insubmissa, a intelectual negra textualiza sobre 
as opressões e efeitos do domínio colonial, ou seja, marcas que não mudam 
com o passar do tempo e, de modo igual, propõe novas epistemologias de 
reflexões sobre os corpos negros subalternizados.

A obra traz à baila temas recorrentes na vida de pessoas negras, ou 
seja, atemporalidade no texto destaca quão enraizadas as estruturas que 
assolam esses corpos de fora, à margem.

O homem que nasce escravo, nasce chorando, vive chorando e 
morre chorando. Quando eles nos expulsaram das fazendas, nós não 
tínhamos um teto decente, num canto, aquele local tinha dono e os 
meirinhos nos enxotavam [...] E nós tínhamos fé: os homens que 
lutaram para nos libertar hão de nos acomodar, o que nos favorece é 
que vamos morrer um dia e do outro lado não existe a cor como divisa, 
lá predominarão as boas que praticamos aqui. (Jesus, 1986, p. 56)



70Eixo Roda, Belo Horizonte, v. 32, n. 4, p. 63-80, 2023

O trecho acima explicita o cenário histórico e social pelo qual os 
negros e negras vivenciaram naquela época e os resquícios desse processo 
de colonização. O texto caroliniano expõe diversas mazelas deixadas 
pelo contexto pós-colonial, tais como, o trabalho escravo em fazendas na 
condição de colonos, o analfabetismo, o racismo estrutural e epistêmico, 
meninas e mulheres sendo violentadas pelos senhores das fazendas. “O filho 
da patroa a utilizaria para o seu noviciado sexual. Meninas que ainda estavam 
brincando de bonecas, nas cirandas e cirandinhas [...]” (Jesus, 1986, p. 36).

Carolina Maria de Jesus evidencia através das memórias ancestrais 
a dor dessas existências, cuja chaga de ser negro ainda está viva e é 
permanentemente sentida por esses sujeitos. Rememorar nesse processo 
torna-se uma maneira de erguer-se para além dessas estruturas opressoras 
históricas do corpo feminino e suscitar diálogos que vão na contramão da 
contemporaneidade desses discursos, em que a violência contra as mulheres 
cresce em números consideráveis, especialmente entre as negras.

Trazendo a cor da pele como característica importante para o texto, 
a menina Bitita questiona como uma forma decolonial de insurgir a esse 
arranjo que desmonta vidas pretas até os dias de hoje. “O pensamento 
decolonial traz uma nova compreensão acerca das relações globais e 
locais” (Curiel, 2020, p. 126). Dessa forma, a escrita de Carolina Maria 
de Jesus, dentro desse movimento decolonial, promove reflexões à luz de 
uma literatura na qual recorre às memórias de si para aplacar, entender o 
mundo e transformá-lo.

Nesse sentido, discute temas como racismo, sexismo, a importância 
de uma educação antirracista na vida de meninas e meninos negros, as marcas 
da escravidão que impera sobre os corpos negros historicamente. Traz ainda 
ao bojo questões pertinentes sobre o corpus dessa mulher negra e de outras 
que aparecem na narrativa, como a própria mãe, Cota, sobrelevando que as 
violências impostas pela cultura patriarcal contra a existência feminina são 
seculares, especialmente quando esse corpo e voz são negras.

Minha mãe lavava roupa por dia e ganhava cinco mil-réis. Levava-
me com ela. Eu ficava sentada debaixo dos arvoredos. O meu olhar 
ficava circulando através das vidraças olhando os patrões comer na 
mesa. E com inveja dos pretos que podiam trabalhar dentro das casas 
dos ricos. Um dia minha mãe estava lavando roupa. Pretendia lavá-
la depressa para arranjar dinheiro e comprar comida para nós. Os 



71Eixo Roda, Belo Horizonte, v. 32, n. 4, p. 63-80, 2023

policiais prenderam-na. Fiquei nervosa. Mas não podia dizer nada. Se 
reclamasse o soldado me batia com um chicote de borracha. (Jesus, 
1986, p. 29)

No trecho é narrado como a irracionalidade é persistente nas vidas 
das pessoas pretas, Bitita conta como sua mãe foi presa injustamente fazendo 
um recorte histórico das opressões, onde o chicote, o açoite apenas se 
modernizaram: “Eu pensava: É só as pretas que vão presas” (Jesus, 1986, p. 
29). O texto evidencia ainda a realidade comum aos negros que é a violência 
policial, o racismo institucionalizado: “o policial nunca se engana”, alerta 
Sueli Carneiro (2011, p. 73).

O racismo atravessa a vida de Bitita e marca de maneira cruel suas 
lembranças de menina, já que continuamente a menina é recordada sobre 
sua cor da pele ao longo de toda a narrativa, como uma maneira de fazê-la 
não esquecer de qual lugar ocupa na sociedade.

Eu sabia que era negra por causa dos meninos brancos. Quando 
brigavam comigo, diziam: — Negrinha! Negrinha fedida! … não 
compreendi, mas achei tão confuso! Por causa dos meninos brancos 
criticarem nosso cabelo: — cabelo pixaim! Cabelo duro!
O meu prazer era ver uma menina branca suplicar-me:
— Bitita, atira uma pedra naquela manga para mim. Pensava: Mesmo 
sendo preta tenho alguma utilidade. (Jesus, 1986, p. 88-89)

Carolina Maria de Jesus resgata nas pessoas pretas, a reflexão 
dolorosa de que o racismo sempre esteve presente nas pequenas e 
grandes lembranças de infâncias atravessadas pela configuração racial. 
“Admitamos que a criança se lembre: é no quadro da família que a imagem 
se situa, porque desde o início ela estava ali inserida e dela jamais saiu” 
(Halbwachs, 2006, p. 6).

Violências verbais e psicológicas fazem parte das vivências 
familiares, sociais, culturais e escolares, sobretudo nas recordações de 
meninas(os) pretas(os), práticas que foram naturalizadas pela sociedade. 
Crianças negras, como Bitita com as imagens de si inferiorizadas 
reforçando ainda mais o ciclo vicioso do racismo que privilegia uns em 
detrimento de outros.

Desse modo, a obra reelabora discursos que intercruzam com ou-
tros parecidos ou iguais a este. “A primeira coisa que se acha nesse papo 



72Eixo Roda, Belo Horizonte, v. 32, n. 4, p. 63-80, 2023

de racismo é que todo mundo acha que é natural. Para nós o racismo se 
constitui como a sintomática que caracteriza a neurose cultural brasileira” 
(Gonzalez, 2020, p. 224-225).

Lélia Gonzalez (2020), chama atenção para uma temática bastante 
discutida em torno do mito da democracia racial que impera entre as pessoas 
não racializadas e constitui o racismo como prática natural, que igualmente 
violenta os corpos negros de maneira requintada dando a falsa impressão 
de que a cor da pele não seja característica crucial para que seu corpo seja 
expurgado ou violado até a morte, porque se é negro(a).

À despeito disso, Beatriz Nascimento (2021) indaga: “Se somos 
parte integrante de uma democracia racial, porque nossas oportunidades 
sociais são mínimas em comparação com os brancos?” (Nascimento, 2021, 
p. 66). O questionamento evidencia acerca de teorias raciais infundadas que 
deixam a prática do racismo cada vez mais presente e violenta nas vidas 
de sujeitos negros.

O racismo é uma cultura enraizada e organizada historicamente 
que assola, exclui e animaliza historicamente uma parcela da população 
e que precisa ser combatido. Como afirma Almeida (2019), “se manifesta 
por meio de práticas conscientes ou inconscientes que culminam em 
desvantagens ou privilégios a depender do grupo racial ao qual pertencem” 
(Almeida, 2019, p. 32).

A discriminação racial estrutura que negras(os) não são dignos 
da realeza. Estão fora dos ciclos de privilégios. O não pertencimento os 
equaliza aos plebeus, inferioriza, na contramão o corpo branco está em 
seu devido lugar. “O racismo se constitui como a ciência da superioridade 
eurocristã (branca e patriarcal). Essa reflexão, que nos dá uma pista sobre 
quem pode falar ou não, quais vozes são legitimadas e quais não são” 
(Ribeiro, 2019, p. 24).

Quando os pretos falavam: – Nós agora, estamos em liberdade – 
eu pensava: “Mas que liberdade é esta se eles têm que correr das 
autoridades como se fossem culpados de crimes? Então o mundo já 
foi pior para os negros? Então o mundo é negro para o negro, e branco 
para o branco! (Jesus, 1986, p. 55)

A voz de Carolina Maria de Jesus equalizada por Bitita traz essa 
dimensão do racismo como prática violenta que norteia a vidas dos sujeitos 



73Eixo Roda, Belo Horizonte, v. 32, n. 4, p. 63-80, 2023

negros, ao mesmo tempo que, neutraliza essas vivências. O que denota as 
urgências de discursos, como os de Carolina Maria de Jesus para promoção 
de mudanças ou de reflexões mais aprofundadas sobre temas caros às pessoas 
enquanto sociedade.

Imbuído na literatura sôfrega e autobiográfica de Carolina Maria 
de Jesus que empresta uma autora que narra sobre si, o eu que se mistura 
a muitas outras vozes que o texto em primeira pessoa pode desencadear. A 
função do autor/ narrador/ personagem aparece, na maioria das vezes, como 
uma necessidade de relatar, contar uma história e, ao mesmo tempo, estar 
dentro desta, ou seja, escrita que narra sobre ele mesmo, cuja necessidade 
surge para reorganizar suas vivências. Ao falar do eu, experimento algo que 
o “eu não pode capturar ou assimilar, pois sempre chego tarde demais em 
mim mesma” (Butler, 2017, p. 103).

Essa voz singularizada é legitimada a partir daquilo que esse 
narrador-personagem resolve contar de si, os segredos que este prefere 
revelar, porque transborda, visto que somos seres narradores e narráveis, 
em condições de construirmos uma narração coerente daquilo que somos 
e/ ou nos tornarmos. “Memórias situadas numa primeira pessoa irredutível, 
performática e linearmente composta” (Miranda, 2019, p. 29). Assim, Bitita 
narra a dor que pluraliza os lugares, as memórias, as pessoas que a leem.

Escrita feminista negra e decolonial

Inicia-se a discussão contextualizando a ideia de gênero dentro da 
perspectiva colonial. Neste período, os africanos escravizados, os indígenas 
eram vistos como “não humanos”, animalizados, sexualmente insaciáveis, 
como bárbaros, enquanto o homem branco, burguês, colonial tornou-se 
símbolo de civilidade, urbanidade com poderes de decisão e políticos de 
uma sociedade. A mulher branca burguesa, por sua vez, era caracterizada 
como símbolo da beleza, da passividade e pureza. Representava, desse 
modo, o lar e a subserviência ao homem branco, enfatiza Lugones (2014).

Essa dicotomia gerada nesse recorte histórico influenciava 
diretamente nas relações que foram se estabelecendo a partir de então, 
incluindo a visão social, política, sexual e humana no que refere aos povos 
que foram colonizados e marginalizados.



74Eixo Roda, Belo Horizonte, v. 32, n. 4, p. 63-80, 2023

Os/as colonizados/as tornaram-se sujeitos em situações coloniais 
na primeira modernidade, nas tensões criadas pela imposição brutal 
do sistema moderno colonial de gênero. Sob o quadro conceitual de 
gênero imposto, os europeus brancos burgueses eram civilizados; 
eles eram plenamente humanos. A dicotomia hierárquica, como uma 
marca do humano, também tornou-se uma ferramenta normativa para 
condenar os/as colonizados/as. (Lugones, 2014, p. 936-937)

Nessa relação de constituição de seres dicotômicos, homens e 
mulheres não eram enxergados como seres humanos, mas na categoria de 
macho e fêmea. Acerca dessa animalização e considerando esta premissa, 
é importante destacar que no período da escravidão as mulheres negras não 
possuíam gênero, veemente conveniente à exploração, “quando era lucrativo 
explorá-las como se fossem homens” (Davis, 2016, p. 19). Assim como, 
obrigadas a trabalhar de forma brutal, sofriam o mesmo ardor desse processo 
de insensibilizar os sujeitos, como sobreleva Carolina Maria de Jesus:

Eu só ouvi a palavra: “Sumiu! Sumiu! Deve ter sido ela – Eu estava 
estendendo as roupas quando vi chegarem os dois soldados. – Vamos, 
vamos, vagabunda. Ladra! Nojenta. Leprosa (...)
Ainda pergunta, cara-de-pau! Você roubou cem mil réis do padre 
Geraldo. Fui presa por dois soldados.
Compreendi que todos os pretos deveriam esperar por isso.
Quando o soldado ia me bater, o telefone tocou. O padre avisava que 
havia encontrado o dinheiro na carteira dos cigarros. Ele queria me 
pedir perdão.
A família não consentiu dizendo que negro tem a mentalidade de 
animal. A prova é visível, eles sabem dançar e beber pinga. (Jesus, 
1986, p. 137)

Partindo dessa discussão, Carolina Maria de Jesus descreve sobre 
esse atravessamento histórico colonial que desalinha suas vivências e de seus 
pares na comunidade de Sacramento. Bitita, já na fase jovem, experimenta 
como as estruturas escravagistas estão fortemente presentes na forma como 
os sujeitos negros são vistos e tratados, evidenciando assim, uma realidade 
corriqueira na vida de quem é primeiramente vista pela raça.

Na contramão disso, a autora insurgente rompe com os muros dos 
arcabouços e ergue-se para tornar-se sujeito. Remove, assim, a trava da 
colonização, ao mesmo tempo que, nos empresta sua literatura carregada de 



75Eixo Roda, Belo Horizonte, v. 32, n. 4, p. 63-80, 2023

significados e historicidades, uma vez que, as mulheres colonizadas estão 
condicionadas a essa classificação de objeto, de descarte. Desse modo, 
destaca-se como o processo colonizador criou os(as) colonizados(as) para 
reproduzir ideias de reduções dos seres.

A discussão a intersecção entre gênero, raça e classe o movimento de 
invisibilização e violência imposta pela colonização torna-se mais evidente. 
Para María Lugones (2014), não há uma categoria na qual as mulheres 
poderão ser consideradas tal qual são, porque de acordo com o sistema de 
colonização, a mulher colonizada é “vazia”. “Nenhuma mulher é colonizada, 
nenhuma fêmea colonizada é mulher” (Lugones, 2014, p. 939).

Por estar nesse processo histórico acima mencionado, Carolina Maria 
de Jesus escrevia, lia e questionava seu lugar. Com o corpo negro de menina 
perfurado pelo colonialismo e pelas agruras impostas pelo patriarcado na 
mesma medida, a narradora/personagem não tinha ferramentas sociais, 
culturais e históricas para sentir-se pertencente, como discute María 
Lugones. Nesse sentido, Carolina Maria de Jesus descreve:

No mato eu vi um homem cortar uma árvore. Fiquei com inveja 
e decidi ser homem para ter forças. Fui procurar a minha mãe e 
supliquei-lhe: — Mamãe… quero virar homem. Não gosto de ser 
mulher! Faça eu virar homem! —Vai deitar-se. Amanhã, quando 
despertar, você já virou homem...
Deitei e adormeci. Quando despertei, fui procurar a minha mãe e 
lamentei:
— Eu não virei homem! A senhora me enganou. (Jesus, 1986, p. 13)

A menina Bitita acreditava que ao virar homem iria ter mais 
possibilidades de sobrevivência, uma vez que ao vir a ser homem, em 
meio às violências sofridas, poderia viver uma realidade menos dolorosa 
“o homem trabalha ganha mais dinheiro do que a mulher e fica rico e pode 
comprar uma casa bonita para morar” (p. 15).

Caracterizando esse não pertencimento por entender que ser mulher 
colonizada é estar num grupo daqueles que não foram oportunizados a falar. 
A voz feminina que alvitra sua condição de mulher colonizada e “vazia”, 
contudo que rompe silêncios epistêmicos e revisita memórias ancestrais de 
um coletivo marcado ainda pelo colonialismo.

O texto em estudo destaca ainda uma das premissas que o feminismo 
negro levanta acerca das lacunas intransigentes que ainda existem entre 



76Eixo Roda, Belo Horizonte, v. 32, n. 4, p. 63-80, 2023

mulheres pretas e mulheres brancas. À despeito das mulheres negras essa 
luta é conduzida a passos lentos, visto que a classe negra-mulher condiciona 
historicamente à margem, ao que está de fora. “Eu tinha impressão que havia 
levado um empurrão e sendo atirada fora do mundo” (Jesus, 1986, p. 159).

Mulheres pretas continuam “guetizadas”, estereotipadas por sua cor, 
aparência, hiperssexualizadas e retiradas dos contextos sociais de privilégios, 
ou seja, a maioria não se beneficia dessas conquistas pelo feminismo na 
teoria homogênea.

A situação da mulher negra era radicalmente diferente da situação 
da mulher branca. Enquanto àquela época mulheres brancas lutavam 
pelo direito ao voto e ao trabalho, mulheres negras lutavam para ser 
consideradas pessoas. (Ribeiro, 2018, p. 52)

Partindo desse pressuposto, Carolina Maria de Jesus teoriza 
acerca do feminismo negro decolonial enfatizando que as ideias desse 
movimento social deva produzir conhecimentos a partir de narrativas 
políticas que ecoem lutas endossando vozes que respiram em suas escritas 
e vivências mulheridade que (re)existem em meio aos ciclos que objetificam 
constantemente e reflete ainda que as mulheres negras não podem ser 
consideradas como um bloco único, uma vez que partem de lutas, discursos 
diferentes que não a universalizam.

Desse modo, a obra Diário de Bitita reelabora, portanto, o conceito 
de pós-colonial ao afirmar por meio da escrita esse movimento de reme-
moração, uma vez que, reinventa, reinterpreta a colonização como parte de 
um “processo global, transcultural” o que produz uma releitura, reescrita 
das canônicas narrativas imperiais (Curiel, 2020, p.124).

Nessa discussão, o feminismo decolonial propõe narrativas que 
sobrepujam às formas de opressão, de poderes violentos, cujos corpos 
de mulheres subalternizadas são submetidos. Dessa forma, reflete e 
oferece ferramentas para não sucumbir a eles. Igualmente, descoloniza o 
gênero, uma vez que, o sistema colonizador tem por objetivo hierarquizar, 
classificar racialmente, socialmente as mulheres. “Os mundos dos oprimidos 
compartilham da mesma cor” (hooks, 2019, p. 59).

Carolina Maria de Jesus discute através da obra em estudo vertentes 
do feminismo negro na perspectiva contemporânea da decolonialidade, 
subalternidade, desobediência epistemológica, sobretudo, empoderamento 



77Eixo Roda, Belo Horizonte, v. 32, n. 4, p. 63-80, 2023

feminino das mulheres negras no reconhecimento e construção de identidade 
e olhares descolonizados plurais. “Quando percebi que nem São Benedito, 
nem o arco-íris, nem as cruzes não faziam eu virar homem, fui me resignando 
e conformando: eu deveria ser sempre mulher” (Jesus,1986, p. 91).

O trecho valida que ser mulher é estar sempre na condição vigilante, 
portanto, resignar-se para a inocente Bitita é escrever memórias e promover 
discussões. À luz de alguns fundamentos feministas decoloniais ancoradas 
na obra pela voz de uma menina-mulher negra, semianalfabeta é que são 
desmontadas estruturas com raízes profundas no sistema opressor colonial, 
e, ao mesmo tempo, realinhadas às ideias do movimento negro feminista 
amparada sob o olhar de um corpo oprimido que propaga lutas de mulheres 
também negras que compartilham experiências de violências similares.

Considerações finais

A prática de escrita de Carolina Maria de Jesus repara as humanidades 
de mulheres negras negadas por muito tempo. Restabelece nesse corpo 
que escreve a verdade de que ainda é possível pensar a condição negra 
como parte de um processo que deve ir na contramão da morte, como uma 
possibilidade de viver para além de situações opressoras.

Desse modo, Carolina Maria de Jesus vai desenhando linhas 
que versam sobre as memórias da infância e igualmente conta sobre 
experiências dolorosas de quem teve as subjetividades fraturadas, 
subjugadas pelo racismo, sexismo, fome, miséria num país que segrega, 
destitui pessoas racializadas.

A obra desvela, portanto, que as relações de classe, raça e 
gênero devem instrumentalizar reflexões epistemológicas para pensar 
conhecimentos a partir de práticas que descolonizem o saber e a escrita 
de pessoas negras, sobretudo mulheres como uma maneira de insurgir a 
processos dolorosos e restituir identidades.

A partir dessa tessitura, ao fazer uma autobiografia a autora constrói 
uma identidade, a partir de memórias que reforçam imagens de si e como 
estas dialogam com o social e, igualmente produzir sentido histórico à 
narrativa, ou seja, a figura de si tem força argumentativa, principalmente 
entre as mulheres, pois é inerente à humanidade rememorar, reinventar a 
realidade e neste sentido, a literatura se faz cada vez mais prolífica.



78Eixo Roda, Belo Horizonte, v. 32, n. 4, p. 63-80, 2023

Carolina Maria de Jesus costura as linhas memorialísticas de uma 
vida marcada pela violência, outrossim elabora uma escrita esperançosa, 
porque Bitita era uma menina que via o mundo com olhos da poeticidade, 
ansiava por um espaço para caber, o que talvez justifique sua fase adulta 
ser marcada pelas andanças.

A autora buscava seu lugar, sobretudo a si, colhendo as ausências que 
uma mulher preta pode experimentar em sua trajetória, mas sempre na ânsia 
de territorialidades onde suas subjetividades fossem devolvidas, de fato.

A leitura de Carolina Maria de Jesus promove urgências de dias mais 
esperançosos. “Já compreendi que o mundo é coletivo. É um precisando 
dos outros” (Jesus, 1986, p. 163).

Referências

ALMEIDA, S. L. de. Racismo estrutural. Coordenação de Djamila Ribeiro. 
São Paulo: Sueli Carneiro; Polén, 2019, 264 p.
BUTLER, J. Relatar a si mesmo: crítica da violência ética. Tradução: 
Rogério Bettoni. 3. reimp. Belo Horizonte: Autêntica, 2017.
CARNEIRO, S. Racismo, sexismo e desigualdade no Brasil. São Paulo: 
Selo Negro Edições, 2011.
CURIEL, O. Construindo metodologias feministas a partir do feminismo 
decolonial. In: HOLLANDA, Heloísa Buarque de (org). Pensamento 
feminista hoje: perspectivas decoloniais. Rio de Janeiro: Bazar do tempo, 
2020, p. 124-126.
DAVIS, A. Mulheres, raça e classe. Tradução: Heci Regina Candiani. São 
Paulo: Boitempo, 2016.
EVARISTO, C. Da grafia-desenho de minha mãe, um dos lugares de 
nascimento de minha escrita. Revista Z Cultural, v. 3, 2015, p. 1-3. 
Disponível em: http://revistazcultural.pacc.ufrj.br/da-grafia-desenho-de-
minha-mae-um-dos-lugares-de-nascimento-de-minha-escrita/. Acesso em: 
maio de 2022.
GONZALEZ, L. Por um feminismo afro-latino-americano: ensaios, 
intervenções e diálogos. Flávia Rios e Márcia Lima (org). Rio de Janeiro: 
Zahar, 2020.



79Eixo Roda, Belo Horizonte, v. 32, n. 4, p. 63-80, 2023

HALBWACHS, M. A memória coletiva. Tradução: Beatriz Sidou. São Paulo: 
Centauro, 2006.
hooks, b. Intelectuais negras. Revista de Estudos Feministas, Florianópolis, 
v. 3, n. 2, p. 464-478, ago/dez. 1995. Disponível em: https://periodicos.ufsc.
br/index.php/ref/article/view/16465. Acesso em: mar. 2023.
hooks, b. Erguer a voz: pensar como feminista, pensar como negra. Tradução: 
Cátia Bocaiuva Maringolo. São Paulo: Elefante, 2019.
JESUS, C. M. de. Diário de Bitita. Rio de Janeiro. Nova Fronteira, 1986.
JESUS, C. M. de. Quarto de despejo: diário de uma favelada. São Paulo: 
Abril educação, 2013.
KLINGER, D. I. Escritas de si, escritas do outro: o retorno do autor e a 
virada etnográfica. 2. ed. Rio de Janeiro: 7 Letras, 2012.
KILOMBA, G. Memórias da plantação: episódios de racismo cotidiano. 
Rio de Janeiro: Cobogó, 2019.
LUGONES, M. Rumo a um feminismo descolonial. Revista Estudos 
Feministas, 2014, v. 22, n. 3, 2014, p. 935-952. Disponível em: https://www.
scielo.br/j/ref/a/QtnBjL64Xvssn9F6FHJqnzb. Acesso em: out. 2020.
MARTINS, L. Performances da oralitura: corpo, lugar da memória. Letras, 
n. 26, 63-8, 2003. Disponível em: https://periodicos.ufsm.br/letras/article/
view/11881. Acesso em: maio 2022.
NASCIMENTO, B. Uma história feita por mãos negras: relações raciais, 
quilombos e movimentos. Organização Alex Ratts. Rio de Janeiro: Zahar, 
2021.
RIBEIRO, D. Quem tem medo do feminismo negro? São Paulo: Companhia 
das Letras, 2018.
RIBEIRO, D. Lugar de fala? Belo Horizonte: Letramento, 2019.
MIRANDA, F. R. “Diário de Bitita” ou “um Brasil para brasileiros”: pós- 
abolição e narrativa em Carolina Maria de Jesus. Revista Athenas, v. 17, n. 
2, 2019, p. 26-42. Disponível em: https://periodicos.unemat.br/index.php/
athena/article/view/4408. Acesso em: maio 2022.
SALES, C. de. Literatura e crítica negra caribenha: releitura da história 
de las ancestras e a reescrita de identidades femininas. Revista Rascunhos 
Culturais/ Universidade Federal do Mato Grosso do Sul. v. 1, n. 1, 2020, p. 



80Eixo Roda, Belo Horizonte, v. 32, n. 4, p. 63-80, 2023

Data de submissão: 11/01/2023. Data de aprovação: 01/09/2023.

69-100. Disponível em: https://www.academia.edu/50002628/literatura_e_
cr%c3%8dticanegra_caribenha_releitura_da_hist%c3%93ria_de_las_
ancestras_e_a_reescrita_de_identidades_femininas. Acesso em: maio 2022.



Eixo Roda, Belo Horizonte, v. 32, n. 4, p. 81-107, 2023
eISSN: 2358-9787 | DOI: 10.17851/2358-9787.32.4.81-107

Um arado só lâmina. Trocadilho e revolta em Itamar Vieira Junior

A Plough All Blade. Wordplay and Revolt in Itamar Vieira Junior

Wojciech Sawala
Adam Mickiewicz University, Poznan/ Polônia
wojciech.sawala@amu.edu.pl

http://orcid.org/0000-0003-0025-3473

Resumo: O objetivo deste artigo é uma análise e interpretação aprofundada do romance 
de Itamar Vieira Junior, Torto Arado (2018), baseada no exame das complexidades da 
construção textual e linguística da obra. O estudo parte de uma leitura cerrada do próprio 
título, explorando suas implicações intertextuais (Tomás Antônio Gonzaga, 1862; Osman 
Lins, 1973; Haroldo de Campos, 2016; Caetano Veloso). A observação da presença do 
“traço” sonoro “dor do arado” na sequência titular pauta a análise da narrativa, orientada 
hermeneuticamente. Mobilizamos ainda elementos da metodologia estruturalista (Lévi-
Strauss, 1982) que permitem demonstrar paralelos na construção do romance com A 
paixão segundo G.H. (1964) de Clarice Lispector. Examinamos analogias entre as imagens 
do arado e da faca com a qual as protagonistas ferem-se as línguas. A faca, em paralelo 
com a barata clariceana, é vista como objeto perigoso colocado na boca num ritual de 
iniciação. Frisa-se também que tanto a faca como o arado podem ser entendidos como 
objetos mortíferos de metal cuja presença já encontra-se codificada na tradição literária 
do modernismo brasileiro (João Cabral de Melo Neto, 2008; Guimarães Rosa, 1988). O 
paralelismo leva-nos a examinar as implicações semânticas e políticas da aproximação 
entre as figuras de “ferir o corpo” (feminino) e “ferir a terra”. Refletimos sobre esta relação 
aludindo às últimas propostas eco- e geo-críticas (Wisnik, 2018) para elucidar o caráter 
subversivo – revoltoso – do romance estudado.
Palavras-chave: Torto Arado; trocadilho; literatura comparada; ecofeminismo; ecocrítica.

Abstract: The purpose of this article is an in-depth analysis and interpretation of Itamar 
Vieira Junior’s novel, Torto Arado (2018), based on the study of the work’s textual and 
linguistic construction. The study starts from a close reading of the title itself, exploring 
its intertextual implications (Tomás Antônio Gonzaga, 1862; Osman Lins, 1973; Haroldo 
de Campos, 2016, Caetano Veloso). The observation of the presence of the sound “trace” 
dor do arado (“plow’s pain”) in the title sequence guides the hermeneutically-oriented 
analysis of the story. We also mobilize elements of the structuralist methodology (Lévi-
Strauss, 1982) that allow us to demonstrate parallels in the construction of the novel with 
Passion according to G.H. (1964) by Clarice Lispector. We examine analogies between 



82Eixo Roda, Belo Horizonte, v. 32, n. 4, p. 81-107, 2023

the images of the plow and the knife with which the protagonists wound their tongues. 
The knife, in parallel with the Claricean cockroach, is seen as a dangerous object placed 
in the mouth in an initiation ritual. We also stress that both the knife and the plow can 
be understood as deadly metal objects whose presence is already codified in the literary 
tradition of Brazilian modernism (João Cabral de Melo Neto, 2008; Guimarães Rosa, 
1988). The parallelism leads us to examine the semantic and political implications of the 
approximation between the figures of “hurting the (female) body” and “hurting the earth”. 
We reflect on this relationship by alluding to the latest eco- and geo-critical proposals 
(Wisnik, 2018) to elucidate the subversive – revolutionary – character of the studied novel.
Keywords: Crooked Plow; wordplay; comparative literature; ecofeminism; ecocriticism.

Para seu extremamente bem-sucedido romance de estreia (2018), 
Itamar Vieira Junior escolheu um título estranho. Vamos começar as 
nossas considerações em torno da obra, submetendo a uma leitura cerrada 
precisamente a própria sequência titular: Torto Arado. Coloca-se num 
primeiro momento uma pergunta técnica de ordem sintática: por que será 
que o adjetivo antecede o substantivo? Segundo a normativa da língua 
portuguesa, a escolha mais apropriada teria sido colocar primeiro o nome e 
só depois o adjetivo. A anteposição do adjetivo se dá, sobretudo, no caso dos 
epítetos, isto é, nas ocasiões quando a palavra acrescentada ao substantivo 
não tem a função de especificar a que objeto, dentre vários outros do seu 
grupo genérico, está se fazendo referência, mas é evocado como um recurso 
estilístico (muitas vezes puramente rítmico), uma qualidade do objeto 
denotado que lhe é inerente, mas cuja menção é supérflua desde o ponto 
de vista comunicativo (o adjetivo na função de epíteto pode ser suprimido 
sem prejudicar semanticamente o sintagma). É, de fato, o que ocorre, nos 
versos do poema neoclássico Marília de Dirceu (1792) de Tomás Antônio 
Gonzaga, do qual Vieira Junior retirou a sequência:

A devorante mão da negra Morte
Acaba de roubar o bem, que temos;
Até na triste campa não podemos
Zombar do braço da inconstante sorte.
Qual fica no sepulcro,
Que seus avós ergueram, descansado;
Qual no campo, e lhe arranca os brancos ossos 
Ferro do torto arado.
(GONZAGA, 1862, p. 51)



83Eixo Roda, Belo Horizonte, v. 32, n. 4, p. 81-107, 2023

No poema de Gonzaga (em cuja correspondência com a obra de 
Itamar por enquanto não vamos nos deter1) “torto” é, com efeito, um 
epíteto que parece fazer alusão à forma muitas vezes encurvada do timão 
que sustenta a aiveca, ou seja, a parte em contato direto com o solo, que 
revolve a terra sendo lavrada. Contudo, no contexto do romance de Itamar, o 
adjetivo “torto” adquire outro significado. Como se provará nos trechos que 
citamos neste artigo, a tortuosidade da que se trata aqui não remete às suas 
curvas “naturais”, pois trata-se de um arado “troncho e velho”, defeituoso. 
Esse tipo de tortuosidade já não é uma qualidade inerente a qualquer arado. 
Um arado torto desse jeito é um arado específico, aquele que ficou torcido 
por alguma razão.

Nesse sentido poderíamos pensar que Itamar devia ter escrito 
“ARADO TORTO”, da mesma forma que Raduan Nassar – um dos seus 
mestres, de quem o escritor baiano leva a epígrafe do seu romance – 
escreveu Lavoura arcaica e não Arcaica lavoura (título que, por sinal, 
remete evidentemente à ação do arado). A nossa hipótese é que o gesto 
de conservar mesmo assim a versão com o adjetivo anteposto vai além da 
simples fidelidade à letra do poema de Gonzaga, encerrando um sentido 
mais profundo, que pretendemos desvelar.

A decisão de guardar a inversão das palavras do título, ao permitir 
o questionamento da sua ordem, pode nos convidar a jogar com a própria 
matéria gráfica e fonética: com as letras e os sons da sequência titular. Esse 
tipo de atitude permite traçar e armar trocadilhos, onde as palavras podem 
ser lidas de diferentes maneiras, lembrando o famoso quadrado mágico 
SATOR AREPO TENET OPERA ROTAS, encontrado com frequência 
nos muros das edificações romanas do primeiro século após o nascimento 
de Cristo e reproduzido em diferentes catedrais e conventos europeus. A 

1	  Observe-se somente de passagem o uso da ambivalência da imagem da terra, associada 
tanto ao sustento da vida por meio do trabalho agrícola, quanto ao enterro após a morte. A 
duplicidade é usada na famosa cena de funeral em Morte e Vida Severina de João Cabral 
de Melo Neto (2008), onde as aspirações à reforma agrária e a consecução da propriedade 
da roça por parte do camponês se tornam objeto de uma ironia trágica quando a “parte do 
latifúndio que lhe cabe” é exatamente a sua cova. A ambivalência ressoa no romance de 
Vieira Junior, por exemplo quando a narradora fala nas mãos “que abriam a cova com a 
enxada, arrancando grandes pedaços de solo e ervas, para nela florescer a mandioca ou 
para enterrar um corpo” (Vieira Junior, 2022, p. 247-248). Como veremos mais adiante, 
Itamar muda o significado dessa duplicidade.



84Eixo Roda, Belo Horizonte, v. 32, n. 4, p. 81-107, 2023

peculiaridade do diagrama consiste em que nos 25 quadradinhos pequenos 
que compõem o quadrado inteiro se inscrevem as letras que compõem um 
palíndromo (ou hiper-palíndromo), que tem a mesma leitura em todos os 
quatro sentidos: da esquerda à direita e da cima para baixo, como ao invés, 
etc. Esse quadrado mágico foi usado pelo escritor pernambucano Osman 
Lins na abertura do romance Avalovara (1973, p. 8), que está estruturado – 
para complicar ainda mais essa composição – segundo a ordem da espiral 
que perpassa todos os quadradinhos. 

Figura 1. Quadrado Sator-Arepo-Tenet-Opera-Rotas apresentado em Avalovara de 
Osman Lins

Fonte: CARRERO, Raimundo. Osman Lins: Encontro com o autor de ‘Avalovara’. 
Continente, 2013. Disponível em: https://revistacontinente.com.br/secoes/arquivo/

osman-lins--encontro-com-o-autor-de--avalovara-.

A composição de Osman, diga-se de passagem, dialoga de uma 
maneira bem curiosa com Julio Cortázar, quem dez anos antes estruturou o 
seu famoso romance segundo a pauta do jogo da amarelinha. O palíndromo 
latino retomado em Avalovara é em si bastante enigmático. O jogo linguístico 
se impõe por sobre o valor semântico da sequência, contudo, talvez não 
inteiramente. No caso que nos ocupa, parece curioso reparar na proximidade 
temática da frase latina com Torto Arado. Lembre-se, nesse sentido, que o 
quadrado diz respeito a um semeador (sator) durante o trabalho na terra, 
usando algum instrumento com rodas, situação esse que podemos associar 
com algumas passagens do romance itamariano, por exemplo:



85Eixo Roda, Belo Horizonte, v. 32, n. 4, p. 81-107, 2023

Você recorda seu pai arrastando o arado antigo de ferro retorcido, 
pesado, rasgando a terra em linhas tortas. Aqueles sulcos onde 
lançava a semente do milho. Aquele arado sobre o qual ninguém 
falava, um objeto da paisagem, que chegou muito antes dos pioneiros, 
que ninguém sabia de onde tinha vindo, manejado pelas mãos dos 
trabalhadores mais antigos, dos que vieram de muito longe e sobre 
os quais não havia nenhuma história. Dos que abriram a mata muito 
antes e em suas mãos conduziram o arado para preparar o campo para 
a semeadura. (Vieira Junior, 2022, p. 247)

Lembremos, além do já apontado, que os antigos enigmas semânticos 
(confira-se sobretudo a palavra provençal noigandres) e o jogo com as letras 
também já foi usado pelos concretistas brasileiros. Basta evocar o famoso 
poema de Augusto de Campos Amor (1970), onde se joga com a passagem 
fluida entre “amor”, “temor” e “a morte”:

Figura 2. Augusto de Campos, Amor.

Fonte: AMOR – Augusto de Campos. ABC da Escrita Criativa, 2014. Disponível em: 
https://abcdaescritacriativa.wordpress.com/2014/07/08/amor-augusto-de-campos/.

Consideramos que o projeto de Itamar pode ser inserido nessa 
tradição de anagramas, palíndromos e jogos com as letras. Ao título do 
romance – com as suas letras dispostas quase simetricamente2 na capa3 – 

2	  O desenho da capa é de Elisa v. Randow.
3	  Pode-se indicar ainda certas correspondências do livro do autor baiano com o romance 
de Rosario Castellanos, Balún Canán, de 1957. A obra da escritora mexicana também 
adota a perspectiva feminina (a de uma menina, que tem, no caso, um irmão) para discutir 
questões sociais muito semelhantes: a propriedade das terras, regimes de trabalho análogos 



86Eixo Roda, Belo Horizonte, v. 32, n. 4, p. 81-107, 2023

poderia aplicar-se assim o programa que acompanha o texto de Haroldo 
de Campos “Alea I, Variações Semánticas” (1963): “o leitor-operador é 
convidado a extrair outras variantes combinatórias dentro do parâmetro 
semântico dado / as possibilidades de permutação entre dez letras diferentes 
/ duas palavras de cinco letras cada / ascendem a 3 628 8000”. Seguindo essa 
linha de permutações, podemos reparar que o nome da avó das meninas, 
Donana (que aparece logo na primeira página do romance), é exatamente 
um anagrama da famosa primeira palavra de Grande Sertão: Veredas: 
“nonada”, o que pode ser interpretado como uma piscadela de olho para a 
leitora perceber que se podem procurar no texto certas correspondências com 
a escrita de Guimarães Rosa. Mais à frente vamos assinalar algumas delas4. 
Por outro lado, poderíamos reparar em que a própria palavra “arado” lida 
de trás para diante dá “odara”, ou seja, uma “palavra-ônibus que exprime 
atributos positivos, como bom, excelente, bonito etc.” (Odara, 2023), que, 
aliás, se pode relacionar com a conhecida música de Caetano Veloso do 
álbum Bicho (1977), cujo primeiro verso diz “Deixa eu dançar pro meu corpo 
ficar odara”. Trata-se de uma voz de etimologia banta e esse africanismo no 
contexto do romance é, com certeza, bem apropriado. Do verso de Caetano 
retenhamos também a importância da palavra “corpo”, porque mais à frente 
vamos retornar a este conceito.

à escravidão, o direito das comunidades rurais tradicionais à educação, o papel das crenças 
ancestrais não ocidentais ou sincréticas na formação dos modelos de subjetividade próprios 
da periferia latino-americana (cf. Beckman, p. 2018). Levando em consideração esses dados, 
a perspectiva que adotamos neste trabalho nos permite assinalar como potencialmente 
significativa a coincidência das estruturas tipográficas de ambos os títulos, compostos de 
duplas de palavras de cinco letras cada.
4	  Outros nomes próprios admitem igualmente leituras intertextuais, pense-se, por exemplo, 
em Severo, que remete ao retirante Severino do famoso poema dramático de João Cabral 
de Melo Neto. Talvez seja legítimo considerar Severo como uma versão, ou reencarnação 
da mesma figura após o seu empoderamento conseguido através da educação e a toma 
de consciência de classe. A supressão do sufixo diminutivo –ino poderia remeter a tal 
transformação da figura. No entanto, se bem o poema de Cabral termina com o tom de um 
melancólico e resignado otimismo, permitido pela manifestação da “nova vida explodida” 
num bebé recém-nascido, mesmo que se trate de uma explosão “pequena” e “franzina” 
(Melo Neto, 2008, p. 115), a vida de Severo, personagem de Itamar, termina bruscamente 
com uma série de explosões bem diferentes, nada metafóricas, ou seja, os “estampidos” 
que Belonísia relata ter ouvido no momento em que os assassinos dispararam contra o 
ativista.



87Eixo Roda, Belo Horizonte, v. 32, n. 4, p. 81-107, 2023

Agora, tudo o que foi indicado até aqui não termina de resolver a 
questão da ordem das palavras do título. A nossa proposta, que se situa 
dentro das coordenadas acima assinaladas, consiste em afirmar que a 
sequência “Torto Arado” é poeticamente preferível ao “Arado Torto” por 
permitir leves modificações fonéticas, que podem se revelar significativas. 
Essas leves modificações dos sons, aquilo que a palavra ou a expressão 
não evoca nem significa diretamente, mas ao que se parece, aquilo que ela 
pode evocar embora não revele, talvez possa ser pensado à luz das reflexões 
de Jacques Derrida sobre a linguagem e a escrita. Sem pretender entrar 
na discussão derridiana de forma sistemática e aprofundada5, evocamos o 
pensador francês, neste contexto, por tratar-se de um dos filósofos que mais 
pensou através de jogos de palavras, trocadilhos e homônimos. Os casos 
mais conhecidos são aqueles dos conceitos de différance ou hauntologie. 
Explicando esta primeira noção, Cauduro (1996, p. 65) aponta que com 
o jogo das letras (“a” em vez de “e”), Derrida “também quer demonstrar 
como qualquer signo (nesse caso um escrito) evoca e invoca traços de outros 
signos na significação”.

Seguindo uma linha semelhante, propomos aqui prestar atenção aos 
traços sonoros ausentes/presentes no título Torto Arado. Trata-se de leves 
distorções fonéticas aos quais de maneira indireta o próprio texto incentiva. 
Encontramos nele uma passagem que tem a ver com as falhas da pronúncia, 
nomeadamente da voz “arado”. Uma das duas irmãs protagonistas, Belonísia, 
a narradora da segunda parte do livro, que na infância perdeu um pedaço de 

5	  Numa outra ocasião poderia abordar-se a análise dos motivos ligados à escrita e 
analfabetismo em Torto Arado. Pense-se sobretudo no caso do bilhete de papel que Zeca 
Chapéu Grande recebe quando chega à Água Negra, que supostamente lhe garante o direito 
de permanecer por lá, embora não possa levantar casa de tijolo. Severo é assassinado 
justamente quando junto com Bibiana vão levar o “documento” ao cartório da cidade 
para formalizar o registro da associação de trabalhadores. A cena pode lembrar do trágico 
desfecho de O Cortiço de Aluísio Azevedo (1925), isto é, quando a polícia vem prender 
Bertoleza, fica evidente que a carta da alforria que ela recebera de João Romão era falsa. 
A ironia é ressaltada pela cena final na qual aparece outro documento: o diploma de sócio 
benemérito da comissão de abolicionistas. Na evidência da perversidade de ambas as 
escrituras fica escarnecido o caráter ilusório de um documento real: a Lei Áurea de 1888, 
assinada pela princesa Isabel apenas dois anos antes da publicação do romance de Aluísio. 
Essas correspondências poderiam ser vistas à luz do capítulo “A violência de letra: de 
Lévi-Strauss a Rousseau” da Gramatologia de Derrida (1973, p. 125-131).



88Eixo Roda, Belo Horizonte, v. 32, n. 4, p. 81-107, 2023

língua num acidente, cuja narração começa a obra, depois de ter passado 
vários anos na mudez, afinal resolve tentar falar:

Ainda recordo da palavra que escolhi: arado. [...] Gostava do som 
redondo, fácil e ruidoso que tinha ao ser enunciado. “Vou trabalhar 
no arado.” Vou arar a terra.” “Seria bom ter um arado novo, esse 
arado está troncho e velho”. O som que deixou minha boca era uma 
aberração, uma desordem, como se no lugar do pedaço perdido da 
língua tivesse um ovo quente. Era um arado torto, deformado, que 
penetrava a terra de tal forma a deixá-la infértil, destruída, dilacerada. 
Tentei outras vezes, sozinha, dizer a mesma palavra, e depois outras, 
tentar restituir a fala ao meu corpo para ser a Belonísia de antes, mas 
logo me vi impelida a desistir. Nem mesmo quando o edema se desfez 
consegui reproduzir uma palavra que pudesse ser entendida por mim 
mesma. (Vieira Junior, 2022, p. 127, grifos nossos)

Com efeito, uma certa “desordem”, uma certa “aberração” se reflete 
nesse sintagma invertido do título, que na citação segue a ordem padrão: 
“arado torto”. Belonísia se refere nessa passagem ao som “redondo, fácil 
e ruidoso” dessa palavra predileta, que, entretanto, ela não consegue 
reproduzir. Quando tenta falar, fala torto mesmo, modificando os sons. 
Nessa pronúncia torta, com a língua feito ovo, é possível que as consoantes 
mudas fiquem sonoras, mesmo guardando seu lugar de articulação6. Assim 
os fonemas [t] poderiam ser trocados por [d] fazendo com que o título possa 
ser lido como “Dor do arado”. Talvez seja esse precisamente um dos traços 
contidos no título. Outros traços possíveis seriam ainda “corpo arado” ou 

6	  Lembremos que o jogo análogo entre os fonemas [s] e [z] foi mobilizado por Roland 
Barthes tanto no seu famoso estudo sobre Sarrasine de Balzac (S/Z, 1970), como na 
introdução ao seminário sobre “o desejo do neutro” de 1977-78, onde apontava que “não 
é a mesma coisa comer poisson [peixe] e comer poison [veneno]” (Barthes, 2003, p. 17). 
No entanto, lembrando da importância do conceito de “traço” e tomando este em um 
sentido literal, poderia reparar-se que a maioria dos peixes contém pequenas quantidades de 
mercúrio, podendo a sua concentração crescer em caso de meios aquáticos particularmente 
contaminados. O exemplo é, com certeza, anedótico, contudo, já Sigmund Freud (discutindo 
o conceito de Karl Abel) apontava no ensaio sobre “o sentido oposto nas palavras primitivas” 
(1957), que nas oposições binárias – constitutivas para qualquer significado, como foi 
estabelecido por de Saussure – cada termo contém um certo traço do seu antônimo.



89Eixo Roda, Belo Horizonte, v. 32, n. 4, p. 81-107, 2023

até mesmo “Torturado”7. Independentemente do caráter fortuito e casual 
dessas ressonâncias e sem pretender atribuir sua presença à intenção autoral, 
julgamos que todas elas podem fornecer pautas de interpretação frutíferas.

Vamos prosseguir o nosso comentário focando na primeira das 
sequências citadas. Ela pode, sem dúvida, provocar um certo estranhamento. 
Será afinal que um arado pode doer? Ora, se entendermos a frase como 
remetente a uma dor que alguém experimentasse “no seu arado”, é provável 
que julguemos tal hipótese como insensata, pelo menos à primeira vista, 
porque ela suporia que arado fosse uma parte do corpo. Entretanto, arado 
não é isso, é, evidentemente, uma ferramenta agrícola. A sequência poética 
assim entendida poderia sugerir então a ideia da desfiguração da fronteira 
entre corpo e ferramenta, como caraterística constitutiva da condição 
do escravizado: aquele cujo corpo foi reificado, reduzido a uma coisa. 
Porém, a frase “dor do arado” apresenta na realidade a situação inversa: é 
a ferramenta que virou corpo e isso torna a interpretação um pouco mais 
complicada. Embora talvez poderia ser produtivo seguir essa linha, para o 
nosso argumento mais interessa propor que a frase “dor do arado” se entenda 
de forma não tão radicalmente metaforizada. Num sentido mais material ela 
pode apontar simplesmente ao sofrimento físico que é fruto do uso do arado.

Essa dor pode remeter aos calos e feridas que sofrem as mãos de 
quem labuta fisicamente um longo dia segurando um instrumento agrícola 
como uma enxada, ou guiando, precisamente, um arado puxado por bois. 
Santa Rita Pescadeira, narradora da terceira parte do romance, se dirige a 
Belonísia falando assim:

As suas mãos doíam. Latejavam pelo resto do dia. Mergulhava-as numa 
panela com água e gelo, as deixava submersas. A pele se esgarçava 
em suas palmas vermelhas, calosas. Suas mãos sangravam. Você as 
escondia, nada dizia. Como as chagas do Senhor dos Passos crucificado. 
Como as mãos do seu povo. [...] (Vieira Junior, 2022, p. 244)

7	  Não deixa de ser chamativo que o título do seguinte livro do autor, a coletânea de contos, 
“DORAMAR ou a ODISSEIA” (2021), tipografado na capa de forma analogamente simétrica 
a “TORTO ARADO”, convide a semelhantes trocadilhos. Na primeira palavra encontramos 
justapostas as palavras “dor” e “mar”, como se o autor tentasse completar o seu primeiro 
romance voltado para a relação da dor dos negros no Brasil com a terra, escrevendo uma 
obra que elabore, dessa vez, a dimensão marina ou transatlântica desse sofrimento, sua 
conexão com o elemento aquático, ao tematizar a terrível “odisseia” do tráfico negreiro.



90Eixo Roda, Belo Horizonte, v. 32, n. 4, p. 81-107, 2023

A “dor do arado” que ressoa no título pode ser entendida, portanto, 
como a dor experimentada nessas mãos, as partes do corpo que correspondem 
ao “fazer”, como contraponto do “dizer” ou “falar”, função da outra parte 
do corpo dilacerada, a língua, entre as quais Itamar estabelece uma relação 
simbólica de analogia, que seria possível analisar em termos estruturalistas, 
tomando inspiração das pautas fornecidas por Claude Lévi-Strauss (2008, 
p. 226-248) para a análise dos mitos. Poderíamos, nesse sentido, propor o 
seguinte quadro:

Quadro 1: Aspectos semânticos das mãos e da língua em Torto Arado

Mãos Língua
Função básica Fazer Falar

Importância externa Exploração (mão de obra) Comunicação, identidade (língua materna)

Importância interna Resistência (punho fechado) Amor (beijo)

Instrumento que fere Arado / pregos Faca

Efeito da ferida Sangue, calos Sangue, edema

Disfunção Incapacidade de se sustentar Mudez

Referência mítica Chagas de Jesus Língua de Filomela cortada por Tereu

Superação mítica Ressurreição Bordado da mensagem para a irmã

Fonte: Elaboração própria.

Podemos lembrar neste contexto que para apresentar o modelo de 
análise – o qual não seguimos com rigidez aqui, mas adotamos como fonte 
de inspiração para a confecção do quadro acima apresentado – o fundador 
da antropologia estrutural apresentava uma análise do mito de Édipo, no 
contexto da qual atribuía um significado específico à disfunção ou deficiência 
de outra parte do corpo, o pé8, ligando suas lesões com “autoctonia”, ou 
seja, a ideia de “nascer da terra”.

8	  Lembremos que o pai de Édipo fura os pés do menino com cravos logo após seu 
nascimento e ele próprio perfura-se os olhos após a anagnórise na que se descobre culpado 
de parricídio e incesto. Belonísia, por sua vez, perde a língua na infância e fica com as mãos 
feridas na vida adulta. Não deixa de encerrar certa curiosidade a correspondência entre as 
lesões de ambos os personagens. Vale notar que no caso de Belónisia elas não só ficam 
deslocadas, mas invertidas: extremidades superiores por inferiores e órgão de expressão 



91Eixo Roda, Belo Horizonte, v. 32, n. 4, p. 81-107, 2023

Em mitologia, os homens, nascidos da terra, são frequentemente 
representados, no momento de sua emergência, como ainda incapazes 
de andar, ou andando desajeitadamente. Entre os Pueblo, por exemplo, 
os seres das profundezas, como Shumaikoli ou Muyingwû, que 
participam da emergência, são mancos (nos textos, são chamados 
de “Pé-ensangüentado”, “Pé-machucado”, “Pé-mole”). A mesma 
observação vale para os Koskimo da mitologia kwakiutl, que, depois 
de terem sido engolidos por Tsiakish, monstro das profundezas, sobem 
de volta à superfície terrestre “cambaleando para a frente ou para os 
lados”. O traço comum da quarta coluna [na qual os personagens 
de Lábdaco, Laio e Édipo são qualificados respectivamente como 
“manco, “desajeitado” e “pé inchado”] poderia ser, portanto, a 
persistência da autoctonia humana. (Lévi-Strauss, 2008, p. 232)

Na leitura do antropólogo, assim, o mito de Édipo se revela como 
uma discussão em torno à ideia da possibilidade ou não de o ser humano 
nascer da terra, que usa como recurso principal o mitema de lesão no pé. 
O romance de Itamar, num contexto até certo grau análogo, aquele da 
discussão do tipo de relação que une o ser humano com a terra (afinal deste 
artigo discutimos esta questão com mais profundidade), mobiliza sobretudo 
o motivo de outras lesões, igualmente significativas: nas mãos e na língua. 
São essas as lesões em torno às quais o romance se estrutura, no entanto, 
vale lembrar a inserção na primeira parte da narrativa de um episódio em 
que Bibiana, enquanto junto com a mãe, Belonísia e a outra irmã, Domingas, 
fere-se exatamente no pé e o sangue que escorre tinge a terra:

Havia ferido meu pé, um corte profundo, com algo parecendo 
um pedaço de louça. [...] Era um casco de caramujo abandonado, 
quebrado, entranhado como um espinho. [...] Um sangue grosso e 
substancioso deixava meu corpo pintando a terra com seu vermelho 
cor de pássaro. (Vieira Junior, 2022, p. 50-51)

O acontecimento e as suas circunstâncias têm muita importância 
simbólica por constituir o ponto de inflexão nas relações entre as irmãs 
protagonistas, antes conflitadas por causa da rivalidade pelo primo Severo. 
Após o incidente elas voltam a se comunicar e dar-se bem. O que é curioso 
é como a questão do contato entre as irmãs fica ligado ao contato com o 

pelo de percepção. Na narrativa itamariana fica complicada, além disso, a distinção entre 
a lesão primordial, vinculada com um/a antecessor/a (pai/avó) e a lesão autoprovocada.



92Eixo Roda, Belo Horizonte, v. 32, n. 4, p. 81-107, 2023

chão, com a terra: “Afora o corte profundo que me impediria de colocar o 
pé no chão por muitos dias, senti certo alívio ao perceber que minha irmã 
havia voltado a se comunicar comigo” (Vieira Junior, 2022, p. 52). O pé, 
no entanto, acaba, eventualmente, por sarar. Não assim a língua e as mãos.

O ferimento, dilaceramento ou mutilação dessas duas partes do corpo 
de importância antropológica fundamental, se configura simbolicamente de 
forma um tanto paralela (paralelismo do que tentamos dar conta na tabela): 
ambos os órgãos ficam feridos por um instrumento de metal, deixando 
marcas no corpo das protagonistas e perturbando as suas relações com o 
entorno. Ambos os tipos de lesão remetem, além disso, a certas narrativas 
míticas. No próprio texto, as chagas nas mãos ficam associadas à paixão de 
Jesus (“Senhor dos Passos”), apontando talvez de uma forma encoberta à 
perspectiva de uma (incerta) redenção, embora os personagens não sejam 
cristãos, mas sim adeptos do jarê, uma prática religiosa sincrética de matriz 
africana própria da região baiana de Chapada Diamantina. A língua cortada 
pode remeter, por sua vez, ao mito grego de Filomela, princesa ateniense que 
foi estuprada por seu cunhado Tereu, quem, para impedir que ela denunciasse 
a violência sofrida, lhe cortou a língua9.

O motivo de cortar a língua aparece, evidentemente, ainda em outras 
narrativas (como por exemplo em Viva o povo brasileiro de João Ubaldo 
Ribeiro10), mas a história de Filomela parece privilegiada aqui, não só por 
seu caráter originário, mas também pela sua relação com a problemática 
da “sororidade”, quer dizer, solidariedade postulada por certa parte dos 
movimentos feministas, cuja matriz seria a relação entre irmãs e que viria 
substituir ou complementar a fraternidade dos estandartes da revolução 
francesa. Como explica Suely Gomes Costa, as abordagens clássicas do 
feminismo

por muito tempo, focaram, de um lado, a oposição masculino 
x feminino, e, de outro, evidências de formas de conivência ou 

9	  Por outro lado, o próprio nome Bibiana remete a Santa Bibiana, mártir romana do século 
IV, que sendo órfã foi forçada a exercer a prostituição, mas se negou a aceitá-lo e como 
castigo foi torturada e assassinada, portanto, trata-se também de uma figura de vítima de 
violência machista
10	 O protagonista fanfarrão Perilo Ambrósio mata um escravo para se enodoar com o 
seu sangue e assim fingir ter tomado parte em combates pela independência; depois para 
impedir que o companheiro da vítima o desmascare, corta a sua língua.



93Eixo Roda, Belo Horizonte, v. 32, n. 4, p. 81-107, 2023

de cumplicidades femininas. Sob a simbologia da “sororidade”, 
conceberam-se conceitos sobre processos identitários “naturalmente” 
vividos pelas mulheres em suas relações entre si, moldados por 
sentimentos e sensibilidades inclusive das mulheres feministas de 
diferentes tempos forjados, sobretudo, na experiência da maternidade 
vista como “igual” para todas. (Costa, 2009, p. 12)

O conceito em questão não deixa de envolver certos problemas, aos 
quais Gomes Costa aponta, escrevendo:

Um pouco dos registros etimológicos do termo “sororidade”, tomado 
como tradução conceitual do termo sororité, ajuda a percebê-lo como 
um constructo simbólico de uma solidariedade considerada “própria” 
a relações entre mulheres e a processos identitários feministas [...]. 
Examinada em muitos indícios, essa solidariedade nem sempre se 
verifica, pois também pode interromper-se e/ou mudar de sentido. Em 
português [...] o termo “sororidade” não existe; usa-se “irmandade” 
como equivalente ao de sororité, em francês, e ao de sisterhood, em 
inglês, codificado como esse modo de solidariedade entre mulheres, 
vindo de tempos recuados da história humana. Sugere muito das 
práticas e das sociabilidades femininas sem nada enunciar das 
dissensões entre mulheres, tão frequentes, ocultando seu antônimo: a 
pluralidade de relações de poder e dominação também presentes nas 
formas de convivência de mulheres com mulheres. (Costa, 2009, p. 14)

Se optamos por empregar o termo no contexto da discussão de Torto 
Arado é precisamente para dar conta da codificação no texto itamariano 
desse caráter problemático do conceito, remetente a um ideal nem sempre 
verificável e que mantém relações complexas com as noções de semelhança 
e alteridade.

O valor ambivalente da sororidade11 – ou seja, a sua compreensão não 
unicamente como termo afirmativo, mas também problemático – está presente 

11	 O caráter problemático, ambivalente – dialético, poder-se-ia dizer – dos “Laços de 
família” é evidente tanto para quem conheça os contos de Clarice Lispector da coletânea 
assim titulada, como para quem esteja familiarizado com antropologia estrutural. Confiram-
se, nesse sentido, os clássicos estudos sobre o parentesco de Lévi-Strauss (1982, p. 524). 
Do vasto e complexo estudo sobre o tema evoquemos a modo de exemplo a seguinte 
constatação: “Os irmãos são próximos uns dos outros, mas são tal por sua semelhança, 
assim como as estacas ou os tubos das flautas. Ao contrário, os cunhados são solidários 
porque se completam e possuem, um para o outro, uma eficácia funcional”. Nesse sentido, 



94Eixo Roda, Belo Horizonte, v. 32, n. 4, p. 81-107, 2023

nas mitologias. No antes referido mito grego sobre Filomela, interessa-nos 
destacar sobretudo esse valor positivo, de cumplicidade entre irmãs que 
conseguem se comunicar e organizar juntas uma resistência solidária ante os 
abusos masculinos. Filomela, maltratada e mutilada por Tereu não pode falar, 
mas – segundo a tradução das Metamorfoses do grande poeta neoclássico 
português Bocage: “Às grandes aflições indústria acode. / Sutil, cândida teia 
urdindo a furto, / Entre alvos fios põe purpúreas letras, / Indícios da ferina 
atrocidade” (Ovídio, 2018, p. 111). Isto é, ela consegue fazer um bordado em 
que coloca, em letras vermelhas, a denúncia dos estupros sofridos de Tereu. 
Depois ela manda o bordado envolvido para a sua irmã, Progne:

Eis a rainha desenvolve a tela, 
E lê, e entende a miseranda história, 
E cala-se (calar-se é quase incrível!) 
A dor lhe tolhe a voz; termos que expressem 
A sua indignação, não tem, não acha; 
Nem se ocupa em chorar: confusa, absorta, 
Mil horrendas tenções volve na mente, 
E embebe-se na imagem da vingança.
(Ovídio, 2018, p. 111)

Nós sabemos que o tema da vingança aparece fortemente tematizado 
no desfecho do romance Torto Arado; a referência mitológica permite 
ressaltar a dimensão feminista dessa desforra. Nesse sentido podemos 
lembrar como outra personagem da narrativa de Itamar, Maria Cabocla acode 
a Belonísia para buscar proteção da violência doméstica perpetrada por seu 
marido Aparecido12, violência análoga àquela que a própria protagonista 
sofre por parte de Tobias. Agora, se Filomela não podendo falar, borda uma 
mensagem para a sua irmã numa tela13, Belonísia escolhe outra estratégia: 
elas se comunicam por meio de gestos, isto é, através do corpo.

a trajetória de Belonísia e Bibiana poderia ser vista como esforço de passar daquela 
fraternidade primitiva, insignificante em si, a uma sororidade mais funcional.
12	 Vale notar que esse ato de solidariedade une Belonísia com outra mulher que não a 
própria irmã, circunstância que confirma o que já era evidente, ou seja, que a sororidade 
não tem de estar condicionada por laços de sangue.
13	 Esse motivo, por sua vez, pode lembrar de outro mito, o mito de Aracne, quem na 
competição na arte de bordar contra Atena também elegeu como tema do seu bordado os 
abusos masculinos, nomeadamente, as traições do seu pai, Zeus. Em todo caso, sem entrar 



95Eixo Roda, Belo Horizonte, v. 32, n. 4, p. 81-107, 2023

Neste ponto pode ser notado um logro bem importante de Itamar, 
que tem a ver com a maneira como o autor representa a aprendizagem de 
comunicação entre as irmãs e como elas, como resultado, de alguma forma 
se tornam uma só, indiscerníveis. A última frase do primeiro capítulo é o 
imperativo da avó Donana furiosa com a desobediência das meninas, mas 
ainda não ciente do que aconteceu: “Falem” (Vieira Junior, 2022, p. 16). 
Com efeito, o sujeito da fala daí em diante vai ser plural. A narração que aí 
começa é, de fato, construída de tal maneira que até vários capítulos mais 
tarde como leitores não sabemos qual das duas irmãs ficou com a língua 
cortada. Elas se tornam uma só ao falarem.

Antes de que isso aconteça, no começo, fica sublinhado que o 
sofrimento de cada uma das irmãs, provocado pelo acidente, tem outro grau:

Na volta [do hospital] estávamos bastante doloridas, uma mais que a 
outra, esgotadas da mesma forma, apesar da extensão das lesões ter 
sido distinta. Uma havia amputado a língua, a outra tinha tido um corte 
profundo, mas estava longe de perdê-la”. (Vieira Junior, 2022, p. 19)

Porém, elas conseguem superar essa desproporção:

Quando retomamos as brincadeiras, havíamos esquecido as disputas, 
agora uma teria que falar pela outra. Uma seria a voz da outra. Deveria 
se aprimorar a sensibilidade que cercaria aquela convivência a partir 
de então. Ter a capacidade de ler com mais atenção os olhos e os 
gestos da irmã. Seriamos as iguais. A que emprestaria a voz teria que 
percorrer com a visão os sinais do corpo da que emudeceu. A que 
emudeceu teria que ter a capacidade de transmitir com gestos largos e 
também vibrações mínimas as expressões que gostaria de comunicar. 
(Vieira Junior, 2022, p. 23)

A narradora não revela qual das duas é que não tem voz e qual tem 
de falar por ela, uma se confunde com a outra. E com efeito, à medida que 
se aprimoram nessa arte de comunicação sem palavras, se diz: “Com o 
passar dos anos, esse gesto se tornou uma extensão das nossas expressões, 
até quase nos tornamos uma a outra, sem perder a nossa essência. Foi assim 

mais profundamente nessas correspondências mitológicas, vale lembrar a importância 
da figura de Aracne e do trabalho de bordar para a teoria feminista, sobretudo na obra de 
Nancy K. Miller (1988) e a sua proposta de “aracnologia” como maneira de autoexpressão 
própria da mulher como ente privado de voz na cultura patriarcal.



96Eixo Roda, Belo Horizonte, v. 32, n. 4, p. 81-107, 2023

que me tornei parte de Belonísia, da mesma forma que ela se tornou parte 
de mim” (Vieira Junior, 2022, p. 25).

Essa união das irmãs, a sua fusão em uma só entidade parece uma 
figura bem curiosa, sobretudo se tentarmos enxergar nela certas analogias 
com modelos já consagrados da literatura brasileira. Desejamos propor, 
neste sentido, cotejar a narrativa de Itamar com A paixão segundo G.H. 
(1964) de Clarice Lispector. A proximidade entre os dois textos se revela 
de um modo privilegiado na importância que assume em ambas as obras o 
ato simbólico de levar para a boca um objeto fascinante e perigoso. Nesse 
sentido, a faca da avó teria o mesmo estatuto que a barata da Paixão de 
Clarice. Em ambos os casos esse gesto que lembra uma comunhão iniciática 
leva a uma espécie de metamorfose de identificação. Da mesma forma que 
G.H. se identifica com a barata (que de alguma forma está substituindo 
Janair, a empregada), assim as duas irmãs no romance de Itamar chegam a 
se identificar a uma com a outra, vivenciam uma espécie de metamorfose, 
conforme fica ilustrado no quadro:

Quadro 2. Paralelismo entre barata e faca em A paixão segundo G.H. e Torto Arado

A paixão segundo G.H. Torto Arado
Sujeito G.H. Belonísia e Bibiana

Objeto Barata Faca

Localização Guarda-roupa no quarto da 
empregada

Mala debaixo da cama no cômodo da 
cozinha

Líquido Massa branca Sangue

Destinadora 
ausente

Janair Avó Donana

Relação inicial 
de diferença/
semelhança

Antagonismo tácito, ódio 
emascarado entre G.H. e 
Janair

Desentendimento apesar da proximi-
dade entre as irmãs

Emoções 
suscitadas

Fascínio, repulsa, ódio Fascínio, curiosidade

Mudança Solidariedade e perda da 
própria subjetividade

Sororidade e fusão das subjetivi-
dades das duas

Fonte: Elaboração própria.



97Eixo Roda, Belo Horizonte, v. 32, n. 4, p. 81-107, 2023

Nem faca, nem barata são objetos que se costumem colocar na boca. 
Trata-se, antes bem, de dois emblemas de perigo, um associado à violência 
física, outro à possível infecção e sobretudo a um sentimento de repulsa 
visceral. O perigo, entretanto, parece despertar o fascínio das protagonistas 
por motivos analógicos: o objeto se relaciona com uma pessoa –ausente no 
preciso momento em que os personagens se deparam com o objeto– que 
é a presença cotidiana e corriqueira e, no entanto, altamente misteriosa. 
No caso da Paixão trata-se de uma taciturna e razoavelmente ressentida 
empregada doméstica e no caso de Torto Arado, de uma avó que muitas 
vezes tomava conta das meninas, mas que guardava insondáveis segredos 
ligados ao seu passado, que a faziam conversar a sós, talvez tratando com 
espíritos. A ausência delas – Janair “se despedira” (Lispector, 2013, p. 18) 
e Donana “se afastou em direção ao quintal” (Vieira Junior, 2022, p. 13) – 
faz com que a curiosidade leve as protagonistas a entrarem nos quartos das 
respetivas figuras ausentes. No quarto de Janair há um armário, no quarto 
de Donana há uma cama, do armário vai sair a barata, de dentro de cujo 
corpo após o golpe com a porta vai sair a massa branca, de debaixo da cama 
as irmãs retiram a mala, da qual retiram a faca, que vai fazê-las sangrarem. 
Nos dois casos se narram experiências com caraterísticas de um ritual de 
iniciação: nada vai ser igual na vida das protagonistas após terem colocado 
na boca os objetos de perigo. O que é mais importante nesse paralelismo 
é que ambas as histórias podem ser lidas como alegorias éticas. Lispector 
fala da superação do profundo ódio que subjaz as relações raciais. É que 
G.H. faz o esforço de se identificar com aquela “vida nua” (Agamben, 2007, 
p. 16-20), a vida de Janair, em cujo repúdio se baseia seu estilo de vida. 
Finalmente, ela consegue “passar para o lado dela”, assumindo a violência 
que descobre profundamente própria dela, como um instinto básico que 
ela atravessa para chegar ao ideal de “solidariedade”: “Olhei-a, à barata: 
eu a odiava tanto que passava para o seu lado, solidária com ela, pois não 
suportaria ficar sozinha com minha agressão” (Lispector, 2013, p. 45)14.

14	 Lembrando da imagem do “ovo quente” na boca de Belonísia, poderíamos pensar ainda 
no conto “O ovo e a galinha” e os esforços da sua autora por exprimir o inexprimível. 
Ocorre que essa luta espiritual tem o se correspondente material no próprio corpo da 
autora. Numa das poucas entrevistas concedidas à imprensa, Clarice confessou: “Muitas 
pessoas pensam que eu falo desta maneira por causa de um sotaque russo. Mas eu tenho 
a língua presa. Há a possibilidade de cortar, mas meu médico falou que dói muito. Tem 



98Eixo Roda, Belo Horizonte, v. 32, n. 4, p. 81-107, 2023

Na narrativa de Itamar quem participa na comunhão inicial não são 
entes posicionados em polos opostos da hierarquia social ou ontológica (ser 
humano frente a uma barata; protagonista branca da alta sociedade burguesa 
frente a uma empregada doméstica negra), mas entes exatamente iguais, 
que, no entanto, inicialmente também não conseguem se solidarizar. Afinal, 
porém, graças a essa vivência de conhecer o sabor do sangue ancestral 
comum, chegam a se tornar uma só. Exatamente essa figura de “tornar-
se uma só” e falar não uma em nome da outra, mas sempre em um plural 
irreduzível parece uma figura bem interessante por encerrar uma resposta 
original ao dilema que atravessa grande parte da literatura latino-americana 
do século XX, articulando-se também na teoria pós-colonial na forma do 
título do famoso ensaio de Gayatri Spivak (2010): “Pode o subalterno 
falar?” A figura da língua cortada coloca exatamente essa pergunta15, frente 
à qual muitas vezes se cai num profundo pessimismo, sugerindo-se que 
efetivamente, o subalterno não pode falar e que essa mudez é a condição 
inerente dele ou dela16. O grande desafio ético da literatura sempre foi 
aquele de dar a voz a quem não a têm, como fica exemplificado no título 

uma palavra que eu não posso falar, senão todo mundo cai pra trás: Aurora” (Gotlib, 1995, 
p. 65). Além de certa longínqua semelhança fonética entre as palavras “aurora” e “arado” 
e do curioso fato de que a palavra que mais horrorosa ficava no suposto sotaque russo de 
Clarice fosse precisamente o nome do cruzador que serviu como estopim da Revolução 
Bolchevique – circunstância histórica facilmente localizável na cadeia de causas e efeitos 
que fez com que Chaia Lispector se tornasse escritora brasileira (coincidência, aliás, com 
possíveis implicações psicanalíticas) – o que parece especialmente relevante para o caso de 
Bibiana e Belonísia é que lembrar da citada intervenção da autora de A paixão segundo G.H. 
permite entrever interpretações alternativas sobre a intencionalidade do gesto inicial das 
irmãs protagonistas de Torto Arado. Será que as duas, cientes de terem, como subalternas, 
as línguas “presas”, tentaram o doloroso corte para poderem, afinal, falar. E falar, quem 
sabe, em uma verdadeira revolução?
15	 A imagem das mãos dilaceradas acrescenta outra pregunta, igualmente dramática: será 
que o subalterno pode fazer algo? À questão sobre a representação se acrescenta, assim, 
a pergunta sobre a agência.
16	 “Devemos acolher também toda recuperação de informação em áreas silenciadas, como 
está ocorrendo na antropologia, na ciência política, na história e na sociologia. Contudo, a 
pressuposição e a construção de uma consciência ou de um sujeito sustentam tal trabalho e 
irá, a longo prazo, se unir ao trabalho de constituição do sujeito imperialista, mesclando a 
violência epistêmica com o avanço do conhecimento e da civilização. E a mulher subalterna 
continuará tão muda como sempre esteve” (Spivak, 2010, p. 86).



99Eixo Roda, Belo Horizonte, v. 32, n. 4, p. 81-107, 2023

da coletânea de contos do peruano Julio Ramón Ribeyro, A palavra do 
mudo17. Itamar responde a esse dilema precisamente construindo a dupla de 
personagens irmãs, das que uma, por si só, não pode falar, mas sim, podem 
falar juntas. É mais: só juntas são mesmo, conforme ao lema africano de 
ubuntu, originário dos povos bantos, que foi promovido no contexto da 
oposição ao apartheid na África do Sul por Nelson Mandela e Desmond 
Tutu, e no Brasil de hoje é recuperado pelo rapper Emicida18. Como faz 
notar a cientista cognitiva Abeba Birhane (2017), trata-se de uma filosofia 
basicamente anti-cartesiana, que desafia a noção de cogito ergo sum, situando 
a fonte e a base da existência do sujeito no coletivo e na solidariedade.

Existe em Torto Arado ainda uma outra solução para a pergunta sobre 
o tipo de voz que pode ter uma pessoa muda. Perto do final encontramos 
o seguinte trecho: 

Correu os caminhos de Água Negra. Na mata, nos rios, nos marimbus, 
em cada palmo de terra, tentou reconhecer e recordar cada árvore. [...] 
E os sons, os sons dos animais, das folhas ao vento, do rio correndo, 
os sons ecoavam perenes em seu interior. Fosse nas tarefas do dia ou 
no sono leve da noite. Então sentiu que desde sempre o som do mundo 
havia sido a sua voz. (Vieira Junior, 2022, p. 248)

Se bem Bibiana não tem voz própria, a sua voz é o “som do mundo”. 
Isto nos leva, por sua vez, a uma outra leitura possível da distorção fonética 
do título como “dor do arado”. Se trata de uma leitura mais metafórica, que 
remeteria ao dilaceramento, deformação e destruição sofridas a causa da 
ação direta de um arado, não pela prolongada fricção na pele dos cabos pelos 

17	 Trata-se de um motivo recorrente, usado sobretudo para referir-se aos músicos engajados 
socialmente. O qualificativo de “voz dos que não têm voz” já foi aplicado a artistas tão 
diversos como a cantante argentina Mercedes Sosa e à clássica banda de rap brasileira 
Racionais MCs.
18	 O site da gravadora Laboratório Fantasma, fundada pelo artista, fornece a seguinte 
explicação: “Tendo origem do idioma kibundu dos povos de matriz bantu do continente 
africano, a palavra ‘ubuntu’ não tem uma tradução exata e literal em português, mas seu 
significado seria, de maneira geral, ‘existências conectadas entre si’ [...] Partindo do 
entendimento que não somos seres isolados em nós e sim que nossa existência se reflete e 
se conecta ao outro, percebemos que [...] dependemos da cooperação [uns] dos outros para 
existirmos. E, tendo isso em mente, respeito, compaixão, empatia, solidariedade passam 
a ser valores intrínsecos para o convívio em sociedade” (Camilo, 2022).



100Eixo Roda, Belo Horizonte, v. 32, n. 4, p. 81-107, 2023

quais a pessoa segura a ferramenta, mas pelo desgarro com as suas dentais, 
as partes afiadas do instrumento de lavoura. Esses fios, porém, só tocam, só 
lavram mesmo, a terra. Se coloca, portanto, uma nova pergunta: será que a 
terra pode experimentar dor? A ideia que Itamar transmite no texto é que em 
algum sentido pode, pois se a voz da protagonista é o “som do mundo”, a 
terra, logicamente, será, com efeito, seu corpo. Assim, a terra se torna corpo, 
mas também ocorre o inverso: o corpo se torna terra. As duas instâncias 
se misturam até ficarem quase indistinguíveis numa das mais destacadas 
intervenções da obra, quando Salustiana, a mãe das irmãs protagonistas, 
resiste ante a pressão por parte dos novos donos que gostariam de mandar 
os moradores para fora de fazenda recém adquirida. Ela diz:

Fui parida, mas também pari esta terra. [...] Não sei se a senhora sabe, 
mas eu peguei em minhas mãos a maioria desses meninos, homens e 
mulheres que a senhora vê por aí. Sou mãe de pegação deles. Assim 
como apanhei cada um com minhas mãos, eu pari esta terra. Deixa ver 
se a senhora entendeu: esta terra mora em mim”, bateu com força em 
seu peito, “brotou em mim e enraizou.” “Aqui”, bateu novamente no 
peito, “é a morada da terra”. (Vieira Junior, 2022, p. 229-230)

Se estabelece aqui uma relação muito íntima entre a terra e o corpo 
feminino e se considerarmos que “terra” pode ser entendida como metonímia 
de “ecossistema”, do qual os humanos são parte e da sua relação sustentável 
com o qual depende a sobrevivência deles, então enxergaremos também 
a dimensão que podemos chamar de ecofeminista19 do texto de Itamar. A 
analogia entre corpo feminino e terra (centrada na ideia da fertilidade, que 
com certeza pode ser visto como redutivo com respeito à subjetividade da 

19	 Para os efeitos do nosso argumento entendemos o ecofeminismo de um modo geral, 
como um estilo de pensamento que permite juntar a defesa das causas feministas (em 
contra da opressão da mulher) com a crítica da exploração e degradação dos ecossistemas, 
derivados das mesmas fontes na cultura patriarcal antropo- e androcéntrica. Não nos 
situamos dentro nem advogamos por um posicionamento filosófico claramente definido. 
Sobre a diversidade de tais posicionamentos no campo da filosofia feminista ambiental, cf. 
Warren, 2015. Dentre as perspectivas revisadas pela autora, têm interesse particular para 
nós as leituras feministas da “ética da terra” (land ethics) de Aldo Leopold. Uma leitura 
ecofeminista filosoficamente mais profundada de Torto Arado parece uma tarefa importante 
que, no entanto, excede as ambições do presente ensaio.



101Eixo Roda, Belo Horizonte, v. 32, n. 4, p. 81-107, 2023

mulher por boa parte do pensamento feminista20), aqui revela seu potencial 
de interseccionalidade21 já que o corpo feminino e a terra/ecossistema sofrem 
de uma certa forma a mesma violência e o mesmo tipo de abusos. Ao mesmo 
tempo, recuperando a terminologia da análise dos mitos levi-straussiana, 
poderíamos observar que temos a ver aqui com uma forte reafirmação da 
autoctonia no duplo sentido da palavra: histórico-legal (os quilombolas 
serem da sua terra, ela lhes pertencer e eles pertencerem a ela), assim como 
ontológico-cosmológico: o ser humano constituir-se enquanto tal na sua 
ligação essencial à terra – e acaso, ser “terrano”22.

20	 Lynn M. Stearney (1994, p. 145) aponta: “The maternal archetype is a rhetorically 
powerful image that is invoked to motivate the protection and sustenance of the environment. 
However, the use of motherhood as a unifying principle confounds womanhood with 
motherhood, and fails to honor the complexity of motherhood as an ideologically and 
socially constructed institution. A gender-neutral metaphor may more effectively serve 
both the environmental and feminist interests of the ecofeminist movement”.
21	 Entendemos a figura de terra-corpo como interseccional no sentido dela permitir enxergar 
que os mecanismos de dominação pautados por diversos marcadores sociais de diferença 
se retroalimentam, cruzando-se igualmente com o que poderíamos chamar de marcadores 
ontológicos de diferença (humano frente ao não humano etc.). Lembremos ainda com Amy 
Allen (2021) que: “Theories of intersectionality highlight the complex, interconnected, 
and cross-cutting relationships between diverse modes of domination, including (but not 
limited to) sexism, racism, class oppression, and heterosexism. The project of intersectional 
feminism grew out of Black feminism, which, as scholars have recently noted, has a long 
tradition of examining the interconnections between racism and sexism, stretching back 
to the writing and activism of late 19th and early 20th century black feminists”.
22	 Evocamos aqui o termo de Bruno Latour mobilizado por Déborah Danowski e Eduardo 
Viveiros de Castro em Há mundo por vir? Ensaio sobre os medos e os fins. Na guerra pelo 
futuro do planeta no contexto dos desastres do antropoceno, os “Terranos são o partido 
por quem Latour parece se inclinar, aquele que ele procura suscitar nas suas conferências 
de teologia política. Ligados ontológica e politicamente à causa da Terra, os Terranos se 
erguem hoje em guerra (mas, espera Latour, repetindo estranhamente Carl Schmitt, «eles 
podem vir a ser os artesãos da paz») contra os ambíguos e traiçoeiros Humanos, que são, 
bem entendido, os Modernos, essa raça – originalmente norte-ocidental, mas cada vez 
menos europeia e mais chinesa, indiana, brasileira – que negou a Terra duas vezes, seja 
afirmando-se tecnologicamente liberta das provações da natureza, seja definindo-se como 
a única civilização que escapou do mundo fechado (mas perigoso e imprevisível) dos 
animismos arcaicos e soube abrir-se ao universo infinito (mas saturado de imperturbável 
necessidade) da natureza inanimada” (Danowski; Castro, 2014, p. 123-124).



102Eixo Roda, Belo Horizonte, v. 32, n. 4, p. 81-107, 2023

O “arado torto” se presta a fazer as vezes da imagem metonímica da 
mentada violência contra a terra/corpo. Deste modo, a frase “dor do arado” 
remeteria também exatamente às consequências destrutivas do uso daquele 
“arado torto, deformado, que penetrava a terra de tal forma a deixá-la infértil, 
destruída, dilacerada” e, neste sentido, remeteria aos problemas com os 
quais o romance de Itamar não lida diretamente, mas que estão de alguma 
forma latentes no seu horizonte de significado. Trata-se, nomeadamente, do 
problema, tão brasileiro e latino-americano, quanto global, do extrativismo, 
que com a mineração – desde a exploração colonial da prata de Potosí em 
Bolívia até o garimpo ilegal na Amazônia hoje – fere a terra, ao tempo que 
corrói e destrói corpos humanos, instrumentos e objetos de agressiva e 
desgarradora penetração.

Esse campo na crítica brasileira fica amplamente aberto pelo 
esplêndido trabalho de José Miguel Wisnik, Maquinação do mundo. 
Drummond e a mineração (2018). A leitura da poesia drummondiana permite 
ao autor mostrar como o texto literário não só se coloca em “embate direto 
com as circunstâncias”, mas “as atravessa e as ultrapassa, mergulhando 
na obscuridade da própria época” – época que hoje conhecemos como 
‘antropoceno’ – “de modo a tornar-se capaz, na surdina, de promover 
inesperadas relações com os tempos contemporâneos”. Esse tipo de literatura 
– e aqui propomos incluir a prosa de Itamar nessa categoria – permite, assim, 
articular uma penetrante e profunda denúncia da “maquinaria totalizante dos 
dispositivos de dominação e exploração intensiva do planeta, que envolvem 
«tudo que define o ser terrestre»” (Wisnik, 2018, p. 19).

Se Drummond articula a sua denúncia e a elegíaca queixa perante a 
devastação da própria terra, acontecida com a “intervenção histórica sobre 
as jazidas de ferro de Itabira”, vale a pena lembrar que o “torto arado” 
evocado originalmente por Tomás Antônio Gonzaga se crava não longe de 
lá, na terra de umas Minas Gerais emergentes na segunda metade do século 
XVIII como uma potência extrativista. Não é casual nesse contexto que 
Gonzaga escrevesse em Marília de Dirceu os conhecidos versos:

Tu não verás, Marília, cem cativos
tirarem o cascalho e a rica terra,
ou dos cercos dos rios caudalosos,
ou da minada serra.



103Eixo Roda, Belo Horizonte, v. 32, n. 4, p. 81-107, 2023

Não verás separar ao hábil negro
do pesado esmeril a grossa areia,
e já brilharem os granetes de oiro
no fundo da batéia.

Não verás derrubar os virgens matos,
queimar as capoeiras inda novas,
servir de adubo à terra a fértil cinza,
lançar os grãos nas covas
(Gonzaga, 1862, p. 97-98)

Sob essa luz a conservação da forma original gonzaguiana do título 
do romance de Itamar pode ser entendida não tanto como homenagem 
ao clássico, como um apontamento às raízes do mal exposto à sua 
poética denúncia. É esse “torto arado” de Gonzaga que fica desse modo 
desmascarado como um “arado torto”, símbolo de uma forma perversa de 
se relacionar com a terra, assim como com outro ser humano; no caso, o 
africano escravizado e invisibilizado (“não verás”).

Na literatura brasileira do século XX a violência foi metonimizada de 
formas particularmente intensas e ricas através de duas imagens de objetos 
de metal: a bala, aquele misterioso multum in parvo, o “pedacinhozinho 
de metal” de Grande Sertão: Veredas (Rosa, 1988, p. 11), responsável por 
tantas mortes. Afinal, “sempre há alguma bala voando desocupada” (Melo 
Neto, 2008, 76-77). Paulo Lins de uma maneira genial une a imagem da bala 
com a problemática da mudez, da falta de voz de quem sofre a violência, no 
excelente trecho poético da Cidade de Deus, onde o narrador invoca: “Poesia, 
minha tia, ilumine as certezas dos homens e os tons de minhas palavras. É 
que arrisco a prosa mesmo com balas atravessando os fonemas. [...] Falha a 
fala. Fala a bala” (Lins, 2002, p. 21). O romance de Itamar, como sabemos, 
coloca a mesma questão: a da falha da fala. Mas aí não é a bala que fala: é 
exatamente o arado – esse arado caraterizado por sua relação de analogia 
ao outro instrumento de metal: a faca, com a qual as meninas ferem as suas 
línguas no começo. Esse objeto, altamente simbólico, pode remeter à faca 
sobre a qual escreveu João Cabral de Melo Neto (2008, p. 119-133), por 
sua vez, de novo comparada a “uma bala enterrada no corpo”: a “faca só 



104Eixo Roda, Belo Horizonte, v. 32, n. 4, p. 81-107, 2023

lâmina”23. O arado representado por Itamar, como tentamos mostrar, também 
fere pelos dois lados: fere as mãos pelos cabos e fere a terra, como se fosse, 
com efeito, um arado só lâmina.

E, entretanto, ao final do romance Itamar propõe uma certa visão de 
resistência e de revolta ante o poder desse arado sinistro. Os elementos que 
analisamos aqui começam a aparecer com o signo invertido, afinal “você 
pressente e aceita que suas mãos, as mesmas que lavram a terra de onde se 
levanta a vida, poderiam ser o amparo ou o fracasso de toda uma luta” (Vieira 
Junior, 2022, p. 248): ficamos sabendo no desfecho que as mãos das meninas 
sangram basicamente por conta do trabalho – ao que seus corpos são levados 
pela “encantada”, Santa Rita Pescadeira – de escavar com uma enxada (que 
substitui desse modo o velho arado troncho) um fojo em que há de cair “a 
onça”, que grassa solta pelos matos vizinhos. Trata-se na verdade do novo 
dono das terras, Salomão24, quem quer expulsar os moradores quilombolas, 
representado como felino depredador em alusão provável ao perspectivismo 
ameríndio. Se sugere assim que aquele arado só lâmina (substituível por uma 
enxada, com a qual escavar o fojo, que nem “enxadachim” do conto rosiano 
“Fatalidade”) é também uma faca de dois gumes. Com a ajuda da “poesia”, 
que definitivamente é “sua tia”, Itamar permite imaginar que aquilo que foi 
torto, aquilo que foi arado, possa ser invertido numa poética revolução, e 
afinal – ficar odara.

23	 Essa faca parece ser o contrário daquela “faca só cabo”, ao desparecimento de cuja lâmina 
se refere Riobaldo relatando o episódio que ele pretende que exemplifique uma intervenção 
divina: “um dia, num curtume, a faquinha minha que eu tinha caiu dentro dum tanque, só caldo 
de casca de curtir, barbatimão, angico, lá sei. – ‘Amanhã eu tiro...’ – falei, comigo. Porque era 
de noite, luz nenhuma eu não disputava. Ah, então, saiba: no outro dia, cedo, a faca, o ferro 
dela, estava sido roído, quase por metade, por aquela agüinha escura, toda quieta. Deixei, para 
mais ver. Estala, espoleta! Sabe o que foi? Pois, nessa mesma da tarde, aí: da faquinha só se 
achava o cabo... O cabo – por não ser de frio metal, mas de chifre de galheiro” (Rosa, 1988, 
p. 15). Trata-se de uma espécie de desarme, que, portanto, poderia ser visto como contraponto 
do imperativo de “Deus mesmo, quando vier, [vir] armado” (Rosa, 1988, p. 11).
24	 Observe-se que este nome bíblico está ligado ao extrativismo através da figura do rei 
hebreu Salomão, possuidor de fabulosas riquezas, nomeadamente de ouro e prata, metais 
extraídos supostamente nas míticas “minas do rei Salomão”, que deram nome ao romance 
de aventuras de Henry Rider Haggard de 1885 e suas posteriores adaptações audiovisuais.



105Eixo Roda, Belo Horizonte, v. 32, n. 4, p. 81-107, 2023

Referências

AGAMBEN, Giorgio. Homo sacer. O poder soberano e a vida nua. 
Tradução: Henrique Burigo. Belo Horizonte: Editora UFMG, 2007.
ALLEN, Amy. Feminist Perspectives on Power. Stanford Encyclopedia of 
Philosophy, Oct. 2021. Disponível em: https://plato.stanford.edu/entries/
feminist-power . Acesso em: 9 nov. 2022.
AZEVEDO, Aluísio de. O Cortiço. Rio de Janeiro, RJ: Garnier, 1925.
BARTHES, Roland. O Neutro. Tradução: Ivone Castilho Benedetti. São 
Paulo, SP: Martins Fontes, 2003.
BECKMAN, Ericka. Rosario Castellano’s Southern Gothic: Indiginous 
Labor, Land Reform, and the Production of Ladina Subjectivity. In: 
SÁNCHEZ PRADO, Ignacio M. Mexican Literature in Theory. London/
New York: Bloomsbury, 2019.
BIRHANE, A. Descartes was wrong: a person is a person through other 
persons. Aeon, 2017. Disponível em: https://aeon.co/ideas/descartes-
was-wrong-a-person-is-a-person-through-other-persons. Acesso em: 
19 nov. 2022.
CAMILO, Caio. Ubuntu: Eu Sou Porque Nós Somos. Laboratório 
Fantasma, 2022. Disponível em: https://www.laboratoriofantasma.com/
blog/ubuntu-eu-sou-porque-nos-somos.html?v=637943ee2894b. Acesso 
em: 19 nov. 2022.
CAMPOS, Haroldo de. Alea I. Variações semânticas. In: Moisés Nascimento, 
Rio de Janeiro, ago. 2016. Disponível em: https://moisesnascimentoblog.
files.wordpress.com/2016/08/poesia-haroldo-de-campos.pdf. Acesso em: 
20 nov. 2022.
CAUDURO, Flávio Vinicius. Escrita e différance. Revista Famecos, Porto 
Alegre, v. 3, n. 5, p. 63-72, 1996.
COSTA, Suely Gomes. Onda, rizoma e “sororidade” como metáforas: 
representações de mulheres e dos feminismos (Paris, Rio de Janeiro: Anos 
70/80 do século XX). INTERthesis, Florianópolis, v. 6, n. 2, p. 1-30,2009.
DANOWSKI, Débora; CASTRO, Eduardo Viveiros de. Há mundo por vir? 
Ensaio sobre os medos e os fins. Florianópolis: Cultura e Barbárie, 2014.
DERRIDA, Jacques. Gramatologia. Tradução: Miriam Schnaiderman e 
Renato Ianini Ribeiro. São Paulo: Perspectiva, 1973.



106Eixo Roda, Belo Horizonte, v. 32, n. 4, p. 81-107, 2023

FREUD, Sigmund. The Antithetical Meaning of Primal Words. Translation 
by James Strachey. In: FREUD, Sigmund. The Standard Edition of the 
Complete Psychological Works of Sigmund Freud. London: Hogarth Press, 
1957, p. 155-161.
GONZAGA, Thomaz Antonio. Marília de Dirceu Rio de Janeiro: 
Garnier, 1862.
GOTLIB, Nádia Batella. Clarice – Uma vida que se conta. São Paulo: 
Ática, 1995.
LÉVI-STRAUSS, Claude. As estruturas elementares do parentesco. 
Tradução: Mariano Ferreira. Petrópolis: Vozes, 1982.
LÉVI-STRAUSS, Claude. A estrutura dos mitos. In: LÉVI-STRAUSS, 
Claude. Antropologia estrutural. Tradução: Beatriz Perrone-Moisés. São 
Paulo: Cosac Naify, 2008, p. 221-248.
LINS, Osman. Avalovara. São Paulo: Editora Melhoramentos, 1973.
LINS, Paulo. Cidade de Deus. São Paulo: Companhia das Letras, 2002.
LISPECTOR, Clarice. A Paixão segundo G.H. Lisboa: Relógio d’Água 
Editores, 2013.
MELO NETO, João Cabral de. “Morte e Vida Severina” e outros poemas. Rio de 
Janeiro: MEDIAfashion, 2008. (Coleção Folha Grandes Escritores Brasileiros).
MILLER, Nancy K. Subject to change. Reading feminist writing. New York: 
Columbia University Press, 1988.
ODARA. In: MICHAELIS. Dicionário Brasileiro da Língua Portuguesa. São 
Paulo: Editora Melhoramentos, 2023. Disponível em: https://michaelis.uol.
com.br/palavra/BV4Ld/odara/. Acesso em: 1 jul. 2023.
OVÍDIO. Progne, Tereu e Filomela. In: PIRES, D. (org.). Obras completas de 
Bocage. Traduções. Lisboa: Imprensa Nacional - Casa da Moeda, 2018, p. 103-116.
ROSA, João Guimarães. Grande Sertão: Veredas. Rio de Janeiro: Nova 
Fronteira, 1988.
SPIVAK, Gayatri. Pode o subalterno falar? Tradução: Sandra R. Goulart 
Almeida. Belo Horizonte: Editora UFMG, 1988.
STEARNEY, Lynn M. Feminism, ecofeminism, and the maternal archetype: 
Motherhood as a feminine universal. Communication Quarterly, v. 42, n. 2, 
p. 145-159, 1994.



107Eixo Roda, Belo Horizonte, v. 32, n. 4, p. 81-107, 2023

Data de submissão: 28/01/2023. Data de aprovação: 28/08/2023.

VIEIRA JUNIOR, Itamar. Torto Arado. São Paulo: Todavia, 2022.
VIEIRA JUNIOR, Itamar. Doramar ou a odisseia. São Paulo: Todavia, 2021.
WARREN, Karen J. Feminist Environmental Philosophy. Stanford 
Encyclopedia of Philosophy, June 2015. Disponível em: https://plato.
stanford.edu/entries/feminism-environmental/#NatFemIss. Acesso em: 9 
nov. 2022.
WISNIK, José Miguel. Maquinação do mundo. Drummond e a mineração. 
São Paulo: Companhia das Letras, 2018.



Eixo Roda, Belo Horizonte, v. 32, n. 4, p. 108-122, 2023
eISSN: 2358-9787 | DOI: 10.17851/2358-9787.32.4.108-122

“Alma”, de Itamar Vieira Junior: uma análise na 
perspectiva das neonarrativas de escravidão

“Alma”, by Itamar Vieira Junior: an Analysis from 
the Perspective of Neo-slave Narratives

Shirley de Souza Gomes Carreira
Universidade do Estado do Rio de Janeiro (UERJ), Rio de Janeiro, Rio de Janeiro/ Brasil1

shirleysgcarr@gmail.com

http://orcid.org/0000-0002-8787-8283

Resumo: O presente artigo tem como objetivo analisar o conto “Alma”, de Itamar Vieira 
Junior, publicado na coletânea Doramar ou a odisseia: histórias (Vieira Junior, 2021), na 
perspectiva das neonarrativas de escravidão (Rushdy, 1997), ou seja, de narrativas que se 
ambientam na época do sistema escravagista e se apropriam de alguns elementos típicos 
dos relatos de escravos dos séculos XVIII e XIX, como a enunciação em primeira pessoa, 
o relato das atrocidades do regime escravocrata e da fuga. As neonarrativas de escravidão 
surgiram em um contexto anglófono na década de 1960, entretanto, se difundiram nos 
países em que o sistema escravocrata foi implantado, e há várias obras que podem ser 
assim compreendidas na literatura brasileira contemporânea. O artigo reflete também sobre 
o modo como essas narrativas produzem novas formas de experiência estética, bem como 
um realismo afetivo (Schøllhammer, 2013) que é evocado além da representação. No conto 
de Vieira Junior, o efeito de realidade está estreitamente ligado à questão étnico-racial e à 
intervenção na realidade receptiva (Schøllhammer, 2012, p. 130).
Palavras-chave: Alma; neonarrativa de escravidão; realismo afetivo.

Abstract: This paper aims to analyze the short story “Alma”, by Itamar Vieira Junior, 
published in the book Doramar ou a odisseia: histórias (Vieira Junior, 2021), in the 
perspective of neo-slave narratives (Rushdy, 1997), that is, of narratives that take place 
at the time of the slave system and appropriate some typical elements of the slave 
narratives from the 18th and 19th centuries, such as the first person narrative, the report 
of the atrocities of the slave regime and the escape. The neo-slave narratives emerged in 

1	 Este trabalho foi realizado com o apoio do Conselho Nacional de Desenvolvimento 
Científico e Tecnológico Brasil (CNPq), do Prociência UERJ/Faperj e do APQ1 Faperj 
E-26/211.808/2021.



109Eixo Roda, Belo Horizonte, v. 32, n. 4, p. 108-122, 2023

an English-speaking context in the 1960s, however, they spread in countries where the 
slave system was implemented, and there are several works that can be understood in this 
way in contemporary Brazilian literature. The article also reflects on how these narratives 
produce new forms of aesthetic experience, as well as an affective realism (Schøllhammer, 
2013) that is evoked beyond representation. In Vieira Junior’s short story, the reality effect 
is closely linked to the ethnic-racial issue and the intervention in the receptive reality 
(Schøllhammer, 2012, p. 130).
Keywords: Alma; neo-slave narrative; affective realism.

À guisa de introdução

Desde a publicação de Torto arado (2019), seu romance de estreia e 
vencedor do Prêmio Leya, Itamar Vieira Junior tornou-se uma celebridade 
no meio literário, obtendo também os prêmios Oceanos e Jabuti de 2020. 
A extraordinária receptividade do livro deveu-se não apenas ao caráter 
inovador de sua escrita, mas também ao engajamento em questões sociais.

O conto “Alma”, de Itamar Vieira Junior, faz parte da coletânea 
Doramar ou a odisseia, publicada em 2021, e consiste no relato de uma 
escravizada em sua luta por liberdade. O objetivo deste artigo é analisá-lo 
na perspectiva das narrativas de escravidão contemporâneas e do modo 
como estas produzem o efeito do real.

A escravidão deu origem a um conjunto de manifestações culturais 
tais como as canções que expressavam a melancolia dos escravizados e 
uma vasta tradição oral, mas também permitiu o surgimento das primeiras 
narrativas de escravizados (slave narratives) dentro de um sistema que 
negava ao cativo o letramento. Esses relatos, produzidos nos Estados 
Unidos e no Reino Unido nos séculos XVIII e XIX, narravam as histórias 
de ex-escravizados, que, após conquistarem a liberdade, tornavam públicas 
as agruras da escravidão; relatando a experiência da captura, o transporte 
da África às colônias, a brutalidade do trabalho nas plantations e eventuais 
fugas (Hawkins, 2012).

No Brasil, não houve uma produção semelhante. O único relato de 
que se tem notícia é a biografia de Mahommah G. Baquaqua, um escravizado 
que esteve no país por dois anos, cujo texto foi publicado em inglês em 1854. 
Segundo o brasilianista e historiador Robert Krueger (Vieira, 2015), que 
atualmente organiza um banco de dados com os poucos registros escritos que 



110Eixo Roda, Belo Horizonte, v. 32, n. 4, p. 108-122, 2023

há em português – entre eles uma carta de dezessete linhas da escravizada 
Esperança Garcia, datada de 1770 e endereçada ao governador da capitania 
de São José do Piauí (Mott, 1985) –, a imensa maioria dos escravizados 
brasileiros era analfabeta, razão pela qual as fontes até agora disponíveis 
são processos criminais, relatos de abolicionistas ou teses historiográficas.

Com a abolição da escravatura, as narrativas de escravizados caíram 
no esquecimento e somente na década de 1960, na esteira do Movimento 
dos Direitos Civis, a escravidão voltou a ser objeto da literatura, porém, 
obviamente, em uma abordagem ficcional. O romance Jubilee, de Margaret 
Walker, tem sido considerado o marco do surgimento de uma nova vertente 
literária, denominada neonarrativa de escravidão (Bell, 1987; Rushdy, 1999), 
que alcançou amplo reconhecimento na penúltima década do século XX, 
principalmente após a publicação do romance Amada, de Toni Morrison 
(2007). A partir de então, houve uma espécie de boom dessas narrativas, 
que não mais se restringiram ao contexto afro-estadunidense, expandindo-se 
em outros países que também estiveram sob o regime escravocrata, dentre 
eles, o Brasil.

De acordo com Joan Anim-Addo e Maria Helena Lima,

[a] escravidão tornou-se uma contra-história da modernidade, uma 
história que foi apagada da narrativa teleológica do Iluminismo 
europeu sobre racionalidade e progresso. […] Dada a existência do 
Atlântico Negro como realidade histórica e um quadro teórico para dar 
conta da circulação de corpos e ideias entre África, Caribe, Estados 
Unidos e Europa, seu escopo precisa ser ampliado para incluir o 
mundo lusófono, a África anglófona, francófona e hispanófona e a 
caribenha, bem como diferentes partes da Europa (Anim-Addo; Lima, 
2018, p. 3, tradução nossa)2.

Na literatura brasileira contemporânea, Um defeito de cor, de Ana 
Maria Gonçalves (2019), e Água de barrela, de Eliane Alves Cruz (2016), 

2	 No original: “Slavery has become a counter-history of modernity, a history that has been 
erased from the European Enlightenment teleological narrative of rationality and progress. 
[…] Given the existence of the Black Atlantic as a historical reality and a theoretical 
framework to account for the circulation of bodies and ideas between Africa, the Caribbean, 
the United States, and Europe, its scope needs to be extended to include the Lusophone 
world, the Anglophone, Francophone and Hispanophone Africa and the Caribbean, as well 
as different parts of Europe”.



111Eixo Roda, Belo Horizonte, v. 32, n. 4, p. 108-122, 2023

são indubitavelmente os exemplos mais significativos, embora haja várias 
obras que têm a escravidão como tema. Para Anim-Addo e Lima (2018, 
p. 1), “as principais razões para esse desejo […] de reescrever um gênero 
que perdeu oficialmente sua utilidade com a abolição da escravatura são a 
vontade de reafirmar o valor histórico da narrativa escrava original”3 e de 
ensejar reflexões éticas a partir de versões (re)imaginadas da subjetividade 
dos escravizados que reiteram a sua humanidade em um contexto 
desumanizador.

As neonarrativas de escravidão buscam assemelhar-se, em alguns 
aspectos, às slave narratives, seja pela adoção da voz narrativa em primeira 
pessoa, seja pelo teor do relato, que tanto pode focalizar a travessia da 
passagem do meio, como pode estender-se ao trabalho nas fazendas, aos 
castigos infligidos aos cativos e ao relato da fuga. Entretanto, a par dessa 
semelhança, as neonarrativas assumem um caráter revisionista na medida 
em que visam a colocar em xeque o arquivo colonial sobre a escravidão, 
concedendo ao sujeito escravizado algum tipo de empoderamento. Ao 
invés do caráter informativo que predominava nas slave narratives, as 
neonarrativas apresentam “inovações formais que buscam convocar a 
interpretação do leitor” (Carreira, 2021) e, ao fazê-lo, produzem novas 
formas de experiência estética.

Neste artigo, defendemos a posição de que as neonarrativas de 
escravidão produzem o que Schøllhammer (2013) denominou realismo 
afetivo, ou seja, o real que é evocado além da representação. Ao discorrer sobre 
a presença do real na literatura contemporânea, Schøllhammer afirma que

[o] realismo hoje aparece numa estranha combinação entre 
representação e não representação, por um lado visível na retomada 
de uma herança de diferentes formas históricas e por outro na 
atenção em relação à literatura em sua capacidade de intervir na 
realidade receptiva e de agenciar experiências perceptivas, afetivas 
e performáticas que se tornam reais. (Schøllhammer, 2012, p. 129).

Muito embora a maior parte das neonarrativas de escravidão pertença 
ao gênero romance, conforme buscaremos comprovar, o conto “Alma”, 

3	 No original: “The main reasons for this seemingly widespread desire to rewrite a genre 
that officially lost its usefulness with the abolition of slavery are the will to re-affirm the 
historical value of the original slave narrative”.



112Eixo Roda, Belo Horizonte, v. 32, n. 4, p. 108-122, 2023

de Itamar Vieira Junior, que é objeto de nossa análise, reúne as principais 
características que definem essa vertente literária.

“Alma”: uma neonarrativa de escravidão?

No conto de Itamar Vieira Junior, a narradora, Alma, é uma 
escravizada cujos senhores perdem seus bens e são obrigados a se instalar 
em um antigo sobrado pertencente à família. Apenas três dos escravizados 
que possuíam partem com eles: a protagonista, Luzia e Inácio. Os objetos 
e móveis que lhes restam serão transportados de barco e o senhor pede a 
Inácio que verifique as condições da embarcação. Durante a travessia, o 
barco começa a inundar-se devido a um furo no assoalho e parte da carga 
se perde. Atribuindo a culpa a Inácio, em um ato de fúria, o senhor bate 
violentamente no escravizado e o joga de bruços no assoalho furado do 
barco para obstruí-lo, fazendo com que ele se afogue. Revoltados com sua 
atual condição, os senhores se tornam cada vez mais violentos com Alma 
e Luzia. Quando esta compra a sua alforria com a ajuda das irmandades 
negras da cidade, todo o serviço da família recai sobre Alma, que, cansada 
da exploração e dos maus tratos, decide envenenar os senhores e fugir.

Essa síntese da fábula demonstra de maneira clara a filiação do conto 
à vertente das neonarrativas de escravidão: é uma narrativa em primeira 
pessoa, conduzida por uma escravizada, que narra a própria luta para obter 
a liberdade. Há, portanto, um discurso que simula a forma e o teor das slave 
narratives, traço distintivo das neonarrativas de escravidão. Entretanto, 
é necessário recordar que, nessa vertente literária, essa simulação não é 
apenas uma intertextualidade de forma e de conteúdo; vai além, ensejando 
questionamentos acerca de conceitos como raça, gênero, sexualidade, 
lugar e um debate sobre até que ponto as práticas do passado permanecem 
atuais. Ao convocar o olhar contemporâneo sobre o passado, ela exige um 
posicionamento crítico do leitor.

Valerie Smith (2007), em sua teorização acerca das neonarrativas 
de escravidão, argumenta que a produção mais recente – a partir da década 
de 1980 – tem abordado o tema a partir de uma miríade de perspectivas 
e de estilos, ora manifestando-se em uma forma que simula os romances 
realistas, fundamentada em pesquisas históricas, ora enveredando pelo 
experimentalismo narrativo pós-moderno, ora assumindo, até mesmo, a 
característica de ficção especulativa e incorporando elementos sobrenaturais 



113Eixo Roda, Belo Horizonte, v. 32, n. 4, p. 108-122, 2023

e viagens no tempo. Ainda segundo Smith (2007), até mesmo as neonarrativas 
de escravidão contemporâneas que se aproximam mais das slave narratives 
apresentam variações, desvinculando-se em grande parte da convenção que 
consistia em iniciar o relato com a frase: “Eu nasci escravo(a)”, seguida de 
informações sobre a paternidade do narrador, menção a um mestre cruel, 
descrição dos castigos infligidos aos cativos, das atividades impostas aos 
escravizados e da fuga.

Essa versatilidade se faz presente no conto de Vieira Junior, como 
demonstra o incipit, que se dá in medias res, em meio ao relato da fuga da 
protagonista:

Caminhei por muitas luas cheias, sob o sol de fogo, minhas mãos 
estavam sujas, minhas vestes rasgadas, destruídas, meu cabelo 
embolado como um novelo, sem um fio que fosse caminho para 
desatar, meus seios amarrados com uma teia de buriti, a pele cortada 
em todos os cantos, com cascões negros de sangue seco, os pés com 
os ossos rachados e com terríveis feridas, eu manejava as ervas que 
encontrava no meio da mata e fazia unguentos com as poças d’água, 
com a lama de qualquer resquício de frescor, com ervas vivas e 
verdes como a minha avó me ensinou, fazia tantas coisas, passava 
minha saliva também para curar minhas dores, sentida fome de fome, 
comia os frutos que encontrava nos caminhos, frutos que eu nunca 
tinha visto, e que travavam na minha boca com gostos amargos e de 
morte, mas muitos eram doces e me fortificavam, e se os pássaros e 
morcegos os tivessem mordido, eu comia sem medo; se não, babava 
temendo dos venenos, da morte terrível dos venenos, mas a fome 
doía, a fome corroía meu estômago, como a água que lava a pedra, e 
eu, uma mulher que caminha, e por um tempo só caminho, sou uma 
mulher que caminha sempre em frente e não volta para o que deixou lá 
longe, agora muito atrás de mim, caminho assim, esperando encontrar 
o acalanto de um lugar onde existia a liberdade, eu, uma mulher que 
nasceu acorrentada aos desejos dos meus senhores, eu que não tinha 
nome porque não era nada, que um dia toquei no coração da minha 
senhora e ela disse que eu tinha uma alma eu, uma mulher diferente 
das outras que serviam àqueles senhores, uma alma, que caminho 
sempre para a frente, e deixei o mar e a água, deixei plantações de cana 
e casa branca, deixei o moinho d’água, os carros de boi, eu (Vieira 
Junior, 2021, p. 35-36).

A fuga é narrada por meio de um fluxo que revela a confusão mental 
da personagem, demarcado pelo uso ininterrupto das coordenadas sindéticas 



114Eixo Roda, Belo Horizonte, v. 32, n. 4, p. 108-122, 2023

e das subordinações. Conforme André Luís Gomes de Jesus (2021, p. 87) 
aponta, a narradora vivencia os efeitos do trauma, mas ainda mantém alguma 
lucidez devido à necessidade de construir estratégias de sobrevivência.

A consciência da objetificação da personagem se revela quando ela 
afirma que não era nada, mas passara a chamar-se Alma, porque, um dia, 
sua senhora viu nela algum traço de humanidade; traço este reconhecido 
graças à aceitação passiva de sua subordinação. Por muito tempo, foi 
difundida uma interpretação da bula Dum diversas, de Nicolau V, à qual é 
atribuída a afirmação de que os negros não tinham alma. A animalização dos 
escravizados justificava não apenas os atos de violência praticados contra 
eles, como também a dissolução de laços familiares, como a passagem a 
seguir demonstra:

[…] eu, uma mulher que pariu com dor esse filho que tiraram dos 
meus braços, que pari outros tantos e todos os outros foram tirados de 
mim enquanto os amamentava e eles cresciam, eu, uma mulher, uma 
alma, que lutava todas as horas, e da primeira vez que me levaram um 
filho urrei de tristeza, como uma cadela, meus filhos foram arrancados 
como uma ninhada de cães, um a um foram retirando de mim (Vieira 
Junior, 2021, p. 36).

Ao final do conto, Alma justifica seu ato extremo, o assassinato dos 
senhores, “naquele dia que a alma deixou o corpo”, como o clímax de uma 
série de sofrimentos, físicos e psicológicos.

[…] sabia que, se desse as costas e fosse embora, eles iriam me buscar, 
eu, Alma, não podia fugir e deixar meus senhores como onças soltas 
para virem me caçar, muitas vezes vi como eles caçaram os homens 
pretos que fugiram, voltavam para ser castigados com muita dor, 
então eu fazia a refeição dos meus senhores, fazia sem dormir direito, 
sonhando quase acordada, eu, cansada, mas decidida a partir como 
Luzia se foi, então decidi servir com muita justiça aos meus senhores, 
bati com muita força as louças que eles tinham na cozinha, muitos 
tambores ressoaram na minha cabeça, até que minha senhora veio 
até mim para dizer que eu era uma crioula insolente, com ameaças de 
castigos, eu derrubei o tacho, eu mesma limpei o chão, os tambores 
não paravam na minha cabeça, aquela casa era uma terra de guerra, 
[…] busquei veneno para rato no fundo do sobrado, despejei uma 
quantidade maior do que colocava para os ratos e mexi com muita 
loucura aquele tacho, […] servi meus senhores com suas caras 



115Eixo Roda, Belo Horizonte, v. 32, n. 4, p. 108-122, 2023

brancas, […] eu os ouvi arrastarem a toalha da mesa com as louças 
se espatifando no chão, […] passei por cima dos meus senhores sem 
olhar para eles (Vieira Junior, 2021, p. 55).

A imagem da alma que deixa o corpo é uma metáfora da liberdade. 
O conto revela uma protagonista insubmissa, resistente, distinta da imagem 
passiva do escravizado que era comumente veiculada na literatura e na 
iconografia colonial, conforme Cuti sinaliza: um vazio proposital cujo 
objetivo era “fazer o futuro acreditar que o passado nas fazendas escravistas 
foi pacífico por parte do oprimido” (Cuti, 2010, p. 33).

Alma decide fugir vestida como dama de companhia e, para isso, 
escolhe um dos vestidos da senhora, banha-se onde ela se banhava, usa 
sua colônia, trança o cabelo, enfeita-o com um laço e, então, começa a sua 
jornada: “então caminhei, a roupa foi se desfazendo, porque eram muitas 
luas, mas o vestido bonito se gastou no meu corpo, o vestido que ela mais 
gostava se gastou no meu corpo” (Vieira Junior, 2021, p. 37). Apesar de 
todo o sofrimento que a fuga lhe impõe, esse fato a consola, como uma 
pequena vingança.

As slave narratives geralmente continham relatos de fuga, porém, 
as rotas e estratégias usadas não eram explicitamente mencionadas para 
que não fossem descobertas pelos senhores de escravos. Ao criar versões 
ficcionais desses relatos, as neonarrativas de escravidão procuram reproduzir 
essa característica com o objetivo de intensificar o efeito do real. No conto 
de Vieira Junior, a rota é inóspita e não identificada. Só se sabe que Alma 
foge do litoral para o sertão. São muitas as dificuldades a serem vencidas 
e ela padece principalmente com a fome e a sede:

[…] deixei a beira do mar, não volto mais, porque minhas mãos 
guardam o preço da minha liberdade, eles me procuram, continuo a 
andar porque temo que me encontrem e façam de mim pedaços […] 
água, tanta água eu via por onde passava no começo, tanto verde, 
tanto verde e tanta árvore, tanto mato, tanto sereno e tanta chuva, 
tudo rareando, tudo escasseando, tudo vi diminuir, ficar pouquinho, 
tudo foi ficando diferente, os rios foram diminuindo até virarem fios 
de água, o leito foi virando terra, eu caminhei para a frente, caminhei 
para onde o sol me guiava, não sabia para onde ir […] fui caminhando, 
as árvores foram secando, elas tinham poucas folhas, o verde foi se 
tornando branco, cinza, verde pálido, marrom-claro, os animais eram 
mais vistos, estavam por trás da mata seca, dos espinhos […] eu não 



116Eixo Roda, Belo Horizonte, v. 32, n. 4, p. 108-122, 2023

sou de contar, então não sei por quantas luas caminhei, deitava com a 
fome na barriga, nunca o que comia bastava para a fome que eu tinha, 
nunca, tanta fome de toda a caminhada, eu continuava a andar […] 
uma vez de muita fome comi cupins de uma árvore oca, como um 
tamanduá, […] porque a fome era grande, eu bebia água empoçada 
em qualquer chão, porque às vezes os rios estavam secos, ou iam 
para muito longe de onde o sol me levava, e quando havia qualquer 
chuva, mesmo que fosse pouquinha, eu saía do mato para a estrada 
e não temia que me encontrassem, ficava de boca aberta, os pingos 
muito ou pouco escorrendo na minha boca, lavando minhas feridas, 
essa vida era assim, mas a de antes era muito pior (Vieira Junior, 
2021, p. 35-37).

Assim como os autores das slave narratives que, efetivamente, 
nasceram em cativeiro, Alma guarda na memória as histórias dos seus 
ancestrais, da avó, que tinha sido aprisionada por homens de outras aldeias 
e atravessara o mar pedindo aos seus deuses que não a deixassem descer 
ao mar como comida de peixes. Ela anseia por um retorno a um lugar que 
nunca conheceu: “sonhei com o dia em que voltaria para onde nunca fui […] 
eu tomaria o primeiro navio e voltaria para o outro lado, o lado em que o 
sol nasce, de onde minha avó veio”. Os dados dessa pós-memória (Hirsch, 
2012) surgem desordenados no discurso da narradora, entrecortados por 
outros acontecimentos, mas, aos poucos, se revelam ao leitor:

[…] eu, Alma, tenho uma história do outro lado do mar mesmo sem 
nunca ter ido para lá, minha avó me contou das roças de inhame, 
das festas para o deus da justiça, das roupas bonitas, das guerras dos 
povos e das famílias, minha avó me contou, ela falava outra língua que 
não essa, não aprendi muito a língua dela porque trabalhava quando 
era menina […] mas eu ouvia minha avó e cada coisa que ela dizia, 
mesmo o que eu não sabia ia ouvindo, e quando podia, perguntava, 
porque nem sempre ela queria responder, ela queria mais era falar, pôr 
as coisas que doíam para fora, muitas vezes ela falou e eu só escutei 
(Vieira Junior, 2021, p. 34-35).

O fluxo da narrativa simula os processos mnemônicos, bem como 
a complexa relação entre memória e esquecimento4. Alma não apenas se 

4	 A memória humana (biológica), caracterizada como complexa, na sua estrutura e no seu 
funcionamento, precisa esquecer para não se sobrecarregar (Izquierdo, 2004).



117Eixo Roda, Belo Horizonte, v. 32, n. 4, p. 108-122, 2023

afirma como mulher; ela também luta para não apagar da mente o sofrimento 
imputado aos seus ancestrais, a sua própria dor por ter sido separada de sua 
mãe e de seus filhos e por ter assistido à morte de Inácio, que fora mais do 
que seu amante. Cada uma das agressões sofridas é rememorada durante 
a sua jornada:

[…] carreguei para dentro de mim o sofrimento que infligiam à minha 
pele, nos atos, nas crianças brancas de quem cuidei, aquela senhora, 
aquela mulher, e as irmãs do meu senhor, elas reclamando do meu 
chá, reclamando da minha comida, rindo sorrateiras, eu como um 
bicho acuado, meus olhos tão logo ficavam vermelhos, porque elas 
me lançavam a todo momento desfeitas, eu sofria, eu, uma mulher, 
que olhava os pássaros antes que as senhoras se levantassem, escutava 
com muita atenção seus cantos quando o sol se erguia no céu, eu que 
queria o céu, que desejei muitas vezes não viver, que duvidei ter uma 
alma como minha senhora branca, carreguei nas minhas costas o peso 
das minhas correntes, carreguei o peso do que passou, carreguei o 
medo e a mágoa (Vieira Junior, 2021, p. 32-33).

Em um ensaio intitulado “The site of memory”, Toni Morrison 
(1995) afirma que, ao buscar reconstituir o passado, realiza uma espécie de 
arqueologia literária cujo objetivo é conter a amnésia histórica. Conforme 
sinaliza Roberto Ferreira Júnior (2022, p. 55), “os autores das neonarrativas 
tentam reimaginar as experiências vividas pelos escravizados e, ao mesmo 
tempo, produzir uma reavaliação do legado da escravidão para o presente 
histórico”. Como Tania Corghi Veríssimo nos faz lembrar, a denegação 
tem acompanhado o genocídio dos africanos ao longo da história do Brasil:

A escravidão é um arquivo do mal que escancara o mal de arquivo 
enquanto questão. Foi abolida oficialmente no século XIX, mas até 
hoje carrega as tentativas de recusa de sua real existência na história 
do país. […] Há quem diga que a escravidão nunca existiu, que o 
racismo, legado do trauma da escravidão, não existe (Veríssimo, 
2020, p. 160-161).

Ao fazer de uma negra escravizada a protagonista do conto, Vieira 
Junior desconstrói o estereótipo da personagem negra subalternizada e 
passiva. Ele concede a Alma um lugar para reconstruir a vida e uma voz:



118Eixo Roda, Belo Horizonte, v. 32, n. 4, p. 108-122, 2023

Foi assim que cheguei a um lugar, um lugar muito quieto, muito 
sereno, um lugar sem cercas, sem casas, um lugar com árvores secas, 
mas um lugar, com bichos andando soltos, com a serra ao seu redor, 
com um monte no seu centro […] eu deitei na terra, fatigada de 
tudo, deitei na terra de que evolava o calor, mas também emanava o 
frescor d’água, foi assim que deitei e fiquei por muito tempo deitada, 
num terreno aberto como um campo, cercado de árvores vivas, […] 
abençoada por todos os ancestrais, que sofreram atravessando o mar 
em navios, que morreram antes de chegar e foram atirados no fundo 
d’água, comidos pelos bichos d’água, que ergueram roças de inhames 
na outra terra, a todos os guerreiros que guerrearam, a todas as 
conquistas que tiveram, a todas as derrotas que tiveram, os ancestrais 
estavam ali comigo, e deitaram comigo naquele chão, e sonharam 
com o amanhã, eu adormeci assim, dormi por três luas escuras, três 
dias de sol também, não tinha forças para me levantar, dormi como 
se estivesse morta, sem comer, sem beber, mas quando acordei tinha 
tanta força que parecia ter sido parida pela terra para viver naquele 
instante (Vieira Junior, 2021, p. 49-50).

Alma encontra nesse local a sonhada liberdade, tem outros filhos, 
que permanecem com ela, e um companheiro que a ajuda a cultivar a terra 
e criar animais. Outros negros se juntam a eles e o texto sugere que ali se 
forma uma comunidade quilombola, como mostra a passagem a seguir:

[…] um desses homens que me deu filho um dia voltou, sem gado 
nem alento, ficou na minha palhoça, cuidou dos meus meninos, não 
me bateu como os homens batiam nas mulheres, não me disse amor, 
mas trabalhou muito forte comigo, erguendo coisas que seu corpo 
permitiu que erguesse, ele me deu outros filhos, botou roças grandes 
de milho, colheu a esperança quando chovia e a morte quando havia 
seca, cavou o chão dessa terra e se embrenhou nos matos para trazer 
estacas, amassou o barro com a água da fonte que eu trazia na tina de 
água na minha cabeça, e levantamos a casa que seria nossa morada, e 
que refizemos muitas vezes ao longo da nossa vida, quando a chuva 
e o vento vinham sem piedade, levantamos as paredes, cobrimos 
com as palhas de buriti que trocávamos a cada verão, muitos filhos 
nasceram, outros irmãos de longe foram chegando e tiveram terra para 
roça e barro para construir suas casas, vieram de longe, tiveram filhos, 
chamamos aquele lugar de várias coisas (Vieira Junior, 2021, p. 47).

Ao narrar a própria história, a protagonista rompe a política de 
silenciamento imposta aos negros, pois “falar e ser ouvido é um ato de poder” 



119Eixo Roda, Belo Horizonte, v. 32, n. 4, p. 108-122, 2023

(Cuti, 2010, p. 33). Esse empoderamento é, indubitavelmente, uma das 
características das neonarrativas de escravidão, que desde o seu surgimento 
têm buscado desconstruir a narrativa hegemônica da história dos negros.

Outro aspecto relevante é o fato de que há uma diferença clara entre as 
narrativas e as neonarrativas de escravos: “enquanto os textos do século XIX 
descrevem os acontecimentos, ou mesmo os sentimentos, os do fim do século 
XX não falam de emoções indiretamente, eles são emoção, são narrativas 
para serem interpretadas e sentidas” (Nakanishi; Nigro, 2019, p. 72). Isso 
nos leva a afirmar que as neonarrativas de escravidão não constituem uma 
tentativa de reavivamento do realismo do século XIX e não têm a pretensão 
da representação tradicional do passado histórico. Elas são, antes de tudo, 
evocações do arquivo da escravidão e produzem efeitos do real que podem 
ser explicados por meio do conceito de realismo afetivo formulado por Karl 
Schøllhammer. Para o teórico, esse tipo de realismo “sublinha, na ficção, 
os elementos afetados pelo conteúdo, analisando como, simultaneamente, 
afeta a realidade que absorve em sua própria expressão” (Schøllhammer, 
2014). O jogo entre a escrita ficcional, seu objeto e a realidade, interna e 
externa à obra, também afeta o leitor. É, portanto, na recepção que o efeito 
de real se concretiza.

Considerações finais

Neste artigo, propusemo-nos primeiramente a analisar o conto 
“Alma”, de Itamar Vieira Junior, na perspectiva de uma vertente literária 
surgida na segunda metade do século XX, denominada neonarrativa de 
escravidão, e, também, refletir sobre a presença do real nesse tipo de narrativa.

“Alma” dialoga com inúmeras fontes históricas e literárias sobre 
a escravidão. Como o seu estatuto é ficcional, o conto se alinha às 
neonarrativas de escravidão por conter algumas das suas características 
formais e temáticas, ou seja, por apresentar uma narradora-protagonista que, 
em tom confessional, rememora a sua vida até a conquista da liberdade, 
assemelhando-se aos relatos de escravizados publicados nos séculos XVIII 
e XIX, porém, com uma técnica narrativa contemporânea, que foge à 
ordenação cronológica e tem por intuito o efeito do real. Ao fazê-lo, cumpre 
o principal objetivo das neonarrativas, ou seja, rememorar a crueldade do 
sistema escravocrata e ensejar reflexões sobre os efeitos da escravidão no 
mundo hodierno.



120Eixo Roda, Belo Horizonte, v. 32, n. 4, p. 108-122, 2023

Em seu contexto de produção, as slave narratives possibilitaram que 
os autores se apresentassem como protagonistas de suas próprias histórias, 
na medida em que focalizavam a transformação do sujeito desumanizado em 
um indivíduo livre emancipado. Nesse sentido, há também uma semelhança 
com as neonarrativas, visto que estas conferem empoderamento aos seus 
protagonistas.

Ao acompanhar as desventuras de Alma em sua trajetória em busca 
da liberdade, o leitor é afetado pelo que lê. Alma não é uma escravizada 
submissa, nem uma heroína romantizada. É uma mulher com todas as falhas 
e qualidades de um ser humano que reage ante um sofrimento que se torna 
insuportável. Não há novidade na narrativa de Alma. Não há nada que não 
tenha sido lido ou veiculado de alguma forma na mídia. Há uma sequência 
desordenada de acontecimentos na forma de um relato cuja força está no 
âmbito da linguagem, que, como discurso, evoca sentimentos e permite que 
o leitor projete a si mesmo naquele contexto, provocando uma experiência 
subjetiva não controlada pela vontade do indivíduo. A literatura agencia, 
assim, experiências perceptivas, afetivas e performáticas que se tornam reais.

Se, no passado, as slave narratives foram amplamente divulgadas 
pelos abolicionistas no intuito de angariar simpatizantes à causa abolicionista, 
no presente, as neonarrativas de escravidão evocam um olhar hodierno sobre 
um fato passado, de modo a não deixar que ele caia no esquecimento. Elas 
são experiências estéticas com o compromisso de fazer com que a lembrança 
do que foi o sistema escravocrata suscite um posicionamento ético sobre os 
seus efeitos no mundo contemporâneo.

Referências

ANIM-ADDO, J.; LIMA, M. H. The Power of the Neo-Slave Narrative 
Genre. Callaloo, v. 41, n. 1, p. 1-8, Winter 2018. Disponível em: https://
muse.jhu.edu/pub/1/article/736806/pdf. Acesso em: 08 mar. 2023.
BELL, B. W. The Afro-American Novel and its Tradition. Amherst: 
University of Massachusetts Press, 1987.
CARREIRA, S. de S. G. A representação do sujeito diaspórico em O livro 
dos negros, de Lawrence Hill. Ilha do Desterro, Florianópolis, v. 74, n. 1, 
p. 385-404, jan./abr. 2021. DOI: https://doi.org/10.5007/2175-8026.2021.
e74747. Disponível em: https://periodicos.ufsc.br/index.php/desterro/article/
view/74747/45285. Acesso em: 10 out. 2022.



121Eixo Roda, Belo Horizonte, v. 32, n. 4, p. 108-122, 2023

CUTI. Literatura negro-brasileira. São Paulo: Selo Negro, 2010. (Coleção 
consciência em debate).
FERREIRA JÚNIOR, R. Memory and the neo-slave novel in Colson 
Whitehead’s The Underground Railroad and Ta-Nehisi Coates’ The Water 
Dancer. Rev. Bra. Lit. Comp., Porto Alegre, v. 24, n. 46, p. 41-57, jan./abr., 
2022. DOI: https://doi.org/10.1590/2596-304x20222446rfj. Disponível em: 
https://www.scielo.br/j/rblc/a/4CRyHZxVCyNJxknLMLfnnph/?format=pd
f&lang=en. Acesso em: 15 mar. 2023.
HAWKINS, C. Historiographic Metafiction and the Neo-Slave Narrative: 
Pastiche and Polyphony in Caryl Phillips, Toni Morrison and Sherley 
Anne Williams. 2012. Dissertação (Mestrado em Inglês) – Universidade 
Internacional da Flórida, Miami, 2012. Disponível em: https://
digitalcommons.fiu.edu/etd/741/. Acesso em: 12 jan. 2023.
HIRSCH, M. The Generation of Postmemory: Writing and Visual Culture 
After the Holocaust. New York: Columbia University Press, 2012.
IZQUIERDO, I. A arte de esquecer. São Paulo: Vieira & Lent, 2004.
JESUS, A. L. G. de. A vivência do choque e a construção realista em “Alma”, 
de Itamar Vieira Junior. Sociopoética, Campina Grande, v. 23, n. 2, p. 83-95, 
2021. Disponível em: https://revista.uepb.edu.br/SOCIOPOETICA/article/
view/967. Acesso em: 15 jun. 2022.
MORRISON, T. Amada. Tradução: José Rubens Siqueira. São Paulo: 
Companhia das Letras, 2007.
MORRISON, T. The Site of Memory. In: WILLIAM, Z. (ed.). Inventing the 
Truth: the Art and Craft of Memoir. 2. ed. rev. e exp. New York: Houghton 
Mifflin, 1995. p. 83-102.
MOTT, L. Piauí colonial: população, economia e sociedade. Teresina: 
Projeto Petrônio Portela, 1985.
NAKANISHI, D. S.; NIGRO, C. M. C. A escravidão presente na literatura 
afro-americana: três séculos observados. Aletria: Revista de Estudos de 
Literatura, Belo Horizonte, v. 29, n. 2, p. 63-78, 2019. DOI: https://doi.
org/10.17851/2317-2096.29.2.63-78. Disponível em: https://periodicos.
ufmg.br/index.php/aletria/article/view/18847. Acesso em: 12 dez. 2022.
RUSHDY, A. H. A. Neo-slave Narrative. In: ANDREWS, W. L.; FOSTER, 
F. S.; HARRIS, T. (ed.). Oxford Companion to African American Literature. 
Nova York: Oxford University Press, 1997, p. 533-535.



122Eixo Roda, Belo Horizonte, v. 32, n. 4, p. 108-122, 2023

Data de submissão: 14/03/2023. Data de aprovação: 07/11/2023.

RUSHDY, A. H. A. Neo-slave Narratives: Studies in the Social Logic of a 
Literary Form. New York: Oxford University Press, 1999.
SCHØLLHAMMER, K. E. Crítico fala sobre realismo e violência nas artes 
brasileiras. [Entrevista cedida a] Guilherme Freitas. O Globo, Rio de Janeiro, 
ano LXXXIX, n. 29/419, 22 fev. 2014. Caderno Prosa e Verso, p. 1-2.
SCHØLLHAMMER, K. E. Realismo afetivo: evocar realidade além da 
representação. Estudos de Literatura Brasileira Contemporânea, Brasília, 
DF, n. 39, p. 129-148, jan./jun. 2012.
SCHØLLHAMMER, K. E. Realismo afetivo: evocar realidade além da 
representação. In: SCHØLLHAMMER, K. E. Cena do crime: violência e 
realismo no Brasil contemporâneo. Rio de Janeiro: José Olympio, 2013. p. 
155-185.
SMITH, V. Neo-slave Narratives. In: FISCH, Audrey (ed.). The Cambridge 
Companion to the African American Slave Narrative. Cambridge: Cambridge 
University Press, 2007. p. 168-185.
VERÍSSIMO, T. C. A escravidão como mal de arquivo: apagamento e 
acontecimento na história do Brasil. Alea: estudos neolatinos, Rio de Janeiro, 
v. 22, n. 3, p. 149-165, set./dez. 2020. DOI: https://doi.org/10.1590/1517-
106X/2020223149165. Disponível em: https://www.scielo.br/j/alea/a/vSYc
r6smRNDmctpfB9S4dbQ/?format=pdf&lang=pt.Acesso em: 10 mar. 2023.
VIEIRA JUNIOR, I. Alma. In: VIEIRA JUNIOR, I. Doramar ou a odisseia: 
histórias. São Paulo: Todavia, 2021. p. 31-52. E-book.
VIEIRA, L. Relatos de cativos no Brasil em 1ª pessoa revelam de forma 
pungente seu sofrimento. O Globo, São Paulo, 21 fev. 2015. Disponível 
em: https://oglobo.globo.com/sociedade/historia/relatos-de-cativos-
no-brasil-em-1-pessoarevelam-de-forma-pungente-seu-sofrimento-
15402413#ixzz3SWL5cHJ2. Acesso em: 15 set. 2021.



Eixo Roda, Belo Horizonte, v. 32, n. 4, p. 123-151, 2023
eISSN: 2358-9787 | DOI: 10.17851/2358-9787.32.4.123-151

Collective Subjectivity of Literary Characters as Exemplified by 
Jorge Amado’s Marginalized Figures

Subjetividade coletiva de personagens literárias exemplificada com 
figuras marginalizadas de Jorge Amado

Eliasz Chmiel
Uniwersytet Wroclawski, Wrocław / Polônia
eliasz.chmiel@gmail.com

http://orcid.org/0000-0002-5957-2527

Abstract: The potential of the use of the concept of collective subjectivity, in literary 
analyses, has been partially discerned by Mario Vargas Llosa, Gérard Klein, and a group 
of scholars inspired by Klein’s observations (Bellagamba; Picholle; Tron, 2012). Since 
none of them have proposed any systematic framework, the paper theorizes the concept, 
proposes an analysis methodology, and presents the results of a model analysis of the 
collective subjectivity of Jorge Amado’s marginalized characters and its relation to the 
hegemonic discourses of Amado’s storyworlds and of Brazil in the 1930s, respectively. 
The article also presents an evaluation of the concept’s usefulness for narrative scholars. 
As analyzing a fictional collective subjectivity requires a custom-made framework, it has 
been elaborated on the basis of Ernesto Laclau and Chantal Mouffe’s (2001) Discourse 
Theory, Discourse-Theoretical Analysis (both alarmingly absent in literary studies), the 
psycho-sociological framework for real-world collective subjectivity analysis (Fabris; 
Puccini; Cambiaso, 2019), and narratological findings related to Possible Worlds Theory 
and fictional minds (Palmer, 2004). The study confirms that the use of the concept as an 
analytical tool can shed new light on our understanding of numerous narrative art works, 
especially regarding such issues as focalization, perspective, ideology, narrative empathy, 
unreliable narration, and consciousness representation. Moreover, the framework enables 
us to: 1) describe precisely the particularities of the ideological profile of a fictional 
collectivity and the narrator’s/implied author’s attitude towards them; 2) relate this profile 
to the context systematically (both to the storyworld and real-world context).
Keywords: fictional minds; hegemony and ideology in fiction; narrative perspective; 
unreliable narration; Laclau & Mouffe’s Discourse Theory; discursive struggles.

Resumo: O potencial de uso do conceito da subjetividade coletiva em análises literárias 
foi parcialmente identificado por Mario Vargas Llosa, Gérard Klein e um grupo de 
pesquisadores inspirado pelas observações de Klein (Bellagamba; Picholle; Tron, 2012). 



124Eixo Roda, Belo Horizonte, v. 32, n. 4, p. 123-151, 2023

Visto que nenhum deles propôs um framework sistemático, o artigo teoriza o conceito, 
propõe uma metodologia de análise e apresenta os resultados de uma análise exemplar 
da subjetividade coletiva dos personagens marginalizados de Jorge Amado e da sua 
relação com os discursos hegemônicos dos mundos das ficções amadianas e do Brasil dos 
anos 1930, respectivamente. O trabalho apresenta também uma avaliação da utilidade 
do conceito para narratologistas. Dado que analisar subjetividade coletiva requer um 
framework customizado, o mesmo foi elaborado com base na Teoria do Discurso de 
Ernesto Laclau e Chantal Mouffe (2001), metodologia Discourse-Theoretical Analysis 
(ambas alarmantemente ausentes nos Estudos Literários), framework psicossociológico 
para análise de subjetividades coletivas do mundo real (Fabris; Puccini; Cambiaso, 2019) 
e conhecimentos narratológicos relacionados com a teoria dos mundos possíveis e mentes 
ficcionais (Palmer, 2004). O estudo confirma que o uso do conceito como uma ferramenta 
analítica pode lançar nova luz sobre a nossa compreensão de numerosas narrativas, 
especialmente em relação a tais questões como focalização, perspectiva, ideologia, 
empatia narrativa, narração não confiável e representação de consciência. Além disso, o 
framework permite: 1) descrever precisamente as particularidades do perfil ideológico 
de uma coletividade ficcional e a atitude do narrador/autor implícito para com elas; 2) 
relacionar esse perfil ao contexto sistematicamente (tanto ao contexto real, quanto ao do 
mundo da história).
Palavras-chave: mentes ficcionais; hegemonia e ideologia em ficção; perspectiva narrativa; 
narração não confiável; Teoria do Discurso de Laclau e Mouffe; lutas discursivas.

1 Introduction

The concept of collective subjectivity appears in two of Mario 
Vargas Llosa’s essays (1997, p. 63; 2000, p. 35). He employs it as a key to 
the analysis of the narrator’s point of view (in terms of the level of reality) 
in Alejo Carpentier’s marvelous-realist The Kingdom of This World. In the 
scene of François Macandal’s execution (Carpentier, 1989, p. 36-38) the 
narrator relates, unquestioningly, the revolutionary leader’s transformation 
into a mosquito, which lets him liberate himself, although he was actually 
executed. Vargas Llosa explains (2000, p. 35-36) that the narrator adopts, 
at this moment, the perspective of the Haitian slaves, Vodou practitioners, 
whose collective subjectivity is characterized by their belief in Macandal’s 
magical powers:

What did the whites know of Negro matters? In his cycle of 
metamorphoses, Macandal had often entered the mysterious world 
of the insects […]. He had been fly, centipede, moth, ant, tarantula, 
ladybug, even a glow-worm with phosphorescent green lights. […] The 



125Eixo Roda, Belo Horizonte, v. 32, n. 4, p. 123-151, 2023

bonds fell off and the body of the Negro rose in the air, flying overhead, 
until it plunged into the black waves of the sea of slaves. A single cry 
filled the square: “Macandal saved!” (Carpentier, 1989, p. 36-37).

Since Vargas Llosa’s analyses, although very valuable, are neither 
academic nor exhaustive, I decided to find out whether the use of the notion 
of collective subjectivity, in the analysis of other literary texts, sheds new 
light on their understanding, and to evaluate the concept’s universality 
and usefulness for scholars of narrative. To this end, I have theorized it, 
elaborated a suitable analysis methodology, and conducted a model analysis.

Interestingly, the potential of the use, in literary studies, of the concept 
of collective subjectivity (CS), has already been noticed by the French 
essayist and science fiction writer Gérard Klein (2011) and, subsequently, by 
a group of scholars (Bellagamba; Picholle; Tron, 2012) inspired by Klein’s 
essay “Trames & Moirés: à la recherche d’autres sujets, les subjectivités 
collectives”. However, Klein stated that he had not defined a fully operative 
concept and that he had only indicated to the researchers the direction in 
which to look (Bellagamba; Picholle; Tron, 2012, p. 15). Although the 
scholars in question presented some very useful observations, they did 
not define a fully operative concept either. Moreover, both Klein and his 
successors focused only on the social, extrafictional level (on the CS of the 
writer’s social group). They did not reflect on the literary characters’ CS 
and its importance on the storyworld level. Finally, they did not elaborate 
any methodology for analyzing collective subjectivity, on any level.

Since analyzing a fictional collective subjectivity requires 
interdisciplinary, custom-made theoretical and methodological frameworks, 
I have elaborated them on the basis of the principles of Ernesto Laclau and 
Chantal Mouffe’s Discourse Theory (2001), the methodology of Discourse-
Theoretical Analysis (Carpentier, De Cleen, 2007; Carpentier, 2018; 
Jørgensen, Phillips, 2002, p. 24-59), the psycho-sociological framework 
for real-world collective subjectivity analysis proposed by Fernando Fabris, 
Silvia Puccini and Mario Cambiaso (2019), and by drawing on narratological 
findings, especially those related to Possible Worlds Theory (Doležel, 1998) 
and to fictional minds (Palmer, 2004; 2010).

The corpus of the model analysis, in turn, comprises all the novels 
written by Jorge Amado between 1930 and 1945 (such a choice is justified 
by the particularly interesting discursive struggles that took place during 
this watershed period of Brazilian history, called the Getúlio Vargas Era).



126Eixo Roda, Belo Horizonte, v. 32, n. 4, p. 123-151, 2023

In this article, I will present the results of my study and, thus, answer 
the following research questions: what is the collective subjectivity of 
literary characters? How should one analyze it? In what ways can it affect 
the novel’s narrative elements or, in particular cases, the social reality in 
which the text produces its effects? Does it have a considerable potential 
to increase our understanding of the process of the discursive legitimation 
of the “other” through literature (or other narrative arts)? In what did the 
construction of the marginalized characters’ CS, in the work of Jorge Amado, 
consist? What was its role in the discursive struggles between the hegemonic 
discourse of the Getúlio Vargas Era and the discourse articulated by Amado’s 
work? Furthermore, by way of conclusion, I will assess how the use of the 
concept can be profitable for narrative scholars.

2 What is the collective subjectivity of literary characters? How should 
one analyze it?

Since the object of my research is the CS of literary characters, it is 
crucial to define the notion of character first. At this point arises the need to 
make use of Alan Palmer’s (2004, 2010) theoretical framework. Palmer drew 
on one of Uri Margolin’s (1989) definitions, according to which a fictional 
character is a “non-actual being who exists in a possible world and who can be 
ascribed physical, social, and mental properties” (Palmer, 2004, p. 38). Such 
a definition relies on Possible Worlds Theory, which has been introduced into 
narratology by Lubomír Doležel (1998), Thomas Pavel (1986), and Marie-
Laure Ryan (1991). As Doležel states, from “the viewpoint of the reader, 
the fictional text can be characterized as a set of instructions according to 
which the fictional world is to be recovered and reassembled” (1988, p. 489). 
Hence, storyworlds are possible worlds that are constructed by language, and 
the characters, in turn, are non-actual individuals who “inhabit” them. Such 
an approach is relevant, for my theoretical framework, especially because 
of the possibility of ascribing mental properties to fictional characters (also 
through the externalist approach to the mind), which results in an illusion 
of fictional minds (Palmer, 2004).

Now, according to Fernando Fabris’ psycho-sociological findings 
regarding real-world collective subjectivities – which draw mainly on the 
work of José Maurício Domingues (1995) and Enrique Pichon-Rivière (1975) 
–, the concept accounts for the common denominators of the subjective 



127Eixo Roda, Belo Horizonte, v. 32, n. 4, p. 123-151, 2023

structure of the members of a particular social group. CS encompasses the 
common denominator of their way of thinking, feeling, and acting, and is 
determined by socio-historical processes, everyday life, identification with 
social ideals, collective memory and projects, beliefs, positive or negative 
social experiences, and the group’s acceptation or repudiation of public 
figures, among others (Fabris, 2012, p. 32-33).

The concept does not stand for any abstract totality. A CS does not 
denote an “Us.” As Fabris explains:

The existence of the common denominators that let us define it, does 
not presuppose any reduction of the infinite variety of the individual or 
group subjectivities that constitute it […]. The collective subjectivity 
is an open system, a dynamic totality which is relative to other 
dynamic totalities and implies not equilibrium, but equilibrations and 
reequilibrations (Fabris, 2012, p. 34, translation mine)1

Regarding fictional CS, in some stories, we can observe that the 
common denominators of the characters’ ways of thinking, feeling, and 
acting play a particularly important role, as we have seen in the example 
from Carpentier’s The Kingdom of This World. The excerpt shows how the 
Haitian slaves’ collective subjectivity affects the level of reality on which 
the narrator situates himself to narrate, which makes him an unreliable 
narrator (Booth, 1961), considering the plane of reality on which the story 
takes place. In some of Jorge Amado’s novels, in turn, the characters’ CS 
can affect the style and language, determine the ideological overtone, the 
course of the story in a decisive moment, or – in particular cases – even the 
whole plot, as we will see further on.

At this point, it is also relevant to outline the main differences 
between a fictional CS and a fictional social mind. Palmer’s concept refers 
to a group-based thinking, feeling, and acting – his idea of a “collective 
mind” has been convincingly criticized by Patrick Colm Hogan (2011) 
and Manfred Jahn (2011). CS, in turn, does not presuppose any “collective 
mind.” Once again, it solely encompasses the common denominator of the 

1	  From the original: “La existencia de denominadores comunes que permiten definirla, no 
supone una reducción de la variedad infinita de subjetividades individuales o grupales que 
la conforman […]. La subjetividad colectiva es un sistema abierto, una totalidad dinámica 
relativa a otras totalidades dinámicas e implica no tanto equilibrio como equilibraciones y 
reequilibraciones.”



128Eixo Roda, Belo Horizonte, v. 32, n. 4, p. 123-151, 2023

way of thinking, feeling, and acting of the members of a collectivity. In 
addition, analyzing a CS does not imply knowing what a character thinks 
– Palmer’s approach has also been criticized by Manfred Jahn (2011) and 
Emma Kafalenos (2011), precisely for this reason. These differences, in my 
view, make the CS less disputable. Moreover, they also shift the analytical 
focus to different issues related to the storyworlds we study.

The most important issue is the ideological one. Thanks to the 
Discourse-Theoretical methodology, the results of a CS analysis enable 
us to describe very precisely the particularities of the ideological profile 
of a collectivity, and to answer in detail such questions as: “what different 
understandings of reality are at stake, where are they in antagonistic opposition 
to one another?” and to show “[…] [H]ow each discourse constitutes 
knowledge and reality, identities and social relations” (Jørgensen; Phillips, 
2002, p. 51). The object of such analysis can be the discursive struggles within 
a storyworld and, in particular cases (especially those of social novels), the 
struggles between the discourse articulated by a fictional work and other 
discourses from the social reality in which the text produces its effects. For 
Palmer, who admits the importance of the issues of ideology in the context of 
fictional minds, they are “well beyond the scope of [his] book” (2010, p. 48).

As Ernesto Laclau and Chantal Mouffe (2001) explain, discursive 
struggles occur between antagonistic discourses that try to dominate 
(hegemonize) a discursive field. This domination is achieved by consolidating 
a web of meanings (a discourse) through imposing specific meanings on 
specific signifiers (the meaning of the “Brazilianness” signifier, for example, 
depends on a specific discourse and is subject to a constant negotiation, due to 
the fact that it is impossible to avoid the permanent struggle for domination in a 
discursive field: as in the case of the struggle between the hegemonic discourse 
of the Getúlio Vargas Era and the discourse of the socially engaged writers of 
Amado’s generation). Furthermore, since the meaning of the signifiers is also 
determined by their relationship with other signs, a change of one meaning 
implies a change in the meanings of various other signifiers. For example, 
“Brazil” meant something different for the dictator Getúlio Vargas and for the 
outlaws called cangaceiros and, as a result, we can observe parallel divergences 
in their understanding of such concepts as nation, national culture, patriotism, 
etc. This allows us to consider the “Brazil” signifier as a “nodal point” (Laclau; 
Mouffe, 2001, p. xi, 113) of the previously mentioned web of meanings, because 



129Eixo Roda, Belo Horizonte, v. 32, n. 4, p. 123-151, 2023

it is a point of reference, a center that determines the meaning of other signifiers 
by organizing around itself a system of interdependent meanings.

However, it must be remembered that the discourse consolidation 
process is very intangible. When a discourse achieves hegemony, its practices 
rise to the level of common sense. Their political and contingent provenance is 
forgotten; they become natural and self-evident to the society. Such discourses 
constitute, in Laclau’s terms, a “new objectivity” (1990, p. 34, 35, 61). Phillips 
and Jørgensen (2002, p. 36) provide a very illustrative example: 

we are so used to the understanding and treatment of children as a 
group with distinctive characteristics that we treat the discourse about 
children as natural. But just a few hundred years ago, children were, 
to a much greater degree, seen and treated as “small adults”

(since our view of children has been constituted through struggles 
over meaning that were forgotten a long time ago, we may term this view 
and the discourse that grounds it as “objective”). Hence, to fully understand 
the collective subjectivity of fictional characters, I propose to analyze it in 
opposition to objectivity understood in this way.

Such an approach creates the need to also analyze the hegemonic 
discourse itself. It is noteworthy that, for the reader, the hegemonic discourse of 
a storyworld may be – especially in the case of social novels – a clear reflection 
of the one in the real world (according to Marie-Laure Ryan (1991) and her 
principle of minimal departure, while reading a text and reconstructing a 
storyworld from it, we assume that the storyworld is like our own until the text 
tells us otherwise). This is why the object of the analysis can be the discursive 
struggles within a storyworld or, in some cases, the struggles between the 
discourse articulated by a fictional work and the hegemonic discourse of the 
social reality in which the text produces its effects. As we will see in the next 
section, Amado’s work, for example, did have a considerable impact on social 
reality both in Brazil and in Portuguese-speaking African countries, thanks, 
among other things, to the fictional CS he constructed.

Such analysis can be conducted with the use of the methodology 
of Discourse-Theoretical Analysis (DTA) – with an emphasis on Martin 
Nonhoff’s hegemony analysis (2019) – which I will explain later in this 
section, and present in practice in the model analysis section.

First, however, we have to understand how to analyze the narratives, 
with the focus being on the elements listed in Fabris’ definition of collective 



130Eixo Roda, Belo Horizonte, v. 32, n. 4, p. 123-151, 2023

subjectivity. This is possible thanks to the concept of psychosocial emergents 
(Fabris, 2012, p. 36-38), which are “traces” of subjectivities. Those “traces” 
are events which – due to their emergence in the context of everyday life 
– allow us to capture and understand subjectivities. These psychosocial 
emergents are meaningful marks that are relevant from a cultural point of 
view, and have the function of revealing CS.

The psychosociologists who analyze collective subjectivities need 
to collect or produce their data first. To this end, they conduct interviews, 
surveys, creative research workshops, etc. Then, they consider this sample 
as a sequence of thematic emergents, which were expressed by various 
“spokespersons”, attempt to interpret them, and ascribe a meaning to them.

In my research, I have adapted the concept of psychosocial emergents 
to the needs of narratology and have found them, analogically, within 
Amado’s novels. I understand them as events of a general type (the so called 
“event I”2); which fulfill the criteria of the above-mentioned definition of 
psychosocial emergents, and thus also reveal the meaning of their respective 
signifiers in the characters’ understanding (in the characters’ web of 
meanings). One emergent can reveal the meaning of more than one signifier.

In a narratological analysis, there is no need to collect or produce the 
data, because the sample has already been “gathered” – by the narrative’s 
author (since we do not intend to analyze a factual collective subjectivity, but a 
fictional creation, we can treat the narratives as sequences of emergents, and the 
characters as the “spokespersons”). After such adaptation, in the narratological 
context, I prefer to refer to the psychosocial emergents as “subjectivemes.”

A subjectiveme can, for example, be the fact that: 1) in Carpentier’s 
The Kingdom of This World, the Haitian slaves believed that Macandal 
transformed himself into a mosquito during his execution (Carpentier, 1989); 
2) in Amado’s Sea of Death, the “sea people” believed they saw the goddess 
Yemanjá (Amado, 1984b); 3) in Captains of the Sands, the Candomblé 
practitioners believed that it was the goddess Omolu who unleashed the 
epidemic, as a revenge against the rich (Amado, 1988); 4) a homeless, 
delinquent orphan considered the famous bandit Lampião as a hero when 
he was informed that Lampião had murdered many soldiers and plundered 
a town hall (Amado, 1988); 5) in Jubiabá, the favela residents preferred to 
consult a Candomblé healer rather than a doctor (Amado, 1935/1984a); 6) in 

2	  See Hühn, 2013.



131Eixo Roda, Belo Horizonte, v. 32, n. 4, p. 123-151, 2023

Tent of Miracles, a poor researcher, marginalized in the academic environment 
because of his race and interests, studied the Brazilian cultural richness in poor 
districts, the temples of Afro-Brazilian religions, popular fairs and brothels 
(Amado, 1971). It is important to note here that a collective subjectivity does 
not necessarily have to be characterized by magical thinking or irrationality 
(as in the first three examples). “Subjective” does not mean “untrue.” It can 
simply be different from the hegemonic “objectivity” or from any other 
subjectivity, as in examples 5) and 6), in which we can see, for instance, 
that the “folk culture” signifier has a different meaning from the one that is 
ascribed to it by the racist, Eurocentric, and elitist hegemonic discourse of 
the Getúlio Vargas Era in Brazil. Moreover, such an understanding of the 
signifier in question conditions the characters’ actions. Subjectivemes of this 
kind tell us a great deal about the characters’ subjectivity. The “miracle” of 
seeing the goddess, for example, is “possible” because of the beliefs, the 
cultural capital, the subjectivity, of those who experience it.

Since the subjectivemes we localize can be numerous and diverse, it 
is necessary to organize them by categories and subcategories, which will 
be determined by the most relevant nodal points (signifiers that determine 
the meaning of other signifiers by organizing around themselves a system 
of interdependent meanings; in the case of the corpus I am considering, 
for example, those would be: Afro-Brazilian culture, Brazilianness, 
communism, and the State, among others).3 For this purpose, I recommend 
creating a spreadsheet database (apart from facilitating work with the data, 
it also gives us valuable possibilities of visualizing it).4

Afterward, it is necessary to analyze the data for the purpose of 
revealing the meaning of the subjectivemes and elaborating generalizations, 
with the care and prudence that are required by all kinds of research. In some 

3	  To identify the most relevant nodal points, it is also profitable to consider Teun Van Dijk’s 
(2011) guiding questions related to the schematic categories of the structure of ideologies: 
identity (Who are we? Who belong to us? Where do we come from?); activities (What do 
we usually do? What is our task?); goals (What do we want to obtain?); norms and values 
(What is good/bad, permitted/prohibited for us?); group relations (Who are our allies and 
opponents?); resources (What is the basis of our power, or our lack of power?).
4	  I have created my spreadsheet database by exporting my e-book reader clippings to an 
.xlsx file, which contained a list of the excerpts I had highlighted, with such additional data 
as their respective novel title, author, page, and my notes. Then, I have added columns that 
were to be filled by myself, e.g. “nodal point,” “lower-level signifier,” or “meaning.”



132Eixo Roda, Belo Horizonte, v. 32, n. 4, p. 123-151, 2023

cases, the distance between the data and the interpretation will be minimal or 
none. In others, the generalization will be a product of interpretative work.

This distance will depend considerably on the way the subjectivemes 
are represented. It will be relatively short, when the characters’ speech or 
thought are represented directly, through quotation (direct speech and direct 
thought modes), or indirectly, when the narrator paraphrases the characters’ 
speech or thought (indirect speech and thought report). The distance between 
the data and the interpretation can get more significant, though, in the 
case of characterization5 through free indirect discourse (which refers to 
speech, thought, and perception)6 and through characters’ actions, because 
the meaning of events represented in these ways depends to a remarkable 
degree on the reader’s interpretation (which does not mean that there are 
infinite possibilities of defining it).

Furthermore, our generalizations are more well-grounded, when 
they are based rather on subjectivemes, which reveal the subjectivity of 
a collectivity (e.g. when the narrator focalizes a group, as in the excerpt 
from The Kingdom of This World). However, on many occasions, we will 
have to elaborate them on the basis of those, which reveal the subjectivity 
of many “spokespersons” individually. We can consider a character as a 
spokesperson, a representative of a collectivity, only if their subjective 
structure (in Fabris’ terms) – or web of meanings (in DTA terms) – shares 
a considerably wide common denominator with other characters and, thus, 
is a part of a collective subjectivity. For the best results, we should combine 
the two approaches, whenever possible.

Fabris, Puccini, and Cambiaso (2019) also elaborated several 
examples of analyses, which have oriented my project, and a long list of 
guiding questions (both general, focused on the macro-scale, and specific, 
focused on the micro-scale). The most important ones are the following: 
1) What are the most relevant subjectivemes and what do they mean?; 2) 
What are the features of the collective subjectivity in question?; 3) With 
which features of the social, historical, political, economic, cultural, and 
daily life process do the features of the collective subjectivity correlate?

5	  For a wider explanation about the characterization, see Jannidis (2013).
6	  For a wider explanation about the modes of direct speech, direct thought, indirect speech, 
thought report and free indirect discourse, see Mchale (2009).



133Eixo Roda, Belo Horizonte, v. 32, n. 4, p. 123-151, 2023

To answer the third question, i.e. to interpret the data in relation 
to the context, to compare different webs of meanings, and – if that is the 
case – understand where are they in antagonistic opposition to one another, 
I propose making use of Discourse-Theoretical Analysis (DTA).

While the application of Laclau and Mouffe’s Discourse Theory is 
common in political studies and occasional in media studies, “it is virtually 
nonexistent in the realm of literary and art studies” (Carpentier; Spinoy, 2008, 
p. 18). After Carpentier and Spinoy convincingly explained the importance and 
appropriateness of filling this research gap (p. 1-21) – which were confirmed in 
the following chapters of their book by the results of four literary analyses7 – the 
situation hardly changed: so far, I have found only two articles which attempted 
to fractionally fill the gap. Their authors confirm the persistence of this situation 
(Mehrmotlagh; Beyad, 2018a, p. 140; 2018b, p. 4). Thus, such undertakings 
would be a part of an interdisciplinary research stream, which applies DTA 
in its analyses of culture and media (Carpentier; De Cleen; Van Brussel, 
2019), but still somewhat neglects the narrative arts, despite its awareness of 
their importance. In my view, using a real-world oriented framework for the 
analysis of a fictional world is very relevant, since we assume, in accordance 
with Possible Worlds Theory, that it has analogous properties.

Carpentier and De Cleen rearticulated Laclau and Mouffe’s Discourse 
Theory (DT) as an analytical framework mainly by using its concepts as 
sensitizing concepts (Blumer, 1969), i.e. concepts which suggest what to 
look for and where to look, which provide starting points for building an 
analysis. The DTA “conceptual toolbox” consists of the following sensitizing 
concepts: discourse, discursive field, articulation, nodal point, floating 
signifier, subject position, dynamics of fixity and unfixity, chain/logic of 
equivalence (or difference), conflict, antagonism, agonism, hegemony, myth, 
social imaginary, and contingency, among others.

7	  The four examples of DTA application in literary studies include: 1) an analysis of John 
Bunyan’s The Pilgrim’s Progress and its agonistic relation with the authoritarian order 
of its time (Sim, 2008); 2) a study of the counter-hegemonic potential of Franz Kafka’s 
and Thomas Mann’s literature (Bru, 2008); 3) an analysis of Nazi efforts to incorporate 
Flemish literature into their hegemonic project (Spinoy, 2008); 4) a reflection on how 
literary history could be rewritten from the perspective of DTA (Van Linthout, 2008). As 
we can observe, all of them have focused only on the extrafictional level, and not on the 
discursive struggles within a storyworld.



134Eixo Roda, Belo Horizonte, v. 32, n. 4, p. 123-151, 2023

The most important sensitizing concept is the one of discourse, which 
in DT is understood differently than in other approaches. The specificity of 
DTA can be explained by using, as a starting point, Teun Van Dijk’s (1997, 
p. 3) definition of discourse as “talk and text in context,” and distinguishing 
between micro and macro-approaches toward both text and context. DTA 
is macro-textual and macro-contextual, which means that it uses a broad 
definition of text, greatly in congruence with Barthes (1973), perceiving 
texts as materializations of meanings or ideologies, and a broad definition 
of context; thus, it pays less attention to more localized settings (in contrast 
to Conversation Analysis, for example). DTA is mainly concerned with the 
“circulation, reproduction, and contestation of discourses-as-structures-
of-meaning, not with language-in-use per se” (Carpentier; De Cleen; Van 
Brussel, 2019, p. 9-10). Furthermore, DT “rejects the distinction between 
discursive and non-discursive practices” (Laclau; Mouffe, 2001, p. 107), and 
uses a concept of discourse, which “includes within itself the linguistic and 
the non-linguistic [to] emphasize the fact that every social configuration is 
meaningful” (Laclau, 1990, p. 100; emphasis original). Thus, for example, 
the fact that in Amado’s Tent of Miracles the police plundered the temples 
of Afro-Brazilian religions repeatedly (and with impunity) reflects, to a 
certain degree, the meaning of the “Afro-Brazilian religions” signifier that 
is ascribed to it within Amado’s storyworld by the hegemonic discourse 
(however, it is important to remember that it is unacceptable to formulate 
generalizations, regarding the meaning of signifiers, by taking into 
consideration only individual, isolated facts, and not a wider context). Lastly, 
the discourse is a temporary closure: it fixes meaning in a particular way, 
but it can never be ultimately fixed. Hence the hegemony can never be total 
and “there is always room for struggles over what the structure should look 
like, what discourses should prevail, and how meaning should be ascribed 
to the individual signs” (Jørgensen; Phillips, 2002, p. 40).

Another important sensitizing concept is that of the logic of 
equivalence. This logic unites a number of different identities in a single 
discourse, but without eliminating their differences completely. Those 
different identities are “linked, made equivalent and opposed to another 
negative identity” (Carpentier; Spinoy, 2008, p. 10). Laclau explains it with 
the following example: “if I say that – from the point of view of the interests of 
the working class – liberals, conservatives, and radicals are all the same, I have 
transformed three elements that were different into substitutes within a chain of 



135Eixo Roda, Belo Horizonte, v. 32, n. 4, p. 123-151, 2023

equivalence” (1988, p. 256). Therefore, the concepts of the logic of equivalence 
and the chain of equivalence can turn out to be crucial for the analysis of the 
above-mentioned “common denominators.” The logic of difference, in turn, 
means the opposite, i.e. weakening the common ground, dispersing the unity 
into more specific identities, by emphasizing the differences.

Due to space limitations, it is impossible to describe here the whole 
DTA framework exhaustively. Since I have already outlined its most 
important aspects, I will instead limit myself to recommending Jørgensen 
and Phillips’ study (2002, p. 24-59) – which is one of the most accessible 
presentations of the main DTA premises – and to presenting it, in practice, 
in the next section.

First, however, I would like to address one last methodological 
question: it is also relevant to analyze whether a CS or its representatives are 
legitimized or delegitimized by the narrator(s) (or by the implied author, in 
particular cases). The outcome, which may significantly affect the ideological 
overtone of the narrative, is determined mainly by the following factors:

1. the narrator’s explicit disapprovals or approvals (in accordance with 
their value system, for example);

2. the narrator’s identification with the collectivity (which may imply 
adopting its perspective);

3. the degree of exposure (the attention given to the CS, also in 
comparison with other subjectivities);

4. the proportion of the events which legitimize the CS, or its 
representatives, to those that delegitimize them (the implied 
author’s presence and their ideologically biased selectivity may be 
particularly perceptible in this aspect);

5. the storyworld’s social reality and the collectivity’s situation within it;
6. negative or positive representation of other subjectivities;
7. ascription of structural roles (e.g. hero, helper, villain) to the CS 

representatives and their potential antagonists.

3 Model analysis

Although the corpus of my study comprises all eight of the novels 
written by Jorge Amado between 1930 and 1945, due to limitations of space, I 
will focus here mostly on the results of my analysis of the most representative 



136Eixo Roda, Belo Horizonte, v. 32, n. 4, p. 123-151, 2023

one, Sea of Death (1936/1984b). The objects of my study are both the 
discursive struggles between the discourse articulated by the novel and the 
Vargas Era hegemonic discourse, and the struggles within Amado’s storyworld, 
which – for an “ideal reader” – are actually a reflection of those in the real 
world: this is a result both of the documentary character typical of the social 
novel and the fact that, while reading a text and reconstructing a storyworld 
from it, readers assume that the storyworld is like their own until the text tells 
them otherwise, as the principle of minimal departure (Ryan, 1991) assumes. 
To begin, we need to capture the hegemonic discourse of the Getúlio Vargas 
Era. For this purpose, it will be necessary to analyze the historical context8 
from the perspective of Laclau and Mouffe’s (2001) Discourse Theory.

In Brazil, the 1930s began with a revolution, a coup d’état, and a very 
intense ideological polarization (Candido, 1984). In the young republic, one 
of the principal axes of this polarization was constituted by the differences 
in the understanding of the national identity (hereafter, “Brazilianness”). 
The hegemonic vision of Brazilianness, on the other hand, was decisive in 
determining who the victims of social marginalization would be.

Until the 1930s, the hegemonic discourse mainly defended 
conservative norms and values. It justified the current, oppressive order, 
which, practically, had not changed (from the perspective of the marginalized 
people) for centuries (Pesavento, 1996). In colonial times, both indigenous 
and black people were considered inferior and were exploited by the white 
elites (Paleczny, 2004, p. 12-51). Brazil’s declaration of independence 
(1822), the proclamation of the republic in place of the monarchy (1889), 
and even the abolition of slavery (1888), did not bring any significant 
improvement for them (Malinowski, 2013, p. 24-45). In the first three 
decades of the republic, the government did not make any serious efforts to 
mitigate the inequalities between the elites and the lower classes, because 
the latter were not considered a legitimate part of the Brazilian nation 
(Malinowski, 2013, p. 47-120) by the symbolic elites – i.e. by the “groups 
and organizations that directly or indirectly control public discourse” and 
“who have privileged access to the influential public discourses in politics, 
the media, education and business corporations” (Van Dijk, 2015, p. 70, 76).

8	  Although I cite mostly Brazilian and Polish sources, it is also possible to find literature 
on this topic in English, e.g.: Williams (2001), Van Dijk (2020), Dávila (2003); Smith, 
Vinhosa (2013).



137Eixo Roda, Belo Horizonte, v. 32, n. 4, p. 123-151, 2023

The situation changed to a certain degree in the 1930s, after Getúlio 
Vargas took power. Vargas diagnosed in Brazil a lack of national interest 
and national identity, a dispersion of internal forces that was generating 
instability. His purpose was to unify the Brazilians around elements of 
identity that would reinforce their patriotism and the government’s position. 
Hence, he included black people and other members of the lower classes 
in his new nation-building project – partially inspired by Gilberto Freyre’s 
groundbreaking The Masters and the Slaves (1933). He was trying to 
create his image as the “Father of the Poor” by implementing, for example, 
unprecedented worker empowerment programs. However, in most cases, 
his new labor laws were neither respected by the employers nor enforced 
by the State. Vargas’ dictatorship was still very oppressive towards the 
marginalized, although in a less explicit way (Malinowski, 2013, p. 121-180). 
Nonetheless, it is not relevant to describe here all the nuances of his very 
multifaceted political activity, since, paradoxically, the hegemonic discourse 
of the Vargas Era, cannot be identified with the Vargas regime’s discourse.

The Vargas Era begins in 1930. Yet, Vargas implemented the most 
significant and groundbreaking changes only after 1937, after his self-coup 
that established the so-called Estado Novo, an 8-year-long dictatorship. 
By then, Jorge Amado had already published six novels: The Country of 
Carnival (1931), Cacau (1933), Sweat (1934), Jubiabá (1935), Sea of 
Death (1936), Captains of the Sands (1937). The hegemonic discourse 
which Amado’s novels were contesting was not the Vargas government’s 
discourse. The reason for this, is the fact that this hegemonic discourse was 
not a result of seven years of discursive practices. Vargas’ regime did not 
construct a new common sense, a “new objectivity,” in such a short time. 
Its discourse did have many characteristics in common with the hegemonic 
one (precisely because of the fact that it was embedded in the hegemonic 
common sense), but it was only one of the actors struggling for hegemony in 
the Brazilian discursive field of that period. Though certainly the strongest, 
it was still only one of these actors.

The hegemonic discourse of the Vargas Era should instead be 
identified with a discourse whose origins date back to the colonial period, 
with what Mariusz Malinowski names “the brigantine cultural heritage” 
(2011, p. 134-160). The Brigantine Dynasty ruled in Brazil from 1640 till 
1889. According to Malinowski, for the Brazilian lower classes, the first 



138Eixo Roda, Belo Horizonte, v. 32, n. 4, p. 123-151, 2023

decades of the republic were a complete continuation of colonial times, 
because the symbolic elites fully adopted the brigantine raison d’état. They 
treated the people instrumentally and subordinated the national interest 
to the Brazilian aristocracy and to the conservative politicians. Racial 
theories, which proposed that Western European culture was the acme of 
human sociocultural evolution, were widely accepted and contributed to 
the popularization of the “whitening” ideology, which was supposed to 
be a solution for the “Negro problem,” motivated by the elites’ inferiority 
complex. The objective of the official historiography of the period was to 
consolidate the domination of the oppressors, to neutralize the aspirations 
of the oppressed, and to reject their culture, since they were considered the 
ones to blame for Brazil’s backwardness (Williams, 2001, p. 106).

Due to the remarkably complex character of the hegemonic discourse 
in question, it is not possible to describe here all its aspects in detail. According 
to the results of my research, however, it was, among many other things: 
racist, Eurocentric, conservative, elitist, anti-communist, authoritarian, 
paternalistic, exclusive, moralistic, Luso-Catholic heritage exalting, and this 
was translated into the meanings that were ascribed to such nodal points as 
Afro-Brazilian culture, Brazilianness, miscegenation, slavery, communism, 
morality, social justice, and many others. Although Malinowski (2011) 
presents some examples of 19th and 20th-century thinkers whose thought 
could not be identified completely with the brigantine cultural heritage (e.g., 
Euclides da Cunha), he emphasizes clearly that they were only individual 
exceptions, that their texts were highly controversial, were considered radical 
at that time, and that “Brazil suffered the brigantine waking nightmare 
throughout the whole 20th century” (2011, p. 160, translation mine). An 
example of a mainstream thinker, whose ideas were coincident with the 
zeitgeist, was the conservative and openly racist intellectual Oliveira Viana. 
Even the progressive thinkers were, in many cases, considerably coincident 
with the hegemonic discourse (after all, although they managed to challenge 
it, their ideas were being conceived within that particular social imaginary, 
which, according to Laclau (1990, p. 64), is a cognitive horizon, a “limit 
which structures a field of intelligibility”). Gilberto Freyre, for example – 
who was considered by many the first intellectual who questioned (in 1933) 
the marginalization of the Afro-Brazilian culture and proposed including it 
as an essential part of the Brazilian identity – proposed, at the same time, an 



139Eixo Roda, Belo Horizonte, v. 32, n. 4, p. 123-151, 2023

extremely romanticized vision of the colonial past, in which black people 
lived in nearly perfect harmony with the Portuguese colonizers. Interestingly, 
even the Brazilian communists denied, internationally, the existence of 
racism in Brazil until 1934 (Santana, 2019, p. 10). This complexity of the 
hegemonic discourse is reflected very well in the case of the oppression of 
the Afro-Brazilian religion Candomblé: although the Vargas’ Constitution 
of 1937 warranted religious liberty, the police, under the pressure of the 
press (which in turn was under the pressure of the elites), brutally persecuted 
the Candomblé practitioners because of their “primitive traditions,” which 
were incompatible with “Brazilian civilization” (Lühning, 1996, p. 204).

Nevertheless, as we have observed before, hegemony can never 
be total. A strong counter-hegemonic discourse, of “many Brazils” which 
complement each other, of a diverse Brazil, was articulated in the 1930s 
by the writers of the romance nordestino (a social novel from the Nordeste 
region). It was a discourse, whose advocates intended to articulate a different 
web of meanings, to give the marginalized people a voice in the discussion 
about the definition of Brazilianness, and to give them representation in the 
discursive struggles in question, by trying to display a literary equivalent 
of their collective subjectivity.

One of the most important exponents of the romance nordestino (next 
to Graciliano Ramos, Rachel de Queiroz and José Lins do Rego) was Jorge 
Amado. His work was an answer to the previously described hegemonic 
discourse. He brought to light the social problems of the Brazilian Northeast, 
which, in Amado’s novels, concentrated and symbolically represented the 
social problems of the whole country (Bueno, 2001, p. 28-45). For the 
privileged part of Brazilian society, the reality described by Amado was often 
unfamiliar. It often experienced a cultural shock, caused by an unprecedented 
encounter with the perspective of the “other” (Bueno, 2001, p. 315, 345, 
432). Amado was also the first novelist to implement, in Brazilian literature, 
the ideas of négritude, which, as Charchalis (p. 85) states, proposed

presenting [the black] as a cultural subject, with a set of cultural and 
anthropological characteristics, which meant considering the black as a 
rightful participant of the culture and a rightful protagonist in a literary 
work […]; relieving the black of the hallmarks of an object or of an 
exotic element of the landscape of a literary work […] by treating the 
black equally with the white. (Charchalis, 2019, p. 85, translation mine)



140Eixo Roda, Belo Horizonte, v. 32, n. 4, p. 123-151, 2023

Furthermore, according to Eduardo de Assis Duarte (1996, p. 108), 
Balduíno, the principal character of Amado’s Jubiabá (1935/1984a), was 
the first black hero of Brazilian literature.

Apart from promoting the richness of Afro-Brazilian culture, 
Amado also promotes the culture of the Brazilian lower classes in general. 
Moreover, he legitimizes in his literature the “bastard elements” (Bueno, 
2001, p. 345) of Brazilian culture, by presenting, in a very empathetic 
way, the problematic reality of such characters as sex workers, beggars, 
homeless orphans, drought refugees, alcoholics, criminals, rural laborers, 
vagrant adventurers, malandros, etc. The documentary dimension of texts 
by Amado – and other romance nordestino writers – offered readers an 
unconventional and innovative vision of their homeland, as a country that 
is rich in cultural diversity and is governed by violent institutions which 
neglect and even oppress their own people.9 In addition, by focalizing the 
marginalized, Amado’s narrators also introduced into Brazilian literature 
their sociolects, with many characteristic regionalisms and colloquialisms.

Now let us take a closer look at the literary construction of the 
marginalized characters’ collective subjectivity in practice. In Sea of Death 
(1936/1984b), I have analyzed 168 events, of which 95 can be classified as 
subjectivemes, and 102, as the narrator’s or implied author’s legitimations of 
the marginalized characters’ CS (one event can be both a subjectiveme and 
a legitimizing event; it can also refer to more than one signifier). The main 
nodal points I have identified are the following: Afro-Brazilian culture, the 
State, the elite, and morality. Each of them is a center that determines the 
meaning of lower-level signifiers. “Afro-Brazilian culture,” for example, 
determines the meaning of the “Afro-Brazilian religions” signifier, which 
in turn determines the meaning of “Yemanjá” (a sea goddess) and so on. 
Similarly, the lower-level signifiers also determine, to a certain degree, the 
meaning of the nodal point, although with less impact.

“Afro-Brazilian culture” is interrelated mostly with such signifiers 
as: Africa, Afro-Brazilian religions, Orisha, Yemanjá, Afro-Brazilian music, 
capoeira, Nago language, Afro-Brazilian historical figures, the black, folk 
culture, etc. The meaning that is ascribed to those signifiers is always 

9	  It is noteworthy that, since such activity was considered by the authorities as communist 
and subversive, Jorge Amado was imprisoned between 1936 and 1937, and his novels were 
publicly burned (Silva, 2009, p. 262).



141Eixo Roda, Belo Horizonte, v. 32, n. 4, p. 123-151, 2023

positive (which is in contrast with the meaning that is ascribed to them by 
the hegemonic discourse). In the marginalized characters’ understanding, 
the components of the Afro-Brazilian culture are a valuable heritage, the 
Nago language connotes prestige, black people are not inferior to white 
people, such historical figures as Besouro and Zumbi dos Palmares, who 
were portrayed as villains or ignored by the official historiography, are 
heroes or even spiritual patrons (since they were the ones who protected 
the marginalized from the State and the elites).

“The State” is interrelated mostly with such signifiers as: government, 
judicial system, and police. The meaning that is ascribed to those signifiers is 
always negative. In the marginalized characters’ understanding, government, 
instead of caring for them, oppresses them. It is an enemy, which only 
serves the elite. Moreover, the judicial system and the police have the 
same purposes. They are corrupt and do not work properly (like other state 
institutions, such as education or the health system).

The “elite,” which, in the hegemonic discourse, is understood as the 
only legitimate beneficiary of the national interest, is perceived as: morally 
corrupt, hypocritical, greedy, inhumane, unjust, and untouchable by the 
justice system. Together with the State, it is, for the marginalized, a negative 
reference, a “common enemy,” whose presence reinforces the working of 
the logic of equivalence and the stimulation of the common denominator.

Another important nodal point is that of “morality.” In the hegemonic 
discourse, morality is understood in a “Victorian” way, since it denotes a set of 
values that includes strong sexual repression, low crime tolerance, and a strict 
code of social conduct, among others. Moreover, it also unofficially allows 
double standards. The subjectivemes I identified reveal that the marginalized 
understand “morality” differently. For them, it encompasses such values 
as solidarity, loyalty, and bravery. It is much less conservative; it does not 
repress sexuality, or condemn every crime independently of its root causes.

Due to space limitations, it will not be possible to analyze each signifier 
in depth, with adequate examples, but I would like to single out a very peculiar 
one. For the marginalized characters, “Yemanjá” means much more than an 
abstract goddess. According to the meanings that were revealed through 55 
subjectivemes, she: is real, present in their daily life, occasionally visible and 
audible, is the ruler of waters, has agency, personality, preferences, habits, a 
past, a specific physical aspect and place of residence, can affect people’s lives, 



142Eixo Roda, Belo Horizonte, v. 32, n. 4, p. 123-151, 2023

can take control of a human body and of a storm. Such an understanding clearly 
did not converge with the hegemonic objectivity. Moreover, the relevance 
of some of these interpretations has been confirmed even by characters’ 
willingness to ritually sacrifice their – or their children’s – lives, in order to 
be able to join Yemanjá in the underwater afterlife or to mitigate her fury.

One of Amado’s particularly interesting means of attracting readers’ 
attention to the perspective of the marginalized was that of conferring 
a marvelous aspect on his literary universe (while keeping its realist, 
documentary character at the same time). Similarly to what Vargas Llosa 
observed in The Kingdom of This World, the marvelousness consisted in 
a narration that adopted the perspective of a community that believes in 
miracles. In Sea of Death (1936/1984b) – in which the narrator interprets 
reality through the perspective of Orisha believers – the “sea people” see 
the blond hair of Yemanjá on the surface of the water, where the others 
see only rays of moonlight. Furthermore, at the end of the novel, we can 
find an example of a “real” miracle: the “sea people,” although they were 
actually seeing Lívia (a human protagonist), believed collectively that they 
were seeing the goddess Yemanjá. The “miracle” is “possible” because of 
the subjectivity of those who perceive it. The narrator does not question the 
“miracle.” He conveys (or focalizes) the perspective of the “sea people.” 
Thus the theme, style, and level of reality on which the narrator situates 
himself to narrate the novel, and the plane of reality on which the story 
takes place, are so harmonized that the reader can have a sensation of deep 
immersion in the narrated reality.

One of the most representative examples of such balancing between 
fantasy and realism is Amado’s Ogum’s Compadre (1964/1978). In my view, 
the CS of the Candomblé practitioners is the most important component 
of the novel and constitutes a sine qua non for its very existence. Only the 
collectivity’s genuine belief in Orishas makes the whole plot possible. Massu, 
the main character, interprets an event as a message from the Orisha Ogum. 
After his conviction is confirmed by a prestigious Candomblé priestess, the 
whole community believes him and acts accordingly. The story, in which 
the Orisha spirits interact with the humans, becomes so incredible, that 
it starts to seem fantastic. But everything is a matter of subjectivity and 
astute focalization. Occasionally, the narrator also focalizes those who 
do not believe in Ogum, and, thus, shows that it is all possible, although 



143Eixo Roda, Belo Horizonte, v. 32, n. 4, p. 123-151, 2023

unreasonable from their perspective. The same people who are possessed 
by spirits, for the Candomblé practitioners, seem drunk for the others. Only 
in this way is it possible to explain how Massu manages to baptize his son 
in a Catholic church, with the Orisha Ogum as the godfather (according to 
the Candomblé practitioners’ conviction), which is the climax of the story.

Interestingly, in Amado’s Tent of Miracles, there is an excerpt 
in which Pedro Archanjo – a protagonist with whose approach Amado 
identified himself, in an interview for “A Fondo” (Soler Serrano, 30min 
10s-34min 30s) – explains, to a certain degree, the project of negotiating 
the meaning of unjustly delegitimized signifiers, through the strategy of 
“marvelous” collective subjectivity construction:

My materialism does not limit me […]. [W]hat today is a mystery 
that poor folk have to fight for – meetings of Negroes and mestizos, 
forbidden music, illegal dances, Candomblé, samba, and capoeira – 
why, all that will be the treasured joy of the Brazilian people […]. I 
know for a fact that nothing supernatural exists, that it is a result of 
emotion, not reason, and is almost always born of fear. Still and all, 
when my godson Tadeu told me he wanted to marry a rich white girl, 
I thought, unconsciously and without meaning to, of the shells cast 
by the mãe-de-santo on his graduation day. All that is in my blood, 
Professor […]. If I proclaimed my own truth to the four winds and 
said all this is nothing but a game, I’d be siding with the police […]. 
(Amado, 1971, p. 314-315).

Amado’s discourse was articulated in the form of a widely-read 
(Bueno, 2001, p. 266) literature which – by constructing the marginalized 
characters’ collective subjectivity – introduced a different web of meanings 
into the Brazilian discursive field, thereby negotiating the meaning of 
unjustly delegitimized signifiers, undoing the genesis amnesia (Bourdieu, 
2003, p. 19) of social inequalities, revealing the contingent nature of the 
hegemonic “objectivity,” and trying to arouse in readers positive emotions, 
empathy and solidarity towards the “other” that was excluded from the 
meaning of the “Brazilianness” signifier. This “other,” which was composed 
of many different identities, formed, in Amado’s work, a chain of equivalence 
that included many of the previously mentioned “bastard elements” (Bueno, 
2001, p. 345) of Brazilian culture.



144Eixo Roda, Belo Horizonte, v. 32, n. 4, p. 123-151, 2023

Although the history of the reception of Amado’s novels provides 
a large number of facts that argue solidly for recognizing the impact of 
the strategy of collective subjectivity construction on social reality10 – 
especially in the context of Van Dijk’s findings about speakers’ (including 
writers’) potential to affect the future actions of their audience (1996, p. 
88-89) – an estimation of its actual scale of impact exceeds the scope 
of this research. However, it is noteworthy that Amado’s novels had a 
significant role (precisely because of the above-mentioned reasons) in 
the cultural and political emancipation of marginalized people not only in 
Brazil, but also in the Portuguese-speaking African countries, where they 
were the main inspiration for many important socially engaged writers, 
freedom fighters, and politicians (Charchalis, 2019, p. 58-61). Moreover, 
the web of meanings of the hegemonic discourse in present-day Brazil is 
much more similar to Amado’s, than to the hegemonic discourse of the 
past (obviously not only thanks to Amado).

4 Conclusions

The results of my study confirm that the use of the concept of collective 
subjectivity can shed new light on our understanding of numerous literary 
works (especially those with a collective protagonist). It is also very relevant 
in the context of the most recent literature, which – inspired by the new 
humanist ideas – more and more often discursively legitimizes all sorts of 
incarnations of the “other”: e.g., literary works in which the “other” is non-
human (as in Warriors, by Erin Hunter, which tells the story of a collectivity 
of feral cats, who have their own rules, beliefs, values, notions of good and 
bad, etc., which contrast with human, anthropocentric ones). An analysis of 
non-human collective subjectivities in such works can shed new light on 
the issues raised by posthuman studies. Although an analysis of non-literary 
works exceeds the scope of my research, other narrative art works, such as 
cinematographic ones, also seem a relevant object of study.11

10	 See: Silva 2018; Silva 2006; Goldstein 2019.
11	 In the Vikings series, for example, it may be interesting to analyze the Vikings’ collective 
subjectivity in terms of the narration’s level of reality and its role in the discursive struggles 
between the “pagans” and the representatives of the Christian world.



145Eixo Roda, Belo Horizonte, v. 32, n. 4, p. 123-151, 2023

Moreover, since DTA has a process-oriented focus, which prevents 
one from reducing the tensions and contradictions surfacing in the image 
of the “other” to incidental inconsistencies (Van Linthout, p. 344-351), my 
approach can contribute to a wider understanding not only of the result, but 
also of the complex process of the discursive legitimation (or delegitimation) 
of the “other” through narrative. The emphasis is on how the narratives 
mean, rather than on what they mean.

The concept of CS is clearly related to such narratological issues 
as perspective, viewpoint, focalization, voice, speech categories, ideology, 
narrative empathy, collective narrative agents, unreliable narration, 
consciousness representation, and characterization. In my view, thanks to 
the systematic framework I have proposed, it has a significant potential 
of contributing to the broadening of our understanding of at least some of 
these issues, apart from directing our attention to other interesting questions, 
such as the particularities of the genre of magical realism, the narration of 
which is “often characterised as ‘childlike’ or ‘naïve’” due to the fact that 
the magical events “are narrated in great realistic detail but without the 
narrator registering surprise or commenting on their strangeness.”12 My 
approach can enable us to explain, in detail, why some narrations are not 
“childlike” or “naïve,” but culturally conditioned, for example. In light of 
this, a text such as Amado’s Sea of Death (published thirteen years before 
The Kingdom of This World), which has not been considered as an example 
of magical realism, could turn out to be one of the pioneers of the genre.

To conclude, the main advantage of using the concept of collective 
subjectivity as an analytic tool is the fact that it enables us to: 1) describe 
precisely the particularities of the ideological profile of a fictional collectivity 
(in the form of a web of meanings) and the narrator’s/implied author’s 
attitude towards it; 2) systematically relate this profile to the context (both the 
storyworld and real-world context); 3) describe precisely the particularities 
of certain complex cases of unreliable narration.

Lastly, I am aware that there are still many important questions to be 
answered. Hence, I aim to provide a more detailed elaboration on the issues 
presented here in a book fully dedicated to this subject. What exceeds the 
scope of my study, however – and constitutes a promising topic for further 

12	 See: FARIS, Wendy. Magical Realism. In: HERMAN, David; JAHN, Manfred; RYAN, 
Marie-Laure. Routledge Encyclopedia of Narrative Theory. Abingdon: Routledge, 2005.



146Eixo Roda, Belo Horizonte, v. 32, n. 4, p. 123-151, 2023

investigation – is empirical research on a fictional collective subjectivity’s 
impact on real-world readers, in terms of empathy and self-reflection.13

Acknowledgements

I would like to thank the Polish National Agency of Academic Exchange 
for the STER programme grant, which enabled me to conduct a part of my 
research in Brazil, at Universidade Federal de Pernambuco and Fundação 
Casa de Jorge Amado. I also thank Teun A. van Dijk, Nico Carpentier, Marcin 
Kurek, Iida Pöllänen, Márcia Rios da Silva, Eduardo Cesar Maia Ferreira 
Filho, and Justyna Deszcz-Tryhubczak for valuable guidance.

References

AMADO, Jorge. Tent of Miracles. Translated by B. Shelby. New York: 
Alfred A. Knopf, 1971.
AMADO, Jorge. Interlude of the Christening of Felício, Son of Massu and 
Benedita, or, Ogun’s Compadre. In: AMADO, Jorge. Shepherds of the night. 
Translated by H. de Onís. New York: Avon Books, 1978, p. 153-223.
AMADO, Jorge. Jubiabá. Translated by M. A. Neves. New York: Avon 
Books, 1984a.
AMADO, Jorge. Sea of Death. Translated by G. Rabassa. New York: Avon 
Books, 1984b.
AMADO, Jorge. Captains of the Sands. Translated by G. Rabassa. New 
York: Avon Books, 1988.
BARTHES, Roland. Le Plaisir du Texte. Paris: Éditions du Seuil, 1973.
BELLAGAMBA, Ugo; PICHOLLE, Éric; TRON, Daniel (eds.). Les 
subjectivités collectives. Nice: Somnium, 2012.
BLUMER, Herbert. Symbolic Interactionism: Perspective and Method. 
Englewood Cliffs, NJ: Prentice Hall, 1969.
BOOTH, Wayne C. The Rhetoric of Fiction. Chicago: University of Chicago 
Press, 1961.

13	 Particularly relevant in this context are such papers as: Gerrig (1993), Keen (2007), and 
Koopman; Hakemulder (2015).



147Eixo Roda, Belo Horizonte, v. 32, n. 4, p. 123-151, 2023

BOURDIEU, Pierre. Las estructuras sociales de la economía. Barcelona: 
Anagrama, 2003.
BRU, Sascha. Literary Imaginaries: On Experiencing (In)determinacy 
in German Modernism. In: CARPENTIER, Nico; SPINOY, Erik (eds.). 
Discourse Theory and Cultural Analysis: Media, Arts and Literature. 
Cresskill: Hampton Press, 2008, p. 285-306.
BUENO, Luís. Uma História do Romance de 30. 2001. 944 p. Dissertation 
(Ph.D. in Literary History and Theory) – Departamento de Teoria Literária, 
Instituto de Estudos da Linguagem, Universidade Estadual de Campinas, 
Campinas, 2001.
CANDIDO, Antônio. A Revolução de 30 e a cultura. Novos Estudos, edição 4, 
v. 3, p. 27-36, 1984.
CARPENTIER, Alejo. The Kingdom of This World. Translated by H. de 
Onís. New York, NY: Noonday Press, 1989.
CARPENTIER, Nico. Discourse-theoretical analysis (DTA). In: 
FLOWERDEW, John; RICHARDSON, John E. (eds.). The Routledge 
Handbook of Critical Discourse Studies. London: Routledge, 2018, 
p. 272-284.
CARPENTIER, Nico; DE CLEEN, Benjamin. Bringing discourse theory into 
media studies. Journal of Language and Politics, v. 6, n. 2, p. 265-293, 2007.
CARPENTIER, Nico; DE CLEEN, Benjamin; VAN BRUSSEL, Leen (eds.). 
Communication and Discourse Theory: Collected Works of the Brussels 
Discourse Theory Group. Bristol, UK: Intellect, 2019.
CARPENTIER, Nico; SPINOY, Erik (eds.). Discourse Theory and Cultural 
Analysis: Media, Arts and Literature. Cresskill, NJ: Hampton Press, 2008.
CHARCHALIS, W. Między luzotropikalizmem a luzofonią. Polityczne 
uwarunkowania przemian w literaturach afrykańskich języka portugalskiego. 
Poznań: Wydawnictwo Naukowe UAM, 2019.
DÁVILA, Jerry. Diploma of Whiteness: Race and Social Policy in Brazil, 
1917-1945. Durham, NC: Duke University Press, 2003.
DOLEŽEL, Lubomir. Mimesis and Possible Worlds. Poetics Today, v. 9, n. 3, 
p. 475-496, 1988.
DOLEŽEL, Lubomir. Heterocosmica: Fiction and Possible Worlds. 
Baltimore, MD: Johns Hopkins University Press, 1998.



148Eixo Roda, Belo Horizonte, v. 32, n. 4, p. 123-151, 2023

DOMINGUES, José Maurício. Sociological Theory and Collective 
Subjectivity. London: Palgrave Macmillan, 1995.
DUARTE, Eduardo de Assis. Jorge Amado: romance em tempo de utopia. 
Rio de Janeiro: Record, 1996.
FABRIS, Fernando. La subjetividad colectiva como dimensión psicosocial 
del proceso socio-histórico y la vida cotidiana. Hologramática, v. 16, n. 1, 
p. 23-42, 2012.
FABRIS, Fernando; PUCCINI, Silvia; CAMBIASO, Mario. Subjetividad 
colectiva y realidad social: una metodología de análisis. Buenos Aires: El 
Zócalo, 2019.
GERRIG, Richard J. Experiencing Narrative Worlds: On the Psychological 
Activities of Reading. New Haven: Yale University Press, 1993.
GOLDSTEIN, Ilana Seltzer. O Brasil best-seller de Jorge Amado: literatura 
e identidade nacional. São Paulo: Senac, 2019.
HOGAN, Patrick Colm. Palmer’s Cognitivist Challenge. Style, 45.2, 
p. 244-248, 2011.
HÜHN, Peter. Event and Eventfulness. In: HÜHN, Peter et al. The Living 
Handbook of Narratology. Hamburg: Hamburg University, 2013. Available 
at: https://www-archiv.fdm.uni-hamburg.de/lhn/node/39.html. Accessed on: 
03 Mar. 2023.
JAHN, Manfred. Mind= Mind+ Social Mind?: A Response to Alan Palmer’s 
Target Essay. Style, v. 45, n. 2, p. 249-253, 2011.
JANNIDIS, Fotis. Character. In: HÜHN, Peter et al. The Living Handbook of 
Narratology. Hamburg: Hamburg University, 2013. Available at: https://www-
archiv.fdm.uni-hamburg.de/lhn/node/41.html. Accessed on: 03 Mar. 2023.
JØRGENSEN, Marianne; PHILLIPS, Louise J. Discourse Analysis as 
Theory and Method. London: SAGE, 2002.
KAFALENOS, Emma. The epistemology of fiction: Knowing v. ‘knowing’. 
Style, v. 45, n. 2, p. 254-258, 2011.
KEEN, Suzanne. Empathy and the Novel. Oxford: Oxford University 
Press, 2007.
KLEIN, Gérard. Trames & Moirés: à la recherche d’autres sujets, les 
subjectivités collectives. Nice: Somnium, 2011.



149Eixo Roda, Belo Horizonte, v. 32, n. 4, p. 123-151, 2023

KOOPMAN, Eva Maria Emy; HAKEMULDER, Frank. Effects of literature 
on empathy and self-reflection: A theoretical-empirical framework. Journal 
of Literary Theory, v. 9, n. 1, p. 79-111, 2015.
LACLAU, Ernesto. Metaphor and Social Antagonisms. In: NELSON, Cary; 
GROSSBERG, Lawrence (eds.). Marxism and the Interpretation of Culture. 
Urbana, IL: University of Illinois, 1988, p. 249-257.
LACLAU, Ernesto. New Reflections on the Revolution of Our Time. London: 
Verso, 1990.
LACLAU, Ernesto; MOUFFE, Chantal. Hegemony and Socialist Strategy. 
London: Verso, 2001.
LÜHNING, A. ‘Acabe com este santo, Pedrito vem aí…’ Mito e realidade 
da perseguição policial ao Candomblé baiano entre 1920 e 1942. Revista 
USP, n. 28, p. 194-220, 1996.
MALINOWSKI, Mariusz. W poszukiwaniu brazylijskości. Główne nurty 
brazylijskiej myśli społecznej w XX wieku. Warszawa: CESLA, 2011.
MALINOWSKI, Mariusz. Brazylia: republika. Dzieje Brazylii w latach 
1889-2010. Warszawa: MHPRL, 2013.
MARGOLIN, Uri. Structuralist Approaches to Character in Narrative: The 
State of the Art. Semiotica, v. 75, n. 1-2, p. 1-24, 1989.
MCHALE, Brian. Speech Representation. In: HÜHN, Peter et al. The Living 
Handbook of Narratology. Hamburg: De Gruyter, 2009. Available at: https://
www-archiv.fdm.uni-hamburg.de/lhn/node/47.html. Accessed on: 03 Mar. 2023.
MEHRMOTLAGH, Hanieh; BEYAD, Maryam Soltan. Perpetual Strife to 
Rearticulate Discourse, Meaning and Identity in Gordimer’s July’s People: 
a Discourse Analysis. Folia Linguistica et Litteraria, p. 121-148, 2018a.
MEHRMOTLAGH, Hanieh; BEYAD, Maryam Soltan. A woman of all 
times: A discourse-semiotic approach to André Brink’s Philida. Cogent Arts 
& Humanities, v. 5, n. 1, p. 1-20, 2018b.
NONHOFF, Martin. Hegemony analysis: Theory, methodology and 
research practice. In: MARTTILA, Tomas (ed.). Discourse, Culture and 
Organization. Cham: Palgrave Macmillan, 2019. p. 63-104.
PALECZNY, Tadeusz. Rasa, etniczność i religia w brazylijskim procesie 
narodotwórczym. Kraków: Universitas, 2004.



150Eixo Roda, Belo Horizonte, v. 32, n. 4, p. 123-151, 2023

PALMER, Alan. Fictional Minds. Lincoln, NE: University of Nebraska 
Press, 2004.
PALMER, Alan. Social Minds in the Novel. Columbus, OH: The Ohio State 
University Press, 2010.
PAVEL, Thomas. Fictional Worlds. Cambridge, MA: Harvard University 
Press, 1986.
PESAVENTO, Sandra Jatahy. Problem tożsamości narodowej: Brazylia 
wobec latynoamerykańskości. Translated by A. Dembicz and R. Siuda. 
Ameryka Łacińska, v. 4, p. 9-13, 1996.
PICHON-RIVIÈRE, Enrique. El proceso grupal. Del psicoanálisis a la 
psicología social (I). Buenos Aires: Nueva Visión, 1975.
RYAN, Marie-Laure. Possible Worlds, Artificial Intelligence, and Narrative 
Theory. Bloomington, IN: Indiana University Press, 1991.
SANTANA, Geferson. “Negro e branco pobre, tudo é escravo, mas tem tudo 
na mão”: discussões sobre raça e classe no romance Jubiabá de Jorge Amado. 
Revista Novos Rumos, v. 56, n. 1, 2019.
SILVA, Márcia Rios da. Páginas candentes da história: os subterrâneos do 
Estado Novo por Jorge Amado. In: SENA Júnior, Carlos Zacarias F..; SILVA, 
Paulo Santos. (eds.). O Estado Novo: as múltiplas faces de uma experiência 
autoritária. Salvador: EDUNEB, 2009, p. 237-272.
SILVA, Márcia Rios da. Jorge Amado: The International Projection of the 
Brazilian Writer. In: COUTINHO, Eduardo F. (ed.). Brazilian Literature as 
World Literature. New York, NY: Bloomsbury, 2018, p. 199-220.
SILVA, Márcia Rios da. O rumor das cartas: um estudo da recepção de Jorge 
Amado. Salvador: Fundação Gregório de Mattos, 2006.
SIM, Stuart. Agonism and Literary History. In: CARPENTIER, Nico; 
SPINOY, Erik (eds.). Discourse Theory and Cultural Analysis: Media, Arts 
and Literature. Cresskill, NJ: Hampton Press, 2008, p. 269-284.
SMITH, Joseph; VINHOSA, Francisco. A History of Brazil. London: 
Routledge, 2013.
SOLER SERRANO, Joaquín. JORGE AMADO A FONDO - EDICIÓN 
COMPLETA Y RESTAURADA. YouTube video. A Fondo. Available at: 
https://youtu.be/J8XIc_zWWx4. Accessed on: 03 Mar. 2023.



151Eixo Roda, Belo Horizonte, v. 32, n. 4, p. 123-151, 2023

Data de submissão: 06/03/2023. Data de aprovação: 21/09/2023.

SPINOY, Erik. ‘These Really Comprehensible Poems That Really Touch 
You’: The New Realist Discourse in Flemish Poetry In: CARPENTIER, 
Nico; SPINOY, Erik (eds.). Discourse Theory and Cultural Analysis: Media, 
Arts and Literature. Cresskill, NJ: Hampton Press, 2008, p. 307-332.
VAN DIJK, Teun A. Discourse, power and access. In: CALDAS-COULTHARD, 
Carmen Rosa; COULTHARD, Malcolm (eds.). Texts and Practices: 
Readings in Critical Discourse Analysis. Routledge, 1996, p. 84-104.
VAN DIJK, Teun A. The study of discourse. In: VAN DIJK, Teun. (ed.). 
Discourse as Structure and Process: a Multidisciplinary Introduction. 
London: SAGE, 1997, p. 703-752. v. 1.
VAN DIJK, Teun A. Discourse and ideology. In: VAN DIJK, Teun A. (ed.). 
Discourse Studies: A Multidisciplinary Introduction. 2nd ed. London: SAGE, 
2011, p. 379-407.
VAN DIJK, Teun A. Critical Discourse Studies: a Sociocognitive Approach. 
In: WODAK, Ruth; MEYER, Michael (eds.). Methods of Critical Discourse 
Analysis. 3rd ed. London: SAGE, 2015, p. 62-86.
VAN DIJK, Teun A. Antiracist Discourse in Brazil: From Abolition to 
Affirmative Action. Lanham, MD: Lexington Books, 2020.
VAN LINTHOUT, Ine. Both Self and Other: The Construction of ‘Flanders’ 
in National Socialist Literary Discourse. In: CARPENTIER, Nico; SPINOY, 
Erik (eds.). Discourse Theory and Cultural Analysis: Media, Arts and 
Literature. Cresskill, NJ: Hampton Press, 2008, p. 333-358.
VARGAS LLOSA, Mario. Cartas a un joven novelista. Barcelona: Editorial 
Planeta, 1997.
VARGAS LLOSA, Mario. ¿Lo real maravilloso o artimañas literarias? 
Letras Libres, año 2, n. 13, p. 32-36, 2000.
WILLIAMS, Daryle. Culture Wars in Brazil: the First Vargas Regime. 
Durham, NC: Duke University Press, 2001.



Eixo Roda, Belo Horizonte, v. 32, n. 4, p. 152-171, 2023
eISSN: 2358-9787 | DOI: 10.17851/2358-9787.32.4.152-171

O campo literário segundo Vencidos e degenerados (1915), de 
Nascimento Moraes

The Literary Field According to Vencidos e degenerados (1915), by 
Nascimento Moraes

Luiz Henrique Silva de Oliveira
Centro Federal de Educação Tecnológica de Minas Gerais (CEFET-MG), Belo Horizonte, 
Minas Gerais / Brasil
henriqueletras@yahoo.com.br

https://orcid.org/0000-0003-1287-5317

Resumo: Nosso propósito é analisar, a partir das visões de personagens e do narrador de 
Vencidos e degenerados, livro originalmente publicado em 1915 por Nascimento Moraes, 
a natureza das disputas contidas no campo literário maranhense. Tomaremos por base 
três premissas formuladas por Pierre Bourdieu: o acúmulo de capitais; seus trânsitos e 
valores no campo; e os embates entre os “estabelecidos” e os “recém-chegados”. Para isso, 
levaremos em conta posicionamentos da fortuna crítica sobre o autor e sua atuação num 
contexto marcadamente racista e, assim, também teremos como apoio teórico as reflexões 
de Cuti. No livro, de um lado estão os “vencidos e degenerados”, vale dizer os negros, 
pobres, dotados de baixos capitais de ordem simbólica, econômica e, para o grupo rival, 
cultural. Tal grupo, também chamado no livro de “os que trabalham por necessidade”, é 
dotado de menores capitais, numa estrutura social herdeira da escravidão. Do outro lado, 
há o grupo formado pelos que “trabalham por vaidade”. Conforme estabelece a narrativa 
de Moraes, é formado por brancos descendentes de famílias herdeiras e beneficiárias da 
colonização e do escravismo. Ocupam posições de destaque na sociedade e na hierarquia 
econômica das profissões. A reflexão do texto literário aqui analisado deixa um recado: 
a entrada e a permanência do autor negro no campo literário maranhense são assinaladas 
por percalços vários e não enfrentadas por escritores de outros pertencimentos étnicos.
Palavras-chave: campo literário; Vencidos e degenerados; Nascimento Moraes.

Abstract: Our purpose is to analyse, from the visions of characters and the narrator of 
Vencidos e degenerados published in 1915 by Nascimento Moraes, the nature of the disputes 
contained in the literary field of Maranhão. We will be based on three premises formulated 
by Pierre Bourdieu: the accumulation of capital; their transits and values in the field; and 
clashes between the “established” and the “newcomers”. For this, we will take into account 
positions of the critical fortune about the author and his performance in a markedly racist 



153Eixo Roda, Belo Horizonte, v. 32, n. 4, p. 152-171, 2023

context and, thus, we will also have Cuti’s reflections as theoretical support. In the book, on 
one side there are the “defeated and degenerated”, that is to say, the black, poor, endowed 
with low symbolic, economic and, for the rival group, cultural capital. This group, also 
called in the book “those who work out of necessity”, is endowed with smaller capital, in 
a social structure inherited from slavery. On the other hand, there is the group formed by 
those who “work for vanity”. As established by Moraes’ narrative, it is formed by white 
descendants of heir families and beneficiaries of colonization and slavery. They occupy 
prominent positions in society and in the economic hierarchy of professions. The reflection 
of the literary text analyzed here leaves a message: the entry and permanence of the black 
author in the literary field of Maranhão are marked by several mishaps and not faced by 
writers of other ethnic affiliations.
Keywords: literary field; Vencidos e degenerados; Nascimento Moraes

A proposta deste artigo é refletir sobre os posicionamentos de 
personagens e narrador acerca do campo literário, contidos no romance 
Vencidos e Degenerados (1915), de José do Nascimento Moraes (1882-
1958). Isso porque um dos temas centrais e ainda lacunar na fortuna crítica 
sobre a obra é justamente a discussão sobre o fazer literário e as condições 
para seu exercício em uma realidade que oportuniza, a uns, amplo acesso às 
instâncias de legitimação e, logo, à distinção; e, a outros, apenas o passaporte 
à periferia (ou à exterioridade) do referido campo. O debate envolvendo 
os dilemas enfrentados por João de Deus, Olivier e Claudio, por exemplo, 
intelectuais negros e sem poderio econômico e político (ou se quisermos, 
em termos de Pierre Bourdieu, teórico em que vamos nos apoiar, sem 
“capitais” diversos) numa São Luís do Maranhão vacilante entre o desejo 
de modernização e as heranças da ordem escravocrata bem se assemelha 
ao conflito do autor do romance e sua trajetória.

Nascido em São Luís, em dia 19 de março de 1882 e falecido em 
22 de fevereiro de 1958, aos 76 anos, Nascimento Moraes atuou como 
jornalista e cronista em diversos órgãos de imprensa de sua cidade natal. 
No âmbito da narrativa de ficção, percorreu os caminhos do romance e do 
conto, feito que o alçou à cadeira 11 da Academia Maranhense de Letras, 
em 19381. Também exerceu com notoriedade o magistério, trabalhando no 
tradicional Liceu Maranhense, onde chegou a lecionar para Ferreira Gullar, 

1	  Data da eleição: 05 de fevereiro de 1935. Data da posse: 12 de outubro de 1938. Conferir: 
https://academiamaranhense.org.br/ocupantes/jose-do-nascimeto-moraes. Acesso em: 28 
fev. 2023.



154Eixo Roda, Belo Horizonte, v. 32, n. 4, p. 152-171, 2023

José Sarney e Josué Montello, fato reconhecido por este notável discente 
na obra Os tambores de São Luís (1975).

Nascimento Moraes viveu os seus primeiros 6 anos sob o regime 
escravista e, logo, experimentou dentro deste o racismo e as consequências 
de uma abolição injusta e sem processo reparatório. Não é demasiado 
lembrar que abolição da escravatura, mal resolvida, trouxe consequências 
irreparáveis à realidade brasileira, como um sistema “quase de castas”, 
em que, por vias de relações e trocas de capitais de ordem simbólica, 
os descendentes da casa-grande tendem a ocupar lugar de destaque e os 
descendentes da senzala ocupariam os lugares subalternos. Esta é, inclusive, 
a tese central de Jessé Souza em A modernização seletiva:

O escravo, esse vai ser abandonado e ficará desprovido de acesso às 
benesses do novo sistema que se institucionaliza a partir de então. 
Quem ocupa os novos empregos abertos pelo desenvolvimento de 
manufaturas e maquinofaturas é o mulato e depois o imigrante. O 
negro, vítima de preconceito e do seu próprio abandono, não teve 
nem terá acesso mais tarde ao lado menos sombrio dos novos tempos 
(Souza, 2000, p. 265).

Por outro lado, como sabemos, o campo artístico não totalmente 
é autônomo, suspenso, desconectado da realidade e, considerando o caso 
brasileiro, estão presentes as heranças da escravidão e do colonialismo. 
Por isso, arriscamos dizer que, consciente das dificuldades de inserção do 
negro na sociedade de classes, Moraes escolheu o combate pela palavra, 
cravada tanto no periodismo local quanto em textos literários de corte 
realista. Nas palavras de Mariléia Cruz, estudiosa da vida pública do 
escritor de que tratamos,

não fosse o seu esforço de viver não evitando polêmicas que 
envolviam a sua condição racial, teria Nascimento Moraes passado 
como mais um intelectual sem cor e acomodado com as relações 
sociais e humanas decadentes que pairavam sobre o Brasil, desde 
a escravidão até períodos posteriores à Proclamação da República 
(Cruz, 2016, p. 211).

Assim como Cruz (2016), acreditamos que a força-motriz da atuação 
do artista e intelectual Nascimento Moraes foi justamente o incômodo com 
as relações sociais e humanas em um Maranhão banhado em preconceitos 



155Eixo Roda, Belo Horizonte, v. 32, n. 4, p. 152-171, 2023

e estruturas de exclusão bastante cristalizadas. Dois argumentos sobre 
os textos do autor aqui em foco bem sustentam nossos argumentos: a) a 
natureza das crônicas publicadas em periódicos maranhenses e b) os recortes 
temáticos das obras ficcionais, em especial aqueles contidos em Vencidos e 
degenerados, objeto de nossas reflexões.

Consequência do primeiro argumento, acreditamos que a escolha 
pelo tom empenhando seja a explicação para a vestimenta de diversos 
pseudônimos por parte do autor, a exemplo de “João Paulo” e “Braz Cubas”, 
utilizados no jornal A Imprensa, em 1906 e 1907, respectivamente; de “Um 
Maranhense”, assinado n’O Maranhão, em 1908 (cf. Araújo, 2011, p.56); 
e “Valério Santiago”2.

Com relação ao segundo argumento, foi assim, combativa, a obra de 
estreia do escritor na cena literária, a reunião de crônicas denominada Puxos 
e repuxos, publicada m 1910, de maneira independente (isto é, às expensas 
do autor) pela Tipografia do Jornal dos Artistas3, órgão de existência breve e 
bastante comprometido com a veiculação de ideias progressistas na primeira 
década do século passado. Tanto que o periódico carrega como subtítulo o 
dizer “folha defensora das classes operárias” e, não contente, ainda continha 
duas inscrições paradigmáticas de sua atuação. Na primeira página da edição 
n. 73, de 03 de maio de 1903, por exemplo, lemos: “operários de todos os 
países, uni-vos”, em direta referência a O Capital, de Karl Marx; e “verdade 
não é ofensa”, frase bem adaptada aos dilemas locais4.

2	  A fortuna crítica sobre o autor aponta para a existência de outros pseudônimos, cuja 
identificação ainda carece de estudos. Não nos aprofundaremos na questão por não ser o 
nosso foco, mas sugerimos consultar as seguintes fontes para mais informações: Araújo 
(2011); BRAS, Helayne Xavier. Os marginalizados pela república: o discurso sobre 
modernidade e cidadania na obra de José Nascimento Moraes. 2014. Dissertação (Mestrado 
acadêmico em História Social) – Universidade Federal do Maranhão, São Luís, 2014.
3	  O Jornal dos Artistas funcionou entre 1901 e 1909, chegando à soma de 82 números com 
periodicidade semanal, embora tenha havido alguma irregularidade na tiragem. A Biblioteca 
Pública Benedito Leite, de São Luís – MA, disponibilizou os números do periódico. Não 
se sabe ao certo se há mais números. Para mais informações, vale acessar: JORNAL DOS 
ARTISTAS, São Luís, ano 4. n. 73, p. 1, 1903. Disponível em: http://casas.cultura.ma.gov.
br/portal/sgc/modulos/sgc_bpbl/acervo_digital/arq_ad/20160525165402.pdf Acesso: 27 
fev. 2023.
4	  Para acesso à imagem da capa da referida edição, consultar: http://casas.cultura.ma.gov.
br/portal/sgc/modulos/sgc_bpbl/acervo_digital/arq_ad/20160525165402.pdf.



156Eixo Roda, Belo Horizonte, v. 32, n. 4, p. 152-171, 2023

A crítica contundente às dinâmicas sociais e raciais de um Maranhão 
situado nas décadas finais do século XIX e nas primeiras décadas do 
século XX povoa o imaginário contido no conjunto de textos literários de 
Nascimento Moraes. Some-se a isso a compilação de escritos testemunhais 
da polêmica pública com o acadêmico Antônio Lobo5. Como Moraes usava 
pseudônimos em suas crônicas, Lobo questionava a autoria dos textos de 
Puxos e repuxos, bem como a capacidade artística do autor afro-brasileiro. 
O fato foi tão marcante que mereceu lugar no subtítulo da obra: “polêmica 
com Antônio Lobo e seguidores”.

Segundo estudiosos da obra de Moraes, a exemplo de Mariléia dos 
Santos Cruz (2016, p. 210), o autor maranhense ainda publicou Neurose do 
medo, em 1923, obra em que traça um retrato da realidade local, novamente 
destacando o contexto de exclusão a que estavam submetidas as pessoas 
de pele escura6.

O livro póstumo Contos de Valério Santiago (São Luís: SIOGE, 
1972) segue o diapasão da abordagem social, porém conferindo relevo às 
particularidades do estilo de vida das mais ricas famílias maranhenses. Não 
seria exagero afirmar que, na obra, paralelamente ao referido eixo temático, 
há também uma ampla descrição dos processos de modernização vividos 
por aquela sociedade durante os primeiros anos do século XX.

Até aqui, quando o assunto é justamente a trajetória do intelectual 
Nascimento Moraes, temos ampla cobertura por parte da fortuna crítica 
disponível. São muito precisos em detalhes os trabalhos de Maria Rita Santos 
(2011), de Ana Caroline Licar e, sobretudo, o de Ana Flávia Magalhães Pinto 
(2014), resultante de consistente tese de doutoramento. Em conjunto, cada 
qual a seu modo, as estudiosas citadas investigaram os órgãos de imprensa 
por onde passou Moraes e mergulharam nas fontes textuais deixadas pelo 

5	  Antônio Francisco Leal Lobo (07/07/1870 – 24/06/1916) foi jornalista, poeta, romancista, 
professor, tradutor, publicista e polemista compulsivo. Dirigiu a Biblioteca Pública, o Liceu 
Maranhense e a Instrução Pública. Esteve à frente de A Revista do Norte (1901/1906) e do 
jornal A Tarde (1915/1916), além de manter colaboração com diversos outros órgãos da 
imprensa maranhense. Foi um dos fundadores da Academia Maranhense de Letras, onde 
instituiu a Cadeira Nº 14, patrocinada por Nina Rodrigues.
Cf. https://www.academiamaranhense.org.br/inf_aml/antonio-francisco-leal-lobo, acesso 
em 28 fev. 2023.
6	  Fato também assinalado pelo Portal literafro (www.letras.ufmg.br/literafro) nos dados 
biográficos do escritor.



157Eixo Roda, Belo Horizonte, v. 32, n. 4, p. 152-171, 2023

autor. E, embora discutam particularidades da cena intelectual maranhense, 
o campo literário – entendido como arena dotada de regras próprias – não 
ocupou a atenção das pesquisadoras.

Além disso, quando o assunto é a recepção crítica de Vencidos e 
degenerados, principal obra de Nascimento Moraes, o razoável volume 
de estudos sinaliza para caminhos não tão diversos em relação aos que já 
mencionamos. Em uma primeira vertente, há os estudos que discutiram, 
sob diversos primas, a representação do negro e o lugar que ele ocupa na 
economia discursiva da sociedade maranhense representada na obra, a 
exemplo do que fizeram, com riqueza de detalhes, Rosângela Aparecida 
Ribeiro Carreira (2015), Ana Carusa Pires Araújo e Elio Ferreira de 
Souza (2017).

Em outra vertente, há os trabalhos que lançam luz sobre a cidade 
de São Luís e seus dilemas inerentes à modernização almejada no pós-
abolição, tempo abordado pelo romance em foco. Conferimos destaque 
às contribuições de Jean-Yves Mérian (2000), Manoel de Jesus Barros 
Martins (2002), Adriana Gama de Araújo (2011) e Paloma Veras Pereira 
(2018). A configuração dos espaços intelectuais até aparece como pano de 
fundo destes estudos; entretanto as especificidades do campo literário local 
ainda segue como aspecto lacunar, ao menos neste conjunto de trabalhos. 
Talvez a reflexão que mais se aproxime do nosso intento seja a de Dorval 
do Nascimento (2012). O pesquisador investiga “as vicissitudes da condição 
intelectual em um campo literário periférico […] e as relações entre o 
campo literário e o campo político” (Nascimento, 2012, p. 32), e, para isso, 
assim como proporemos, também se vale das proposições teóricas de Pierre 
Bourdieu. A diferença é que, enquanto Nascimento pretende “compreender 
as condições do exercício da carreira intelectual na Primeira República, em 
São Luís/MA, a partir de representações de intelectuais presentes no texto 
literário Vencidos e Degenerados” (Nascimento, 2012, p. 33, grifo nosso), 
nosso propósito é analisar, por meio da enunciação de personagens e do 
narrador, a natureza das disputas contidas no campo literário maranhense, 
representado no romance, tomando por base três premissas formuladas 
por Pierre Bourdieu, em As regras da arte: o acúmulo de capitais; seus 
trânsitos e valores no campo; e os embates entre os estabelecidos e os recém-
chegados – no livro referenciados por meio das metáforas “dos trabalham 
por vaidade” e “dos que trabalham por necessidade”, respectivamente. Para 



158Eixo Roda, Belo Horizonte, v. 32, n. 4, p. 152-171, 2023

isso, levaremos em conta o lugar de fala de Nascimento Moraes, como 
autor negro, num contexto marcadamente racista e, para isso, teremos 
como apoio as reflexões de Cuti, em Literatura negro-brasileira. Estes 
movimentos não estão no profícuo estudo de Dorval do Nascimento, o 
que faz com que nossos trabalhos dialoguem, aproximem-se e, ao mesmo 
tempo, mantenham distintas as estratégias e recortes específicos de análises 
sobre um mesmo objeto.

De acordo com Pierre Bourdieu, o campo literário é definido por uma 
“rede ou configuração de relações entre posições definidas objetivamente 
nas determinações impostas aos seus ocupantes, agentes ou instituições, por 
sua situação” (Bourdieu, 1982, p. 72, grifo nosso). A situacionalidade, para 
o pensador, pauta-se pelo jogo de “legitimações – trocas e transferências 
de capitais de ordem simbólica” (Bourdieu, 1982, p. 72-73) capaz de 
ascender uns à centralidade e outros à periferia do próprio campo. É nesse 
universo que se localiza a escrita de Nascimento Moraes. Embora tenha sido 
responsável por volumosa produção, os seus escritos causaram significativo 
incômodo em inúmeros agentes do campo. Prova disso é o constante debate 
sobre o teor combativo da escrita do autor.

Ciente de estar envolvido num universo de disputa e em posição 
nada hegemônica, Moraes não se escusa de discutir, no âmbito de sua 
produção literária, questões centrais para o estabelecimento dos autores 
periféricos (e dele mesmo) na cena cultural. Obviamente, o escritor não 
pode contar, ao seu tempo, com os aportes teóricos sobre a arte, como os 
trabalhos de Pierre Bourdieu, por exemplo. É de se considerar, todavia, 
que o autor insere em seus escritos, mais especificamente em Vencidos e 
degenerados, reflexões que vão além dos aspectos repisados pela crítica. 
E uma vertente destes aspectos é justamente a discussão da transferência 
de capitais, que seria amplamente estudada, posteriormente, por Pierre 
Bourdieu em vários trabalhos.

Para Bourdieu, os capitais são sinônimos de poder, ou seja, ativos 
de ordem simbólica que conferem distinção na sociedade. Tais ativos 
se articulam de tal forma a sustentar determinadas posições num campo 
específico, como o literário. Bourdieu elabora uma tipologia com três 
categorias de capitais: o capital econômico, o capital social e o capital 
cultural. O autor identifica, ainda, uma quarta forma, denominada capital 
simbólico, que corresponde a qualquer uma das três formas de capital na 



159Eixo Roda, Belo Horizonte, v. 32, n. 4, p. 152-171, 2023

medida em que são apresentados no contexto social (Bourdieu, 1986, p. 
26)7. Fiquemos apenas com as três principais formas.

O capital econômico corresponde ao manejo de dinheiro e de 
propriedades e é o fundamento de outras formas de capitais, podendo 
ser transformado nelas a partir de procedimentos adotados pelos agentes 
sociais (Bourdieu, 1986, p. 26)8. Já o capital social se refere às redes de 
relações e “obrigações” estabelecidas entre partícipes de uma determinada 
comunidade. Geralmente, pode ser convertido em econômico ou assumir 
formas de títulos e epítetos distintivos. Não seria demasiado afirmar que ele é 
o atestado de pertencimento a um grupo e, por isso, o sociólogo defende que 
o acúmulo deste tipo de capital reproduz relacionamentos duradouros e úteis, 
os quais podem garantir ganhos materiais ou simbólicos (Bourdieu, 1986, p. 
26)9. Por fim, o capital cultural consiste em ativos sociais acumulados por 
uma pessoa ou grupo. Estes ativos são responsáveis pelo estabelecimento 
de distinção e reconhecimento por aqueles que o possuem. Fazem parte 
deste conjunto de capital a educação, o cultivo de artes, o uso de certas 
vestimentas, os comportamentos de consumo, a posse de bens e a aquisição 
de serviços, por exemplo (Bourdieu, 1986, p. 26)10.

Não queremos a aplicação imediata da caracterização de campo 
e capitais de Pierre Bourdieu à realidade em que se inserem Nascimento 

7	  Como optamos pela tradução livre no corpo do artigo, deixamos aqui as palavras 
constantes no texto base de Pierre Bourdieu. “Symbolic capital, that is to say, capital – in 
whatever form – insofar as it is represented, i.e., apprehended symbolically, in a relationship 
of knowledge or, more precisely, of misrecognition and recognition, presupposes the 
intervention of the habitus, as a socially constituted cognitive capacity”.
8	  “Capital is accumulated labor (in its materialized form or its ‘incorporated,’ embodied 
form) which, when appropriated on a private, i.e., exclusive, basis by agents or groups of 
agents, enables them to appropriate social energy in the form of reified or living labor”.
9	  “Social capital is the aggregate of the actual or potential resources which are linked to 
possession of a durable network of more or less institutionalized relationships of mutual 
acquaintance and recognition – or in other words, to membership in a group”.
10	 “Most of the properties of cultural capital can be deduced from the fact that, in its 
fundamental state, it is linked to the body and presupposes embodiment. The accumulation 
of cultural capital in the embodied state, i.e., in the form of what is called culture, cultivation, 
Bildung, presupposes a process of embodiment, incorporation, which, insofar as it implies 
a labor of inculcation and assimilation, costs time, time which must be invested personally 
by the investor. Like the acquisition of a muscular physique or a suntan, it cannot be done 
at second hand (so that all effects of delegation are ruled out)”.



160Eixo Roda, Belo Horizonte, v. 32, n. 4, p. 152-171, 2023

Moraes e sua ficção. O campo analisado pelo pensador francês é peculiar e 
bem distinto do maranhense. Contudo, considerando limites e proporções, 
os conceitos bordiesianos podem nos oferecer chaves potentes de leitura. 
Sobretudo se levarmos em conta que o campo em que Vencidos e degenerados 
se localiza, além de dotado por boa parte das dinâmicas apontadas por 
Bourdieu, também está marcado pelas possibilidades e limitações da cor 
de pele de quem escreve.

A este respeito, o ato criativo do escritor negro brasileiro tem ocupado 
a atenção de diversos pesquisadores. Desde os pioneiros estudos de Roger 
Bastide, passando por Otavio Ianni, Oswaldo de Camargo, Maria Nazareth 
Fonseca, até chegar a Eduardo de Assis Duarte, Edimilson de Almeida 
Pereira e Cuti, os procedimentos composicionais recebem análises as mais 
diferentes e sob inúmeros prismas teóricos.

Dentre estes estudiosos, Cuti, ao nosso ver, é o que traz melhor 
contribuição quando o assunto é o autor de pele escura e seus dilemas no 
campo literário. Talvez por atuar como ensaísta, ficcionista, poeta e agitador 
cultural, Cuti tenha entre suas mais recorrentes preocupações discutir as 
possibilidades e dificuldades dos escritores negros no referido campo. Tal 
preocupação já aparecia nas primeiras incursões analíticas do autor paulista, 
tais como “Literatura negra brasileira: notas a respeito de condicionamentos” 
(1985) e “Fundo de quintal nas umbigadas” (1986). Mais recentemente, Cuti 
publicou Literatura negro-brasileira (2010), obra na qual discute temas 
como autocensura, identidade textual e vida literária.

Os três elementos centrais da discussão empreendida pelo autor 
paulista – autocensura, identidade textual e vida literária – vistos em conjunto 
e em relação com os aportes teóricos formulados por Pierre Bourdieu – bem 
podem nos servir como chaves de leituras adicionais para analisarmos tanto 
a trajetória de Nascimento Moraes, como a economia discursiva a respeito 
do campo literário contida em Vencidos e degenerados.

Cuti inicia sua teorização criticando uma postura ainda recorrente nos 
dias atuais, sobretudo por parte do público não especializado: a relativamente 
pequena presença de autores negros na cena literária, fato aliás, nada tão 
distinto do nosso contexto de análise. Cuti explica que a invisibilidade do 
escritor de pele escura se deve em primeiro lugar aos resultados de uma 
abolição malfeita e sem nenhum processo reparatório, cujo resultado foi a 
marginalização da pessoa negra em suas mais variadas formas. Tal cenário 



161Eixo Roda, Belo Horizonte, v. 32, n. 4, p. 152-171, 2023

remonta, por exemplo, à realidade de Nascimento Moraes e as lutas travadas 
para sua afirmação no periodismo na ficção. Lembremo-nos da polêmica 
com Antônio Lobo por um lado, e por outro, de que seu romance apenas 
foi publicado por uma casa editorial independente, de base operária e 
comprometida, portanto, com ideias progressistas. Cuti nos lembra que 
o autor negro, quando ousa escrever textos de natureza polêmica, não 
raro “paga o preço pelo conteúdo não desejado pelas instâncias de poder 
estabelecidas na área” (Cuti, 2010, p. 51).

Cuti, desta forma, aponta os fatores que julga essenciais ao 
desenvolvimento de uma literatura feita por pessoas negras:

o acesso à alfabetização, à leitura e à prática da escrita literária, 
aquisição de bens culturais (livros, CDs, DVDs), disponibilidade 
de tempo, isolamento físico com espaço adequado para produção 
de textos, equipamentos para escrita e pesquisa, crise de identidade 
gerada principalmente pelo afastamento cultural, o que faz o autor 
lançar-se em busca das raízes perdidas, competição social, de onde 
se dá o encontro com a prática do racismo e a conscientização de que 
ela implica vários aspectos (econômicos, psicológicos, religiosos, 
estéticos etc.) (Cuti, 2010, p. 29-30).

Historicamente, o acesso à escolarização adequada tem sido 
privilégio para poucos em nosso país. As distintas realidades escolares 
acabam espelhando as divisões da sociedade em seus estratos econômicos. 
Numa sociedade herdeira da escravização, onde Nascimento Moraes estava 
inserido – e sobre a qual seu romance discute – a estratificação também 
segrega pela cor da pele. Como destacam Marco Antônio Beltine de 
Almeida e Lívia Sanchez (2016), somente a Constituição Imperial de 1824 
previu uma educação primaria gratuita a todos os cidadãos. Asseveram os 
autores que essa determinação excluía os escravizados, já de partida, do 
acesso aos estabelecimentos oficiais de ensino, mas possibilitava que a 
população negra liberta frequentasse essas instituições. Esta foi a “brecha” 
encontrada pelo autor maranhense, aqui analisado, para a frequência à 
escola e, posteriormente, para o exercício da escrita na cena pública. A 
escola era, então, entendida como “forma de civilizar os grupos vistos pelas 
elites como impeditivos da coesão social brasileira” (Almeida; Sanchez, 
2016, p. 235), fato destacado pelo romance Vencidos e degenerados, dada 
a divisão entre dois grupos bem demarcados – o dos brancos ricos em 



162Eixo Roda, Belo Horizonte, v. 32, n. 4, p. 152-171, 2023

capitais e dos pretos pobres em capitais e que ousavam a bater na porta 
do campo literário. Almeida e Sanchez (2016) destacam ainda que “em 
alguns momentos do desenvolvimento da instrução pública, em diversas 
províncias, foi oficialmente negado o acesso da população negra às 
instituições escolares” (Almeida; Sanchez, 2016, p. 236). No romance em 
questão temos uma personagem que bem exemplifica esta questão: João de 
Deus, poeta, compositor e músico autodidata. Tal situação contrasta com a 
realidade dos jovens personagens pertencentes às famílias ricas brasileiras, 
evidentemente brancas, educadas em instituições religiosas de prestígio e 
em tempo integral. Vejamos como o texto se manifesta sobre João de Deus 
e suas habilidades artísticas:

Um caboclo, metido num fato preto, de chapéu de palha, já muito 
usado e gasto, perguntou a Cláudio se ele sabia quem era o autor 
da valsa; ao que Cláudio respondeu que ignorava. O homem não se 
conteve. Aproximou-se do mestre da banda, que conversava com 
algumas raparigas, e fez-lhe a mesma pergunta:
— É do João de Deus, um compositor maranhense.
— João de Deus! É esse mesmo. Não podia ser de outro. Eu bem que 
estava conhecendo. É um bruto!
Um grupo que estava junto do caboclo, e que ouviu a declaração do 
mestre, começou a falar sobre João de Deus.
— Se este rapaz tivesse quem o protegesse iria longe.
— Com certeza, – confirmou o outro. – Tudo isso que ele escreve, é 
só Inteligência. Se ele cultivasse… (Moraes, 2000, p. 199)

Ao nosso ver, o trecho articula três dimensões dignas de discussão 
e que dizem respeito aos acúmulos de capitais – capital social, cultural e 
econômico – necessários à atuação no campo literário. Em primeiro lugar, 
está o talento artístico de João de Deus (capital cultural), que se evidencia 
o texto com a dificuldade em desenvolvê-lo, daí o caráter “bruto” de sua 
valsa e que carece de “cultivo”, conforme denuncia o livro. Em segundo 
lugar, não foi possível à personagem João de Deus justamente o “cultivo” 
de sua “inteligência” porque durante sua trajetória esteve ela envolvida 
com questões imediatas de subsistência. A luta pela obtenção do sustento 
próprio, desde a tenra idade, faz com que não só João de Deus, na economia 
da narrativa, mas com que diversos sujeitos pobres tivessem que ocupar seu 
tempo com tarefas práticas, ao contrário do que acontece com filhos das 
famílias mais abastadas. A falta e capital econômico faz com que estes usem 



163Eixo Roda, Belo Horizonte, v. 32, n. 4, p. 152-171, 2023

seu tempo livre, garantido pelo poderio econômico, para desenvolvimento 
de habilidades e competências apreciáveis e desejáveis no campo intelectual. 
Algo que os mais pobres não têm condições de fazê-lo. Em terceiro lugar, 
determinadas habilidades ou, melhor dizendo, capitais, são construídos nas 
relações entre os participantes do campo. São de ordem social. Como João 
de Deus poderia desbravar o campo, sem ter “quem o protegesse”?

O romance em questão não se exime do debate e prossegue 
contrastando duas categorias de artistas e/ou intelectuais que povoam o 
campo literário maranhense. Nas palavras de Moraes, são os que “trabalham 
por necessidade” e os que” trabalham por vaidade” (Moraes, 2000, p. 56-
57). Vejamos:

São estes [os que trabalham por necessidade] os futuros guarda-
livros, os empregados de escritórios, os gerentes das grandes casas 
comerciais, porque, enquanto aqueles [os que trabalham por vaidade], 
deixando o serviço em que se distraem, correm aos folguedos, aos 
namoros e aos bailes, eles, os pobres e sacrificados por necessidade, 
procuram habilitar-se nas aulas noturnas, onde estudam as matérias 
que são precisas para lhes preparar o espírito para os mais importantes 
postos de sua profissão (Moraes, 2000, p. 57, grifo nosso).

Consequência da educação desigual e conseguida a duras penas, 
o autor negro (como João de Deus e o próprio Nascimento Moraes) tem 
dificuldades financeiras, na maioria dos casos, em obter bens culturais, 
os quais possam ajudar a nutrir suas produções. Não menos importante, 
nota-se a disponibilidade de tempo, já que quanto menos escolarizado o 
sujeito, menos tempo livre o sujeito tende a ter e menor sua condição de 
se dedicar a atividades de ordens intelectuais, tais como leitura e escrita. 
Atestam nosso argumento o estudo estatístico “Evolução dos retornos da 
escolaridade no Brasil”, desenvolvido por Marcos Ribeiro, Fernando Barros 
Jr. e Luciano Nakabashi (2022). Segundos os estudiosos do tema, “um ano 
adicional de estudo, em média, tem maior impacto positivo nos rendimentos 
dos indivíduos mais escolarizados”11. Este impacto não se dá somente na 

11	 Os autores explicam que esse padrão não é exclusivo no Brasil. Em âmbito mundial 
houve mudança no padrão dos retornos econômicos da escolaridade, “que antes era côncavo 
e passou a ser convexo, ou seja, a educação adicional tem um impacto proporcional muito 
maior nos salários de trabalhadores com níveis educacionais mais altos que nos mais 
baixos” (Ribeiro; Barros Jr.; Nakabashi 2022, p. 13-14).



164Eixo Roda, Belo Horizonte, v. 32, n. 4, p. 152-171, 2023

função assalariada, mas também na condição de empreendedor. O tempo 
livre para dedicação aos estudos (ou seja, ao cultivo do capital cultural e sua 
transferência para as formas social e econômica) é apontado na pesquisa de 
Ribeiro, Barros e Nakabashi como fator relevante. Por sua vez, o romance 
em questão já se adiantara ao debate, ao trazer, em contornos ficcionais, 
as formas de composição do campo literário maranhense (e de retorno de 
capitais) de fins do século XIX e início do XX:

Os que trabalham por vaidade pertencem, na sua maioria, às antigas 
famílias do Estado, ou às de que delas descendem. Os necessitados 
são, na maior parte, oriundos do povo, pertencem às famílias pobres 
e desprotegidas que não se misturam com as que representam a fina 
flor da sociedade. Os que trabalham por fatuidade são, como os 
portugueses, mandados buscar nas vilas de Portugal, futuros patrões, 
diretores de banco, os proprietários capitalistas (Moraes, 2000, p. 57).

O texto de Nascimento Moraes, em tom de denúncia, dispara contra 
a configuração da imprensa maranhense da época, local onde atuavam os 
ficcionistas: “servida por um grupo de rapazes que gratuitamente trabalham, 
contentando-se com o representá-la nos bailes, nas festas, nos banquetes e no 
teatro” (Moraes, 2000, p. 97). Bailes, festas, banquete e teatro são ocasiões 
de trocas de capitais, que começam pelo social, passam pelo cultural e 
chegam ao econômico, numa rede de retroalimentação contínua entre pares 
e de exclusão de diferentes. Se, por um lado, há os que podem trabalhar 
gratuitamente (leia-se, colocar-se no campo literário ao escrever inclusive 
ficção nas páginas dos periódicos) porque o sustento está garantido, por 
outro lado há os que só podem fazê-lo se for de modo remunerado, como 
ocorreu com o mulato João Olivier, “o vibrante e inesquecível cronista 
maranhense” (Moraes, 2000, p. 97) que, morrera ao voltar de Belém, para 
onde fora “depois de alguns anos de ostracismo em sua terra” (Moraes, 2000, 
p. 97). Olivier terminou seus dias exercendo a função de guarda-livros, cujo 
ordenado lhe concedia pagar apenas “as despesas urgentes. A crônica não 
lhe rendia nada” (Moraes, 2000, p. 97).

O livro não para por aí e escancara, novamente em tom de denúncia, o 
modus operandi dos diferentes grupos no campo intelectual maranhense. As 
cenas referentes aos contextos de fundação do jornal O campeão – resultado 
da articulação entre os “recém-chegados”, isto é, pardos, preto e pobres que 
trabalham por obrigação – e do jornal O triunfo – produto da resposta dos 



165Eixo Roda, Belo Horizonte, v. 32, n. 4, p. 152-171, 2023

“estabelecidos”, ou seja, brancos e herdeiros dos melhores postos sociais 
e econômicos, tidos no texto como aqueles que trabalham por gratuidade 
– são paradigmáticas.

Os encontros periódicos da mocidade maranhense era elemento 
central na socialização daquela comunidade. Saraus, serestas, bailes e festas 
ditavam tom dos encontros afinados quase sempre pela polêmica pública. É 
neste cenário, após não encontrar espaço nos principais órgãos de imprensa 
da província, que Claudio Olivier (filho do lendário polemista João Olivier) 
e Plácido Monteiro, sob a orientação intelectual do Velho Bento, referência 
de imprensa abolicionista, conseguem se articular em uma espécie de 
grêmio literário e fundar o jornal O campeão, tabloide de quatro páginas, 
uma folha de papel dobrada, segundo descrição do narrador do livro, que 
também destaca a impressão nítida e a paginação agradável. O órgão trazia 
exclusiva e farta colaboração dos sócios do grêmio: contos, sonetos, quadras, 
pensamentos e charadas. Coração do veículo, o artigo de fundo era sempre 
escrito por Cláudio Olivier e retocado pelo Velho Bento. Tal texto ocupava 
duas colunas e meia. Conforme o romance, “era uma apresentação em que 
se pedia, de chapéu na mão, a complacência do público e dos inteligentes, 
mas que se dirigia também para a baixa crítica, para os reles” (Moraes, 2000, 
106). O narrador ainda arremata: “para os sistematicamente despeitados a 
redação tinha um azorrague implacável” (Moraes, 2000, p. 106). Golpes 
que viriam com mais força justamente da pena de Olivier e Bento.

Acreditamos que a referência à dificuldade financeira do jornal 
(mesma dificuldade da imprensa proletária que publicou Nascimento Moraes 
pela primeira vez) seja aqui metáfora das dificuldades de seus partícipes. 
Afinal, de “chapéu na mão” também todos procuravam apoio financeiro ou 
mesmo proteção para que o órgão pudesse continuar com seu “azorrague 
implacável”. E, como pano de fundo, os gremistas tentavam ocupar a cena 
intelectual e artística de São Luís. Isso porque o Campeão não cansava de 
situar as injustiças e nomear os autores das mazelas da localidade. Um jornal 
nas mãos de jovens pretos e pobres – que trabalham por obrigação e são 
uma espécie de recém chegamos ao campo literário – significava ameaça, 
aos olhos das elites locais. E, segundo o romance deixa entender, o pior tipo 
de ameaça: a da ascensão econômica dos mais pobres. Em outras palavras, 
a ameaça da conversão dos capitais cultural e social em capital econômico.



166Eixo Roda, Belo Horizonte, v. 32, n. 4, p. 152-171, 2023

Como sabemos a resposta a tal “azorrague”, para usarmos novamente 
uma expressão do romance, não tardaria. A fala do desembargador Tomás 
Brito, um dos atacados pelo tabloide, dadas as suas posturas conservadoras, 
é sintomática do que viria adiante:

— Vejam o futuro que há por vir por aí! Amanhã os filhos do 
desembargador Brito serão criados de um Cláudio Olivier, de um 
Plácido Monteiro, que naturalmente virão ocupar nesta sociedade as 
mais elevadas e honrosas posições!
[O desembargador Tomás Brito] Disse, e de soslaio olhou os filhos, 
que sentiram o sangue subir às faces. Era preciso reagir (Moraes, 
2000, p. 108).

De imediato, com amplo estímulo de seus pais, dez rapazes da elite 
reuniram-se para tratarem de fundar uma associação literária. Conforme 
explica o narrador do romance, compunham o coletivo, por exemplo,

o filho do presidente da Câmara de uma cidade do interior do Estado, 
o sobrinho de um desembargador do Superior Tribunal e o filho de 
um deputado estadual. À sociedade denominaram Clube Odorico 
Mendes12, e logo trataram da fundação de um jornal que se chamou – O 
Triunfo. À reunião, que se efetuou na sala nobre da Câmara Municipal, 
estiveram presentes muitas senhoras e cavalheiros, membros e amigos 
das famílias a que eles pertenciam (Moraes, 2000, p. 108).

O trecho chama a atenção, em primeiro lugar, para a imediata 
relação dos membros do clube com os poderes instituídos. Por certo, 
capitais de ordem social, econômica e cultural tendem a facilitar o trânsito 
deste grupo de jovens pela cena intelectual maranhense. Prova disso é a 
apropriação da câmara municipal para a cerimônia de lançamento do jornal 
do grupo. Tal acolhida seria inimaginável pelos garotos de O campeão. O 
patrimonialismo – entendido aqui como apropriação privada de recursos 
e bens públicos – parece ser autorizado pelos mesmos atores sociais que 
deveriam zelar pelo bem do Estado. Se o sangue na face do desembargador 
Tomás Brito é metáfora para tal prática, a presença no evento de “senhoras 
e cavalheiros, membros e amigos das famílias a que eles pertenciam” é o 

12	 Manuel Odorico Mendes (1799-1864) foi deputado, poeta, tradutor e publicista. Herdeiro 
de posses, defendeu ideias liberais e a proclamação da república.



167Eixo Roda, Belo Horizonte, v. 32, n. 4, p. 152-171, 2023

corolário do consentimento apropriativo, sem peias, por parte das elites 
locais. Conforme o romance sugere, são elites que se diziam republicanas e 
liberais; mas dependentes do Estado. O narrador, a este respeito, não deixa 
dúvidas: “durante a reunião, na qual se ouviram cinco discursos, tocou à 
porta do edifício a banda de música do Corpo de Infantaria do Estado. Isto 
foi a 15 de novembro” (Moraes, 2000, p. 108). Dois são os indícios do 
caráter apropriativo do estado promovido pelas elites locais. O primeiro, a 
mobilização de uma instituição pública, a banda militar, para fins, a rigor, 
de ordem privada. E, de modo mais sintomático, a referência ao feriado de 
proclamação da república. Aliás, república defendida e em grande medida 
implementada pelos mesmos grupos outrora escravocratas.

Além disso, o nome do jornal também opera sentido metafórico 
e trava pronto diálogo com o título do livro. Afinal, a vitória de que trata 
o livro, a rigor, é a dos poderosos de O campeão. Estes, os vencedores, 
pressupõem os degenerados, isto é, os vencidos da história, a quem no livro 
cabe o triunfo em uma batalha apenas, não a vitória plena e definitiva nas 
disputas sociais. Talvez por isso o livro sugira que o termo “degenerados”, 
já no título, faz referência não apenas ao sentido de derrotados, mas de 
apagados, silenciados de qualquer hipótese de memória na cena maranhense.

A reflexão final e Cláudio Olivier, ao perceber-se sem lugar em sua 
comunidade, dadas as intensas disputas travadas com os poderosos do campo 
literário, não deixa dúvidas da impossibilidade de permanência dos sujeitos 
pobres e negros o campo literário em questão. Assim diz a personagem: “Por 
estes prejuízos, sofro eu. Pobre, sou repelido da casa dos ricos; dos pobres 
que querem passar por sábios, repelem-me também; […] os meus irmãos 
desprezam-me, como os brancos. Já é ter muito pouca sorte” (Moraes, 2000, 
p. 189). Não se trata de sorte, mas da própria configuração das regras do 
campo, “aceitas” pelos participantes e tornadas “naturais” por todos que 
nele atuam. E, por certo, não há como ser diferente, porque o campo, para 
se sustentar como tal, precisa se dotar de aparência própria, embora, como 
sabemos, sempre coladas nas estruturas sociais. Por isso, Cuti (2010, p. 
47), a partir de paradigmas bourdiesianos, sublinha que o fazer literário 
constitui um ato de distinção e poder: o poder de falar sobre si mesmo, sobre 
o mundo e, principalmente, sobre a existência no mundo. “É pelo poder da 
escrita que o sujeito pode abandonar sua posição de outro e representar a si 
mesmo enquanto indivíduo” (Cuti, 2010, p. 47). Em outros termos, falar e 



168Eixo Roda, Belo Horizonte, v. 32, n. 4, p. 152-171, 2023

ser ouvido é um ato de poder. Por sua vez, escrever e ser lido também o é. 
E este é justamente o dilema crucial, ao nosso ver, que motiva a construção 
das visões do campo literário segundo Vencidos e degenerados.

A esta altura, procuraremos encerrar a nossa leitura do romance 
sublinhando o caráter combativo da escrita de Nascimento Moraes. Por meio 
deste texto, o autor procura imprimir diferentes visões do campo literário, 
a partir da posição ocupada por diferentes partícipes dele.

De um lado, estão os “vencidos e degenerados”, vale dizer os negros, 
pobres, dotados de baixos capitais de ordem simbólica, econômica e, para o 
grupo rival, cultural. Tal grupo, dotado de menores capitais, numa estrutura 
social herdeira da escravidão, por certo, segundo a economia discursiva do 
livro, enfrentará dificuldades de infinitas ordens, a começar pelo sustento 
diário. Não de modo gratuito, são anunciados como os que “trabalham por 
necessidade”. Logo, ocupam a periferia do campo literário, uma vez que a 
mobilização de recursos, capitais, instituições e forças é limitada em relação 
ao segundo grupo. O “triunfo” deste grupo é contribuir, ainda que de modo 
provisório e razoavelmente limitado, para a alteração do estado de coisas do 
campo. Em termos de Pierre Bourdieu, atuam aqui os “recém-chegados”, 
ou seja, aqueles que querem fazer parte do campo ou migrar da periferia 
para a centralidade dele. Para isso, as posições dos participantes do campo 
precisam ser alteradas.

O grupo formado pelos que “trabalham por vaidade”, conforme 
estabelece a narrativa de Moraes, é formado por brancos descendentes 
de famílias herdeiras e beneficiárias da colonização e do escravismo. 
Ocupam posições de destaque na sociedade e na hierarquia econômica 
das profissões. A cor aqui estabelece uma espécie de linha divisória entre 
os ocupantes do campo literário. Isso porque este segundo grupo é dotado 
de capitais (econômico, social e cultural) e, por isso, consegue mobilizar 
atores, instituições e forças mais facilmente. Logo, ocupam a centralidade 
do campo literário, ou, se quisermos usar palavras de Pierre Bourdieu, são 
os “estabelecidos”. São os “campeões” de uma luta desigual e simbólica, 
aparentemente dotada de regras próprias, mas que, ao fim e ao cabo, 
reproduzem as disputas da sociedade maranhense, conforme sugere o texto.

A reflexão do texto literário aqui analisado deixa um recado: a 
entrada e a permanência do autor negro no campo literário maranhense são 
assinaladas por percalços vários. Este argumento, adiantado por Nascimento 



169Eixo Roda, Belo Horizonte, v. 32, n. 4, p. 152-171, 2023

Moraes, é retomado por Cuti, décadas após a publicação do livro. Logo, 
além do debate referente ao campo literário, Moraes estabelece uma visão 
suplementar na lógica de sua narrativa: a cor de pele é também capital de 
ordem simbólica, ao menos para a atuação no campo literário maranhense 
de fins do século XIX e início do XX.

Agradecimento

Agradecemos à FAPEMIG e ao CEFET-MG pelo apoio financeiro 
a este trabalho.

Referências

ALMEIDA, Marco Antônio Bettine de; SANCHEZ, Lívia. Os negros na 
legislação educacional e educação formal no Brasil. Revista Eletrônica de 
Educação, v. 10, n. 2, p. 234- 246, 2016.
ARAÚJO, Ana Carusa Pires; SOUZA, Elio Ferreira de. Afrodescendência e 
identidade: um olhar sobre a obra Vencidos e degenerados, de Nascimento 
Moraes. In: FERREIRA, Elio; BEZERRA FILHO, Feliciano J.; COSTA, 
Margareth Torres de Alencar (org.). Literatura e cultura afrodescendente e 
indígena: Brasil, Caribe, Colômbia e Estados Unidos. v. 5. Teresina: UESPI, 
2017.
ARAÚJO, Adriana Gama de. Em nome da cidade vencida: a São Luís 
republicana na obra de José do Nascimento Moraes (1889-1920). 2011. 135 
f. Dissertação (Mestrado em História) – Universidade Federal do Rio Grande 
do Norte, Natal, 2011.
BOURDIEU, Pierre. A economia das trocas simbólicas. Introdução, 
organização e seleção de Sérgio Miceli. 6. ed. São Paulo: Perspectiva, 1982.
BOURDIEU, Pierre. The forms of capital. In: RICHARDSON, John G. (Ed.) 
Handbook of theory and research for the sociology of education. New York: 
Greenwood, 1986. p. 15-29.
CARREIRA, Rosângela Aparecida Ribeiro. A paratopia testemunho-
documental e o discurso da negritude em Vencidos e degenerados. 2015. 
250 f. Tese (Doutorado em Língua Portuguesa) – Pontifícia Universidade 
Católica de São Paulo, São Paulo, 2015.



170Eixo Roda, Belo Horizonte, v. 32, n. 4, p. 152-171, 2023

CRUZ, Mariléia dos Santos. A produção da invisibilidade intelectual do 
professor negro Nascimento Moraes na história literária maranhense, no 
início do século XX. Revista Brasileira de História, São Paulo, v. 36, n. 73, 
p. 209-230, 2016. Disponível em: https://www.scielo.br/j/rbh/a/Q9mT4xs
6pNRWWdGvRcHsP6G/?format=pdf&lang=pt Acesso em: 02 mar. 2023.
CUTI. Literatura negro-brasileira. São Paulo: Selo Negro, 2010. 
(Consciência em debate, 7)
LICAR, Ana Caroline Neres Castro. Escripta rudimentar: uma polêmica 
entre Antônio Lobo e Barbosa de Godois. São Luís: Café & Lápis; FAPEMA, 
2012.
MARTINS, Manoel de Jesus Barros. Rachaduras solarescas e epigonismos 
provincianos: sociedade e cultura no Maranhão neo-ateniense – 1890-1930. 
2002. 140f. Dissertação (Mestrado em História) – Universidade Federal de 
Pernambuco, Recife, 2002.
MÉRIAN, Jean-Yves. Vencidos e degenerados: um documento sociológico. 
In: NASCIMENTO MORAES, José do. Vencidos e degenerados. 4. ed. São 
Luís: Centro Cultural Nascimento de Moraes, 2000. p.13-14.
MORAES, J. do. Vencidos e degenerados. 4. ed. São Luís: Centro Cultural 
Nascimento de Moraes, 2000.
NASCIMENTO, Dorvaldo do. Representações de intelectuais em Vencidos 
e degenerados, de Nascimento Moraes. Revista Outros Tempos, São Luís, v. 
9, n. 14, p. 32-47, 2012. Disponível em: https://www.outrostempos.uema.
br/index.php/outros_tempos_uema/article/view/9 Acesso em: 04 mar. 2023.
PEREIRA, Paloma Veras. As relações de poder em uma cidade em ruínas: 
o lugar dos excluídos no romance Vencidos e degenerados. 2018. 176f. 
Dissertação (Mestrado em Letras) – Universidade Federal do Maranhão, 
São Luís, 2018.
PINTO, Ana Flávia Magalhães. Fortes laços em linhas rotas: literatos 
negros, racismo e cidadania na segunda metade do século XIX. 2014. Tese 
(Doutorado em História) – Instituto de Filosofia e Ciências Humanas, 
Universidade Estadual de Campinas, Campinas, 2014.
RIBEIRO, Marcos Júnio; BARROS JR. Fernando; NAKABASHI, Luciano. 
Evolução dos retornos da escolaridade no Brasil. In: ENCONTRO DE 
ECONOMIA DA REGIÃO SUL, 25., 2022, Rio Grande do Sul. Anais […] 
Rio Grande do Sul: Anpec, 2022. p. 1-30. Disponível em: https://www.anpec.



171Eixo Roda, Belo Horizonte, v. 32, n. 4, p. 152-171, 2023

Data de submissão: 11/03/2023. Data de aprovação: 12/09/2023.

org.br/sul/2022/submissao/files_I/i7-2c2550d594272ed85d56ff7027f8cfef.
pdf Acesso em: 01 mar. 2023.
SANTOS, Maria Rita. Nascimento Moraes. In: DUARTE, Eduardo de Assis 
(org.). Literatura e afrodescendência no Brasil: antologia crítica. Belo 
Horizonte: Editora UFMG, 2011. p. 311-324 (v. 1: Precursores)
SOUZA, Jessé. A modernização seletiva: uma reinterpretação do dilema 
brasileiro. Brasília: UnB, 2000.



Eixo Roda, Belo Horizonte, v. 32, n. 4, p. 172-194, 2023
eISSN: 2358-9787 | DOI: 10.17851/2358-9787.32.4.172-194

A constituição do sujeito negro em O avesso da pele, de Jeferson 
Tenório: uma emersão de temas contemporâneos

The Constitution of the Black Subject in O avesso da pele, by 
Jeferson Tenório: an Emersion of Contemporary Themes

Lisiane Oliveira e Lima Luiz
Universidade do Estado de Mato Grosso (UNEMAT), Tangará da Serra, Mato Grosso/ Brasil
lisiane.oliveira@unemat.br
http://orcid.org/0000-0002-3859-7127

Gisele Meire Tita Nazário da Silva
Universidade Federal de Mato Grosso (UFMT), Cuiabá, Mato Grosso/ Brasil
profgimeire@gmail.com
http://orcid.org/0000-0003-3138-955X

Rayssa Duarte Marques Cabral
Universidade do Estado de Mato Grosso (UNEMAT), Tangará da Serra, Mato Grosso/ Brasil
rayssa.cabral@unemat.br
http://orcid.org/0000-0003-2663-5875

Resumo: O avesso da pele (2020), de Jeferson Tenório, é um romance que constitui uma 
síntese de discursos que representam estudos e discussões da contemporaneidade, tais 
como: identidade, racismo estrutural, violência simbólica, violência policial, direitos 
humanos e necropolítica. A obra foi capaz de captar, por meio das personagens, discursos 
do senso comum e outros de pessoas mais esclarecidas em relação aos temas que aborda, 
aproximando ficção e realidade; já que o romance transfigura a vida (Candido, 2007). 
Este artigo visa demonstrar que as personagens secundárias – Bruno, Juliana e Professor 
Oliveira – exercem papel importante na constituição do protagonista Henrique. A fim de 
comprovar essa afirmação, analisaremos alguns momentos de interação das personagens 
na obra, com alicerce em estudos que permeiam as discussões tão caras à literatura 
contemporânea nacional, sobretudo a denominada negro-brasileira, a partir de teóricos 
como Achille Mbembe (2016), Aníbal Quijano (2012, 2015), Antonio Candido (2007), 
Djamila Ribeiro (2019a, 2019b), Luiz Silva Cuti (2010), Neusa Santos Souza (2021), Sílvio 



173Eixo Roda, Belo Horizonte, v. 32, n. 4, p. 172-194, 2023

Almeida (2018), dentre outros. Esperamos, com este estudo, contribuir para a fortuna crítica 
de estudos literários que se pautam nas discussões de agenciamento de escritas negras.
Palavras-chave: Temas contemporâneos; Literatura negro-brasileira; O avesso da pele; 
Jeferson Tenório.

Abstract: O avesso da pele (2020), by Jeferson Tenório, is a novel that constitutes 
a synthesis of discourses that represent contemporary studies and discussions, such 
as: identity, structural racism, symbolic violence, police violence, human rights and 
necropolitics. The work was able to capture, through the characters, common sense speeches 
and others from more enlightened people in relation to the themes it addresses, bringing 
fiction and reality closer together; since the novel transfigures life (Candido, 2007). This 
article aims to demonstrate that the secondary characters – Bruno, Juliana and Professor 
Oliveira – play an important role in the constitution of the protagonist Henrique. In order to 
prove this statement, we will analyze some moments of interaction between the characters 
in the work, based on studies that permeate the discussions so relevant to contemporary 
national literature, especially the one called Black-Brazilian Literature, based on theorists 
such as Achille Mbembe (2016), Aníbal Quijano (2012, 2015), Antonio Candido (2007), 
Djamila Ribeiro (2019a, 2019b), Luiz Silva Cuti (2010), Neusa Santos Souza (2021), 
Sílvio Almeida (2018), among others. We hope, with this study, to contribute to the critical 
fortune of literary studies that are based on discussions of the agency of black writings.
Keywords: Contemporary themes; Black-Brazilian Literature; O avesso da pele; Jeferson 
Tenório.

1 Introdução

Encontrei minhas origens
em velhos arquivos
… livros
[…]
encontrei minhas origens

na cor de minha pele

nos lanhos de minha alma
em mim
em minha gente escura
em meus heróis altivos
encontrei
 encontrei-as enfim
me encontrei

(Silveira, 2009)



174Eixo Roda, Belo Horizonte, v. 32, n. 4, p. 172-194, 2023

A literatura não tem a finalidade de ensinar; ainda que o faça, de 
forma indireta, seus propósitos são de outra ordem. Nos últimos tempos, o 
reconhecimento de escritores de outros lugares de fala tem trazido para a 
Literatura mais cores, perspectivas e possibilidades de se ver o mundo e a 
diversidade de pessoas que o habitam. Sabemos que, tradicionalmente, o 
chamado “cânone literário” é predominantemente formado por escritores 
homens, brancos e de classe média ou alta; o que culminou em narrativas 
com perspectivas semelhantes que, por centenas de anos, colonizaram a 
nossa imaginação.

Felizmente, com a insurgência de vozes até então silenciadas ou 
“tímidas”, a democratização da educação e o avanço dos chamados estudos 
pós-coloniais e decoloniais, a academia e o mercado editorial passaram a 
dar um pouco mais de atenção a livros que trouxessem um olhar diferente; 
que não contribuísse para a manutenção das opressões e do status quo ante – 
conservando visões limitadas de determinados grupos ainda estigmatizados 
e/ou apagados –, mas que rompesse, ainda que no âmbito estético, com 
essas tradições.

Há algumas evidências que comprovam essa mudança de perspectiva, 
ou seja, da visibilidade de obras e autores até então não estudados ou 
reconhecidos. A primeira evidência foi o reconhecimento da obra literária 
de Maria Firmina dos Reis1, Carolina Maria de Jesus2, Conceição Evaristo3, 
dentre outros(as) autores(as) negro-brasileiros, que vêm sendo objeto 
de estudo em artigos, dissertações e teses. A segunda são as premiações 
literárias que têm reconhecido autores negros, como é o caso do Prêmio 
Camões 2021, cuja vencedora foi a autora moçambicana Paulina Chiziane, 
e os Prêmios Jabuti 2020, no qual o livro vencedor na categoria romance 
foi Torto arado, de Itamar Vieira Junior; e, em 2021, O avesso da pele, 

1	 Maria Firmina dos Reis – Úrsula, publicado em 1859, foi o primeiro romance abolicionista 
de língua portuguesa escrito por uma mulher negra. A obra permaneceu no esquecimento 
por muitos anos. Somente em 1960, o pesquisador Horácio de Almeida teve acesso a um 
exemplar da primeira edição da obra. 
2	 Carolina Maria de Jesus – O quarto de despejo: diário de uma favelada (1960), no ano 
de 2017 foi escolhida como leitura obrigatória nos vestibulares da UFRGS e UNICAMP. 
3	 Conceição Evaristo – Ponciá Vicêncio (2003) foi incluída como leitura obrigatória em 
vestibulares de universidades brasileiras. Em 2015, a autora recebeu o Prêmio Jabuti na 
categoria “Contos e Crônicas” com Olhos d’água, e em 2018, o Prêmio de Literatura do 
Governo de Minas Gerais pelo conjunto de sua obra.



175Eixo Roda, Belo Horizonte, v. 32, n. 4, p. 172-194, 2023

de Jeferson Tenório. No âmbito internacional, podemos citar, também, o 
Prêmio Nobel de Literatura em 2021, cujo autor laureado foi o romancista 
tanzaniano Abdulrazak Gurnah.

Neste artigo, o romance O avesso da pele (2020) servirá como mote 
para discussões que permeiam a contemporaneidade e que são tão caras para 
as ciências humanas e para a sociedade em geral, tais como: identidade, 
racismo estrutural, violência simbólica, violência policial, direitos humanos, 
necropolítica, entre outros. Discutiremos tais temas em consonância com 
teóricos como Achille Mbembe (2016), Aníbal Quijano (2012, 2015), 
Antonio Candido (2007), Djamila Ribeiro (2019a, 2019b), Luiz Silva Cuti 
(2010), Neusa Santos Souza (2021), Sílvio Almeida (2018), dentre outros.

Enfatizamos, portanto, a relevância dos estudos literários, que vão 
muito além da ficção, pois conseguem incitar reflexões capazes de impactar 
nossa percepção de mundo, trazendo uma perspectiva diferente, para temas e 
acontecimentos corriqueiros, pouco abordados ou até mesmo invisibilizados. 
Nesse sentido, Fábio Akcelrud Durão (2016), em sua obra O que é crítica 
literária? advoga em favor da importância da tarefa da crítica literária, 
convergindo limitação e liberdade:

A crítica literária é forçosamente limitada; ela tem como princípio 
de base restringir-se a obras – que em sua grande maioria querem-
se ficcionais – e evitar comentários amplos desnecessários à sua 
compreensão. No entanto, isso não é obrigatoriamente uma fraqueza, 
porque não significa que a crítica literária não tenha o que dizer sobre 
a história ou a sociedade. Por mais estranho que possa parecer, muitas 
vezes é mais fácil alcançar obliquamente uma visão profunda do 
mundo a partir daquilo que ela produz (e aparentemente não possui 
uma finalidade prática), do que encarando-o de frente, de uma posição 
acima de tudo e todos (Durão, 2016, p. 22).

Diante disso, nesta oportunidade, abordaremos a questão da 
constituição do sujeito negro a partir de sua interação com três personagens 
que funcionam como arquétipos4 facilmente reconhecíveis na nossa 
sociedade. Para tanto, este artigo se organizará da seguinte forma: 
primeiramente, faremos uma breve contextualização acerca da literatura 

4	 Arquétipo é um conceito da psicologia utilizado para representar padrões de 
comportamento associados a um personagem ou papel social.



176Eixo Roda, Belo Horizonte, v. 32, n. 4, p. 172-194, 2023

brasileira contemporânea, com maior ênfase na literatura negro-brasileira; 
em seguida, uma breve apresentação do autor e do romance estudado, 
salientando a questão da autoria; e, finalmente, apresentaremos uma análise 
das personagens: Bruno, Juliana e Professor Oliveira, a fim de demonstrar o 
percurso pelo qual a personagem Henrique passou para se constituir como 
sujeito negro, no sul do Brasil.

2 A literatura negro-brasileira na cena contemporânea

Giorgio Agamben (2009, p. 64) define o contemporâneo como “[…] 
aquele que recebe em pleno rosto o facho das trevas que provém do seu 
próprio tempo”. Ao falar da literatura contemporânea brasileira, pode-se 
dizer que caminha-se na mesma direção, pois esse é um terreno que tem 
trazido discussões e conflitos. A intenção neste texto não é entrar nesse 
debate, mas é preciso demonstrar que “[…] a literatura brasileira é um 
território contestado” (Dalcastagné, 2012, p. 5). A assertiva da escritora e 
teórica serve para demonstrar o caminho movediço trilhado pelos escritores 
contemporâneos. De acordo com Dalcastagné (2012), a movimentação que 
se tem hoje na cena literária vai além de estilos ou escolhas repertoriais. 
Busca-se um espaço de fala, uma possibilidade de falar de si e do mundo 
do qual se faz parte. É um jogo de poder e legitimação, em que a presença 
de vozes até então invisíveis causa desconforto e ruídos.

Para pensar na escrita de Jeferson Tenório, trazemos a reflexão a partir 
dessas vozes, que parecem gritos de denúncia de viver num país em que 
o racismo ainda impera. Tenório mexe com uma ferida aberta e, com isso, 
faz aflorar questões que dizem respeito a uma grande maioria da população 
brasileira, o povo negro.

Partindo desse pressuposto, entendemos que o escritor da obra O 
avesso da pele é um intelectual preocupado em dar visibilidade a uma 
narrativa negro-brasileira5, e às peculiaridades vivenciadas por pessoas 
marginalizadas e subalternizadas. De acordo com Cuti

5	 Optamos pelo uso do termo negro-brasileira em vez de afro-brasileira, nomenclatura 
utilizada por alguns pesquisadores dos estudos literários, como Eduardo de Assis Duarte. A 
nossa escolha vai ao encontro do que Cuti (2010) preceitua, para ele: “[...] ‘afro-brasileiro’ e 
‘afrodescendente’ são expressões que induzem a um discreto retorno à África, afastamento 
silencioso do âmbito da literatura brasileira para se fazer de sua vertente negra um mero 



177Eixo Roda, Belo Horizonte, v. 32, n. 4, p. 172-194, 2023

O surgimento da personagem, do autor e do leitor negros trouxe para 
a literatura brasileira questões atinentes à sua própria formação, como 
a incorporação dos elementos culturais de origem africana no que 
diz respeito a temas e formas, traços de uma subjetividade coletiva 
fundamentados no sujeito étnico do discurso, mudanças de paradigma 
crítico-literário, noções classificatórias e conceituação das obras de 
poesia e ficção (Cuti, 2010, p. 8).

Falar dessa literatura que diz respeito ao corpo negro é uma maneira 
de situar-se politicamente, culturalmente e subjetivamente, uma forma de 
resistência contra o propósito de um país que se quer branco. “A literatura 
negro-brasileira, do sussurro ao grito, vem alertando para isso, ao buscar seus 
próprios recursos formais e sugerir a necessidade de mudança de paradigmas 
estético-ideológicos” (Cuti, 2010, p. 8-9). Essas mudanças são necessárias e 
urgentes na cena literária brasileira, ademais, é crível dizer que “Escreve-se 
sempre para dar vida, para fazer ver e pensar algo que havia permanecido 
na sombra, obscurecido pelas representações do saber e do poder, entidades 
cuja existência nem se suspeitava” (Pellejero, 2009, p. 70).

3 Um encontro entre a teoria e a verossimilhança em O avesso da pele 
(2020), de Jeferson Tenório

Sabemos que um escritor é um membro da sociedade, portanto, é 
alguém circunscrito a um contexto, um tempo e um espaço; sendo assim, 
é certo que haverá acontecimentos sociais e saberes nesta sociedade em 
que está inserido, e ao escrever selecionará dados da realidade histórica, 
cotidiana ou simplesmente imaginária e os traduzirá em palavras que terão 
como resultado o texto literário.

Curiosamente, ousamos dizer que as obras literárias contemporâneas 
parecem não só abordar temáticas específicas que clamam por alguma atenção, 
como também ir ao encontro das próprias teorias estudadas nas universidades. 
Nesse mesmo sentido, Fabio Akcelrud Durão, em sua obra Metodologia da 
pesquisa em literatura, em nota de rodapé, acrescenta o seguinte comentário:

apêndice da literatura africana.” (Cuti, 2010, p. 35-36). Ademais, “[...] quanto aos autores, 
um afro-brasileiro ou afrodescendente não é necessariamente um negro-brasileiro, já que 
o prefixo afro abriga também outros brasileiros, que não partilham da experiência da 
discriminação racial.” (Cuti, 2010, p. 38).



178Eixo Roda, Belo Horizonte, v. 32, n. 4, p. 172-194, 2023

É interessante observar que a localização da literatura na universidade 
acaba gerando efeitos na produção literária fora dela, e não deixa de 
ser uma hipótese de leitura interessante investigar o quanto a literatura 
brasileira contemporânea já não é feita com um público universitário 
em mente, não apenas no que se refere aos traços internos como a 
ambientação, o desenvolvimento do enredo ou a caracterização das 
personagens, como também na antecipação da chave a ser utilizada 
na leitura. Em outras palavras, seria o caso de averiguar se parte 
considerável da ficção atual não estaria sendo escrita visando ser lida de 
acordo com uma vertente teórica já existente; nesse caso, a crítica estaria 
precedendo a literatura, em uma curiosa inversão (Durão, 2020, p. 18).

À vista disso, Jeferson Tenório é um escritor negro brasileiro 
contemporâneo, nascido no Rio de Janeiro, em 1977, e radicado em Porto 
Alegre. Estreou na literatura com o romance O beijo na parede (2013), eleito 
o livro do ano pela Associação Gaúcha de Escritores. É autor também de 
Estela sem Deus (2018) e O avesso da pele (2020) – vencedor do prêmio 
Jabuti, em 2021. Tenório vive em Porto Alegre; assim como o protagonista 
de O avesso da pele: “A sua grande obra foi continuar levantando, dia após 
dia. Apesar de tudo, você continuou desafiando a possibilidade de morrer. No 
sul do país, um corpo negro será sempre um corpo em risco.” (Tenório, 2020, 
p. 180). Nesse contexto, Tenório se enquadraria nessa “curiosa inversão” 
mencionada por Durão (2020), pois além de escritor é doutor em Letras 
pela Pontifícia Universidade Católica do Rio Grande do Sul (PUC-RS), o 
que revela um background favorável para as temáticas e problematizações 
que trouxe em seu romance.

O avesso da pele é um romance aos moldes de Carlos Heitor Cony, 
pois é “quase memória, quase romance”6. Trata-se de uma narrativa que 
não só tenta reconstituir os fatos e lembranças fragmentadas, como também 
dá espaço para a inventividade, tão cara ao texto de ficção, conforme 
percebemos no trecho: “Não sei o que fazer com essa verdade inventada. 
É inventando que consigo ser honesto.” (Tenório, 2020, p. 179).

 No romance ora analisado, a questão da memória transcende 
o aspecto individual – trata-se de uma memória coletiva, que funciona 
como um retrato do racismo estrutural. A proximidade que existe entre 
a personagem Henrique e o autor Jeferson Tenório não traz à obra mera 

6	 Referência ao romance de Carlos Heitor Cony, Quase memória: quase-romance (2006).



179Eixo Roda, Belo Horizonte, v. 32, n. 4, p. 172-194, 2023

verossimilhança ou efeito de autenticidade acerca de uma personagem 
qualquer, ela dá vazão a um lugar de fala7 de um homem negro, com efeito 
coletivo/estrutural na narrativa, portanto, adequadamente ocupado.

 Considerando os apontamentos feitos por Djamila Ribeiro, em 
sua obra Lugar de fala (2019a), esse lugar diz respeito a um lugar social, 
de localização de poder dentro da estrutura e não apenas a vivência ou a 
experiência individual. Na verdade, o que se discute é como um grupo social 
negro compartilha experiências comuns e como essas experiências são 
atravessadas por uma matriz de dominação que impede a visibilidade desses 
sujeitos em determinados espaços. Trata-se, portanto, do reconhecimento do 
caráter coletivo que se sobrepõe ao aspecto individualizado das experiências. 
Essa característica existente na obra de Tenório, coaduna com aquilo que 
Pellejero diz, sobre o fazer do escritor

Habitando esta distância constitutiva de toda a sociedade, conectando-
se com o que deixa fora, o escritor encontra então a potência, a 
perspectiva para fazer uma literatura verdadeiramente revolucionária, 
para criticar uma classe e inclusive abrir o espaço para o surgimento 
de outra. E se trata talvez da potência maior da literatura: abrir 
novos espaços de possíveis para a constituição de novas formas de 
subjectividade (individuais e colectivas) (Pellejero, 2009, p. 58-59).

Em consonância com o autor acima citado, podemos dizer que vemos 
aflorar, em O avesso da pele, profundas reflexões sobre o posicionamento 
das duas personagens negras, Henrique e Pedro. Tenório demonstra na 
narrativa a complexa subjetividade das personagens. Henrique, após anos 
vivenciando o racismo, começa a valorizar a sua identidade após conhecer 
o professor Oliveira, no entanto tem a vida ceifada em uma abordagem 
policial por ser confundido com um bandido. Pedro, após a morte do pai, 
reconstitui a história de vida do genitor e nessa reconstrução também se 
refaz, trazendo à tona toda a sua ancestralidade. Sendo assim, ambas as 
personagens não aceitaram a condição que lhes estava destinada sob a ótica 

7	  O termo lugar de fala tem origens múltiplas e é usado em diferentes contextos e áreas 
do conhecimento. Na análise do discurso de vertente francesa, é utilizado por autores como 
Pierre Bourdieu, Michel Foucault, Judith Butler, dentre outros. Tais autores utilizam-no 
para abordar as relações de poder presentes nos discursos, levando em consideração seus 
enunciadores e a posição ocupada por eles enquanto o discurso é enunciado. No Brasil, o 
termo foi disseminado pela filósofa Djamila Ribeiro, que publicou obra com esse título. 



180Eixo Roda, Belo Horizonte, v. 32, n. 4, p. 172-194, 2023

racista e buscaram estratégias de sobrevivência em uma sociedade marcada 
pelo preconceito e discriminação racial.

4 A questão da identidade: a pele

São vários os recortes possíveis a serem analisados em uma obra 
literária, sobretudo neste romance que estamos a apreciar. Nesta oportunidade, 
longe de esgotar as inúmeras possibilidades, propomos uma análise dos 
discursos de algumas personagens do romance a partir de suas perspectivas, 
afinal, como disse Leonardo Boff em famoso texto: “Todo ponto de vista é 
a vista de um ponto”. (1998, p. 9). Dessa forma, selecionamos fragmentos 
que provocam discussão a respeito de temas contemporâneos, tais como: 
identidade, racismo estrutural, violência simbólica, violência policial, 
direitos humanos e necropolítica, a partir de personagens que contribuem 
para a construção da identidade do protagonista.

O que pode se ver além da pele? Esse questionamento é muito válido 
se pensarmos que vivemos num país em que a raça é determinante. Raça, 
como bem afirma Ramón Grosfoguel (2020), é uma dimensão estruturante 
do sistema-mundo moderno/colonial.

Em sentido semelhante, Silvio Almeida, na obra O que é Racismo 
Estrutural? (2018), argumenta que “O racismo fornece o sentido, a lógica e 
a tecnologia para as formas de desigualdade e violência que moldam a vida 
social contemporânea” (Almeida, 2018, p. 16). Nesse contexto, se pensarmos 
nos países que passaram pelo processo de colonização, perceberemos a 
relevância do pensamento de Almeida, atrelado àquilo que defende Aníbal 
Quijano, para o qual o eixo principal de dominação é o da ideia de raça:

Essa ideia e a classificação social e baseada nela (ou “racista”) foram 
originadas há 500 anos junto com a América, Europa e o capitalismo. 
São a mais profunda e perdurável expressão da dominação colonial 
e foram impostas sobre toda a população do planeta no curso da 
expansão do colonialismo europeu. Desde então, no atual padrão 
mundial de poder, impregnam todas e cada uma das áreas de 
existência social e constituem a mais profunda e eficaz forma de 
dominação social, material e intersubjetiva, e são, por isso mesmo, a 
base intersubjetiva mais universal de dominação política dentro do 
atual padrão de poder (Quijano, 2002, p. 1).



181Eixo Roda, Belo Horizonte, v. 32, n. 4, p. 172-194, 2023

Ao tecer suas considerações, Quijano demonstra o quanto a ideia de 
raça perpassa todas as instâncias da vivência humana, sendo o colonizador 
o autor dessa construção, uma vez que se coloca superior aos grupos 
colonizados. Essa superioridade, que a priori era demarcada pelas questões 
fenotípicas, toma proporções inalcançáveis, a ponto de fazer com que o 
colonizado seja considerado inferior e desprovido de conhecimento.

A partir dessa perspectiva racial, analisaremos três personagens 
que interagem com o protagonista Henrique e que exercem papel muito 
importante para o reconhecimento da identidade negra dele, são elas: Bruno 
– o advogado e primeiro empregador; Juliana – a sua primeira namorada 
branca; e o Professor Oliveira – Professor negro de Literatura.

4.1 Personagem Bruno: a materialização da colonialidade do poder, do ser 
e do saber

Aimé Césaire, no consagrado Discurso sobre o colonialismo, diz que 
“Uma civilização que se revela incapaz de resolver os problemas que o seu 
funcionamento suscita é uma civilização decadente” (2022, p. 161). Mesmo 
após mais de cinquenta anos da primeira publicação do texto que denuncia o 
colonialismo e a civilização ocidental, é possível verificar resquícios dessa 
decadência. Aliás, esse declínio ainda é sentido mesmo com o fenecimento 
do colonialismo, uma vez que suas ramificações imperam.

A assertiva de Césaire corrobora a ideia de colonialidade8 do poder 
defendida por Aníbal Quijano (2005), essa estrutura que se reinventa 
e se reelabora, de forma que o resultado desse processo é a dominação 
e a subjugação de alguns povos, em detrimento da Europa. Pensar a 
colonialidade diz respeito a entender que os objetivos da civilização ocidental 
moderna legitimam as ideias sobre as subjetividades (ser), sobre o que se 
constitui conhecimento (saber) e sobre o que representa a ordem econômica 
e política (poder). Essa tríade constitui-se naquilo que Nelson Maldonado-
Torres define como colonialidade do ser, do saber e do poder, componentes 
fundamentais da modernidade/colonialidade (Maldonado-Torres, 2020).

8	 Colonialidade pode ser compreendida como uma lógica global de desumanização que é 
capaz de existir até mesmo na ausência de colônias formais. A “descoberta” do Novo Mundo 
e as formas de escravidão que imediatamente resultaram daquele acontecimento são alguns 
dos eventos-chave que serviram como fundação da coloniadade. (Maldonado-Torres, 2020).



182Eixo Roda, Belo Horizonte, v. 32, n. 4, p. 172-194, 2023

Na parte intitulada “A Pele”, é possível vislumbrar a atuação da 
personagem Bruno, um dos sócios do escritório de advocacia, com o qual 
o protagonista Henrique faz a sua primeira entrevista de emprego. Tem-se, 
nesse momento, uma cena emblemática, marcada pelo racismo, como bem 
narra o filho da vítima:

Lembra o dia em que um dos sócios foi entrevistá-lo para a vaga, 
você tinha dezenove anos. Ele se chamava Bruno Fragoso […] Ele te 
fez esperar por quarenta minutos, porque queria parecer ocupado e 
importante, no entanto, anos mais tarde, você descobriria que ele, na 
verdade, ficava na frente do computador jogando paciência ou vendo 
pornografia (Tenório, 2020, p. 13).

O fragmento acima descrito caracteriza o modo como opera a 
colonialidade do poder na sociedade. Bruno Fragoso é o típico homem 
branco que já sabe que nascera com privilégio simplesmente por ter o tom 
de pele mais claro que o de Henrique e pertencente a uma classe social de 
prestígio. Na narrativa, é assim caracterizado: “Bruno Fragoso era branco, 
rico, gostava de mulheres bonitas e carros importados, todo tipo de clichê 
possível para um homem branco e rico” (Tenório, 2020, p. 16). As ações do 
empresário vão ao encontro de suas convicções, primeiramente, se fazendo 
de homem ocupado demais para atender ao jovem no momento em que este 
chega no escritório de advocacia. O fato de deixar o rapaz esperá-lo por um 
longo tempo apenas reafirma a sua posição de poder, uma vez que destinava 
seu precioso tempo a futilidades. Depois disso, se coloca à frente do rapaz e 
despeja nele todo o seu racismo “[…] Bruno disse, com muita naturalidade, 
que não gostava de negros” (Tenório, 2020, p.13). Questionamos: o que 
autoriza uma pessoa a tratar o outro dessa forma?

De acordo com Neusa Santos Souza (2021), tal autorização se dá pela 
violência racista que é a espinha dorsal, o núcleo central dos problemas que 
aqui abordamos. Nas palavras da autora: “Ser negro é ser violentado de forma 
constante, contínua e cruel, sem pausa ou repouso, por uma dupla injunção: 
a de encarnar o corpo e os ideais do ego do sujeito branco e a de recusar, 
negar e anular a presença do corpo negro” (Souza, 2021, p. 20). Nota-se, 
a partir do que constata Neusa Souza, que Henrique sofre essa violência 
dupla, na medida que encarna um corpo negro e se depara com o ego branco, 
eurocentrado e racista de Bruno. A narrativa segue mostrando a fragilidade e 
a estagnação de Henrique perante a figura autoritária do futuro contratante:



183Eixo Roda, Belo Horizonte, v. 32, n. 4, p. 172-194, 2023

Você tinha dezenove anos mas ainda não sabia muita coisa sobre 
autoestima, nem sobre se valorizar e essas coisas necessárias para 
manter a sanidade, por isso você não conseguia olhar por muito tempo 
nos olhos dele. Bruno percebeu isso. Você era tudo que ele precisava 
(Tenório, 2020, p. 13).

O sentimento vivido pela personagem Henrique não destoa daquele 
experienciado por milhões de brasileiros pretos que buscam o primeiro 
emprego. São presas fáceis, corpos subjugados e subestimados, que muitas 
vezes desconhecem a própria identidade. “Na época, você nem sabia 
muito bem o que significava ser negro. Não havia discutido nada sobre 
racismo, nada sobre negritude, nada sobre nada” (Tenório, 2020, p. 14). 
Esse desconhecimento não se dá por acaso, afinal, na sociedade moderna, 
o signo “negro” está vinculado a algo negativo, estereotipado e inferior. 
Concordamos com o pensamento de Grada Kilomba (2020), no qual ela 
assinala que pessoas negras estão excluídas da maioria das estruturas sociais 
e políticas, estruturas essas que privilegiam os sujeitos brancos, deixando-os 
em clara vantagem em relação aos grupos racializados.

Para além das sequelas em relação à própria identidade – colonialidade 
do ser – Henrique sentia na pele e na alma o desconforto de ouvir coisas que 
para ele não fazia sentido algum, como o fato de Bruno achar que estaria 
salvando-o das drogas ou do mundo de violência que a ele subjaz. Isso fica 
explícito no excerto:

Bruno seguiu com a entrevista, disse que ia te dar uma chance, porque 
achava que podia te salvar das drogas, mesmo que você nunca tivesse 
experimentado drogas. Ele também queria te salvar das armas e da 
violência. Bruno ainda acreditava que, se todo empresário fizesse sua 
parte, o Brasil já teria tomado jeito (Tenório, 2020, p. 14).

No discurso utilizado pelo empresário, é possível perceber que o 
racismo também é ideológico na medida em que se ancora em práticas 
sociais concretas, práticas essas que são legitimadas por um imaginário 
social que discrimina e julga as pessoas só pelo fato de serem de cor, ou 
seja, ser negro é sinônimo de alerta. A exemplo de Henrique, um jovem 
preto, que já carregava o estigma de pouco saber e o pré-julgamento muito 
comum na sociedade, uma vez que “[…] é na área de segurança pública 
que, sobretudo, os jovens negros encontram-se expostos a uma matança, 



184Eixo Roda, Belo Horizonte, v. 32, n. 4, p. 172-194, 2023

semelhante ao genocídio […]” (Carneiro, 2011, p.  25-26), ainda nessa 
direção: “[…] o imaginário em torno do negro criminoso, representado 
nas novelas e nos meios de comunicação não poderia se sustentar sem um 
sistema de justiça seletivo, sem a criminalização da pobreza e sem guerra 
às drogas” (Almeida, 2018, p. 52).

Pelo exposto, verifica-se toda uma estrutura sendo edificada 
para perpetuar o racismo. É a colonialidade do saber, do ser e do poder 
funcionando para performar o discurso maquiado de bondade e da ajuda 
que denota salvamento, em prol de um sistema que reforça práticas 
discriminatórias e exclui.

4.2 Personagem Juliana: o contraste e a percepção da negritude9

A personagem Juliana, a primeira namorada branca de Henrique, 
tem papel relevante, pois “Foi com Juliana que você começou a desconfiar 
da sua situação como homem negro no sul do país” (Tenório, 2020, p. 22). 
A partir de suas interações com ela e seus familiares, instaura-se uma fase 
de transição, na qual a consciência em relação à sua condição racializada 
começa a ser provocada e problematizada.

De início, apesar de o protagonista perceber o quanto seu relacionamento 
é motivo de surpresa para a sociedade, o casal convola esse estranhamento 
em um tipo de fetiche, transformando o contraste da cor da pele em “apelidos 
carinhosos”: “Não demorou muito para que Juliana começasse a te chamar 
carinhosamente de meu nego e você começasse a chamá-la carinhosamente 
de minha branquinha” (Tenório, 2020, p. 24, destaque no original).

A priori, o protagonista se vê validado por se relacionar com 
uma mulher branca, é como se a sociedade reconhecesse nele valor ou 
superioridade em relação aos demais homens negros: “Uma mulher branca 
com um negro, ele deve ser um bom homem” (Tenório, 2020, p. 24, destaque 
no original); e “A presença de Juliana te dava uma espécie de salvo-conduto 
em certos ambientes. Porque, quando você estava com ela, você não era 
qualquer negro diante dos outros” (Tenório, 2020, p. 24-25).

9	 Usamos o termo negritude grafado em letra minúscula para nos referir à tomada de 
consciência da identidade negra, a partir do contato com a história e cultura específicas 
do povo negro.



185Eixo Roda, Belo Horizonte, v. 32, n. 4, p. 172-194, 2023

Mesmo que dissessem que “não viam cor” ou que “o que importa 
é o caráter”:

[…] você e Juliana partilhavam da mesma visão de mundo. 
Acreditavam que raças não existiam e que a humanidade era a única 
coisa que havia. Na primeira vez que ouviu falar em consciência 
negra, você não compreendia que a sociedade se importava mais com 
a sua cor do que com o seu caráter (Tenório, 2020, p. 23).

A questão racial sempre era assunto nos almoços de família, seja com 
as piadas racistas e por ser chamado sempre de “negão”, com generalizações 
ou com as perguntas que o objetificavam:

[…] quando você foi apresentado à família de Juliana, quando naquele 
almoço de domingo o tio dela de cinquenta e quatro anos, o Sinval, 
um motorista de Kombi escolar, te chamou de negão, você não se 
importou, porque aquilo significava algum tipo de intimidade, e 
você, enfim, estava sendo aceito pela família branca da sua namorada 
(Tenório, 2020, p. 23).

[…] em pouco tempo, você não só passou a ser o negão da família, 
como também passou a ser uma espécie de para-raios de todas as 
imagens estereotipadas sobre os negros: pois disseram que você era 
mais resistente à dor, disseram que a pele negra custava a envelhecer, 
que você deveria saber sambar, que deveria gostar de pagode, que 
deveria jogar bem futebol, que os negros são bons em atletismo. Você 
não corre? (Tenório, 2020, p. 23, destaque no original)

Enquanto isso, a Juliana, por sua vez, era bombardeada pelas primas e 
amigas que nunca tiveram um namorado negro: e então, como ele é? 
Tem pegada mesmo, como dizem dos negros? E o pau dele? É grande? 
É verdade que eles são insaciáveis? Qual o cheiro dele? (Tenório, 
2020, p. 23, destaque no original)

Os fragmentos acima ilustram situações muito corriqueiras para 
homens negros inseridos em locais predominantemente brancos; trata-se 
de exemplos de manifestações de violência simbólica, um tipo de violência 
que se manifesta de uma forma menos explícita. Conforme nos apregoa o 
sociólogo francês Pierre Bourdieu (1997, p. 22): “A violência simbólica 
consiste em uma violência que se exerce com a cumplicidade tácita dos que 



186Eixo Roda, Belo Horizonte, v. 32, n. 4, p. 172-194, 2023

a sofrem e também, com frequência, dos que a exercem, na medida em que 
uns e outros são inconscientes de exercê-la ou de sofrê-la”.

A sintonia de alienação às questões raciais que antes os unia – “Vocês 
até chegaram a achar que o racismo não tinha nada a ver com o amor. O afeto 
transcende a cor da pele, vocês pensavam” (Tenório, 2020, p. 22) – deu lugar 
a um cenário diferente. A partir de um amadurecimento do protagonista com 
uma percepção diferente sobre si mesmo, questões como a negritude e o 
racismo passaram a ser incômodas e caras para ele, tanto que ele passou a sentir 
uma necessidade de falar sobre elas. Entretanto, conforme problematizou 
Gayatri Spivak (2010), “pode o subalterno falar?”. Nesse contexto, em 
particular, percebemos que não havia abertura e nem interesse por parte de 
sua namorada para ouvi-lo: “Juliana disse que estava triste com seu jeito, que 
você tinha mudado e que já não sabia brincar. Agora você levava tudo muito 
a sério. Agora para você tudo era racismo. Você não era assim, será que não 
podemos ser como antes?” (Tenório, 2020, p. 30, destaque no original).

A ausência de empatia e a concepção de que, por namorar um negro, 
sua condição de pessoa racista era automaticamente descartada, vemos clara 
a problemática trazida por Djamila Ribeiro (2019b), de que não adianta não 
ser racista, é necessário ser também antirracista. A autora também ensina que:

Fala-se muito em empatia, em colocar-se no lugar do outro, mas 
empatia é uma construção intelectual, ética e política. Ao amar alguém 
de um grupo minorizado, deve-se entender a condição do outro, para 
que se possa, de fato, assumir ações para o combate de opressões 
das quais a pessoa amada é vítima. É uma postura ética: questionar 
as próprias ações em vez de utilizar a pessoa amada como escudo. A 
escuta, portanto, é fundamental (Ribeiro, 2019b, p. 90-91).

A postura de omissão de Juliana, deslegitimando as dores de seu 
companheiro pode ser considerada uma prática de desumanização tal 
como as falas e piadas de sua família que perpetuam estereótipos racistas. 
Da pior forma possível, o protagonista pôde perceber o quanto sua relação 
era atravessada por questões raciais, mas conseguiu se reconhecer como 
pessoa preta em uma sociedade racista: “Não posso arrancar minha pele 
preta” (Tenório, 2020, p. 30), e como sujeito “Não sou teu negro. Não sou 
teu preto. Meu nome é Henrique.” (Tenório, 2020, p. 30).



187Eixo Roda, Belo Horizonte, v. 32, n. 4, p. 172-194, 2023

Finalmente, Henrique toma consciência do quanto a questão racial 
está estruturada em tudo, inclusive nos afetos. De acordo com Neusa Santos 
Souza:

A descoberta de ser negra é mais do que a constatação do óbvio. 
Saber-se negra é viver a experiência de ter sido massacrada em sua 
identidade, confundida em suas perspectivas, submetida a exigências, 
compelida a expectativas alienadas. Mas é também, e sobretudo, a 
experiência de comprometer-se a resgatar sua história e recriar-se em 
suas potencialidades (Souza, 2021, p. 42).

Ao perceber-se negro, discriminado, objetificado e desamparado, não 
houve outra alternativa, a não ser o término do relacionamento. Contudo, se 
o contraste provindo de uma relação interracial trouxe evidências empíricas 
para Henrique, foi o professor Oliveira Silveira quem o inspirou, amparou e 
preencheu, com teoria, literatura e cultura capazes de, ao menos no âmbito 
intelectual, ser livre para reconhecer-se como homem negro.

4.3 Personagem Professor Oliveira: uma homenagem à voz da Negritude 
no Brasil

No início do século XX, a palavra nègre na França possuía um sentido 
pejorativo. Utilizava-se quando o objetivo era ofender ou desqualificar o 
homem ou mulher negros. No entanto, o movimento da Negritude10 inverteu 
o sentido aviltante da palavra nègre e embutiu um sentido positivo, de 
afirmação e orgulho racial (Domingues, 2009). A subversão do sentido 
dessa palavra foi proposta pelo poeta, dramaturgo e ensaísta martinicano 
Aimé Césaire que utilizou a tática de “[…] desmobilizar o inimigo em um 
de seus principais instrumentos de dominação racial: a linguagem. O próprio 
Aimé Césaire assinalava que o movimento da negritude representou uma 
revolução na linguagem e na literatura” (Domingues, 2009, p. 195-196). E 
sobre o movimento da Negritude, o intelectual afirma:

Vale dizer que a Negritude, em seu estágio inicial, pode ser definida 
primeiramente como tomada de consciência da diferença, como 
memória, como fidelidade e como solidariedade. […] Ela não é nem 

10	Usamos o termo Negritude grafado em letra maiúscula para nos referir ao movimento 
histórico, social e cultural.



188Eixo Roda, Belo Horizonte, v. 32, n. 4, p. 172-194, 2023

da ordem do patético nem do choramingo. A Negritude resulta de uma 
atitude proativa e combativa do espírito. Ela é um despertar; despertar 
de dignidade. Ela é uma rejeição; rejeição da opressão. Ela é luta, isto 
é, luta contra a desigualdade (Césaire, 2010, p. 107).

Em síntese, para Césaire, a negritude se constituía no fato de 
reconhecer-se negro e ter consciência de uma identidade, história e culturas 
específicas. As ideias do movimento francês da negritude ecoaram no Brasil 
somente na década de 1940, sobretudo, por meio do Teatro Experimental 
Negro (TEN), que tinha como um dos fundadores o intelectual Abdias do 
Nascimento. A entidade foi fundada em 1944, no Rio de Janeiro, e tinha 
como objetivo inicial desenvolver uma dramaturgia negra no país, tendo 
em vista a afirmação dos valores negros. Outros intelectuais brasileiros 
envolveram-se nos debates sobre a negritude no Brasil em busca de 
estratégias para que a presença da população negra não fosse apagada do 
processo de formação da História do Brasil.

Anos mais tarde, um ativista que contribuiu com esses debates e 
destacamos na análise deste artigo é o poeta e professor gaúcho Oliveira 
Silveira11 (1941-2009). O escritor Jeferson Tenório o traz para a narrativa 
ficcional, dá a ele um lugar de destaque e homenageia o poeta da negritude, 
ainda desconhecido por muitos, apesar de sua relevância na historiografia 
da literatura negro-brasileira.

Ao fazer um paralelo entre a obra O avesso da pele e o texto teórico 
“Personagens de romance”, de Antonio Candido, podemos inferir que há 
um entrelaçamento entre realidade e ficção na construção da personagem 
Professor Oliveira. Pode-se chegar a essa confirmação, na análise da 
personagem, “[…] quando houver indicação fora do próprio romance, – seja 
por informação do autor, seja por evidência documentária” (Candido, 2007, 
p. 66, grifo nosso). Sendo assim, na análise da construção da personagem 
citada há constatação pelas duas formas: informação do autor e evidência 
documentária, como poderemos verificar no decorrer do tópico.

11	Oliveira Silveira – “Nascido em Touro Passo, distrito de Rosário do Sul-RS, em 16 de 
agosto de 1941, Oliveira Ferreira da Silveira diplomou-se em Letras, tendo exercido o 
magistério por muitos anos em Porto Alegre. Foi um dos intelectuais afrodescendentes de 
maior destaque no estado onde nasceu e também a nível nacional, participando ativamente 
de debates, encontros e mobilizações do movimento negro.” (literafro).



189Eixo Roda, Belo Horizonte, v. 32, n. 4, p. 172-194, 2023

Na parte da obra intitulada “A pele”, somos apresentados à 
personagem professor Oliveira, professor de Henrique e o responsável pela 
tomada de consciência de sua negritude, pois antes de conhecer o professor 
Oliveira, Henrique não prestava atenção, ou melhor, não refletia sobre as 
questões raciais que o envolviam. Embora fosse um homem negro, parado 
em diversas blitz policiais desde a infância, não havia feito reflexões sobre 
ser negro em Porto Alegre e como a cor da pele implicava nas relações 
afetivas com suas namoradas brancas e os familiares delas.

Somente nas aulas do cursinho pré-vestibular, ministradas pela 
personagem professor Oliveira, a questão da negritude foi trazida para as 
discussões. Nessas aulas, Henrique começou a reconhecer-se como homem 
negro, a compreender a importância dos líderes que iniciaram o movimento 
da Negritude e outros que lutaram ativamente pelos direitos civis nos Estados 
Unidos, e refletir sobre o racismo estrutural que o afligia desde a infância:

Quando o professor Oliveira contou para sua turma sobre Malcolm 
X, quando vocês conversaram sobre Martin Luther King, quando pela 
primeira vez você ouviu a palavra “negritude”, o seu entendimento 
sobre a vida tomou outra dimensão, e você se deu conta de que ser 
negro era mais grave do que imaginava. […] Ouviu o professor Oliveira 
falar sobre como tudo isso tinha começado (Tenório, 2020, p. 34).

A partir disso, Henrique teve um outro olhar sobre seus relacionamentos 
com mulheres brancas e sentiu-se incomodado com as piadas racistas dos 
familiares das namoradas e com os olhares de reprovação ou espanto das 
pessoas nas ruas quando avistavam um casal multirracial.

Na parte “O avesso”, por meio do diálogo de Pedro, o narrador, e 
sua amiga Saharienne, uma mulher negra, intelectual e muito envolvida nos 
debates raciais da universidade, tomamos conhecimento que o professor 
Oliveira é uma referência ao poeta Oliveira Silveira, conforme o trecho abaixo:

Você já leu os poemas de Oliveira Silveira?, ela perguntou. Eu disse 
que sim, que você era um leitor dele e que ele também havia sido seu 
professor. Saharienne sorriu e disse que você era uma pessoa de sorte. 
Disse também que o Oliveira era um desses poetas que nos lembram 
de onde nós viemos, não para nos prendermos num passado, mas para 
nos libertarmos no presente (Tenório, 2020, p. 115).



190Eixo Roda, Belo Horizonte, v. 32, n. 4, p. 172-194, 2023

Nesse diálogo entre Pedro e Saharienne, podemos perceber a 
importância dos poemas do professor Oliveira Silveira na construção da 
identidade negra das personagens Henrique, Pedro e também Saharienne 
que teve, em casa, uma educação de valorização da cultura negra, a fim de 
que não esquecesse suas origens.

Portanto, por meio da “evidência documentária” (Candido, 2007, 
p.  67), tomamos conhecimento, no site Literafro, o portal da literatura 
afro-brasileira, de que o poeta Oliveira Silveira, no período de 1971 a 1978, 
participou do Grupo Palmares. Foi, também, o idealizador do estabelecimento 
do dia 20 de Novembro, como o “Dia Nacional da Consciência Negra”, 
posteriormente instituído pela Lei nº 12.519/2011.

Sendo assim, na narrativa, ficção e realidade entrelaçam-se e dão voz 
à personagem do professor Oliveira, um intelectual, que incentivava seus 
alunos a pensar nas questões raciais do Brasil, marcadas pelo preconceito e 
discriminação com a população negra, constantemente noticiadas nos jornais, 
como alvo da necropolítica. Conceito cunhado pelo filósofo camaronês 
Achille Mbembe (2016), que faz referência ao uso do poder social e político 
para decretar como algumas pessoas podem viver e como outras devem 
morrer; ou seja, na distribuição desigual da oportunidade de viver e morrer 
no sistema capitalista atual. Nesse sentido, a população negra brasileira tem 
sido constantemente alvo dessa política de morte em diversas situações, tais 
como: violência policial em favelas, mortes em decorrência da covid-19, 
superlotação de presídios, negligência em hospitais públicos, entre outras.

E por fim, por meio da “informação do autor” (Candido, 2007, p. 67), 
em entrevista cedida ao site Uol (2021), o escritor Jeferson Tenório declara 
que a história negra e do movimento negro não é suficientemente conhecida 
no Rio Grande do Sul, pois há um processo sistemático de apagamento da 
identidade negra e que no próprio lugar onde foi criado o Dia da Consciência 
Negra, não é feriado. Tenório finaliza com a seguinte afirmação sobre o 
poeta Oliveira Silveira, homenageado no livro: “O Oliveira Silveira é essa 
usina de ideias que vai iluminando essas lâmpadas ao redor, essa árvore que 
vai dando frutos. Tem vários autores que vêm a partir da influência dele” 
(Tenório, 2021, online).

À vista disso, a construção da personagem Oliveira Silveira no 
romance foi essencial para a mudança de postura, tomada de consciência e 
ação da personagem Henrique para que saísse do lugar de estagnação, apatia 



191Eixo Roda, Belo Horizonte, v. 32, n. 4, p. 172-194, 2023

e baixa autoestima que havia dominado a sua vida e seus relacionamentos 
em razão dos preconceitos e discriminação racial.

5 Considerações além da pele

Após a análise do romance O avesso da pele, de Jeferson Tenório, 
podemos considerar que o autor, talvez por ser acadêmico na área da 
literatura e conhecedor das discussões contemporâneas na área de linguagens 
e das humanidades, ilustra em sua obra ficcional situações verossímeis e 
que organizam e bem representam temáticas-chave do espaço acadêmico. 
Nesse sentido, podemos dizer que Tenório atua como catalisador de uma 
perspectiva diferente da realidade; representada, no romance, pelo narrador 
Pedro, que atua como um tipo de mediador-inventor dos discursos que 
permeiam questões sociais da realidade brasileira, comprovando que as 
teorias atuais estão preocupadas com a problematização de questões raciais 
que, se antes invisibilizadas, precisam agora ser escancaradas na narrativa 
e, como consequência, problematizadas.

A riqueza do romance é confirmada pela maestria com que são 
desenvolvidas questões bastante subjetivas, afetivas, familiares, pessoais e 
questões que vão muito além do indivíduo, do episódico. É a representação 
também de um problema social, estrutural. Sendo assim, no caráter 
individual, temos o trabalho de elaboração do luto desenvolvido pelo 
narrador, ao mesmo tempo em que temos a denúncia da necropolítica.

À vista disso, consideramos que as personagens analisadas neste 
trabalho foram essenciais para a formação da personagem Henrique, pois por 
meio delas, seja pelo contato profissional, afetivo e intelectual, a personagem 
construiu a sua consciência racial. No entanto, mesmo com uma profissão, 
professor de Letras, e todo o conhecimento adquirido, Henrique convivia 
diariamente com as dificuldades do homem negro brasileiro de sobreviver 
em uma sociedade impregnada pelo racismo estrutural. Essa situação do 
campo literário dialoga com fatos reais; como exemplo, podemos citar um 
caso que aconteceu em 2020 no Brasil, no qual o engenheiro eletricista 
gaúcho Gustavo Amaral12, um cidadão negro, inocente e desarmado a 

12	Morte de engenheiro negro por policial no RS gera indignação e movimento Black Lives 
Matter local. Disponível em: https://www.bbc.com/portuguese/brasil-54452328. Acesso 
em: 06 mar. 2023.



192Eixo Roda, Belo Horizonte, v. 32, n. 4, p. 172-194, 2023

caminho do trabalho, foi assassinado por tiros disparados por um agente 
do Estado por confundi-lo com um bandido. A alegação era que a vítima 
segurava um celular na mão.

Na obra, o final trágico e violento de Henrique, morto por policiais 
numa operação militar, é muito simbólico, pois ele morreu por ser confundido 
com um bandido e estava com um livro em mãos. Como observamos, essa 
narrativa coincide com o fim de muitos homens negros vítimas de operações 
policiais truculentas, impregnadas de preconceito e discriminação que, 
muitas vezes, não veem o que está além da pele.

Referências

AGAMBEN, Giorgio. O que é o contemporâneo? e outros ensaios. Tradução: 
Vinícius Nicastro Honesko. Chapecó: Argos, 2009.
ALMEIDA, Sílvio Luiz de. O que é racismo estrutural? Belo Horizonte: 
Letramento, 2018.
BOFF, Leonardo. A águia e a galinha: uma metáfora da condição humana. 
Rio de Janeiro: Editora Vozes, 1998. p. 9.
BOURDIEU, Pierre. Sobre a televisão. Rio de Janeiro: Jorge Zahar, 1997.
CANDIDO, Antonio. A personagem do romance. In: CANDIDO, Antonio et 
al. A personagem de ficção. 11. ed. São Paulo: Perspectiva, 2007. p. 51-80.
CARNEIRO, Sueli. Racismo, sexismo e desigualdade no Brasil. São Paulo: 
Selo Negri, 2011.
CÉSAIRE, Aimé. O discurso sobre a negritude. Organização: Carlos Moore; 
Tradução: Ana Maria Gini Madeira. Belo Horizonte: Nandyala, 2010. 
p. 107-114.
CÉSAIRE, Aimé. Textos escolhidos: a tragédia do rei Christophe; discurso 
sobre o colonialismo; discurso sobre a negritude. Organização: José 
Fernando Peixoto de Azevedo; Tradução: Sebastião Nascimento. Rio de 
Janeiro: Cobogó, 2022.
CUTI, Luiz Silva. Literatura negro-brasileira: consciência em debate. Selo 
Negro, 2010. Edição do Kindle.
DALCASTAGNÉ, Regina. Literatura brasileira contemporânea: um 
território contestado. Vinhedo: Editora Horizonte; Rio de Janeiro: Editora 
da Uerj, 2012.



193Eixo Roda, Belo Horizonte, v. 32, n. 4, p. 172-194, 2023

DOMINGUES, Petrônio José. Movimento da negritude: uma breve 
reconstrução histórica. Revista África, n. 24-26, p. 193-210, 2009. Disponível 
em: https://www.revistas.usp.br/africa/article/view/74041. Acesso em: 5 
mar. 2023.
DURÃO, Fabio Akcelrud. Metodologia de pesquisa em literatura. São 
Paulo: Parábola, 2020.
DURÃO, Fabio Akcelrud. O que é crítica literária? São Paulo: Nankin 
Editorial, Parábola Editorial, 2016.
KILOMBA, Grada. Memórias da plantação: episódios de racismo cotidiano. 
Tradução: Jess Oliveira. Rio de Janeiro: Cobogó, 2020.
LITERAFRO. O portal da Literatura afro-brasileira. Dados biográficos. 
Faculdade de Letras da Universidade Federal de Minas Gerais. Disponível 
em: http://www.letras.ufmg.br/literafro/autores/353-oliveira-silveira. Acesso 
em: 17 jan. 2023.
MALDONADO-TORRES, Nelson. Analítica da colonialidade e da 
decolonialidade: algumas dimensões básicas. In: COSTA-BERNARDINO, 
Joaze; TORRES-MALDONADO, Nelson; GROSFOGUEL, Ramón. 
Decolonialidade e pensamento afrodiaspórico. 2.ed, 3. reimp. Belo 
Horizonte: Autêntica, 2020.
MBEMBE, Achille. Necropolítica. Arte & Ensaios, Rio de Janeiro, n. 32, 
p. 123-151, dez. 2016. Disponível em: https://revistas.ufrj.br/index.php/ae/
article/view/8993/7169. Acesso em: 10 jan. 2023.
PELLEJERO, Eduardo. A postulação da realidade: filosofia, literatura, 
política. Tradução: Susana Guerra. Lisboa: Vendaval, 2009.
QUIJANO, Aníbal. Colonialidade do poder, eurocentrismo e América Latina. 
In: LANDER, Edgardo (org.). A colonialidade do saber: eurocentrismo 
e ciências sociais – perspectivas latino-americanas. Edição brasileira. 
Colección Sur-Sur, CLACSO, Ciudad Autónoma de Buenos Aires, 
Argentina, set. 2005. p. 107-130.
QUIJANO, Anibal. Colonialidade, poder, globalização e democracia. 
Revista Novos Rumos, [S.l.], n. 37, 2002. DOI: 10.36311/0102-5864.17.
v0n37.2192. Disponível em: https://revistas.marilia.unesp.br/index.php/
novosrumos/article/view/2192. Acesso em: 28 set. 2022.
RIBEIRO, Djamila. Lugar de fala. São Paulo: Sueli Carneiro; Pólen, 2019a.



194Eixo Roda, Belo Horizonte, v. 32, n. 4, p. 172-194, 2023

Data de submissão: 14/03/2023. Data de aprovação: 01/06/2023.

RIBEIRO, Djamila. Pequeno manual antirracista. São Paulo: Companhia 
das Letras, 2019b.
SILVEIRA, Oliveira. Poemas: antologias. Porto Alegre: Edição dos Vinte, 
2009.
SOUZA, Neusa Santos. Tornar-se negro. Rio de Janeiro: Zahar, 2021. 
Edição do Kindle.
SPIVAK, Gayatri Chakravorty. Pode o subalterno falar? Tradução: Sandra 
Regina Goulart Almeida; Marcos Pereira Feitosa; André Pereira Feitosa. 
Belo Horizonte: UFMG, 2010.
TENÓRIO, Jeferson. O avesso da pele. São Paulo: Companhia das Letras, 
2020. Edição do Kindle.
TENÓRIO, Jeferson. Quebrando a história única. [Entrevista concedida à] 
Juliana Domingos de Lima. Uol, 19 dez. 2021. Disponível em: https://www.
uol.com.br/ecoa/reportagens-especiais/jeferson-tenorio-a-literatura-foge-
dos-rotulos-identitarios/#cover. Acesso em 18 jan. 2023.



Eixo Roda, Belo Horizonte, v. 32, n. 4, p. 195-206, 2023
eISSN: 2358-9787 | DOI: 10.17851/2358-9787.32.4.195-206

Corpos-mulheres-violência em Olhos d’água de Conceição Evaristo

Bodies-women-violence in Olhos d’água by Conceição Evaristo

Flávia Andrea Rodrigues Benfatti
Universidade Federal de Uberlândia (UFU), Uberlândia, Minas Gerais / Brasil
flaviarbenfatti@gmail.com

http://orcid.org/0000-0002-2176-3870

Resumo: Este artigo reflete sobre corpos e subjetividades femininas negras roubadas 
pela violência e pelas desigualdades sociais. Trata-se da análise dos contos “Maria”, 
“Quantos filhos Natalina teve?”, “Beijo na face”, “Luamanda”, “Duzu-Querença” e 
“Os amores de Kimbá”, selecionados do livro Olhos d´água de Conceição Evaristo 
(2016) para este artigo. Esses contos desvelam, comumente, a violência contra corpos 
femininos negros e discriminações em contexto socioeconômico-cultural desfavorecido 
pelo sistema-mundo-capitalista-hegemônico-branco. Para esta análise, apresento o texto 
literário (os contos) como proposta para examinar as colonialidades de gênero e poder 
bem como para decolonizar saberes pré-concebidos imbuídos de racismos, sexismos e 
preconceitos de classe. Desse modo, abrem-se caminhos para repensarmos sobre as formas 
de existir desiguais em termos de direitos e contribuirmos para mudanças nesse cenário de 
desvalorização e desumanização dos corpos e subjetividades femininas negras.
Palavras-chave: corpos; subjetividades; mulheres negras; violência; decolonizar.

Abstract: This article reflects on black female bodies and subjectivities stolen by violence 
and social inequalities. It is about the analysis of the following selected short stories 
“Maria”, “Quantos filhos Natalina teve?”, “Beijo na face”, “Luamanda”, “Duzu-Querença” 
e “Os amores de Kimbá” from the book Olhos d´água by Conceição Evaristo (2016). Such 
stories are commonly about violence against black female bodies and discriminations in 
socio-economic-cultural contexts disadvantaged by the white-hegemonic capitalist-world-
system. To this analysis, I present the literary text (the short stories) as a proposal to examine 
coloniality of gender and of power as well as to decolonize pre-conceived knowledge 
imbued with racism, sexism and class prejudice. In this way, paths are opened for us to 
rethink the unequal ways of existing in terms of rights and contribute to changes in this 
scenario of devaluation and dehumanization of black female bodies and subjectivities.
Keywords: bodies; subjectivities; black women; violence; decolonize.



196Eixo Roda, Belo Horizonte, v. 32, n. 4, p. 195-206, 2023

Negra
Mulher
nega a cozinha
Negra de valor
nega ser mula(ta)
Negra valor
nega ser sozinha
Negra valor
nega a companhia
daquele sem valor
Negra, Mulher
Mulher, Negra
não nega o seu valor
nega a hipocrisia
daqueles que fingem ainda…
que te dão valor.

(Luana Passos)

Desde o início do processo de colonização das Américas (1492), 
quando o conceito de “raça” foi concebida pelos colonizadores para impor, 
a partir de então, quem era superior ou inferior no sistema de hierarquização 
de poder criado por eles (homens brancos héteros eurocristãos), a 
caracterização da discriminação em função da cor da pele se fez presente. 
Tal hierarquização colocou as pessoas negras em patamares inferiores na 
escala social, e a mulher negra, considerada o “outro” do homem negro, em 
situação mais rebaixada ainda, aquela que nunca pôde falar ou ser ouvida, 
apenas obedecer e servir. Nesse sentido, homens e mulheres negras foram 
inicialmente escravizados para, mais tarde, continuarem em processo de 
escravização pelo sistema capitalista hegemônico branco.

Grandes avanços têm acontecido nos âmbitos social, político e 
cultural, mas ainda longe do ideal. Sendo o Brasil um país onde a maioria 
da população é negra, torna-se mais deplorável se pensar em racismo e 
preconceitos em meio à miscigenação de nosso povo. No entanto, a literatura 
brasileira contemporânea nos brinda com uma série de escritas femininas 
negras, aos poucos, saindo do anonimato e vindo parar nas livrarias do 
país, em sites e blogs. Essa literatura negra contemporânea vem nos ensinar 
(após séculos sem muitos de nós conseguirmos entender) o quão sofrida 
é a vida das mulheres pretas em um território que se recusa a enxergá-las 



197Eixo Roda, Belo Horizonte, v. 32, n. 4, p. 195-206, 2023

além do trabalho doméstico, considerando que a maioria dessas mulheres 
ainda pertence às classes baixas. Lugones, ao tratar da interseccionalidade 
entre gênero e raça, afirma que:

A interseccionalidade revela o que não é visto quando categorias 
como gênero e raça são conceituadas como separadas uma da 
outra. O movimento de intersecção das categorias foi motivado 
pelas dificuldades em tornar visíveis aqueles que são dominados 
e vitimizados em termos de ambas as categorias. Embora todos 
na modernidade capitalista eurocêntrica sejam racializados e 
generificados, nem todos são dominados ou vitimizados em termos 
deles (Lugones, 2008, p. 4, tradução minha)1.

A teórica alerta para a importância da interseccionalidade entre gênero 
e raça para reconhecermos que a mulher negra é ainda mais marginalizada 
já que essa intersecção nos permite vê-la vitimizada em duas categorias: 
pelo gênero e pela raça. Ademais, quando cruzamos gênero, raça e classe, 
a situação se agrava, havendo, portanto, três formas de discriminação e 
preconceito. Corroborando essa ideia discriminatória, bell hooks (2019) 
relata que:

como grupo, as mulheres negras estão numa posição peculiar na 
sociedade, não apenas porque, em termos coletivos, estamos na base 
da pirâmide ocupacional, mas também porque o nosso status social 
é inferior ao de qualquer outro grupo. Isso significa que carregamos 
o fardo da opressão sexista, racista e de classe (hooks, 2019, p. 45).

Nos contos de Conceição Evaristo (2016) do livro Olhos d´água, a 
escritora trata da opressão sexista, racista e de classe, mostrando, por meio de 
sua escrevivência, as duras vidas de mulheres negras, abrindo espaço para se 
pensar, a partir dessas vidas, em formas de decolonização das arbitrariedades 
vivenciadas pelas mulheres retratadas na ficção, já que essas personagens 
projetam a realidade. Com uma linguagem poética, criando neologismos, 

1	  No original: “Intersectionality reveals what is not seen when categories such as gender 
and race are conceptualized as separate from each other. The move to intersect the 
categories has been motivated by the difficulties in making visible those who are dominated 
and victimized in terms of both categories. Though everyone in capitalist Eurocentered 
modernity is both raced and gendered, not everyone is dominated or victimized in terms 
of them.”



198Eixo Roda, Belo Horizonte, v. 32, n. 4, p. 195-206, 2023

Evaristo nos brinda com sua escrita, ao mesmo tempo, suave e forte, ao 
tratar do sofrimento das mulheres negras moradoras da favela, enchendo 
de lágrimas os olhos do leitor que se mostra empático pelos sentimentos 
de dor, medo, tristeza, desafetos e violência sofridos pelas personagens.

Quando pensamos em corpos e subjetividades femininas negras, é 
preciso refletir sobre os dilemas vividos pelas mulheres negras e pobres no 
Brasil. Conceição Evaristo, em seus contos, traz toda a problemática dessas 
mulheres socialmente marginalizadas, mas também mostra formas de resistir 
a toda a opressão sofrida por elas, nas entrelinhas de sua escrevivência. É por 
esse caminho enveredado por Evaristo que sua obra nos ensina e nos aponta 
caminhos para decolonizar preconceitos que a hegemonia branca fez erigir 
há mais de cinco séculos. Decolonizar é restituir o que foi destituído das 
pessoas negras, trazendo-as de volta ao seu lugar de pertencimento a partir 
do respeito aos seus modos de vida, costumes e cultura, sejam quais forem.

A violência verbal, física e o estupro são marcadores comuns nos 
contos de Olhos d´água. Vejamos exemplos em alguns deles. Abaixo, cito 
excertos de quatro contos para serem analisados posteriormente. São eles: 
“Maria”, “Quantos filhos Natalina teve?”, “Beijo na face” e “Luamanda”.

No conto “Maria” há um assalto dentro do ônibus em que a 
protagonista está, de volta do trabalho para casa. Maria percebe que um dos 
assaltantes é o pai de seu filho mais velho, homem que ela ainda amava. Ele 
senta-se ao seu lado e segreda um abraço e um beijo para o filho. Após o 
assalto, ele e o comparsa descem do ônibus; no entanto, as pessoas percebem 
que ela fora a única a não ser assaltada, mas nem ela mesma sabe o porquê. 
Não conhecia assaltante algum, apenas o pai de seu filho. No entanto, fora 
rechaçada, humilhada ao ouvir uma voz:

Negra safada, vai ver que estava de coleio com os dois. Outra voz 
vinda lá do fundo do ônibus acrescentou: Calma, gente! Se ela 
estivesse junto com eles, teria descido também. Alguém argumentou 
que ela não tinha descido só para disfarçar. Estava mesmo com 
os ladrões. Foi a única a não ser assaltada. […] A primeira voz, a 
que acordou a coragem de todos, tornou-se um grito: Aquela puta, 
aquela negra safada estava com os ladrões! O dono da voz levantou 
e se encaminhou em direção à Maria. A mulher teve medo e raiva. 
Que merda! Não conhecia assaltante algum. Não devia satisfação a 
ninguém. Olha só, a negra ainda é atrevida, disse o homem, lascando 



199Eixo Roda, Belo Horizonte, v. 32, n. 4, p. 195-206, 2023

um tapa no rosto da mulher. Alguém gritou: Lincha! Lincha! Lincha! 
(Evaristo, 2016 p. 42).

Em “Quantos filhos Natalina teve?”, a protagonista Natalina, um 
dia, está sossegada em seu barraco, quando chegam uns homens a procura 
de seu irmão (que ela nunca teve). Os homens dominaram-na com força, 
vedaram seus olhos, amarraram suas pernas e a colocaram em um carro. 
Eram dois homens, “de vez em quando, o que estava sentado no banco de trás 
com ela, fazia-lhe um carinho nas pernas” (Evaristo, 2016, p. 49). Em dado 
momento esse homem desce do carro e a deixa sozinha com o motorista, 
que a puxa violentamente e a joga no chão. Ao desamarrá-la, pede que ela 
faça carinho no seu pênis e assim se deu:

Entre ódio e pavor, obedecia a tudo. Na hora, quase na hora do gozo, 
o homem arrancou a venda dos olhos dela. Ela tremia, seu corpo, sua 
cabeça estavam como se fossem arrebentar de dor. A noite escura 
não permitia que divisasse o rosto do homem. Ele gozou feito cavalo 
endurecido em cima dela (Evaristo, 2016, p. 49-50).

No conto “Beijo na face”, a voz que narra traz a vida de uma mulher, 
Salinda, que vive um amor às escondidas e, ao mesmo tempo, uma prisão 
domiciliar. A personagem é casada, no entanto, seu marido torna-se outro 
homem ao longo do casamento, ora chegando em casa sereno, ora agressivo. 
A mulher quer separar-se, mas não tem coragem já que seu marido a mantém 
em uma espécie de cárcere privado, só podendo ir com as crianças visitar 
uma tia em outra cidade, lugar em que se encontra com o amante. O marido, 
um belo dia, desconfia da esposa com um colega de trabalho e, desse 
momento em diante, sua vida torna-se um inferno, ele passando a vigiá-la 
o tempo todo e a ameaçá-la:

Aos poucos as ameaças feitas pelo marido, as mais diversificadas 
e cruéis, foram surgindo. Tomar as crianças, matá-la ou suicidar-se 
deixando uma carta culpando-a. Salinda, por isso, vinha há anos 
adiando um rompimento definitivo com ele. Tinha medo, sentia-se 
acuada, embora às vezes pensasse que ele nunca faria nada, caso ela 
o deixasse de vez. Aprendera, desde então, certas artimanhas, sondava 
terreno, procurava saídas. Aos poucos foi se fortalecendo, criando 
defesas, garantindo pelo menos o seu espaço íntimo (Evaristo, 2016, 
p. 53).



200Eixo Roda, Belo Horizonte, v. 32, n. 4, p. 195-206, 2023

Em “Luamanda”, a protagonista narrada se lembra de seus amores 
passados e seus prazeres, no entanto, vem à memória também uma cena de 
um parceiro que a violentou:

Se havia o amor na vida de Luamanda, também um grande fardo de dor 
compunha as lembranças de seu caminho. A vagina ensanguentada, 
perfurada, violada por um fino espeto, arma covarde de um desesperado 
homem, que não soubera entender a solidão da hora da partida. E 
durante meses, o sangue menstrual de Luamanda, sangue de mulher 
que nasce naturalmente de seu útero-alma vinha misturar-se ao sangue 
e pus, dádivas dolorosas que ela ganhara de um estranho fim amoroso. 
E pior do que a dor foi a dormência de que foi atacada, em sua parte 
tão viva, durante meses a fio (Evaristo, 2016, p. 62).

Nos excertos dos contos supracitados, percebe-se o embate de 
personagens-mulheres negras que travam uma luta diária com seus temores, 
sofrimentos e opressões. A cada sentença narrada sofremos junto a elas. Na 
mesma direção em que Evaristo toca o leitor com sentimento de empatia 
para com essas personagens, é possível entrever em seu discurso crítico o 
que Segato (2016) chama de “pedagogia patriarcal” carregada de racismo, 
misoginia e classismo. Para a autora:

A obediência ao domínio masculino, a subserviência ao mandato 
masculino, é assim, tanto para homens como para mulheres, a primeira 
pedagogia do poder. Esta formação hierárquica, marcada por sua 
letalidade como o valor supremo, é análoga à ordem das gangues. 
A violência de gênero é expressiva e não instrumental: o poder é 
expresso, ou seja, exibido e consolidado, como potência viril de uma 
forma brutal (Segato, 2016, p. 199, tradução minha)2.

Segato usa a expressão “mandato masculino”, expressando bem o 
que ela chama de “pedagogia do poder”. Essa hierarquização de gênero 
coloca a mulher negra em situação extremamente vulnerável. Observando 
os excertos supracitados, encontramos Maria, sendo atacada verbal e 

2	  No original: “Obedience to masculine rule, subservience to the masculine mandate, is 
thus, for both men and women, the first pedagogy of power. This hierarchical formation, 
marked by its lethality as the supreme value, is analogous to the order of gangs. The violence 
of gender is expressive and not instrumental: power is expressed, that is, exhibited and 
consolidated, as virile potency in a brutal form.”



201Eixo Roda, Belo Horizonte, v. 32, n. 4, p. 195-206, 2023

fisicamente por um homem dentro do ônibus, apenas por ser mulher, negra 
e de baixa classe social; Natalina, estuprada por um homem que nem o 
rosto podia ver na escuridão; Salinda, prisioneira de um marido machista 
e persecutório; e Luamanda, estuprada por um homem que não admitia o 
fim do relacionamento. Portanto, a violência de gênero, raça e classe é uma 
questão séria e repetidamente vivenciada por mulheres negras. A ficção de 
Evaristo pode ser lida como forma de denúncia da realidade de milhares de 
mulheres negras Brasil afora. A escritora mostra essas mulheres em situação 
de infelicidade dentro desse mandato masculino teorizado por Segato e, 
o espaço no qual elas estão situadas, a favela, corrobora ainda mais sua 
vulnerabilidade às violências.

Devido ao processo de colonização e à escravidão, o corpo da mulher 
negra foi usurpado como um corpo de posse de homens brancos e negros, um 
corpo colonizado pelo poder de uma masculinidade à qual historicamente foi 
dado esse direito. Além disso, em cima desse corpo colonizado e do sujeito 
que o habita, bell hooks (2020, p. 261) acrescenta que uma mitologia sexista 
estadunidense (ela cita a nação americana, mas esse mito serve também 
para o Brasil) criou um estereótipo negativo o qual considera as mulheres 
negras “sexualmente imorais, promíscuas e devassas”. Com tudo isso, à 
mulher negra tem restado uma árdua luta contra esse clichê e pela liberdade 
de serem donas de seus corpos e subjetividades.

Maria, Natalina, Salinda, Luamanda, personagens mulheres 
vitimadas por um patriarcado que não reconhece sua humanidade. É como se 
seus corpos e suas subjetividades estivessem sempre à disposição do homem 
patriarcal, seja ele branco ou negro (já que o homem hétero negro, em sua 
maioria, tende a imitar o poder masculino sócio-historicamente conferido 
ao macho branco pois ele também se insere na categoria macho). Por outro 
lado, muitas mulheres brancas se mostram patriarcais quando em situação de 
defesa da “raça” branca. Ou seja, as mulheres negras se encontram isoladas, 
mas não menos empoderadas para a luta. A própria escrita de Evaristo, 
como mulher negra, mostra a coragem e a força para resistir a um sistema 
discriminatório nocivo arraigado na cultura das Américas. Sua escrita busca 
decolonizar saberes pré-estabelecidos e preconceituosos com relação às 
vidas das mulheres negras, encarnadas em suas personagens.

Juntamente com as violências observadas nos excertos dos contos 
acima citados, reflitamos também sobre questões socioeconômicas tratadas 



202Eixo Roda, Belo Horizonte, v. 32, n. 4, p. 195-206, 2023

por Evaristo cujas consequências são desumanizadoras, principalmente para 
as mulheres negras moradoras da favela. Cito extratos dos próximos contos 
“Duzu-Querença”, “Maria” e “Os Amores de Kimbá” para, em seguida, 
comentá-los.

Em “Duzu-Querença”, a personagem Duzu, tendo passado por 
experiências como doméstica (era ainda uma menina) em uma casa enorme, 
descobre, mais tarde, que se trata de uma casa de prostituição, tornando-se 
ela própria prostituta:

Duzu ficou na casa da tal senhora durante muitos anos. Era uma casa 
grande de muitos quartos. Nos quartos, moravam mulheres que Duzu 
achava bonitas. Gostava de ficar olhando para os rostos delas. Elas 
passavam muitas coisas no rosto e na boca. Ficavam mais bonitas 
ainda. Duzu trabalhava muito. Ajudava na lavagem e na passagem da 
roupa. Era ela também quem fazia a limpeza dos quartos (Evaristo, 
2016, p. 32).

Duzu, então, começa a se interessar pelo que acontecia nos quartos, 
quando entrava sem bater, por curiosidade. Via “homens mexendo em cima 
das mulheres” (Evaristo, 2016, p. 33), até que um dia

[…] o homem chamou por ela. Vagarosamente ela foi se aproximando. 
Ele em cima da mulher, com uma das mãos fazia carinho no rosto e 
nos seios da menina. Duzu tinha gosto e medo. Era estranho, mas era 
bom. Ganhou muito dinheiro depois (Evaristo, 2016, p. 33).

No conto “Maria”, a personagem trabalha de doméstica em uma casa, 
vivendo uma vida de escassez, com dificuldade para sustentar os três filhos:

Maria estava parada há mais de meia hora no ponto do ônibus. 
Estava cansada de esperar. Se a distância fosse menor, teria ido a pé. 
Era preciso mesmo ir se acostumando com a caminhada. O preço 
da passagem estava aumentando tanto! Além do cansaço, a sacola 
estava pesada. No dia anterior, no domingo, havia tido festa na casa 
da patroa. Ela levava para casa os restos. O osso do pernil e as frutas 
que tinham enfeitado a mesa. Ganhara as frutas e uma gorjeta. O 
osso, a patroa ia jogar fora. Estava feliz, apesar do cansaço. A gorjeta 
chegara em boa hora. Os dois filhos menores estavam muito gripados. 
Precisava comprar xarope e aquele remedinho de desentupir nariz. 
Daria para comprar também uma lata de Toddy (Evaristo, 2016, p. 40).



203Eixo Roda, Belo Horizonte, v. 32, n. 4, p. 195-206, 2023

Em “Os amores de Kimbá”, Kimbá, personagem masculino, trabalha 
em um supermercado no morro, porém detesta a miséria de onde vive. 
Possui amigos na cidade em que lhe fizeram proposta de deixar o morro, 
o supermercado e ir morar com eles. Kimbá apenas acha a ideia tentadora. 
Segundo o/a narrador/a, Kimbá pensa na situação da mãe, das tias e avó 
com suas rezas, cujos destinos não mudam:

Estava cansado do dia a dia no supermercado e da noite a noite com 
Beth e o amigo. Não aguentava mais. Ou era o amigo, ou era Beth 
[referência à relação sexual que os três tiveram pela primeira vez]. 
Eles lhe dariam tudo, caso ele quisesse. Tanto um como o outro 
lhe haviam feito a proposta, para que ele deixasse de trabalhar e 
fosse morar em casas deles. Era tentador. Deixar a favela. Deixar 
a miséria. Deixar a família. As rezas de vó Lidumira lhe irritavam 
profundamente. A velha rezava por tudo e por nada. E ele não via 
milagre algum. Não via nada de bom acontecer com ela e com a 
família. A avó nascera de mãe e de pai que foram escravizados. Ela 
já era filha do “Ventre Livre”, entretanto vivera a maior parte de sua 
vida entregue aos trabalhos em uma fazenda. A mãe e as tias passaram 
a vida se gastando nos tanques e nas cozinhas das madames. As irmãs 
iam por esses mesmos caminhos. E ele, ele mesmo, estava ali, naquele 
esfrega-esfrega de chão de supermercado (Evaristo, 2016, p. 92).

Os contos “Duzu-Querença”, “Maria” e “Os amores de Kimbá” 
tratam da vida indigna que, infelizmente, resta à mulher negra e pobre na 
sociedade brasileira. As mulheres descritas são ou foram trabalhadoras 
domésticas, que é a profissão que lhes coube desde a abolição da escravatura 
(a partir de 1888) – continuar a servir ao homem e mulher brancos, uma 
escravidão aos moldes modernos, já que são preteridas em outros empregos 
quando competem com eles. Beatriz Nascimento (2019) afirma que:

A mulher negra, na sua luta diária durante e após a escravidão no 
Brasil, foi contemplada como mão de obra na maioria das vezes 
não qualificada. Num país em que somente nas últimas décadas do 
século XX, o trabalho passou a ter o significado dignificante – o que 
não acontecia antes, devido ao estigma da escravatura – reproduz-se 
na mulher negra “um destino histórico”. É ela quem desempenha, 
majoritariamente, os serviços domésticos, os serviços em empresas 
públicas e privadas recompensadas por baixíssimas remunerações. 



204Eixo Roda, Belo Horizonte, v. 32, n. 4, p. 195-206, 2023

São de fato empregos cujas relações de trabalho evocam a mesma 
dinâmica da escravocracia (Nascimento, 2019, p. 266).

Nascimento expressa o que presenciamos na sociedade brasileira – 
os subempregos os quais estão relegados à mulher negra. Evaristo mostra o 
destino fatalístico dessas mulheres nos contos supracitados como resquícios 
de uma colonialidade de poder que insiste em negar a capacidade intelectual 
e, mais seriamente, a existência dessas mulheres negras. O lugar que lhes 
cabe não é, entretanto, esse lugar de servidora da branquitude, pelo contrário, 
é o mesmo lugar de direito dos/as brancos/as. Esse outro lugar ou não 
lugar apresentado nos contos por Evaristo é o ponto-chave para se pensar 
na decolonização também dos espaços subalternizados (a casa de família 
branca, por exemplo) que foram impostos às mulheres negras.

Por outro lado, as mulheres pretas nos contos de Evaristo resistem 
enquanto personagens, continuam a luta mesmo em situações bem precárias, 
vão até o fim em uma batalha travada contra os infortúnios, as opressões e 
seus dilemas pessoais. Ademais, a própria escrita de Evaristo corrobora uma 
tomada de consciência das mazelas e da herança escravocrata como uma 
forma de decolonizar essa perspectiva de inferiorização na qual o legado 
patriarcal e discriminatório das sociedades capitalistas heterocentradas 
colocou a mulher, ainda de forma mais drástica, a mulher negra.

Lugones ensina como o feminismo decolonial pode ajudar a superar 
a colonialidade de gênero:

O feminismo não fornece apenas um relato da opressão da mulher. 
Ele vai além da opressão, fornecendo materiais que permitem às 
mulheres compreender sua situação sem sucumbir a ela. Aqui começo 
a proporcionar uma forma de entender a opressão das mulheres 
que foram subalternizadas através dos processos combinados de 
racialização, colonização, exploração capitalista e heterossexualismo. 
Minha intenção é focar no subjetivo-intersubjetivo para revelar que a 
opressão desagregadora desagrega as fontes subjetivas-intersubjetivas 
da agência de mulheres colonizadas. Eu chamo a análise da opressão 
racial, capitalista e de gênero de “colonialidade de gênero”. Chamo 
a possibilidade de superar a colonialidade de gênero de “feminismo 
descolonial” (Lugones, 2010, p. 747, tradução minha)3.

3	  No original: “[...] feminism does not just provide an account of the oppression of women. 
It goes beyond oppression by providing materials that enable women to understand their 



205Eixo Roda, Belo Horizonte, v. 32, n. 4, p. 195-206, 2023

Essa explicação de Lugones quanto à colonialidade do gênero e ao 
papel do feminismo decolonial como opção para desmantelar esse sistema 
capitalista, heteropatriarcal, opressor das mulheres coaduna muito bem 
com a escrita de Evaristo em Olhos d´água. Por meio dos excertos acima, 
observando a situação das personagens femininas bem como o próprio 
fazer literário de Evaristo, temos como avaliação a urgente necessidade 
de nos posicionarmos, enquanto mulheres e enquanto membros de uma 
sociedade que oprime a todas nós, contra esse sistema patriarcal capitalista 
racializado a fim de superarmos a colonialidade de gênero e contribuirmos 
para a decolonização das violências, opressões e discriminações de gênero. A 
literatura nos fornece subsídios para pensarmos decolonialmente na medida 
em que suscita reflexões acerca do ser mulher em sociedades colonizadas 
elevando as consciências de que o poder masculino é destrutivo para a 
sociedade como um todo. A partir daí, os movimentos e agências femininas 
começam então a emergir. Isso já vem acontecendo, mas ainda precisamos 
de forças e subsídios para não cairmos mais nas ciladas opressoras. Para 
as mulheres negras, de classes baixas, essas agências se tornam bem 
mais problemáticas. No entanto, elas estão na linha de frente nessa luta – 
conquistando cada vez mais seus espaços e lutando por direitos e por vidas 
mais dignas.

A literatura, portanto, sempre foi e é um dos possíveis meios 
para a libertação da colonização mental pela qual fomos submetidas/os 
ao longo da história da colonização das Américas. Reforçando que as 
mulheres negras têm muito mais a conquistar, por direito, espaços que lhes 
foram tirados. Seus corpos negros não são de uso e propriedade de uma 
masculinidade beligerante que quer garantir seu poderio, principalmente 
devido à vulnerabilidade dessas subjetividades negras. Assim, na busca 
por equidade de direitos, poderemos construir uma sociedade mais justa e 
menos machista e opressora.

situation without succumbing to it. Here I begin to provide a way of understanding the 
oppression of women who have been subalternized through the combined processes of 
racialization, colonization, capitalist exploitation, and heterosexualism. My intent is to focus 
on the subjective-intersubjective to reveal that disaggregating oppression disaggregates 
the subjective-intersubjective springs of colonized women’s agency. I call the analysis of 
racialized, capitalist, gender oppression ‘the coloniality of gender’. I call the possibility 
of overcoming the coloniality of gender ‘decolonial feminism’”.



206Eixo Roda, Belo Horizonte, v. 32, n. 4, p. 195-206, 2023

Data de submissão: 15/03/2023. Data de aprovação: 22/09/2023.

Referências

EVARISTO, C. Olhos d´água. Rio de Janeiro: Pallas, 2016.
hooks, b. E eu não sou uma mulher? Mulheres negras e feminismo. Tradução: 
Libanio Bhuvi. 3. ed. Rio de Janeiro: Rosa dos Tempos, 2020.
hooks, b. Teoria feminista: da margem ao centro. Tradução: Rainer Patriota. 
São Paulo: Perspectiva, 2019.
LUGONES, M. The Coloniality of Gender. Worlds & Knowledges Otherwise, 
Durham, v. 2, n. 2, p. 1-17, Spring 2008. Disponível em: https://globalstudies.
trinity.duke.edu/sites/globalstudies.trinity.duke.edu/files/documents/v2d2_
Lugones.pdf. Acesso em: 22 fev. 2024.
LUGONES, M. Toward a Decolonial Feminism. Hypatia, v. 25, n. 4, p. 742-
759, 2010. Disponível em: https://www.jstor.org/stable/40928654. Acesso 
em: 22 fev. 2024.
NASCIMENTO, B. A mulher negra e o amor. In: HOLLANDA, H. B. 
de (Org.). Pensamento feminista brasileiro: formação e contexto. Rio de 
Janeiro: Bazar do Tempo, 2019. p. 265-268.
SEGATO, R. L. Patriarchy from Margin to Center: Discipline, Territoriality, 
and Cruelty in the Apocalyptic Phase of Capital. South Atlantic Quarterly, 
v. 115, n. 3, p. 615-624, jul. 2016. DOI: https://doi.org/10.1215/00382876-
3608675. Disponível em: https://read.dukeupress.edu/south-atlantic-
quarterly/article/115/3/615/3851/Patriarchy-from-Margin-to-Center-
Discipline. Acesso em: 22 fev. 2024.



Eixo Roda, Belo Horizonte, v. 32, n. 4, p. 207-228, 2023
eISSN: 2358-9787 | DOI: 10.17851/2358-9787.32.4.207-228

A vez e a voz decolonial nas escrevivências evaristianas: o (re)
tecer da memória ancestral em Poemas da recordação e outros 

movimentos

The Time and the Decolonial Voice in Evaristian (Write) 
Experiences: the (Re)waving of Ancestral Memory in Poems of 

Recordation and Other Movements

Arissandra Andreia dos Santos
Universidade Estadual do Maranhão (UEMA), São Luís, Maranhão / Brasil
arissandrasantos95@gmail.com

https://orcid.org/0000-0002-3851-0271

Josenildo Campos Brussio
Universidade Federal do Maranhão (UFMA), São Bernardo, Maranhão / Brasil
josenildo.brussio@ufma.br

https://orcid.org/0000-0001-7721-9199

Silvana Maria Pantoja dos Santos
Universidade Estadual do Maranhão (UEMA), São Luís, Maranhão / Brasil
silvanapantoja3@gmail.com

https://orcid.org/0000-0002-1107-1336

Resumo: O projeto ficcional da escritora Conceição Evaristo, na perspectiva da literatura 
afro-brasileira, é perpassado pelo tema da decolonialidade ao (re)tecer a memória ancestral 
sob o ponto de vista do protagonismo de autoria da mulher negra e periférica. Diante disso, 
a poética evaristiana, bem como a sua obra, em prosa e/ou poesia, faz um resgate das 
vozes silenciadas que sofreram a tentativa de apagamento pelos mecanismos hegemônicos 
eurocêntricos colonizadores do poder (Quijano, 2009). Nesse sentido, propomos nesta 
investigação analisar, por meio das escrevivências, as imagens poéticas presentes em dois 
poemas da coletânea Poemas da recordação e outros movimentos (2021), a partir do olhar 
decolonial e memorialístico da escritora. A leitura será analítico-interpretativa, com ênfase 
na perspectiva da fenomenologia das imagens poéticas de Gaston Bachelard, no percurso 
antropológico do imaginário preconizado por Gilbert Durand (2012), nas potencialidades do 



208Eixo Roda, Belo Horizonte, v. 32, n. 4, p. 207-228, 2023

inconsciente coletivo de Carl G. Jung (2000), na memória coletiva de Maurice Halbwachs 
(2006) e Pollak (1990) e na decolonialidade proposta por Mignolo (2017), Quijano (2009) 
e Lélia Gonzalez (1984). A poética Evaristiana é perpassada tanto por uma construção 
simbólica de imagens poéticas vistas como uma desobediência epistêmica (Mignolo, 2017), 
quanto pela memória coletiva e individual (Halbwachs, 2006) que (re)tece as vivências 
de um eu-feminino decolonial ao remontar um passado diaspórico ancestral, a partir da 
percepção do presente sobre as agruras que ficaram como marcas do passado.
Palavras-chave: Conceição Evaristo; escrevivências; decolonialidade; memória; imaginário.

Abstract: The fictional project of the writer Conceição Evaristo, from the perspective 
of Afro-Brazilian literature, is permeated by the theme of decoloniality by (re)weaving 
ancestral memory from the point of view of the protagonism of authorship by black and 
peripheral women. In view of this, Evaristian poetics, as well as her work, in prose and/or 
poetry, rescue the silenced voices that suffered the attempt to be erased by the hegemonic 
Eurocentric mechanisms that colonize power (Quijano, 2009). In this sense, we propose 
in this investigation to analyze, through writings, the poetic images present in two poems 
from the collection Poem of remembrance and other movements (2021), from the writer’s 
decolonial and memorialist perspective. The reading will be analytical-interpretative, with 
emphasis on the perspective of the phenomenology of Gaston Bachelard’s poetic images, on 
the anthropological journey of the imaginary advocated by Gilbert Durand (2012), on the 
potentialities of the collective unconscious of Carl G. Jung (2000), on collective memory by 
Maurice Halbwachs (2006) and Pollak (1990) and in the decoloniality proposed by Mignolo 
(2017), Quijano (2009) and Lélia Gonzalez (1984). Evaristian poetics is permeated both 
by a symbolic construction of poetic images seen as an epistemic disobedience (Mignolo, 
2017), and by the collective and individual memory (Halbwachs, 2006) that (re)weaves 
the experiences of a decolonial feminine self by reassembling an ancestral diasporic past, 
based on the present’s perception of the hardships left over from the past.
Keywords: Conceição Evaristo; (write) experiences; memory; ancestry; imaginary.

1 Introdução

O projeto ficcional evaristiano toma como base as escrevivências, 
termo cunhado pela autora, cujo propósito é aliar a produção literária às 
vivências da mulher negra e periférica no cenário da literatura contemporânea 
afro-brasileira. Ao ficcionalizar a realidade, faz das escrevivências um 
mecanismo potente que fundamenta a condição subalternizada e à margem 
da mulher negra no Brasil.

Diante disso, a produção poética de Conceição Evaristo tem como 
função resgatar uma memória ancestral afro-diaspórica e histórica-social, 
perpassada pelo (re)tecer de uma memória que ao ser evocada pelo eu-lírico 



209Eixo Roda, Belo Horizonte, v. 32, n. 4, p. 207-228, 2023

reconstrói a trajetória das vozes que sofreram a tentativa de apagamento, 
principalmente, concernente ao público feminino, excluído e subalternizado 
por um poder colonizador escravocrata. No tocante a isso, desde os navios 
negreiros às favelas, a tessitura da memória é um fio condutor que liga os 
mecanismos de rememoração e ressignificação das agruras do passado que 
ficaram como cicatrizes no presente.

Ao dar sentido a essas determinações, o discurso poético de 
Conceição Evaristo traz a potencialidade da vez e da voz decolonial, a 
partir da escrita poética enquanto lugar de fala da mulher negra. Nessa 
premissa, a presente investigação analisa o eu-lírico evaristiano mapeando 
as imagens poéticas nos poemas “Vozes-mulheres” e “Meu rosário” ambos 
da coletânea Poemas da recordação e outros movimentos (2021), por meio 
da fenomenologia das imagens poéticas (Bachelard, 1993), cujo enfoque 
será dado também à carga simbólica projetada nos poemas selecionados.

Nesse sentido, a discussão gira em torno do (re)tecer da memória 
na poética de Conceição Evaristo, escritora afrodescendente, cujo enfoque 
é perceber a potencialidade da voz decolonial que ecoa forte da sua escrita 
poética. Para isso, mapeia-se algumas imagens poéticas a partir do imaginário 
da autora, levando em consideração que a sua escrita é tão poética quanto 
política, pois a voz de Evaristo dá vez a um espaço de autoria feminina.

Com vistas a alcançar o escopo deste artigo, dividiu-se a organização 
arquitetônica do texto em três seções. Na primeira, A vez e a voz decolonial 
na poética de autoria feminina e negra, volta-se a elementos de uma 
poética decolonial nos discursos de Evaristo, carregados de marcas 
identitárias (Hall, 2006) como a ancestralidade afrodiaspórica no Brasil. 
Na segunda, A poética autorreveladora decolonial na perspectiva da 
memória evaristiana, revela-se o protagonismo e as memórias do corpo 
negro feminino que fala e permite que ecoem as vozes e dores de seus 
ancestrais, vítimas dos epistemicídios colonizadores. Nessa seção, faz-se 
a análise das imagens poéticas voltadas para a voz decolonial da escritora 
nos poemas do livro Poemas da recordação e outros movimentos (2021): 
“Vozes-mulheres” e “Meu rosário”.

2 A vez e a voz decolonial na poética de autoria feminina e negra

O fio que conduz ao (re)tecer a memória nas escrevivências 
evaristianas, principalmente, ao que concerne às imagens poéticas, 



210Eixo Roda, Belo Horizonte, v. 32, n. 4, p. 207-228, 2023

corresponde à postura transgressora de uma voz decolonial que consagra 
um discurso poético emancipador. Grosso modo, a forma sutil de tessitura 
de uma memória ancestral configura-se como o lócus de um imaginário 
feminino que vincula a poética autorreveladora à resistência de uma voz 
que faz com que seja ouvida nas reminiscências da contemporaneidade.

Nesse aspecto, dialogamos com o enlace entre a autora e sua obra, 
a partir das condições de produção da sua poética, visto que buscamos 
discorrer sobre o que de fato seja contemporâneo, não unicamente como 
as produções de autores do momento presente, mediante os fragmentários 
do século XXI, mas sim aquele que lança uma visão para além do seu 
tempo, buscando enxergar nas trevas do presente a luz (Agamben, 2009). 
Dessa forma, Evaristo volta o seu olhar, conforme as suas experiências do 
presente, de maneira retrospectiva para as dores do passado, fazendo isso 
perante uma postura decolonial.

Há, portanto, e não paradoxalmente, na produção literária negra, o 
interesse na “negação de uma tradição” produtora de desumanidades 
e da (re)afirmação e ressignificação de subjetividades negras, com 
repercussões políticas e históricas (Pimenta, Araújo, Rodriguez, 
Câmara, 2021, p. 256).

A obra evaristiana expressa uma voz que dá vez a uma dimensão 
simbólica decolonial de resistência ao comprometer-se com a ancestralidade 
diaspórica nas entrelinhas da história e cultura afrodescendentes no Brasil. 
Equiparado a isso, a autora faz uma reflexão sobre a condição da mulher 
negra imersa em uma sociedade eurocêntrica, escravocrata e patriarcal, 
por isso, tanto a sua prosa quanto a sua poética tem um comprometimento 
social marcando uma posição de alteridade, mas sem deixar de lado a sua 
subjetividade de mulher negra e periférica.

A literatura contemporânea, especialmente a afro-brasileira, tem 
como propósito ressignificar essas manifestações, tanto de um ponto de vista 
subjetivo intimista quanto social histórico, pois um não exclui o outro, ambos 
são sentidos na escrita poética de Evaristo. Para Schollhammer (2009, p. 15)

a literatura que hoje trata dos problemas sociais não exclui a dimensão 
pessoal e íntima, privilegiando apenas a realidade exterior; o escritor 
que opta por ressaltar a experiência subjetiva não ignora a turbulência 
do contexto social e histórico.



211Eixo Roda, Belo Horizonte, v. 32, n. 4, p. 207-228, 2023

No tocante a isso, Conceição Evaristo, em seu projeto ficcional 
decolonial, traz uma voz de denúncia que perpassa tempos e espaços ao fazer 
um resgate e uma ressignificação histórica e social das vozes apagadas ou 
silenciadas do povo negro na diáspora africana. Nessa premissa, é necessário 
levar em consideração que a sua autoria comporta a sua subjetividade, 
configurando, assim, uma literatura com marcas identitárias (Hall, 2006), 
que consagra a voz da mulher negra de origem periférica que rompeu com 
os grilhões da colonialidade do poder.

O pertencimento de Evaristo à literatura contemporânea afro-
brasileira situa-se na perspectiva atemporal, ou seja, mesmo inserida em um 
contexto de produção literária do século XXI, lança a sua visão para além 
do seu tempo de maneira retrospectiva, ao trazer a memória da escravidão 
negra no Brasil, mediante um passado epistemicida1, trágico, opressor e 
negacionista que tenta negligenciar e ocultar a dor dos acorrentamentos, 
mutilações e homicídios cometidos contra os corpos negros (e indígenas) 
ao longo da história do Brasil.

Nesse sentido, “contemporâneo é aquele que mantém fixo o olhar 
no seu tempo, para nele perceber não as luzes, mas o escuro. Todos os 
tempos são, para quem deles experimenta a contemporaneidade, obscuros” 
(Agamben, 2009, p. 62).

De fato, ser contemporâneo não é somente aquele que, cronologicamente, 
inaugura o momento, mas que surge de maneira intempestiva, tomando 
posição em relação às trevas do momento presente, enxergando os efeitos 
para além das luzes. Por isso, a poética evaristiana é aquela que mergulha 
a pena na obscuridade, indo muito além de uma prosa ou de uma poética 
afro-brasileira contemporânea, perfazendo um atravessamento temporal 
entre presente e passado dando vez às vozes que sofreram uma tentativa de 
apagamento.

1	  De acordo com Boaventura de Sousa e Santos (2019), o epistemicídio pode ser 
considerado o descrédito, a supressão e a morte das práticas sociais de diferentes culturas 
na produção de conhecimento locais perante os conhecimentos europeus. A partir dessa 
terminologia e conceito de Boaventura, diversos pensadores construíram fundamentos a 
cerca desse pensamento, no entanto, o epistemicídio como assassinato e apagamento da 
produção de conhecimentos do continente africano (Njeri; Aziza, 2020, p. 3) e suas heranças 
ao povo brasileiro é o que se coloca para discussão no presente artigo.



212Eixo Roda, Belo Horizonte, v. 32, n. 4, p. 207-228, 2023

A pena e a tinta sempre foram um privilégio do colonizador branco, 
mas o silêncio dos escravizados durante décadas vem sendo preenchido 
através das narrativas decoloniais, seja em poesia ou prosa. Nesse sentido, 
a literatura enquanto linguagem artística é esteticamente capaz de criar 
imaginários intercambiáveis com as vivências do autor, pois um discurso 
é tão poético quanto político.

Assim, as escrevivências de Conceição Evaristo representam 
o projeto estético-político da escritora, uma poética autorreveladora, 
reacionária e decolonial na perspectiva coletiva e individual das vivências da 
mulher negra, transformadas em escrita que traduz “a história que constitui 
esse corpo-sujeito-negro com o seu ‘eu’ no mundo […] narrada de forma 
heterogênica, transmitindo a ideia de formação pautada na diversidade e na 
libertação, a partir da resistência” (Pimenta, Araújo, Rodriguez, Câmara, 
2021, p. 259).

3 A poética autorreveladora decolonial na perspectiva da memória 
evaristiana

A poética evaristiana é autorreveladora, no instante em que instaura 
um ato poético revolucionário, cuja autoria feminina negra desvela uma 
voz emancipadora, capaz de potencializar um discurso afrodiaspórico, 
escamoteando as vicissitudes históricas e sutilmente ultrapassando-a, pois, 
a imagem ao ser materializada em palavra poética, transcende até mesmo 
a própria linguagem. Assim, para Paz (1982, p. 28):

O fato de serem imagens leva as palavras, sem que deixem de ser elas 
mesmas, a transcenderem a linguagem, enquanto sistemas dados de 
significações históricas. O poema, sem deixar de ser palavra e história, 
transcende a história. Sob condição de examinar com mais atenção 
em que consiste esse ultrapassar a história podemos concluir que a 
pluralidade de poema não nega, antes afirma, a unidade da poesia.

A experiência de leitura poética é um ato autorrevelador no sentido 
de recriação, pois o leitor é capaz de ir muito além da significação histórica 
do poema, por isso, a obra ultrapassa o escritor. É importante frisar que essa 
relação entre leitor e autor é uma maneira de romper com o que Paz (1982) 
chamou de “os muros temporais”, participando, de maneira ativa, tanto da 
percepção quanto da materialização de imagens em palavras poéticas.



213Eixo Roda, Belo Horizonte, v. 32, n. 4, p. 207-228, 2023

Por meio da apropriação da palavra poética, Evaristo revela uma 
voz decolonial, cujo silenciamento é rompido, dando vez e voz às classes 
historicamente subalternizadas, marcando uma posição que Mignolo (2017) 
chamou de “desobediência epistêmica”. Com efeito, esse paradigma é 
epistêmico à medida que se desvincula dos mecanismos hegemônicos 
disseminados pelo conhecimento ocidental institucionalizado nos últimos 
séculos e propõe uma ruptura com os epistemicídios desencadeados pela 
colonialidade do poder (Quijano, 2009). A voz decolonial evaristiana expõe 
aquilo que Lélia Gonzalez (2020) categoriza, em seu arcabouço conceitual 
psicanalítico, como a “neurose cultural brasileira”, tema da internalização 
da dominação europeia no Brasil em suas formas, significados e práticas.

Gonzalez expõe os modos de ocultamento da negação do negro (da 
mulher negra) enquanto sujeito social, demonstrando por meio da sociologia 
e da psicanálise, que as relações de sexismo e racismo, entre dominadores 
e dominados, colocam o povo negro numa condição de objeto (e não de 
sujeito), estereotipado em imagens negativas (ladrão, malandro, pivete, 
trombadinha). Gonzalez demonstra o reducionismo histórico de imagens 
negativas a partir de três estereótipos da mulher negra brasileira: a mulata, 
a mucama e a mãe-preta, que se desdobram em outras imagens: “Mulher 
negra, naturalmente, é cozinheira, faxineira, servente, trocadora de ônibus 
ou prostituta” (Gonzalez, 1984, p. 226).

A colonialidade é um padrão de poder (Quijano, 2009) presente nas 
bases históricas desde os tempos antigos até a modernidade. Diante disso, 
a decolonialidade, proposta pensada durante a conferência de Bandung, 
realizada em 1955 na Indonésia, foi uma maneira de indicar uma terceira via 
de pensamento, nem capitalista nem comunista, mas sim “descolonizada” 
(Mignolo, 2017).

Grosso modo, a voz descolonizadora transpõe o predomínio do 
eurocentrismo moderno centralizante da colonização do poder, enfatizado 
pelo modelo capitalista. Além disso, a colonialidade alia a relação entre 
trabalho, gêneros e raça, enquanto instrumentos de dominação. Através 
das relações de controle do poder eurocêntrico, o patriarcalismo, enquanto 
modelo moral, instaura os pilares de construção estereotipada da ideia de 
que existe a inferioridade entre os gêneros, haja vista que, por muito tempo 
os espaços de pertencimento foram distinguidos entre homens e mulheres, 



214Eixo Roda, Belo Horizonte, v. 32, n. 4, p. 207-228, 2023

principalmente pelas bases morais que consideram que o masculino é 
intelectualmente mais capaz e o feminino gravita em um patamar inferior.

Para Santos e Meneses (2009, p. 105), essa “foi e continua a ser, um 
meio extremamente eficaz dos capitalistas para manter o controle do poder. 
A colonialidade do poder tem tido nessa história o papel central”. Por essa 
razão, muitas vozes femininas negras eclodiram com pedagogias, filosofias e 
literaturas decoloniais na América Latina, EUA e México nos últimos anos, 
a saber, Lélia Gonzalez, bell hooks, Nah Dove, Ama Mazama, Marimba 
Ani, Angela Davis, Dandara Aziza, Aza Njeri, Djamila Ribeiro, Katiúscia 
Ribeiro, Sueli Carneiro, para citar algumas. Nesse enfoque, ao tomar posse 
da palavra poética e através da sua voz fazer outras vozes ecoarem, Evaristo 
constrói uma identidade social política respaldada na memória coletiva, cuja 
tentativa é transpor tanto o colonialismo quanto patriarcalismo.

Pollak (1990) estabelece a relação entre memória e identidade social, 
nessa perspectiva, alia-se às concepções de Halbwachs (2006) de que nunca 
estamos sós, pois embora a memória pareça um fenômeno construído 
individualmente, projetando a construção de uma identidade subjetiva que 
se configura com a imagem de si, estamos sempre em relação a (ou com) 
o outro, ou seja, a coletividade está sempre presente em nós, já que toda 
a nossa construção social depende do(s) grupo(s) ao(s) qual(is) estamos 
inseridos. No tocante a isso, Pollak (1990, p. 5) discorre que:

A memória é um sentimento constituinte do sentimento de identidade, 
tanto individual como coletiva, na medida em que ela é também um 
fator extremamente importante do sentimento de continuidade e 
ocorrência de uma pessoa ou de um grupo em sua reconstrução de si.

Por meio dessa reconstrução de si pelo outro é que a memória é 
projetada nas escrevivências evaristianas, cujo propósito ficcional traz a 
voz da mulher afrodescendente, que projeta uma memória ancestral dos 
sofrimentos da escravidão e outras formas de opressão contra o povo 
negro ao longo da história. Realidade essa que deixou cicatrizes profundas, 
mediante a subalternização das relações socioculturais de poder e os 
epistemicídios sofridos. É nesse eco que reside o que Conceição Evaristo 
preceitua como “escrevivências”:

apresentadas ao leitor a partir de um conjunto de narrativas 
constituídas através de sua perspectiva autoral feminina e negra, 



215Eixo Roda, Belo Horizonte, v. 32, n. 4, p. 207-228, 2023

que se coloca sempre como herdeira de uma afrodescendência, 
buscando evidenciar vidas e corpos apartados de suas origens, vozes 
afogadas em navios negreiros, desfazendo silêncios, invisibilidades, 
reforçando identidades e auto representações, atenta às suas 
múltiplas caracterizações: classe, gênero e raça, todas em diálogo 
na constituição de suas narrativas e personagens (Pimenta, Araújo, 
Rodriguez, Câmara, 2021, p. 259).

Historicamente, no Brasil, a desigualdade racial e de gênero têm 
atingido com mais força a mulher negra, desde a violação dos seus corpos 
à escravização do seu trabalho. Nesse contexto, o passado da escravidão 
deixou marcas profundas na própria construção histórica, cultural e social 
do nosso país, que por muito tempo foi colonizado.

2.1 Vozes-Mulheres: imagens poéticas na voz que ecoa forte

A estética literária é um movimento capaz de suscitar as potencialidades 
do imaginário, por meio do processo ficcional. Nessa perspectiva, imerso 
em um sistema de imagens que constelam, assim como defende Durand 
(2012), o imaginário, fruto “do conjunto das imagens que constituem o 
capital pensado do homo sapiens” (Durand, 2012, p. 18), perfazem um 
percurso antropológico. Do ponto de vista fenomenológico com ênfase no 
trajeto supracitado, a materialização do conteúdo da imaginação criadora 
nas escrevivências de Evaristo emana de um imaginário cujo dinamismo e 
potencialidade pairam entre o meio cósmico-social e bio-psíquico. Nesse 
sentido, as representações subjetivas são reflexos do meio social, isso influi 
na construção simbólica das imagens presentes no discurso poético.

Durand (2012, p. 41) propõe que “o símbolo é sempre produto 
dos imperativos biopsíquicos pelas interações do meio”. Segundo essa 
linha de pensamento, as práticas simbólicas são articuladas à noção de 
trajeto antropológico subjacentes ao modo de agir, pensar e se posicionar 
do indivíduo inserido em determinada cultura e sociedade. Para tal, “as 
pulsões subjetivas e assimiladoras e as intimações objetivas emanam do 
meio cósmico e social” (Durand, 2012, p. 41).

Aliado a essas concepções, reciprocamente, as escrevivências 
Evaristianas dialogam com esse trajeto antropológico, pois sua escrita é 
fruto das experiências subjetivas, mas com a indubitável presença de uma 
memória coletiva. Nunca estamos sós, por mais subjetivas que sejam as 



216Eixo Roda, Belo Horizonte, v. 32, n. 4, p. 207-228, 2023

nossas lembranças são sempre mediadas pelo grupo social no qual estamos 
inseridos, assinala Halbwachs (2006), por isso o ato de recordar pertence à 
coletividade, além de ser fruto do ato testemunhal.

Nesse sentido, Halbwachs (2006, p. 31) defende que: “nossas 
lembranças permanecem coletivas e nos são lembradas por outros, ainda 
que se trate de eventos em que somente nós estivemos envolvidos e 
objetos que somente nós vimos”. Mesmo que outros sujeitos não estejam 
materialmente presentes, levamos conosco a influência desses, uma vez que 
a comunidade é um elemento fundamental na construção de memórias. De 
maneira testemunhal, nossas lembranças antigas reforçam a percepção do 
conjunto de lembranças do presente, notadamente essa noção está presente 
nas escrevivências de Evaristo, pois os grupos sociais à margem, marcados 
historicamente pelas agruras da escravidão, são analisados segundo uma 
ótica da contemporaneidade através das cicatrizes que ficaram.

A potência da voz de Conceição Evaristo, a partir do ponto de vista 
da mulher negra e periférica, faz surgir um discurso decolonial, pelo fato de 
avaliar as vozes abafadas e silenciadas. Ao tomar posse da palavra poética, 
a autora traz um eu-lírico que materializa um discurso de resistência e 
sobrevivência de uma memória ancestral. Diante disso, no poema “Vozes-
Mulheres” extraído da coletânea Poema da recordação e outros movimentos 
(2021), o eu-lírico evaristiano perfaz a trajetória e reconta a história por 
meio das vivências das gerações de mulheres que atravessaram o tempo – a 
bisavó, a avó, a mãe e a filha.

O nome escolhido para o poema encontra-se no plural, pois não é 
apenas uma voz que ecoa, mas são “vozes” que marcam a coletividade desse 
grupo social feminino. A voz poética presente na construção do discurso 
poético não deve ser vista sob uma perspectiva distanciada, mas sim de 
proximidade, já que o eu-lírico assume uma posição de protagonismo 
mediante a visão daquele que, de fato, conhece a história de dentro, isso 
fica evidente quando o pronome possessivo “minha” aparece no primeiro 
verso da primeira estrofe e segue esse modelo estrutural em todo o discurso 
poético, como podemos evidenciar nos versos a seguir:

A voz de minha bisavó
ecoou criança
nos porões do navio.



217Eixo Roda, Belo Horizonte, v. 32, n. 4, p. 207-228, 2023

Ecoou lamentos
de uma infância perdida.
(Evaristo, 2021, p. 24)

A voz da primeira ancestral tem a incumbência de transmitir o 
seu legado e a memória desta às gerações futuras. Em sua voz ecoam 
os “lamentos de uma infância perdida” nos porões dos negreiros que 
transportavam mão de obra escravizada para a colônia, que teve como base 
de construção o sangue e o suor africano. A bisavó é uma representação do 
processo de deslocamento diaspórico sofrido pelo povo negro, arrancados do 
seu país de origem e levados à força para outros continentes. Essa ancestral, 
simbolicamente, representa a linhagem das primeiras mulheres negras da 
diáspora africana submetidas à escravidão dos seus corpos, das suas almas 
e das suas forças de trabalho.

Fica evidente que a voz do eu-lírico é fruto da experienciação de 
uma memória vivida e sentida, mas o poema oferece elementos que vão 
muito além, repousando no imaginário. Do ponto de vista fenomenológico, 
a memória do vivido e as condições imaginárias estão conectadas, já que 
o processo de criação das imagens poéticas são frutos dos devaneios 
da imaginação criadora presentes no processo oníricos das dimensões 
psíquicas.

No tocante a isso, Bachelard em A poética do Espaço (1993) 
assevera que

a fenomenologia do devaneio pode deslindar o complexo de memória 
e imaginação. Ela se faz necessariamente sensível às diferenciações 
do símbolo. O devaneio poético, criador de símbolos, dá a nossa 
intimidade uma atividade polissimbólica (Bachelard, 1993, p. 44).

Ao dar sentido a essa dimensão polissimbólica do processo de criação 
poética, vale ressaltar que o poema é uma expressão artística por meio do 
qual a natureza das imagens simbólicas se origina. A função dos símbolos, 
segundo Carl Gustav Jung em O homem e seus símbolos (2002), pode ser 
definida em duas tendências – a simbólica natural e a simbólica cultural. 
Segundo essa abordagem teórica:

Os primeiros são derivados dos conteúdos inconscientes da psique e, 
portanto, representam um número imenso de variações das imagens 



218Eixo Roda, Belo Horizonte, v. 32, n. 4, p. 207-228, 2023

arquetípicas essenciais. Em alguns casos pode-se chegar às suas 
origens mais arcaicas– isto é, a ideias e imagens que vamos encontrar 
nos mais antigos registros e nas mais primitivas sociedades. Os 
símbolos culturais, por outro lado, são aqueles que foram empregados 
para expressar “verdades eternas” e que ainda são utilizados em 
muitas religiões. Passaram por inúmeras transformações e mesmo 
por um longo processo de elaboração mais ou menos consciente, 
tornando-se assim imagens coletivas aceitas pelas sociedades 
civilizadas (Jung, 2002, p. 93).

Os símbolos naturais são distintos dos símbolos culturais, porquanto 
o primeiro faz parte do conteúdo inconsciente ligado às imagens arquetípicas 
primordiais, ao passo que o segundo expressa imagens projetadas por 
diferentes culturas em diferentes contextos sociais, pois cada sociedade é 
capaz de criar os seus próprios símbolos.

O conceito junguiano de símbolos naturais comporta os resíduos 
arcaicos do inconsciente coletivo, essencialmente, construídos pela noção 
de arquétipos. Alinhado a essa concepção em Os arquétipos e o inconsciente 
coletivo (2000), Jung discorre que

o inconsciente coletivo não se desenvolve individualmente, posto que 
é herdado. Ele consiste em formas preexistentes, arquétipos, que só 
secundariamente podem tornar-se conscientes, conferindo uma forma 
definida ao conteúdo da consciência (Jung, 2000, p. 54)

O inconsciente coletivo, herdado das condições preexistentes 
ancestrais, integra o imaginário social materializado no discurso poético 
evaristiano, pois a subjetividade da sua escrita está atrelada às condições 
simbólicas. Grosso modo, os arquétipos da mulher-mãe são isomorfos do 
arquétipo da grande-mãe (Eliade, 2002; Jung, 2002; Durand, 2012), vozes 
que ecoam das mulheres, a bisavó / avó / mãe / filha, são essencialmente a 
representação do tempo à luz das gerações de mulheres que compuseram 
cada momento histórico das integrantes do grupo pertencente. Como 
assevera Eliade (2002, p. 71),

[…] o sentido religioso desse costume: a geração e o parto são 
versões microcósmicas de um ato exemplar realizado pela Terra; a 
mãe humana não faz mais do que imitar e repetir este ato primordial 
da aparição da Vida no seio da Terra. Por isso, a mãe humana deve 
colocar-se em contato direto com a Grande Mãe, a fim de se deixar 



219Eixo Roda, Belo Horizonte, v. 32, n. 4, p. 207-228, 2023

guiar por ela na realização do grande mistério que é o nascimento 
de uma vida, para receber dela as energias benéficas e encontrar aí a 
proteção maternal.

De maneira retrospectiva, Evaristo enfatiza a visão de uma memória 
do passado, que se projeta para uma visão futura do seu discurso: “desde 
a instituição do projeto de poder do homem branco, que racializou a 
humanidade, seres humanos melaninados estão sujeitos a inferiorização 
intelectual dos seus saberes, a caminho do epistemicídios” (Carneiro, 2005). 
Dessa maneira, as injustiças sociais são sentidas pelas mulheres negras 
subalternizadas e vítimas do sistema escravocrata colonial.

Diante disso, o eu-lírico de Evaristo projeta a voz da avó e da mãe 
ainda submetidas à obediência aos donos do poder econômico de compra 
da mão de obra escravizada negra africana:

A voz da minha avó
ecoou obediência
aos brancos-donos de tudo.

A voz da minha mãe
ecoou baixinho revolta
no fundo das cozinhas alheias
debaixo das trouxas
roupagens sujas dos brancos
pelo caminho empoeirado
rumo à favela.
(Evaristo, 2021, p. 24)

O eu-lírico evidencia uma dinâmica social da atualidade pautada 
na modernização do trabalho escravo, ou seja, o trabalho doméstico que 
normalmente é realizado por mulheres negras da periferia que, muitas 
vezes, não têm acesso ao trabalho digno e são submetidas às condições de 
obediência. O tema da mulher negra para Evaristo é gatilho para se pensar as 
formas de dominação e as ideologias políticas que replicam representações 
coloniais, que produzem e reforçam desigualdades no cotidiano, assim como 
foi para Lélia Gonzalez (1984).

A relação do indivíduo com o meio fica evidente através dos 
espaços que afetam as vivências sociais. Tem-se o percurso histórico dos 



220Eixo Roda, Belo Horizonte, v. 32, n. 4, p. 207-228, 2023

epistemicídios, das vozes caladas e silenciadas ao longo da história, do 
lugar do negro criado sob a ótica do poder colonizador. Assim como Grada 
Kilomba expressa a potência de um poema de Jacob Sam-La Rose, a voz de 
Evaristo eclode em fulgor ancestral contra esses silenciamentos: “este não 
é apenas um poema sobre a perda contínua causada pelo colonialismo. É 
também um poema sobre resistência, sobre uma fome coletiva de ganhar 
a voz, escrever e recuperar nossa história escondida” (Kilomba, 2019, 
p. 27). No fragmento do poema a seguir podemos evidenciar essa potência:

A minha voz ainda
ecoa versos perplexos
com rimas de sangue
e fome
A voz da minha filha recolhe todas as nossas vozes
recolhe em si
as vozes mudas caladas
engasgadas na garganta

A voz da minha filha
recolhe em si
a fala e o ato.
O ontem – o hoje – o agora.
Na voz da minha filha
se fará ouvir a ressonância
O eco da vida liberdade.
(Evaristo, 2021, p. 24-25)

Essas vozes-mulheres são uma força motriz matriarcal que atravessam 
gerações: o presente é visto através do passado para construir um futuro que 
perscruta “o eco da vida liberdade”. Todas as potencialidades dessas vozes 
abafadas e caladas são recolhidas pela voz da filha que representa a esperança 
de liberdade, a força do devir histórico, da mudança, da transformação, ou 
seja, com o passar dos ciclos, a relação avô-mãe-filha,

os homens tomaram consciência de seu próprio modo de ser no 
Cosmos de suas possibilidades de sobrevivência ou renascimento […] 
estabelecendo correspondências entre fatos tão heterogêneos como 
o nascimento, o devir, a morte, a ressurreição (Eliade, 1999, p. 130).



221Eixo Roda, Belo Horizonte, v. 32, n. 4, p. 207-228, 2023

Além da difusão de uma memória ancestral, existe a execução de uma 
ação de maneira cíclica “o ontem – o hoje – o agora”. O eu-lírico prenuncia 
a ancestralidade por meio da imagem cíclica, o movimento de rememoração, 
perfazendo um retorno temporal, trazendo para o momento presente as 
agruras que marcaram as trajetórias das mulheres negras no passado, mas 
agora ressoando as vozes plurais de uma ancestralidade diaspórica (Evaristo, 
2010) que irá subsidiar a sua resistência (Kilomba, 2019) na cultura, bem 
como nas entrelinhas da história.

2.2 Entre a memória e a religiosidade: “Meu rosário” e seus símbolos

Conceição Evaristo marca uma posição de resistência ao manifestar 
uma voz que faz ser ouvida nos ecos da contemporaneidade. Sua escrita 
na literatura afro-brasileira ressignifica um posicionamento e a construção 
da identidade da mulher negra, historicamente delegada aos estigmas do 
discurso colonial patriarcal.

A poética Evaristiana comporta uma transmissão simbólica de 
elementos que consagram a presença de uma voz feminina que faz uma 
reflexão sobre a sua condição subjetiva, aliada aos fatos históricos-
sociais. O poema “Meu rosário” aborda a temática da religiosidade sob 
duas vertentes simbólicas: eurocêntrica, aludindo à religião católica 
apostólica romana e a religiosidade de matriz africana, referindo-se à 
herança ancestral afro-brasileira. Nos primeiros versos do poema, essas 
representações ficam evidentes:

Meu rosário é feito de contas negras e mágicas.
Nas contas de meu rosário eu canto Mamãe Oxum e falo
padres-nossos, ave-marias.
Do meu rosário eu ouço os longínquos batuques do
meu povo
e encontro na memória mal adormecida
as rezas dos meses de maio de minha infância.
As coroações da Senhora, onde as meninas negras,
apesar do desejo de coroar a Rainha,
tinham de se contentar em ficar ao pé do altar
lançando flores.
(Evaristo, 2021, p. 43)



222Eixo Roda, Belo Horizonte, v. 32, n. 4, p. 207-228, 2023

Os símbolos religiosos estão vinculados à construção poética na 
imanência das imagens e na representação dos objetos, e são carregados de 
elementos memorialísticos de práticas culturais de matrizes africanas, como 
os “batuques” que atravessam gerações nos tambores de crioula, tambores 
de mina, da umbanda e do candomblé, por exemplo. Conforme aponta 
Jung (2002, p. 232), “o homem tem uma propensão para criar símbolos, 
transforma inconscientemente objetos ou formas em símbolos (conferindo-
lhe assim enorme importância psicológica)”. A esse respeito, o eu-lírico 
atribui uma significação simbólica aos objetos que marcam a representação 
da religião afro-brasileira como “nas contas de meu rosário eu canto Mamãe 
Oxum e falo padres-nossos, ave-marias” (Evaristo, 2021, p. 43). Todos 
esses elementos trazem uma carga simbólica do forte sincretismo religioso 
decorrente do processo colonizatório do Brasil.

O antropólogo Sérgio Ferretti afirma que durante o processo de 
colonização a igreja católica era a religião dominante e, como estratégia 
para manter o poder, os portugueses buscaram impor sua religião aos demais 
povos que já se encontravam nas terras brasileiras, uma das estratégias foi 
catequizar todos os índios, porém, o encontro de diferentes povos e religiões 
resultou em um sincretismo religioso, na qual os portugueses tiveram que 
incorporar novas práticas religiosas.

Segundo Ferretti (2014, p. 26),

as festas religiosas constituem componente importante das religiões 
populares, em que o sincretismo se encontra intimamente relacionado 
e pode ser visto como um paralelismo entre rituais de origens 
africanas, do catolicismo popular e de outras procedências.

Porém, um forte traço do catolicismo português foi o culto aos santos 
católicos, que se espelhavam na tradição portuguesa, nas homenagens e 
celebrações aos santos.

No poema “Meu rosário”, a religiosidade de matriz africana é 
expressa em “Mamãe oxum” – entidade religiosa africana muito cultuada 
pelo candomblé. Por outro lado, o ato de rezar o terço está ligado à 
tradição cristã ocidental, herança europeia do colonizador português. Outro 
elemento de valor simbólico é o som do tambor “do meu rosário eu ouço os 
longínquos batuques do meu povo” (Evaristo, 2021, p. 43), representando 
a ancestralidade de um povo com todo o valor percussivo e pulsional.



223Eixo Roda, Belo Horizonte, v. 32, n. 4, p. 207-228, 2023

A junção de elementos míticos e simbólicos dá vasão ao processo 
inconsciente nas reminiscências dos devaneios poéticos. Em consonância a 
isso, o psiquismo humano cria as condições necessárias de materialização da 
palavra para a construção de símbolos que gravitam entre o imaginado e o 
escrito, entre as memórias e escrevivências. Nessa acepção, para Bachelard 
(1998, p. 55)

parece-nos incontestável que uma palavra permaneça ligada aos 
mais longínquos, aos mais obscuros desejos que a animam, em 
suas profundezas, o psiquismo humano. O inconsciente murmura 
ininterruptamente, e é escutado esse murmurar.

A palavra poética conecta-se às profundezas do inconsciente, por isso, 
a poesia é uma expressão enraizada dos sentimentos e sensações que emergem 
das profundezas do universo onírico onde a palavra é formulada, por isso, “o 
sentimento é o centro indestrutível da memória” (Starobinski apud Assman, 
2011, p. 271). Dessa maneira, além da carga simbólica, as recordações vêm 
carregadas de sensações que remetem às memórias da infância.

Assim como aponta Assman (2011, p. 172), as memórias são 
evocadas por meio das emanações sentimentais provenientes dos processos 
complementares de “memória” e “recordação” daquilo que foi vivido, mas 
que pode vir à tona ao momento presente, em forma de imagens, de acordo 
com os sentimentos vivenciados. Assim, as memórias da infância são 
revividas à medida que afetam o sujeito, de maneira positiva ou negativa.

Esse fenômeno se manifesta na construção poética ao aludir ao 
movimento retrospectivo da percepção de uma memória carregada de 
afetações: “despertar da memória mal adormecida / as rezas dos meses de 
maio de minha infância” (Evaristo, 2021, p. 43). Nos versos que seguem 
é perceptível uma analogia ao debulhar das contas executada no terço 
com o processo de produção poética: as contas são o tecer cuidadoso das 
escrevivências, cuja abordagem descreve a dor e a violência sofrida pelos 
afrodescendentes em uma sociedade em que as bases foram fundadas a 
partir de um discurso eurocêntrico de dominação.

As contas do meu rosário fizeram calos nas minhas mãos,
pois são contas do trabalho na terra, nas fábricas, nas casas,
nas escolas, nas ruas, no mundo.
As contas do meu rosário são contas vivas.



224Eixo Roda, Belo Horizonte, v. 32, n. 4, p. 207-228, 2023

(Alguém disse um dia que a vida é uma oração,
eu diria, porém, que há vidas-blasfemas).
(Evaristo, 2021, p. 43)

A reiteração no poema “Meu rosário” assemelha-se a uma ladainha, 
cujo ritmo remete a uma oração feita em um rosário no qual as contas 
machucam mãos, pois é um processo doloroso, assim como o tecer da 
memória por meio das escrevivências. O dedilhar das contas tem o propósito 
de representar a luta afrodescendente imersa em uma sociedade que ainda 
reproduz os valores da escravidão e opressão do povo negro ao afirmar 
que “as contas do meu rosário fizeram calos nas minhas mãos, / pois são 
contas do trabalho na terra, nas fábricas, nas casas, /nas escolas, nas ruas, 
no mundo” (Evaristo, 2021, p. 43).

O eu-lírico revela uma postura reflexiva sobre a relação do trabalho 
escravo/subalterno ao qual a população afrodescendente foi, e ainda é, 
submetida, pois mesmo depois de restituída a liberdade (Lei Áurea de 1888), 
ainda são vítimas da escravidão estrutural – ou racismo estrutural, como 
diria Silvio Almeida (2019) – e pelo preconceito e pobreza nos grandes 
centros urbanos.

Nas contas de meu rosário eu teço entumecidos
sonhos de esperanças.
Nas contas do meu rosário eu vejo rostos escondidos
por visíveis e invisíveis grades
e embalo a dor da luta perdida nas contas do meu rosário.
Nas contas de meu rosário eu canto, eu grito, eu calo.
Do meu rosário eu sinto o borbulhar da fome
no estômago, no coração e nas cabeças vazias.
Quando debulho as contas de meu rosário,
eu falo de mim mesma em outro nome.
(Evaristo, 2021, p. 43-44)

Além do debulhar, do desentranhar dos sofrimentos representados nas 
contas do rosário, a autora tece “sonhos de esperança”, pois o movimento 
de passar de uma conta para outra representa, simbolicamente, as lutas de 
uma voz que “canta, grita, cala”. Vale ressaltar que a imagem criada em 
torno da oração no debulhar das contas do rosário é o ato criador da palavra 
poética. O eu-lírico não alude somente às suas vivências subjetivas, mas 



225Eixo Roda, Belo Horizonte, v. 32, n. 4, p. 207-228, 2023

formula a sua visão a partir do outro: “Quando debulho as contas de meu 
rosário / eu falo de mim mesma um outro nome” (Evaristo, 2021, p. 43).

E sonho nas contas de meu rosário lugares, pessoas,
vidas que pouco a pouco descubro reais.
Vou e volto por entre as contas de meu rosário,
que são pedras marcando-me o corpo-caminho.
E neste andar de contas-pedras,
o meu rosário se transmuda em tinta,
me guia o dedo,
me insinua a poesia.
E depois de macerar conta por conta do meu rosário,
me acho aqui eu mesma
e descubro que ainda me chamo Maria.
(Evaristo, 2021, p. 44)

Esse rosário é um objeto imaginário que atiça a percepção da 
autora sobre a sua realidade sócio-histórica e das pessoas e lugares que 
ela materializa por meio do seu pensamento-devaneio. Diante disso, é 
importante frisar que a vez e a voz evaristianas fazem com que outras vozes 
oprimidas e à margem se revelem e sejam ouvidas. Além disso, ela cria a 
imagem do corpo da mulher negra que caminha pelas “contas-pedras”, 
essas são suas condições subjetivas aliadas à percepção da condição social 
da coletividade.

É o prenúncio de uma memória individual associada a uma coletiva, 
pois o eu-lírico descobre a si mesmo através do outro. A imagem do rosário 
sendo manuseado é fruto da imaginação criadora, condição de um sonhador 
de palavras (Bachelard, 1998) “o meu rosário se transmuda em tinta, me guia 
o dedo, me insinua a poesia” (Evaristo, 2021, p. 43), a imagem construída 
em torno do rosário é propriamente a manifestação da poesia.

Considerações finais

A análise aqui empreendida teve como enfoque adentrar no 
projeto ficcional poético evaristiano, inserido no contexto da literatura 
contemporânea, não necessariamente pelo fato da autora escrever no 
momento presente, mas sim por manifestar uma voz da contemporaneidade 
que dá vez a uma memória ancestral, perpassando as barreiras temporais 



226Eixo Roda, Belo Horizonte, v. 32, n. 4, p. 207-228, 2023

da diáspora africana à favelização e subalternização do povo negro. De 
fato, Evaristo mergulha a sua pena na tinta do presente e traz uma poesia 
de resistência respaldada por um eu-lírico que escreve sobre si, mas em 
relação ao outro, ou seja, o grupo social.

As escrevivências manifestam o (re)tecer da memória mediante as 
vivências subjetivas da mulher negra e periférica pertencente a uma massa 
ainda marginalizada. Para além do panorama sócio-histórico-cultural, 
constatamos que a voz de Evaristo é decolonial por trazer à tona um discurso 
poético que retrata a postura transgressora de um eu-lírico feminino que 
busca libertar-se, epistemologicamente, dos grilhões da colonialidade do 
poder, isto é, das bases morais do colonizador.

Nesse sentido, Conceição Evaristo faz da sua poesia um ato político 
ao criar um espaço de poder e de fala de uma voz feminina negra, dando 
vez a outras vozes que sofreram inúmeras tentativas de apagamento. Ao 
colocar esse discurso feminino em evidência, ela faz com que a sua voz 
seja ouvida por outras como uma forma de resistência ao sistema opressor.

Ademais, a poesia da autora possui uma voz decolonial que 
reverbera as condições sócio-históricas, determinantes do processo de (re)
tecer da memória individual, imbricada com a coletividade, cuja dimensão 
subjetiva é construída no interior do grupo social. O pensamento e a ação 
política de Conceição Evaristo nos guiam para algo que muitas ativistas 
e feministas negras têm colocado no debate público contemporâneo: o 
lugar emancipatório da mulher negra. As condições do imaginário poético 
da autora simbolizam potencialidades oníricas que trazem consigo uma 
constelação de imagens construídas por meio das palavras poéticas, 
permeadas pela voz ancestral no poema “Vozes-mulheres” e no dedilhar 
das contas de um rosário em “Meu rosário”.

Referências

AGAMBEN, Giorgio. O que é o contemporâneo e outros ensaios. Tradução: 
Vinícius Nicastro Honesko. Chapecó, Santa Catarina: Argos, 2009.
ALMEIDA, Silvio. Racismo estrutural. São Paulo: Editora Jandaira, 2019. 
(Coleção Feminismos Plurais)



227Eixo Roda, Belo Horizonte, v. 32, n. 4, p. 207-228, 2023

ASSMANN, Aleida. Sobre as metáforas da recordação. In: ASSMANN, 
Aleida. Espaços da recordação: formas e transformações da memória 
cultural. Tradução: Paulo Soeter. Campinas, SP. UNICAMP, 2011. p. 161-192.
BACHELARD, Gaston. A poética do Devaneio. Tradução: Antônio de Pádua 
Danesi. São Paulo: Martins Fontes, 1988.
BACHELARD, Gaston. A poética do espaço. Tradução: Antônio de Pádua 
Danesi. São Paulo: Martins Fontes, 1993.
CARNEIRO, Sueli Aparecida. A construção do Outro como Não-Ser como 
fundamento do Ser. Tese (Doutorado em Educação), Faculdade de Educação, 
Universidade de São Paulo, São Paulo, 2005.
DURAND, Gilbert. As Estruturas Antropológicas do Imaginário. São Paulo: 
Martins Fontes, 2012.
ELIADE, Mircea. O sagrado e o profano: a essência das religiões. São Paulo: 
WMF Martins Fontes, 2018.
EVARISTO, Conceição. Poemas da recordação e outros movimentos. Rio 
de Janeiro: Malê, 2021.
EVARISTO, Conceição. Literatura negra: uma voz quilombola na literatura 
brasileira. In: PEREIRA, Edimilson de Almeida (Org.). Um tigre na 
floresta de signos: estudos sobre poesia e demandas sociais no Brasil. Belo 
Horizonte: Mazza Edições, 2010.
FERRETI, Sérgio. Sincretismo e hibridismo na cultura popular. Revista Pós 
Ciências Sociais, [s. l.], v. 11, n. 21, p. 15-34, jan./jun. 2014. Disponível em: 
https://periodicoseletronicos.ufma.br/index.php/rpcsoc/article/view/2867 . 
Acesso em: 24 set. 2022.
GONZALEZ, Lélia. Por um feminismo afro-latino-americano. Rio de 
Janeiro: Editora Schwarcz, 2020.
GONZALEZ, Lélia. Racismo e sexismo na cultura brasileira. Revista 
Ciências Sociais Hoje, Anpocs, 1984, p. 223-244.
HALBWACHS, Maurice. A memória coletiva. Tradução: Beatriz Sidou. São 
Paulo: Centauro, 2006.
HALL, Stuart. A identidade cultural na pós-modernidade. Rio de Janeiro: 
DP&A, 2006.



228Eixo Roda, Belo Horizonte, v. 32, n. 4, p. 207-228, 2023

Data de submissão: 15/03/2023. Data de aprovação: 22/08/2023.

JUNG, Carl Gustav. Os arquétipos e o inconsciente coletivo. Tradução: 
Maria Luíza Appy, Dora Mariana R. Ferreira da Silva. Rio de Janeiro: Vozes, 
2000.
JUNG, Carl Gustav. O homem e seus símbolos. Tradução: Maria Lúcia 
Pinho. Rio de Janeiro: Nova fronteira, 2002.
KILOMBA, Grada. Memórias da plantação: episódios de racismo cotidiano. 
Tradução: Jess Oliveira. Rio de Janeiro: Cobogó, 2019.
MIGNOLO, Walter. Desafios decoloniais hoje. Epistemologias do Sul, Foz 
do Iguaçu-Paraná, v. 1, p. 12-32, 2017.
NJERI, Aza; AZIZA, Dandara. Entre a fumaça e as cinzas: estado de maafa 
pela perspectiva mulherismo africana e a psicologia africana. Problemata, 
[s. l.], UFPB, v. 11, n. 2, 2020, p. 57-80. Disponível em: https://periodicos.
ufpb.br/index.php/problemata/article/view/53729. Acesso em: 17 set. 2022.
PAZ, Octavio. O arco e a lira. Tradução: Olga Savany. 2. ed., Rio de Janeiro: 
Nova fronteira, 1982.
PIMENTA, Luciana; ARAÚJO, Luísa Consentino; RODRIGUES, Maria 
Luiza Simplício; CÂMARA, Yanca Abreu. A escrevivência de Conceição 
Evaristo como estratégia político-discursiva de resistência: uma leitura da 
tessitura poético-corporal-negra em Olhos d’água. Letras de hoje. Porto 
Alegre, PUCRS, v. 56, n. 2, p. 251-261, maio-ago. 2021e-ISSN: 1984-7726 
| ISSN-L: 0101-3335.
POLLAK, Michael. Memória e identidade social. Estudos históricos, Rio 
de Janeiro, FGV, v. 5, n. 10, 1990.
QUIJANO, Aníbal. Colonialidade do poder e classificação social. In: 
SANTOS, Boaventura de Sousa e MENESES, Maria Paula (Org.). 
Epistemologias do Sul. Coimbra: Edições Almedina, 2009. p. 73-118.
SANTOS, Boaventura de Sousa; MENESES, Maria Paula. In: SANTOS, 
Boaventura de Sousa e MENESES, Maria Paula (Org.). Epistemologias do 
Sul. Coimbra: Edições Almedina, 2009. p. 9-21.
SCHOLLHAMMER, Karl Erik. Ficção brasileira contemporânea. Rio de 
Janeiro: Civilização Brasileira, 2009.



Eixo Roda, Belo Horizonte, v. 32, n. 4, p. 229-243, 2023
eISSN: 2358-9787 | DOI: 10.17851/2358-9787.32.4.229-243

Representação do Tambor de Mina pela literatura afro-brasileira 
de Bruno de Menezes

Representation of the Tambor de Mina in Bruno de Menezes’ Afro-
Brazilian Literature

Állan Sereja dos Santos
Universidade Federal da Integração Latino-Americana (UNILA), Foz do Iguaçu, Paraná/ 
Brasil
allanserejapa@gmail.com

http://orcid.org/0000-0001-7805-1877

Felipe dos Santos Matias
Universidade Federal da Integração Latino-Americana (UNILA), Foz do Iguaçu, Paraná/ 
Brasil
felipe.matias@unila.edu.br

http://orcid.org/0000-0002-6147-9612

Resumo: Este estudo tem o objetivo de investigar o modo pelo qual o literato negro Bruno 
de Menezes representa a afrorreligião Tambor de Mina em sua poética. Para isso, analisa-
se o poema “Toiá Verequête” – presente na obra literária Batuque (1931) –, que narra a 
incorporação do vodum Toiá Verequête na mãe de santo Ambrosina, em um terreiro. No 
que concerne aos aportes teórico-críticos, dialoga-se com os estudos de Eduardo de Assis 
Duarte (2010), Abdias do Nascimento (1978), Mundicarmo Maria Rocha Ferretti (1996), 
Anaíza Vergolino (2003), Taissa Tavernard de Luca (2010), Naiara Larissa Raiol Valcacio 
(2022), Aldrin Moura de Figueiredo (2001), Paulo Nunes (2002), Luiz Augusto Pinheiro 
Leal (2011) e Mariana Janaina dos Santos Alves (2021). Bruno de Menezes, ao colocar em 
seu poema uma mãe de santo e um vodum como personagens principais e a guma como 
espaço de um texto poético, contribui para a valorização da afrorreligião Tambor de Mina. O 
ponto de vista construído pelo poeta em seu poema não folcloriza ou erotiza os personagens 
negros. Pelo contrário, valoriza o protagonismo destes e de sua cultura ancestral.
Palavras-chave: Tambor de Mina; Bruno de Menezes; Literatura Afro-Brasileira.

Abstract: This study aims to investigate the way in which the black writer Bruno de 
Menezes represents the Afro-religion Tambor de Mina in his poetics. To do so, it analyzes the 



230Eixo Roda, Belo Horizonte, v. 32, n. 4, p. 229-243, 2023

poem “Toiá Verequête” – present in the literary work Batuque (1931) –, which narrates the 
incorporation of the vodum Toiá Verequête in the mother of saint Ambrosina, in a terreiro. 
Regarding the theoretical and critical contributions, we dialogue with the studies by Eduardo 
de Assis Duarte (2010), Abdias do Nascimento (1978), Mundicarmo Maria Rocha Ferretti 
(1996), Anaíza Vergolino (2003), Taissa Tavernard de Luca (2010), Naiara Larissa Raiol 
Valcacio (2022), Aldrin Moura de Figueiredo (2001), Paulo Nunes (2002), Luiz Augusto 
Pinheiro Leal (2011) and Mariana Janaina dos Santos Alves (2021). Bruno de Menezes, 
by placing in his poem a saint mother and a vodum as main characters and the guma as 
the space of a poetic text, contributes to the valorization of the Afro-religion Tambor de 
Mina. The point of view built by the poet in his poem does not folklorize or eroticize the 
black characters. On the contrary, it values their protagonism and their ancestral culture.
Keywords: Tambor de Mina; Bruno de Menezes; Afro-Brazilian Literature.

1 Introdução

Na obra O genocídio do negro brasileiro: processo de um racismo 
mascarado (1978, p. 117), Abdias do Nascimento denuncia a folclorização e 
a erotização como o auge da “técnica de inferiorizar a cultura afro-brasileira”. 
O estudioso exemplifica tal violência na literatura, citando o romance 
Jubiabá (1935), de Jorge Amado, como um sacrilégio à religiosidade afro-
brasileira, pois, segundo ele, a obra erotiza o estado de espírito e expressa 
estereótipos ao compor o herói da narrativa (Nascimento, 1978, p. 117-118). 
O intelectual negro traz esse exemplo para demonstrar como a sociedade 
branca enxerga a religiosidade afro-brasileira e reduz a cultura de matriz 
africana como folclore. Pela análise de Nascimento, podemos perceber que 
a literatura é um dos meios que, em diversos casos, reproduz representações 
racistas e colonizadoras em relação ao povo negro.

Nascimento (1978, p. 114) ressalta que as religiões afro-brasileiras 
são essenciais no desenvolvimento da arte afro no Brasil, ou seja, na 
produção artística dos afrodescendentes. O estudioso cita o candomblé, 
como exemplo, para pontuar que as religiões de matriz africana do país 
são, ao mesmo tempo, inspiradoras e dinamizadoras da criatividade da arte 
afro-brasileira, tendo um papel importante nas “atividades puramente lúdicas 
e/ou recreativas”. Essas manifestações religiosas são um dos elementos 
identitários e discursivos relacionados ao universo cultural do negro, 
sendo representadas na literatura afro-brasileira, a qual, segundo Eduardo 
de Assis Duarte (2010, p. 113), é um segmento artístico presente ao longo 



231Eixo Roda, Belo Horizonte, v. 32, n. 4, p. 229-243, 2023

do tempo da história do país e produzido em diferentes regiões do Brasil, 
sendo múltiplo e variado.

Duarte (2010, p. 122) aponta alguns identificadores da literatura 
afro-brasileira: a voz autoral, instrumento de discursividade do literato 
como expressão de si ou de uma coletividade, podendo interconectar 
vivência e escrita; a temática, que envolve aspectos sócio-históricos do 
afrodescendente ou do povo negro; o ponto de vista, lugar de um discurso 
político e culturalmente afrodescendente que subverte a concepção do 
colonizador escravocrata, branco e racista, e enaltece valores morais, éticos, 
culturais, ideológicos e vocabulares que representam a afro-brasilidade; 
a linguagem, que expressa no discurso a sonoridade e o vocábulo de 
origem afro, interrelacionando-se com o léxico e a semântica do português 
brasileiro; e o público a quem se almeja alcançar, afirmando a identidade 
negra e possibilitando o acesso a produções literárias afro-brasileiras.

A partir disso, este estudo tem o objetivo de investigar o modo pelo 
qual o literato negro Bruno de Menezes representa a afrorreligião Tambor 
de Mina em sua poética. Para tanto, propõe-se analisar o poema “Toiá 
Verequête”, presente na obra Batuque (1931). O artigo está subdividido 
em três partes: a primeira aborda a questão do surgimento do Tambor de 
Mina nos estados do Maranhão e do Pará, discutindo também a respeito do 
hibridismo religioso no Brasil; a segunda seção apresenta o literato Bruno 
de Menezes e sua obra poética Batuque; a terceira parte contém a análise do 
poema “Toiá Verequête”, interpretando-o a partir dos aspectos relacionados 
à afrorreligião Tambor de Mina.

2 O Tambor de Mina: do Maranhão ao Pará

O Tambor de Mina é uma religião de origem africana. A palavra 
“Tambor” se refere aos instrumentos musicais característicos nos rituais 
religiosos. Já o vocábulo “Mina”, segundo Taissa Tavernard de Luca (2010, 
p. 57), é uma referência ao Forte São Jorge de Elmina, localizado na Costa 
do Ouro (atualmente, Gana), que foi o maior ponto de comercialização 
portuguesa de mão de obra africana escravizada, a qual foi traficada para 
diversas partes do Brasil. A mencionada afrorreligião chegou ao território 
brasileiro através dos negros africanos do antigo Daomé (atual Benim), que 
vieram na condição de escravizados para o Maranhão e o Pará (Vergolino, 
2003). De acordo com Mundicarmo Maria Rocha Ferretti (1996, p. 37), pelo 



232Eixo Roda, Belo Horizonte, v. 32, n. 4, p. 229-243, 2023

fato de os terreiros localizados em São Luiz, capital do Maranhão, serem os 
mais antigos, chega-se à conclusão que o Tambor de Mina surgiu inicialmente 
em solo maranhense, por volta da primeira metade do século XIX.

Segundo Ferretti (1996, p. 37), o Tambor de Mina foi estruturado 
por dois grandes terreiros em São Luís, no Maranhão, que são chamados 
de “casas”: Casa das Minas e Casa de Nagô. A primeira origina-se da etnia 
jeje-fon, sendo fundada por Maria Jesuína, que foi uma africana do reino 
de Daomé; a segunda, de origem étnica iorubana, foi fundada por Josefa 
de Nagô e sua irmã Joana. Anaíza Vergolino (2003) ressalta que a Casa 
das Minas e a Casa de Nagô iniciaram no Brasil o Tambor de Mina, sendo 
a Casa das Minas fundada por africanos da realeza do antigo Daomé, 
contrabandeados como escravizados para o Maranhão, no final do século 
XVIII e início do XIX. Já a Casa de Nagô surgiu, de acordo com Vergolino, 
pela iniciativa de duas mulheres africanas escravizadas, também traficadas 
para o Maranhão, mas, diferentemente dos fundadores da outra casa, sem 
descendência nobre em relação à região de origem na África. Conforme 
Vergolino (2003), a fundação desta casa ocorreu ao longo do século XIX.

Possivelmente, segundo Mundicarmo Maria Rocha Ferretti (1996, p. 
39-40), no final do século XIX, o Tambor de Mina foi difundido do Maranhão 
para o Pará. Em Belém, essa religião chegou por meio dos afrorreligiosos 
maranhenses que migraram para a capital paraense. Segundo Taissa 
Tavernard de Luca (2010, p. 60), essa migração ocorreu no final do século 
XIX, por conta da economia gomífera. Nesse período, muitos nordestinos 
foram para a região nortista para trabalharem nos seringais. A pesquisadora 
ainda informa que o Tambor de Mina no Pará foi constituído em duas etapas: 
a primeira devido à migração nordestina para Belém; a segunda, nas décadas 
de 1970 e 1980, quando paraenses foram para o Maranhão, em busca de 
iniciação na religião (Luca, 2010, p. 57).

A história do Tambor de Mina paraense não é tão nítida. Luca (2010, 
p. 58) explica que há má conservação da memória dos mineiros (religiosos 
do Tambor de Mina). Ela ainda aponta outra problemática: em Belém, por 
um longo tempo, nem se realizava referência às linhagens, isto é, à origem 
étnica das Casas de Mina. A pesquisadora afirma que Mãe Doca foi a 
fundadora do Tambor de Mina na região paraense, sendo a Mina Nagô o 
culto fundador. Mina Nagô é um tipo de culto que surgiu do sincretismo 
de elementos litúrgicos de tradição jeje e nagô, sendo inserido no Pará por 



233Eixo Roda, Belo Horizonte, v. 32, n. 4, p. 229-243, 2023

maranhenses (Luca, 2010, p. 240). Desse modo, de acordo com Luca, o 
Tambor de Mina foi a primeira religião de matriz africana no Pará.

No Tambor de Mina se cultuam entidades espirituais que se 
incorporam em seus filhos (médiuns adeptos dessa religião), durante 
rituais públicos com tambor, chamados de toques, feitos para homenagear 
tais entidades nos dias de festa dos santos católicos, os quais são seus 
correspondentes nos terreiros (Ferretti, 1996, p. 37). Essas entidades 
espirituais são, originalmente, africanas, como voduns e orixás, porém, no 
Brasil, outras entidades espirituais não oriundas da África foram integradas 
a esta afrorreligião. Elas têm origens diversas, são espíritos de indígenas, 
de pessoas das camadas populares marginalizadas, de encantados europeus 
nobres e não nobres de países cristãos (relacionados ao Brasil Colônia, 
como portugueses e franceses), de europeus não cristãos (como turcos). 
Todas essas entidades espirituais teriam vivido no Brasil ou longe dele, em 
séculos anteriores (Ferretti, 1996, p. 45-48).

Como dito anteriormente, as entidades espirituais do Tambor de 
Mina são associadas aos santos católicos, sendo, assim, um exemplo do 
hibridismo religioso que é característico do Tambor de Mina. Sobre tal 
aspecto, Abdias do Nascimento destaca que a população africana sofreu 
uma agressão espiritual na colonização, com a tentativa por parte dos 
colonizadores de impor o catolicismo como religião hegemônica. Porém, 
como argumenta o intelectual negro, apesar da violenta pressão cultural 
exercida pelo colonialismo, a herança espiritual dos africanos escravizados 
não foi aniquilada, visto que muitas religiões persistiram e se mantiveram 
vivas (Nascimento, 1978, p. 101). Apesar da violência do opressor europeu, 
que tentou acabar com as religiões africanas dos povos escravizados, estes 
resistiram, preservando suas culturas.

Nascimento (1978, p. 108) ressalta que o catolicismo, sendo a religião 
oficial do colonizador europeu, monopolizava a prática religiosa no Brasil. 
Devido a isso, os africanos escravizados foram forçados a cultuar santos 
católicos. Porém, mesmo com todas as adversidades, guardaram a fé e o 
culto às suas divindades, preservando suas religiões, mesmo que de forma 
velada, por meio do hibridismo religioso. O intelectual negro destaca que 
esse hibridismo foi uma forma de resistência afrorreligiosa, que se reflete, 
por exemplo, no Tambor de Mina, religião afro-brasileira que associa 
entidades espirituais aos santos católicos e homenageia-as nos dias festivos 



234Eixo Roda, Belo Horizonte, v. 32, n. 4, p. 229-243, 2023

de santo. Além do catolicismo, essa afrorreligião estabelece uma relação 
com a pajelança, com a qual também houve sincretismo religioso. Nessa 
direção, Taissa Tavernard de Luca (2010, p. 242) pontua que a pajelança, 
uma manifestação religiosa comum da Amazônia, foi integrada pelo Tambor 
de Mina e nomeada de “linha de cura ou pena e maracá”.

O hibridismo religioso presente no Tambor de Mina e outros aspectos 
relacionados a essa religião afro-brasileira estão representados no poema 
“Toiá Verequête”, presente na obra Batuque, de Bruno de Menezes, objetos 
das próximas seções deste estudo.

3 Bruno de Menezes e o seu Batuque

Bento Bruno de Menezes, ou simplesmente Bruno de Menezes, 
nasceu em 21 de março de 1893, na cidade de Belém (Pará), e faleceu 
em 2 de setembro de 1963, em Manaus (Amazonas). Ele era um literato 
negro, autodidata, que morou na periferia de Belém, chamada Jurunas. 
Foi membro da Academia Paraense de Letras, desde 1944, e fez parte do 
Instituto Histórico e Geográfico do Pará e da Comissão Paraense de Folclore. 
Publicou seis coletâneas de poemas, Crucifixo (1920), Bailado lunar (1924), 
Batuque (1931), Lua sonâmbula (1953), Poema para Fortaleza (1957) e 
Onze sonetos (1090); uma novela, Maria Dagmar (1950); um romance, 
Candunga (1954); dois estudos sobre cultura popular, Boi Bumbá – auto 
popular (1958) e São Benedito da Praia – folclore do ver-o-peso (1959); e 
um estudo literário, À margem do Cuia Pitinga (1937). Ganhou dois prêmios 
literários: o Prêmio Estado do Pará, por Candunga; e o Prêmio Cidade de 
São Jorge dos Ilhéus, na Bahia, por Onze sonetos.

Bruno de Menezes é um literato pouco conhecido nacionalmente 
e está invisibilizado na historiografia literária do país, mesmo tendo sido 
um dos responsáveis pela existência do Modernismo do Pará, visto que 
ele liderou o grupo artístico-literário-popular Academia do Peixe Frito, 
fundou a revista Belém Nova – na qual foram manifestadas as proposições 
de renovação estética na capital paraense –, em 1923, e publicou a obra 
inauguradora do Modernismo paraense, Bailado lunar.

Segundo Aldrin Moura de Figueiredo (2001, p. 219-220), a Academia 
do Peixe Frito foi formada por jovens boêmios (sendo a maioria moradores 
das periferias de Belém), que se reuniam em espaços populares da capital 
paraense para falar de literatura e de outras temáticas relacionadas ao 



235Eixo Roda, Belo Horizonte, v. 32, n. 4, p. 229-243, 2023

contexto sociocultural da primeira metade do século XX. Este grupo de 
intelectuais e artistas de origem popular se uniu a outro grupo, a Academia ao 
Ar Livre, de origem elitista. Essa união se deu por conta de um ideal comum 
entre os dois grupos, o desejo de promover uma inovação estético-literária 
em Belém. Dessa forma, surgiu, em 1921, a Associação dos Novos. Essa 
Associação produziu vários textos que disseminaram ideias de renovação 
artística e que foram publicados na revista Belém Nova.

De acordo com Paulo Nunes (2002), se Bailado lunar é o texto literário 
inaugural, Batuque, também de Bruno de Menezes, é a obra que consolidou 
o movimento modernista no Pará, por conter em seus poemas elementos 
relacionados tanto à renovação estética quanto à questão temática. Esse texto 
poético é composto por 20 poemas, nos quais percebe-se a representação 
da cultura, memória, musicalidade e ancestralidade dos afrodescendentes, 
além do cotidiano e dos aspectos socioculturais relacionados à população 
da periferia de Belém do início da década de 30 do século XX.

Dentre as temáticas abordadas em Batuque, enfatiza-se nesse estudo 
a afro-religiosidade. Nessa obra, Bruno de Menezes traz aspectos da religião 
de matriz africana nos seguintes poemas: “Mãe Preta”; “São João do 
folclore e mangericos…”; “Toiá Verequête” (objeto de estudo deste artigo); 
“Cachaça”; “Oração da Cabra Preta”; e “Liamba”. Entre esses, a relação 
entre afrorreligião e literatura é mais forte e explícita em “Toiá Verequête”, 
no qual Bruno de Menezes brinda seus leitores com um poema sobre a 
manifestação do vodum Toiá Verequête, incorporado na Mãe Ambrosina 
em uma guma (terreiro). O mencionado texto poético traz elementos da 
afrorreligião Tambor de Mina, conforme depreende-se na sequência.

4 Análise do poema “Toiá Verequête”

No poema “Toiá Verequête”, presente na obra Batuque, uma voz 
poética conta em versos a incorporação – isto é, uma “prática na qual a 
entidade ancestral se manifesta e se comunica” (Valcacio, 2022, p. 11) – do 
vodum Toiá Verequête na mãe de santo Ambrosina, em uma guma. Toiá 
Verequête é um vodum adorado na África pelo povo jeje e no Brasil, nos 
estados do Maranhão e Pará, conforme afirma Naiara Larissa Raiol Valcacio 
(2022, p. 16). Os voduns, assim como os orixás, são entidades espirituais 
africanas, sendo cultuados e incorporados no Tambor de Mina, como 
pontua Mundicarmo Maria Rocha Ferretti (1996, p. 16). De acordo com 



236Eixo Roda, Belo Horizonte, v. 32, n. 4, p. 229-243, 2023

Anaíza Vergolino (2003), os voduns têm aspectos humanos, como o ato de 
fumar, conforme percebe-se no poema de Bruno de Menezes, quando Toiá 
Verequête, incorporado em Mãe Ambrosina (que está em “estado de santo”) 
pede charuto, fumo que só uma entidade espiritual pode pedir.

Abaixo, cita-se o mencionado poema em sua totalidade, para que, na 
sequência, seja realizada a sua análise, a partir de cada uma de suas estrofes:

A voz de Ambrosina em “estado de santo”
virou masculina.
O corpo tomou jeitão de homem mesmo.
Pediu um charuto dos puros Bahia
depois acendeu soprando a fumaça.

Seus olhos brilharam.
Aí o “terreiro” num gira girando
entrou na tirada cantada do “ponto”.
Era a “obrigação” de Mãe Ambrosina
falando quimbundo na língua de Mina.

“Toiá Verequête!”
“Toiá Verequête!”

O santo dos pretos o São Benedito
tomou logo conta de mãe Ambrosina
fez do corpo dela o que ele queria.

Então todo “filho de santo” escutou.
E pai Verequête falou como um príncipe
da terra africana que o branco assaltou.

Ele tinha sofrido chicote no tronco
mais tarde foi amo criando menino
e nunca odiava sabia sofrer.
Até nem comia pra dar seu quinhão
a quem ele via com fome demais.



237Eixo Roda, Belo Horizonte, v. 32, n. 4, p. 229-243, 2023

“Toiá Verequête!”
“Toiá Verequête!”

E todos vieram pedir sua benção,
beijando o rosário de contas e “lágrimas”
que a muitos foi dado por Mãe Ambrosina,
a “mãe do terreiro”.

Até que uma “feita” se pôs a chorar,
pedindo perdão tremendo na fala,
porque não cumprira com o voto sagrado.
Então “Verequête” lhe pôs a mão santa
sobre a carapinha cheirando a mutamba.

“Toiá Verequête!”

E Mãe Ambrosina
enquanto os forçudos mulatos suados
malhavam no “lé” no “rum” no “rumpi”
foi se retirando num passo de imagem,
até que sumiu no fim do “pegí”.
(Menezes, 1984, p. 242-243)

Na estrofe inicial do poema, percebe-se que houve uma mudança no 
comportamento na personagem Ambrosina, pois é dito que sua expressão 
corporal ficou “masculina”. Esse processo ocorre porque na incorporação, 
como informa Naiara Larissa Raiol Valcacio (2022, p. 10), o “cavalo de 
santo” (pessoa na qual a entidade se manifesta) entra em transe (em outro 
estado de consciência) e ocorre a incorporação, desse modo a pessoa assume 
a identidade da entidade que surge no gira (roda ritual da afrorreligião, 
acompanhada com dança e cânticos). Ou seja, Ambrosina é o cavalo de santo 
que, em transe, assume a identidade masculina da entidade Toiá Verequête, 
justamente porque o seu corpo é o meio que torna concreta a presença do 
vodum no terreiro, como podemos ver nos versos “tomou logo conta de mãe 
Ambrosina/fez do corpo dela o que ele queria”. Nessas passagens do poema, 
vemos que Bruno de Menezes trouxe a relação do corpo com a afrorreligião, 



238Eixo Roda, Belo Horizonte, v. 32, n. 4, p. 229-243, 2023

algo que foi essencial para os negros resistirem ao aniquilamento perpetrado 
pelo colonialismo escravocrata.

Na segunda estrofe, a voz poética relata que, com essa incorporação 
de Ambrosina, as pessoas do terreiro, no “gira”, começam a fazer um 
movimento circular, cantando “ponto”, como são conhecidas as músicas 
rituais da afrorreligião (Luca, 2010, p. 242). Nessa parte, quando se menciona 
“Mãe Ambrosina”, sabemos que Ambrosina é na verdade a mãe de santo, ou 
seja, a liderança daquele terreiro. Nessa parte também é revelado, no refrão, 
qual é a entidade espiritual que ela incorporou, o vodum Toiá Verequetê.

Ainda na segunda estrofe, a voz poética informa que Mãe Ambrosina 
tem uma “obrigação”. Na afrorreligião Tambor de Mina, os voduns são 
homenageados nas chamadas “festas de obrigação da Casa”, que são festas 
que fazem parte do calendário religioso, as quais, muitas vezes, acontecem 
no mesmo período do calendário festivo dos santos católicos, pois as 
entidades têm correspondência com os santos do catolicismo. Por exemplo, 
no segundo domingo de agosto dedica-se uma festa para Toiá Verequête, 
que coincide com a festividade dedicada a São Benedito, pelos católicos. 
Assim, visto que “obrigações” são “oferendas rituais que os médiuns são 
obrigados a fazer para suas entidades a fim de que mantenha o equilíbrio de 
sua vida” (Luca, 2010, p. 240), o “gira” é a concretização da obrigação que 
Mãe Ambrosina, como cavalo de santo, tinha com sua entidade espiritual, 
Toiá Verequête. Esta divindade, ao se incorporar na mãe de santo, ficou 
encantada (“Seus olhos brilharam”) com aquele gira. A voz poética também 
cita que a mãe de santo, ao incorporar Toiá Verequête, passa a falar durante 
o estado de transe em “quimbundo”, língua africana na qual a entidade 
espiritual (oriunda da África) se expressa.

Após a segunda estrofe, encontramos o refrão do poema, o qual se 
repetirá mais duas vezes, posteriormente. Nesse refrão, temos o nome do 
vodum expressado duas vezes, entre aspas e acompanhado de um ponto de 
exclamação. De acordo com Mundicarmo Maria Rocha Ferretti (1996, p. 
73), as entidades espirituais do Tambor de Mina vêm para a Terra (nosso 
plano) quando “são chamadas, principalmente, pronunciando-se seus 
nomes e cantando-se uma de suas ‘doutrinas’ (uma das músicas de sua 
família)”. Portanto, o refrão do poema não é um enunciado da voz poética 
que conduz o poema, mas sim outras vozes presentes na guma que invocam 
a entidade, pelo nome, para ela incorporar na Mãe Ambrosina. Logo, a 



239Eixo Roda, Belo Horizonte, v. 32, n. 4, p. 229-243, 2023

repetição ao longo do poema cria um ritmo de musicalidade característico 
do gira, configurando, para Luiz Augusto Pinheiro Leal (2011, p. 54), 
uma representação da sonoridade emitida no terreiro. Na estrofe seguinte, 
percebemos que o vodum ouviu o chamado e tornou-se presente no terreiro 
através da médium.

Na quarta estrofe, quando a voz poética relata que Mãe Ambrosina 
está em transe e Toiá Verequête está incorporado nela, cita-se o vodum pelo 
nome de São Benedito, conhecido popularmente como o “santo dos pretos”. 
Isto ocorre porque, como já mencionado, os voduns são equivalentes aos 
santos católicos. Por isso, por vezes, também são conhecidos pelo nome não 
africano e os ritos a essas entidades africanas são realizados no mesmo dia 
de festejo do santo católico correspondente, conforme Mundicarmo Maria 
Rocha Ferretti (1996, p. 45). Toiá Verequête é associado no poema ao santo 
católico São Benedito, e isso pode ser entendido como uma representação 
do hibridismo religioso, comentado, por Abdias do Nascimento (1978, p. 
108), como a forma que os povos africanos encontraram para guardar as suas 
divindades, quando foram traficados para o Brasil e obrigados a praticarem 
as manifestações culturais do opressor (europeu), como a religião católica.

Na quinta estrofe, a voz poética nos conta que Toiá Verequête 
começou a falar com os “filhos de santo”, isto é, as pessoas iniciadas 
que estão sob responsabilidade ritual de uma mãe ou pai de santo (Luca, 
2010, p. 237). Os iniciados são pessoas que estão se preparando para se 
tornarem filhos de uma entidade espiritual. A voz poética ressalta o modo 
como o Toiá Verequête se pronunciou, como alguém pertencente à nobreza 
africana, evidenciando que a entidade é oriunda de uma região que foi 
explorada e espoliada pelos colonizadores europeus. Assim, pode-se dizer 
que a voz poética não só enaltece a entidade, como também transmite uma 
representação do discurso do vodum, o qual fala como um príncipe de um 
reino africano que foi invadido, violentado, colonizado e explorado pelo 
branco europeu ocidental.

Na sexta estrofe, a voz poética relata, primeiro, que Toiá Verequête 
contou que foi chicoteado no tronco e que criou um menino, sendo amo 
dele. Nesse trecho, percebe-se que Verequête é negro, ao relatar que passou 
por formas de violência e exploração que os africanos negros escravizados 
sofreram no contexto escravocrata brasileiro. Taissa Tavernard de Luca 



240Eixo Roda, Belo Horizonte, v. 32, n. 4, p. 229-243, 2023

(2010, p. 67) explica que os voduns, muitas vezes, são ancestrais negros, 
como é o caso no poema aqui analisado.

Na oitava estrofe, a voz poética conta que, após a fala de Toiá 
Verequête, os “filhos de santo” pediram a benção, beijando o presente que 
a mãe de santo Ambrosina deu para a sua entidade, um “rosário de contas 
e ‘lágrimas’”. Esse objeto, segundo Naiara Larissa Raiol Valcacio (2022, p. 
20), é um colar litúrgico sagrado, usado pelos adeptos do Tambor de Mina, 
feito de uma semente conhecida como “lágrimas de Nossa Senhora”, a qual é 
utilizada em rituais de outra afrorreligião, a umbanda. Nessa parte do poema, 
percebe-se o modo como a entidade é vista pelos fiéis do Tambor de Mina 
(como um ser sagrado) e o hibridismo religioso, pois o objeto litúrgico é 
feito do mesmo material utilizado na Umbanda.

Na nona estrofe, a voz poética comenta que uma “feita”, alguém que 
já passou pelo rito de iniciação na religião Tambor de Mina (Luca, 2010, 
p. 236), começou a chorar e pedir perdão, com tremor na fala, por não ter 
cumprido o voto sagrado, ou seja, não tinha realizado a sua obrigação e 
estava arrependida. Taissa Tavernard de Luca (2010, p. 240) esclarece 
que o não cumprimento da obrigação resulta “em punição dada em forma 
de peia ou de infortúnio”, isso talvez explique o motivo do nervosismo e 
arrependimento da filha de santo. Como resposta, Toiá Verequête apenas 
coloca a mão sobre o cabelo crespo (“carapinha”) da iniciada, que tinha 
o cheiro de “mutamba”, uma fruta cujo óleo é utilizado no cabelo. O ato 
de pôr a mão sobre a cabeça da feita significa que ela não será castigada. 
Nesses versos, o termo “carapinha” dá indício de que se tratava de uma 
mulher negra.

Na 11ª e última estrofe, a voz poética relata o fim do transe, 
contando que a mãe de santo foi se retirando do gira em direção ao altar 
sagrado (“pegí”), onde sumiu. O verso “E Mãe Ambrosina” indica que Toiá 
Verequête não está mais incorporado na mãe de santo. Neste trecho final, 
ainda há a menção aos tamboreiros do terreiro, destacando que são negros 
e estão tocando (malhando) o “lê”, “rum” e “rumpi”, que são tambores 
verticais cobertos com couro animal em uma só das suas extremidades e são 
sustentados por cavalete de madeira ou ferro. Esses tambores se distinguem 
por seu tamanho, o primeiro (lê) é o menor, o segundo (rum) é o maior 
e o terceiro (rumpi) o mediano, todos eles tocados com as mãos. Os três 



241Eixo Roda, Belo Horizonte, v. 32, n. 4, p. 229-243, 2023

instrumentos musicais são característicos da musicalidade na guma e muito 
importantes para o ritual do Tambor de Mina.

Ao final da análise, percebe-se que em “Toiá Verequête” Bruno de 
Menezes compôs um poema que tematiza o ritual do Tambor de Mina, 
destacando elementos ritualísticos dessa afrorreligião, como o gira, a 
incorporação, o transe, os artefatos litúrgicos, a musicalidade. O literato 
traz em seus versos vocábulos de origem africana incorporados ao léxico 
do português brasileiro (como “terreiro”, “quimbundo”, “carapinha”, 
“mutamba”), além de palavras do próprio universo linguístico do terreiro 
(como “estado de santo”, “gira”, “ponto”, “obrigação”, “feita”, “mãe do 
terreiro”, “lê”, “rum”, “rumpi”, “pegí”). Ao trazer esses léxicos relacionados 
ao Tambor de Mina, conforme pontua Mariana Janaina dos Santos Alves 
(2021, p. 252-254), Bruno representa em seu texto poético uma linguagem 
associada ao referido grupo religioso. Desse modo, o poema meneziano não 
é tão acessível para os leitores em geral. Entretanto, quem lê o texto poético 
“Toiá Verequête” é direcionado para o universo da afrorreligião Tambor de 
Mina e para as “maneiras de ser e fazer dos indivíduos que nela depositam, 
tanto modelos de ação, quanto de representação” (Alves, 2021, p. 254). A 
partir de seu poema, Bruno de Menezes possibilita ao leitor visualizar o 
ritual na guma, com a expressão “gira girando” (presente no verso dois da 
segunda estrofe), e perceber como é o transe, ao descrever o início e o fim 
da incorporação. O texto literário do poeta negro também faz o leitor ter 
uma ideia da sonoridade no terreiro, com o refrão que se repete e que tem a 
presença do ponto de exclamação, o qual marca graficamente a entonação 
dos mineiros ao chamarem a entidade espiritual Toiá Verequête.

5 Considerações finais

O Tambor de Mina foi inserido no Brasil por africanos negros 
traficados ao Maranhão para serem mão de obra escravizada. Essa religião, 
como outras de matriz africana, foi uma das manifestações culturais que os 
povos da África preservaram, apesar da imposição cultural e da opressão 
violenta por parte do europeu colonizador. Quando os maranhenses 
migraram para Belém do Pará, para trabalharem nos seringais na extração 
do látex, levaram a sua cultura, como a mencionada afrorreligião.

Bruno de Menezes, ao colocar em seu poema uma mãe de santo 
e um vodum como personagens principais e a guma como espaço de um 



242Eixo Roda, Belo Horizonte, v. 32, n. 4, p. 229-243, 2023

texto poético, contribui para a valorização da afrorreligião Tambor de Mina. 
O ponto de vista construído pelo literato em seu poema não folcloriza ou 
erotiza os personagens negros. Pelo contrário, valoriza o protagonismo 
destes e de sua cultura ancestral.

No poema “Toiá Verequête”, Bruno de Menezes não demoniza 
a entidade espiritual, ao contrário, coloca-a como um ser sagrado, uma 
autoridade, que perdoa, acolhe e pratica boas ações, mesmo após sofrer 
violências no mundo encarnado, durante o período do colonialismo 
escravocrata. Assim, o texto poético do escritor afro-brasileiro se contrapõe 
ao imaginário social hegemônico racista. O literato traz a guma para o foco 
do poema e a destaca como um ambiente sacro, que tem uma mulher como 
liderança espiritual e que é frequentado por negros.

No poema de Menezes analisado neste artigo, o negro brasileiro é 
representado na figura dos tamboreiros e da feita, que simbolizam os adeptos 
do Tambor de Mina. Por meio do gira no terreiro, os fiéis entram em contato 
com a sua ancestralidade africana, personificada no texto poético por meio 
de Toiá Verequête, entidade pela qual os praticantes da afrorreligião têm 
um ponto de vista crítico do que foi a colonização europeia e a escravidão 
no Brasil. Os detalhes dessa produção literária fazem Bruno de Menezes 
ser visto, de acordo com Luiz Augusto Pinheiro Leal, como um “assíduo 
frequentador dos terreiros” (2011, p. 52). Dessa forma, a interação entre 
escritura e experiência proporciona ao leitor ser impactado pela poética 
meneziana, visto que o poema de Bruno propicia um mergulho nas 
“reminiscências de um conhecedor de crenças e cultos, terreiros, cânticos 
e outras manifestações religiosas” (Alves, 2021, p. 241), que reivindica a 
sua identidade afro e a inclui em sua poética.

Referências

ALVES, M. J. dos S. Batuqueopiques: tradução cultural e negritude nos 
poemas de Léopold Sédar Senghor e Bruno de Menezes. 2021. 292 f. 
Tese (Doutorado em Estudos Literários) – Faculdade de Ciências e Letras, 
Universidade Estadual Paulista, Araraquara, 2021. Disponível em: http://
hdl.handle.net/11449/210993. Acesso em: 11 mar. 2023.
DUARTE, E. de A. Por um conceito de literatura afro-brasileira. Terceira 
Margem, Rio de Janeiro, v. 14, n. 23, p. 113-138, jul./dez. 2010. Disponível 



243Eixo Roda, Belo Horizonte, v. 32, n. 4, p. 229-243, 2023

Data de submissão: 14/03/2023. Data de aprovação: 12/09/2023.

em: https://revistas.ufrj.br/index.php/tm/article/view/10953/8012. Acesso 
em: 11 mar. 2023.
FERRETTI, M. M. R. Desceu na guma: o caboclo do Tambor de Mina no 
processo de mudança de um terreiro de São Luís – a Casa Fanti-Ashanti. 
São Luís: EDUFMA, 1996.
FIGUEIREDO, A. M. de. Eternos modernos: uma história social da arte e 
da literatura na Amazônia, 1908-1929. 2001. 315 f. Tese (Doutorado em 
História Social) – Instituto de Filosofia e Ciências Humanas, Universidade 
Estadual de Campinas, 2001. Disponível em: https://repositorio.unicamp.
br/acervo/detalhe/218808. Acesso em: 11 mar. 2023.
LEAL, L. A. P. Nossos intelectuais e os chefes de mandinga: repressão, 
engajamento e liberdade de culto na Amazônia (1937-1951). 2011. 231 f. 
Tese (Doutorado em Estudos Étnicos e Africanos) – Faculdade de Filosofia 
e Ciências Humanas, Universidade Federal da Bahia, Salvador, 2011. 
Disponível em: https://repositorio.ufba.br/bitstream/ri/8602/1/Leal.pdf. 
Acesso em: 11 mar. 2023.
LUCA, T. T. de. Tem branco na guma: a nobreza europeia montou corte na 
encantaria mineira. 2010. 260 f. Tese (Doutorado em Ciências Sociais) – 
Instituto de Filosofia e Ciências Humanas, Universidade Federal do Pará, 
Belém, 2010.
MENEZES, B. de. Batuque: poemas. 6. ed. Belém: Editora Conselho 
Estadual de Cultura, 1984.
NASCIMENTO, A. do. O genocídio do negro brasileiro: processo de um 
racismo mascarado. Rio de Janeiro: Editora Paz e Terra, 1978.
NUNES, P. Os brasis contidos no Brasil: a modernidade na Amazônia. 
Revista Princípios, São Paulo, n. 65, p. 68-72, maio/jun./jul. 2002. 
Disponível em: https://www.marxists.org/portugues/tematica/revistas/
principios/pdf/065.pdf. Acesso em: 11 mar. 2023.
VALCACIO, N. L. R. Memória, transe e sincretismo: ensaio sobre as narrativas 
do poema “Toiá Verequête” de Bruno de Menezes. 2022. 28 f. Trabalho de 
Conclusão de Curso (Licenciatura em Ciências da Religião) – Centro de 
Ciências Sociais e Educação, Universidade do Estado do Pará, Belém, 2022.
VERGOLINO, A. Os cultos afro no Pará. In: FONTES, E. J. (org.). 
Contando a história do Pará: diálogos entre a Antropologia e a História. 
Belém: Emotion, 2003. p. 10-34.



Eixo Roda, Belo Horizonte, v. 32, n. 4, p. 244-260, 2023
eISSN: 2358-9787 | DOI: 10.17851/2358-9787.32.4.244-260

Semiótica de Úrsula, o aberrante

Ursula’s Semiotics, The Aberrant

Luciano Barbosa Justino
Universidade Estadual da Paraíba (UEPB), Campina Grande, Paraíba / Brasil
lucianobjustino@hotmail.com

http://orcid.org/0000-0001-8274-9629

Resumo: O objetivo desta leitura de Úrsula, obra de Maria Firmina dos Reis publicado 
originalmente em 1859, primeiro romance a semiotizar o navio negreiro e outras tantas e 
relevantes primeiridades, é explorar, com base no episódio da Preta Susana, um capítulo 
estranho e destoante, como ele tensiona o núcleo dominante da trama, no qual, apesar 
do que tem dito a fortuna crítica da obra, faltam o trabalho escravo e uma produção de 
subjetividade eminentemente negra. É a irrupção da máquina capitalista da escravidão no 
capítulo aberrante “A preta Susana”, que a ideologia da forma teima em tentar ocultar, o 
foco deste artigo. Entende-se que o mérito e a atualidade inescapável do romance devem-se 
à tensão instaurada pela semiotização destes dois mundos, da ideologia da forma romântica 
escravista, recorrente em todo o romance, posta em face da irrupção de um lugar de fala 
contundentemente negro que Susana dá a ver no capítulo IX, analisados à luz dos conceitos 
de objeto imediato e de objeto dinâmico da Semiótica.
Palavras-chave: Úrsula; A preta Susana; Semiótica negra; Maria Firmina dos Reis.

Abstract: The aim of this reading of Úrsula, the novel by Maria Firmina dos Reis originally 
published in 1859, the first Afro-Brazilian novel, the first novel to semiotize the slave 
ship and many other relevant firsts, is explore, based on the episode of Preta Susana, a 
strange and discordant chapter, how it tensions the dominant core of the plot, in which, 
despite what the critical fortune of the work has said, slave labor and an eminently black 
subjectivity production are missing. It is the irruption of the capitalist machine of slavery 
in the aberrant chapter “A preta Susana”, which the ideology of form insists on trying to 
hide, is the focus of this article. It is understood that the merit and inescapable relevance 
of the novel are due to the tension established by the semiotization of these two worlds, 
the ideology of the romantic slave-owning form, recurrent throughout the novel, faced 
with the irruption of a strikingly black place of speech that Susana shows in chapter IX, 
analyzed in the light of the concepts of immediate object and dynamic object of Semiotics.
Keywords: Ursula; A preta Susana; Black semiotics; Maria Firmina dos Reis.



245Eixo Roda, Belo Horizonte, v. 32, n. 4, p. 244-260, 2023

Quero ler Úrsula, de Maria Firmina dos Reis, com base em dois 
aspectos que me parecem dos mais relevantes na literatura negra brasileira, 
a saber: da intermidialidade e da potência dos pobres. Para tanto, é preciso 
que entendamos a intermidialidade para além da chave inter-artística, que 
no momento em que Firmina dos Reis escreve ainda nem se constituiu, pelo 
menos como pensamos nela ao longo do século XX e após.

A intermidialidade contemporânea de Úrsula é o modo como mantém 
a voz como semiose fundamental para se pensar a potência dos pobres, lá, 
em 1859, no momento em que o romance se afirma como o gênero por 
excelência do discurso literário.

É na tensão desse processo, da intermidialidade da voz e do/
no romance como uma maneira de manter aberta uma política da 
interculturalidade, que faz de Úrsula um romance contemporâneo. Em outras 
palavras, Úrsula me interessa pela tensão que deixa aberta entre a cultura 
do capitalismo, e de sua produção de subjetividade, em cuja elaboração o 
romance literário desempenha papel de relevância, e os outros mundos dos 
negros escravizados, com suas culturas ancestrais, subculturas de agora, 
suas mídias, e seus outros processos de singularização, que têm na semiose 
da voz sua forma própria de resistência.

Para fins metodológicos e de diálogo com a ótima fortuna crítica da 
obra, divido o artigo em dois movimentos, para juntá-los ao final, sem o fazê-
lo completamente: um do núcleo central do romance, o enlace romântico/
amoroso e delirante entre Úrsula, Tancredo, Fernando P., o comendador, 
e Túlio, que chamaria, lembrando o Gilles Deleuze de Crítica e clínica 
(2011), de um devir-Homem, por sua base patriarcal e escravista. O outro, 
o aberrante capítulo IX, “A preta Susana”, devir-mulher, devir-negro.

Mas por que estriar a obra desta maneira? Porque vejo na crítica uma 
diluição e indistinção entre uns e outros. Como se o aberrante-Susana, este 
capítulo inadequado, desnecessário, “mal-cosido”, expressão de Roberto 
Schwarz sobre o Memórias póstumas de Brás Cubas de Machado de Assis 
(2012) adequada aqui, irradiasse sobre os outros e o núcleo central toda a 
ética-política da obra.

Discordo. É na tensão entre a ética política do capítulo IX e, por 
extensão da Preta Susana como diferença e singularidade, e o núcleo dos 
protagonistas onde está o mérito e a profunda atualidade do livro. Diluir 
tudo, talvez para “salvar” Firmina dos Reis do esquecimento e mostrar sua 



246Eixo Roda, Belo Horizonte, v. 32, n. 4, p. 244-260, 2023

pertinência agora, é perder o melhor, a fissura, que o capítulo IX expõe e 
inventa, faz circular e atravessar, no mundo mesquinho e de privilégios dos 
protagonistas, inclusive Túlio, por uma preta irredutível a toda identidade 
apriorística imaginada pelos delírios de quem detém a palavra.

“A preta Susana” interrompe o fluxo da narrativa e tenciona esse 
fechamento bolorento do enredo, típico da ideologia do romance do 
romantismo romântico, perdoai a cacofonia, que nem é bom nem medíocre, 
e o coloca em face de outras agências, outros modos de vida e de dimensões 
do tempo, do trabalho, da “terra”.

Susana é um inverossímil esgarçado no romance, inverossímil 
porque inadequado e frouxo. Sob este aspecto, trata-se de um mal romance 
do ponto de vista estético e literário. Mas hoje quem se importa com isso? 
É um episódio que funciona sozinho, quase como um conto enxertado ou 
uma ideia para um outro romance e que, ao contrário do que diz a ótima 
crítica sobre ele, não muda nada nos papeis desempenhados pelo núcleo 
dos protagonistas; ela simplesmente o atravessa deixando fissuras, rastros e 
resíduos, não nos protagonistas ou na narradora, mas na leitura e no leitor. O 
romance segue seu curso para a resolução imaginária típica das convenções 
do gênero sob o romantismo brasileiro.

É com o episódio tensionante, ex-cêntrico, da Preta Susana, num 
romance tão tradicional que retomo a estratégia de leitura do que venho 
chamando de uma semiótica negra, para observar a relação entre narração, 
história e produção de subjetividade a partir dos conceitos de objeto imediato 
e de objeto dinâmico da semiótica de matriz peirceana, para encontrar, como 
diferença e radicalidade, a voz, a voz de Susana como instância “aberrante” 
(Lapoujade, 2017).

Em resumo, quero aqui fazer dois movimentos em torno de dois 
objetos, no sentido peirceano do termo: 1. o universo dos protagonistas, 
Tancredo, Úrsula e Fernando P., e quais objetos são “percebidos” e 
“nomeados” nesse estrato da narrativa; 2. o discurso da preta Susana no 
capítulo IX, fazendo-me as mesmas perguntas feitas para o estrato anterior, 
mas acentuando a singularidade desta personagem e deste capítulo.



247Eixo Roda, Belo Horizonte, v. 32, n. 4, p. 244-260, 2023

1 Os objetos imediatos do romantismo romântico e seus mundos 
possíveis

Todo livro, como todo signo, toda palavra, cor, figura ou som, cheiro 
ou sabor, semiotiza um estado do mundo, “nomeia” e torna “imediato”, 
através do signo, um existente, que pode ser tanto o contexto da escravidão 
no Brasil do 19, como em Úrsula, quanto uma saudade, um cansaço, um 
cheiro que acende a memória, uma pedra, como no conhecido poema de 
Drummond.

No fundamental Semiótica básica (1990), John Deely conta uma 
pequena narrativa para ilustrar o que é o objeto para semiótica ou quando 
um objeto constitui semiose: um dia um jardineiro encontra um pedaço de 
coisa atrapalhando a cartografia de seu jardim, vai pô-lo no lixo, óbvio. 
Um paleontólogo, atento como todo paleontólogo, corre e o salva, não uma 
coisa, mas um fóssil do Pleistoceno de grande importância para a pesquisa 
dele e para a paleontologia em geral.

A atividade do paleontólogo é a de todo narrador, dar estruturalidade 
sensível ao lixo do jardineiro que, a seu modo, já interpreta: não presta, é 
lixo. A diferença entre eles, paleontólogo e jardineiro, é apenas de estrato 
e de tipologia das ações, porque sob este aspecto, ambos constituem 
signo, seja lixo seja descoberta. Para uma mente humana, de jardineiro, de 
paleontólogo ou de narrador, um osso nunca está só, nunca é o que é, sem 
deixar de sê-lo a toda vez.

Nas palavras de Lucia Santaella (2002, p. 15), objeto imediato é “o 
modo como o signo representa, indica, se assemelha, sugere, evoca aquilo 
a que ele se refere”. Num romance como Úrsula, o objeto imediato é o 
mundo tal qual dado a ler, sem tirar nem pôr, exatamente, suas palavras, 
sua sintaxe, seu ritmo etc. e o que eles engendram de mundo significante. 
Winfried Nöth, no seu Panorama da semiótica, afirma que é “imediato” 
o “objeto dentro do signo, o objeto como o signo o representa e cujo ser 
depende, portanto, da representação dele no signo” (Nöth, 1995, p. 68).

Para ele, o objeto dinâmico é o “objeto fora do signo, a realidade 
que, de certa maneira, realiza a atribuição do signo à sua representação” 
(Nöth, 1995, p. 68). Sobre o objeto dinâmico, afirma Santaella:

Quando pronunciamos uma frase, nossas palavras falam de alguma 
coisa, se referem a algo, se aplicam a uma determinada situação 



248Eixo Roda, Belo Horizonte, v. 32, n. 4, p. 244-260, 2023

ou estado de coisas. Elas têm um contexto. Esse algo a que elas se 
reportam é o seu objeto dinâmico (Santaella, 2002, p. 15).

Parto dessa distinção dos objetos da semiótica para reler Úrsula, 
porque parece-me bastante operacional para dar conta daquilo que o romance 
invisibiliza ao estabelecer seu objeto imediato exclusivamente centrado nas 
relações afetivas entre os protagonistas, a partir das quais tudo decorre.

Qual é efetivamente o objeto dinâmico de Úrsula? Comecemos pelos 
objetos imediatos da obra O enredo de Úrsula é um mamão com açúcar 
hollywoodiano, muito sangue e muita lágrima em torno do triângulo amoroso 
Tancredo, Úrsula e Fernando P., o comendador.

Tancredo, depois de cair do cavalo na mata, é salvo por Túlio, um 
escravo. Grato, Tancredo o alforria. Túlio, por gratidão, o segue na vida 
e na morte.

Durante a convalescença na casa de Luísa B., mãe de Úrsula, 
Tancredo se enamora dela: é correspondido. Momento antes de casar 
com Úrsula, Tancredo é assassinado pelo comendador, obcecado por ela. 
Na emboscada, Túlio também está junto, e morre. Úrsula casa-se com o 
comendador, mas enlouquece.

O epílogo: após uma vida de violência e desmando, assim nos 
sugere a narração, Fernando P., o comendador, se recolhe no “Convento 
das carmelitas” até sua morte, onde passa a se chamar Frei Luis de Santa 
Úrsula (que loucura). Deus há de julgá-lo, espera-se.

É isso.
Há uma ideologia da forma que achata todos os personagens 

num mesmo barco, um estranho ambiente escravocrata sem o trabalho, 
cuja lacuna, infelizmente, não vejo a fortuna crítica da obra explorar. 
Impressiona nesse núcleo duro na obra como ninguém trabalha. Ou seja, a 
máquina política, econômica, tecnológica e de produção de subjetividade da 
escravidão enquanto objeto dinâmico não aparece. O que temos são relações 
de afeto artificiais, abstratas, universais, em uma palavra, românticas, sem 
lastro histórico algum, o que faz com que os personagens principais se 
pareçam com tipos de densidade, porque as relações sociais que agenciam 
não sustentam os afetos, intensivos, que portam. Um leitor maledicente 
diria: é uma narrativa de machos, e de machos desocupados; pior, de macho 
adultos e brancos cuja única ocupação é a posse de uma mulher, Úrsula.



249Eixo Roda, Belo Horizonte, v. 32, n. 4, p. 244-260, 2023

O escravo de Tancredo, Túlio, participa disso tudo, não como 
diferença, mas como repetição do mesmo. A crítica tem chamado atenção 
para o modo como a narrativa equipara o senhor e o escravo. Verdade, 
mas acredito que não para romper, e sim manter a ordem. Voltarei a Túlio 
mais tarde.

Úrsula é um romance político, de um abolicionismo conservador, 
porque é inerente a ele a tensão entre as ações do núcleo principal e os modos 
como a narradora invasiva e participante indicia outros mundos para além 
do imaginário romântico, mas que não acontecem, goram, que uma leitura 
verdadeiramente política consegue enxergar como potências incômodas e 
inconfessáveis que logo são postas para debaixo do tapete das resoluções 
imaginárias do romance romântico.

A narradora não deixa os objetos entregues a si mesmos, nem dá 
margem para que eles se percam. Ela os significa, julgando-os, o que 
implica dizer que os paralisa. E aqui, começo a abrir a dissidência, o ethos 
discursivo do romance, se assim se pode dizer, é o de Tancredo. Ao tomar a 
palavra, a narradora, que sempre toma a palavra, engendra antes o lugar de 
fala de Tancredo, do cordial e compreensivo Tancredo, ele mesmo senhor 
de escravo, que o de uma mulher negra que, se questiona a escravidão, 
não produz nenhuma crítica a Tancredo nem ao modo como ele mantém 
a servidão de Túlio, seja pela própria ordem escrava seja, posteriormente, 
pelo afeto da lealdade que este lhe devota.

São várias as passagens como esta:

Senhor Deus! Quando calará no peito do homem a tua sublime 
máxima — ama a teu próximo como a ti mesmo –, e deixará de 
oprimir com tão repreensível injustiça ao seu semelhante!… Àquele 
que também era livre no seu país…, Àquele que é seu irmão? (Reis, 
2009, p. 23).

Atente-se ao uso das reticências separando os dois “objetos”, “aquele 
que também era no seu país… Àquele que é seu irmão?”. O imaginário 
cristão sempre toma as rédeas, como um superego que não permite que outros 
devires cheguem à superfície e levam a narrativa para outro caminho, para 
engendrar outro objeto dinâmico a dar margem a outros mundos do mundo.

Outro fragmento significativo disso, sobre a “plácida” casa onde 
Túlio leva Tancredo para convalescer:



250Eixo Roda, Belo Horizonte, v. 32, n. 4, p. 244-260, 2023

Esplêndida claridade de um sol vivo e animador iluminava as nuas 
e brancas paredes dessa plácida morada, e dardejando nas vidraças 
das janelas, refletia sobre elas as cores cambiantes do ocaso. Aí 
parecia gozar-se a vida; – aí ao menos o homem terá um momento de 
felicidade; porque longe do buliço enganoso do mundo, com a mente 
erma de ambições, vive nas regiões sublimes de um pensar livre e 
infinito como a amplidão – como Deus (Reis, 2009, p. 30).

O “buliço enganoso do mundo” o que é senão este núcleo principal? 
E, outra vez, o imaginário cristão é a chave que a tudo governa e legitima: 
“com a mente erma de ambições, vive nas regiões sublimes de um pensar 
livre e infinito como a amplidão – como Deus”.

Úrsula é um romance político porque produz uma semiotização 
sempre judicativa dos objetos, seja a escravidão seja a natureza, sejam 
os afetos dos protagonistas, mas que no mesmo ato não permite que eles 
engendrem outros mundos possíveis, que faça falar outras vozes, para além 
das vozes dominantes do núcleo branco e, diga-se, escravista, que a tudo 
condiciona e formata.

Os juízos da narradora sobre a escravidão são indistinguíveis de suas 
“relações lógicas”, no sentido semiótico da expressão, de uma certa política 
dos afetos, que silencia sobre seus próprios objetos dinâmicos, uma política 
dos afetos à margem da produção econômica escrava e de produções de 
subjetividade negra. Neste ponto discordo frontalmente da fortuna crítica 
da autora. Os conflitos inerentes à economia capitalista da escravidão e de 
uma singularidade negra não são pertinentes porque exteriores à trama e 
ao mundo dos objetos constituídos.

Não há conflito étnico e de classe entre o “senhorzinho” Tancredo e 
o escravo Túlio, porque a escravidão como produção semiótica de capital, 
trabalho e afeto, num livro muito afetado, não é definidora das relações. 
O objeto imediato do signo sempre se transfere para uma ética dos afetos 
marcadamente cristã, fora de qualquer conflito efetivamente social.

Mais dois fragmentos:

Apesar da febre, que despontava, o cavaleiro começava a coordenar 
suas ideias, e as expressões do escravo, e os serviços que lhe prestara, 
tocaram-lhe o mais fundo do coração. É que em seu coração ardiam 
sentimentos tão nobres e generosos como os que animavam a alma do 
jovem negro: por isso, num transporte de íntima e generosa gratidão, 
o mancebo, arrancando a luva que lhe calçava a destra, estendeu 



251Eixo Roda, Belo Horizonte, v. 32, n. 4, p. 244-260, 2023

a mão ao homem que o salvara. Mas este, confundido e perplexo, 
religiosamente ajoelhando, tomou respeitoso e reconhecido essa alva 
mão, que o mais elevado requinte de delicadeza lhe oferecia, e com 
humildade tocante extasiado beijou-a (Reis, 2009, p. 25).

E o mísero sofria; porque era escravo, e a escravidão não lhe 
embrutecera a alma; porque os sentimentos generosos, que Deus lhe 
implantou no coração, permaneciam intactos e puros como a sua alma. 
Era infeliz, mas era virtuoso; e por isso seu coração enterneceu-se em 
presença da dolorosa cena, que se lhe ofereceu à vista (Reis, 2009, 
p. 24).

Os “serviços que lhe prestara” o escravo Túlio só se tornam 
pertinentes numa perspectiva estritamente pessoal, não só outros serviços 
prestados não são pertinentes na mente do jovem protagonista Tancredo, 
quanto não há menção ao longo do romance de Túlio os tê-los prestados, o 
que faz dele uma subjetividade sem sujeito próprio, uma subjetividade não 
negra, cujos afetos são sempre os mesmos do seu senhor. A suposta paridade 
entre o escravo e o homem branco, tão aludida pela crítica, não se sustenta, 
pois Túlio se torna um escravo por convicção, chancelando a superioridade 
de seu senhor a toda vez: “tomou respeitoso e reconhecido essa alva mão, 
que o mais elevado requinte de delicadeza lhe oferecia, e com humildade 
tocante extasiado beijou-a”.

Túlio é “virtuoso” porque é dócil, não há nenhuma ação dele ou 
que potencialmente se anuncie nele que sirva de engate a uma ruptura com 
a cadeia lógica da escravidão, não só econômica. O que o move não diz 
respeito a nada que com a escravidão se relacione ou em face dela o coloque 
numa situação limite, pois “a escravidão não lhe embrutecera a alma”. É só 
a seu senhor que seus próprios afetos dizem respeito e só são pertinentes 
em face dele.

Em outras palavras, as ações e os afetos de Túlio e seus enquadramentos 
são parte importante da manutenção desta cadeia. As produções de 
subjetividade que a narradora manipula é branca, patriarcal e escravocrata. 
O mundo sem Fernando P. e “gerido” por Tancredo seria tão patriarcal e 
racista como o do comendador, e Túlio não o problematiza.



252Eixo Roda, Belo Horizonte, v. 32, n. 4, p. 244-260, 2023

Por isso, discordo de Eduardo Assis Duarte (2009) quando diz, no 
posfácio da obra, que o livro “aborda a escravidão a partir do ponto de vista 
do outro” e faz do negro “parâmetro de elevação moral”.

A escravidão não dá a base das estruturas de sentimento dos 
personagens e a “elevação moral” do negro, evocada não só por Eduardo de 
Assis Duarte, mas também por Constância Lima Duarte (2005), nada mais é 
que a manutenção da ordem do capital branco e escravocrata, representado 
menos por Fernando P., o comendador, um personagem inverossímil e 
delirante, romântico num sentido excessivamente literário, e mais por 
Tancredo e sua “cordial” fraternidade.

Essa importante crítica pioneira da obra, de certo modo estabeleceu 
um padrão de leitura que vem sendo reiterado, é o que pode ser observado, 
por exemplo, em dois instigantes artigos sobre o romance de Maria Firmina 
dos Reis, “O mundo da vida e o mundo do texto em Úrsula, de Maria Firmina 
dos Reis” (2019), de Mônica Saldanha Dalcol e Anselmo Peres Alós; e “A 
importância da obra Úrsula de Maria Firmina dos Reis: um libelo contra a 
escravidão em forma de romance” (2020), de Angela Maria Rubel Fanini 
e João Carlos dos Passos.

No primeiro, lê-se: “os próprios sujeitos escravizados retratam, sob 
seus próprios pontos de vista, a questão da escravidão” (Dalcol; Alós, 2019, 
p. 6); no segundo, os autores afirmam que Úrsula, “a partir da formalização 
estética”, traz “o cotidiano de homens e mulheres escravizados, vivendo 
em fazendas e casas de seus proprietários no Brasil oitocentista” (Fanini; 
Passos, 2020, p. 285).

Não posso concordar com isso. Nem retratam, nem sob o seu próprio 
ponto de vista, nem dizem respeito ao cotidiano da escravidão, exceto se o 
imaginarmos como moldado exclusivamente pelos afetos e pelas relações 
interpessoais, vistas sempre sob a ótica dos senhores.

As leituras do romance revelam a toda vez certa aporia entre um 
aspecto bastante pertinente no que diz respeito à estrutura narrativa, seu 
viés romântico, suas saídas imaginárias, mas essa mesma crítica torna-se 
não pertinente ao nivelarem, sem problematização, os personagens negros, 
Túlio e Susana, e os objetos dinâmicos que eles semiotizam.

É como se a crítica mordesse a isca lançada pelo problema formal, 
invisibilizando a economia, em sentido amplo, da obra, que envolve não só 



253Eixo Roda, Belo Horizonte, v. 32, n. 4, p. 244-260, 2023

fatores econômicos, mas sobretudo políticos. É Susana que vai revelar tal 
economia, seus aspectos para além de econômicos e afetivos.

Em lugar de problematizar até o limite tal tensão interna como fator 
mais relevante da historicidade da obra, para usar uma expressão corrente por 
falta de uma palavra melhor, entendê-la como parte constitutiva da própria 
matéria romanesca e da ideologia da forma que lhe dá sustentação, a crítica, 
essa ótima crítica, cria um álibi, a importância do “caráter sociológico e 
histórico” do romance, para melhor não a enfrentar.

Sob este aspecto, convém evocar o importante artigo de Zahidé 
Lupinacci Muzarte, “Uma pioneira: Maria Firmina dos Reis”. A autora 
não deixa de observar o quanto o romance é contaminado por uma visão 
fortemente influenciada pelo ponto de vista dos senhores: “as personagens 
da trama central são jovens, belas, apaixonadas e brancas (Muzart, 2013, 
p. 253); “Maria Firmina dos Reis vai se inspirar na idéia do “bon nègre” 
que, tal como o “bon sauvage” também nasceu na França” (Muzart, 2013, 
p. 255) e “no romance de Maria Firmina dos Reis as personagens negras 
são cumpridoras dos deveres para com seus senhores, são leais e honestas 
(Muzart, 2013, p. 255). Mas não aprofunda tal aspecto, antes evita dar 
conta da tensão que sua própria constatação põe a nu, propondo como 
saída possível a necessidade de outra maneira de abordar os textos do 
que chama “literatura negra pioneira”, pois “traduzem uma experiência 
de marginalização e exclusão social e, ao estudá-los devemos ter sempre 
em mente essas razões profundas para não julgá-los pelo estilo, pela 
preocupação estética” (Muzart, 2013, p. 257).

Em resumo, a leitura dos objetos imediatos do núcleo central da trama 
mostra que ao invisibilizar o objeto dinâmico que constitui a cadeia produtiva 
da escravidão e colocar em primeiro plano as relações afetivas do núcleo 
branco e escravista, do qual Túlio faz parte sem constituir diferença alguma, 
Úrsula não destoa em seu núcleo central da resolução imaginária para os 
conflitos que envolvem as relações entre senhores e escravos na segunda 
metade do século XIX da mais convencional literatura romântica, em cujo 
mundo ético e moral e sua voz correspondente fala a língua de Tancredo, 
inclusive sob o discurso sempre invasivo da própria autora, repita-se.

O irromper de Susana, do aberrante-Susana, é o momento em que 
a autora reconfigura seu próprio lugar de fala, ao tratar de ancestralidade, 
de família, de trabalho, de sofrimento… É na voz de Susana que Maria 



254Eixo Roda, Belo Horizonte, v. 32, n. 4, p. 244-260, 2023

Firmina dos Reis, sempre invasiva, sempre judicante, vai de fato falar sua 
própria língua, não a língua de Tancredo, língua tagarela do poder, mas a 
língua da diferença.

2 O devir Susana de Úrsula, o aberrante

Quem leu Visões da liberdade (1990), de Sidney Chalhoub1, Onda 
negra medo branco: o negro no imaginário das elites (2006), de Celia 
Maria Marinho de Azevedo2 ou Um defeito de cor (2006), de Ana Maria 
Gonçalves3, não pode se contentar com os objetos imediatos da narrativa 
principal de Úrsula. Nem pode simplesmente diluí-los, negando sua 
incômoda tagarelice.

Os objetos imediatos de Úrsula indiciam, mesmo sem o fazê-lo 
abertamente, objetos dinâmicos do contexto escravo, apesar de silenciar 
sobre eles. Dito de outro modo: se o objeto imediato é o referente tal como 
aparece no signo, aquilo para o qual o signo aponta e só ele o faz daquele 
modo, estabelecendo aquela relação, sendo o seu próprio objeto dinâmico 
a inescapável ideologia do real que o signo inventa, que o romance Úrsula 
inventa, a sua maneira, este objeto dinâmico dado a ver pelos objetos 
imediatos, um objeto dinâmico todo afeto, cujo mundo possível é redutível 
exclusivamente a relações interpessoais abstraídas de seus substratos 
efetivamente sociais, econômicos, de classe, de etnia, de geração, em torno 
do qual a aparição da velha Susana vai pôr tudo a perder, deve ser lido à 
revelia dele mesmo, fazendo uma leitura ela mesma impertinente, vendo o 
que o romance não mostra ou mostra na margem.

A importância do livro está em trazer, enquanto virtualidade, os 
devires-negros que a narrativa principal torna não pertinentes. Eles se 
imiscuem, inegociáveis e aberrantes, e tomam forma acabada em Susana, 
no contemporâneo capítulo IX, um capítulo que difere de todo o resto, no 
ritmo, no estilo, na escrita, uma escrita da voz, na cartografia, ausente até 

1	  CHALHOUB, Sidney. Visões da liberdade: Uma história das últimas décadas da 
escravidão na Corte. São Paulo: Companhia das Letras, 1990, 287 p.
2	  AZEVEDO, Celia Maria Marinho. Onda negra, medo branco: o negro no imaginário 
das elites século XIX. 3. ed. São Paulo: Annablume, 2006, 249 p.
3	  GONÇALVES, Ana Maria. Um defeito de cor. 28 ed. São Paulo: Record, 2006, 952 p.



255Eixo Roda, Belo Horizonte, v. 32, n. 4, p. 244-260, 2023

ali, da diáspora e das formas do trabalho que lhe antecedem. Trata-se de 
outra narração, de outra narrativa.

Ao receber de Túlio a notícia de sua partida com Tancredo, Susana diz:

Pouco poderei demorar-me neste mundo. Meu filho, acho bom que 
não te vás. Que te adianta trocares um cativeiro por outro! E sabes tu 
se aí o encontrarás melhor? Olha, chamar-te-ão, talvez, ingrato, e eu 
não terei uma palavra para defender-te (Reis, 2009, p. 51).

A preta Susana, com sua radical singularidade, coloca um impasse, 
um impróprio, um engodo, na trama sem conflito político que constitui 
a base da narrativa. Susana não deixa a narrativa seguir sem colocar da 
tradição, o trauma. É com ela e só com ela que os mundos do trabalho e da 
diáspora, completamente ausentes dos objetos imediatos da narrativa central, 
aparecem, é ela que faz o enlace entre trabalho, memória e produção de 
subjetividade efetivamente negra:

Tinha chegado o tempo da colheita, e o milho e o inhame e o 
amendoim eram em abundância nas nossas roças. Era um destes dias 
em que a natureza parece entregar-se toda a brandos folgares, era 
uma manhã risonha, e bela, como o rosto de um infante, entretanto 
eu tinha um peso enorme no coração. Sim, eu estava triste, e não 
sabia a que atribuir minha tristeza. Era a primeira vez que me afligia 
tão incompreensível pesar. Minha filha sorria-se para mim, era ela 
gentilzinha, e em sua inocência semelhava um anjo. Desgraçada de 
mim! Deixei-a nos braços de minha mãe, e fui-me à roça colher milho. 
Ah! Nunca mais devia eu vê-la… (Reis, 2009, p. 65)

Os estereótipos de identidade que impregnam os demais personagens, 
facilmente reconhecíveis, reiterantes, habituais, dicotômicos, “românticos”, 
atualizações dos estigmas e de suas fabulações, encontram seus outros. Ao 
contrário, Susana ultrapassa não só seus próprios limites como rasura a ética 
de Túlio, Úrsula e Tancredo. O capítulo IX produz um devir-aberrante que 
modifica tudo, apesar de não modificar a narrativa do romance. Um devir-
aberrante que “não tem nada de arbitrário ou acidental; pelo contrário, são 
necessários, ‘forçados’, e, por isso mesmo, são absolutamente os primeiros, 
absolutamente constitutivos” (Lapoujade, 2017, p. 20).

Se no núcleo principal a singularidade de Susana e de seus outros 
mundos do mundo são não pertinentes e por isso mesmo calados pela 



256Eixo Roda, Belo Horizonte, v. 32, n. 4, p. 244-260, 2023

narradora judicativa, no capítulo IX é a própria narração que se modifica, 
engendra sua própria diferença, se oraliza ao tornar imediato outros objetos 
dinâmicos próprios a outra cultura e a outras relações de parentesco, a outros 
modos de vida e de trabalho, deixando de ser invasiva e judicativa, para 
facultar a fala a este outro aberrante que Susana e seus mundos dão a ver.

O paternalismo da narração em face dos protagonistas aqui é não 
pertinente, Susana o dispensa. Ou melhor, desmascara-o. A voz de Susana 
produz um movimento centrífugo e distribui outros objetos imediatos a 
partir de um outro ponto de vista que os modifica.

Modifica no plano recepcional, na leitura, para o leitor esperto, não 
na semiose interna da obra, que logo retoma a narrativa romântica e vai 
com ela até o fim. O episódio Susana, o aberrante-Susana desaparece, como 
uma variável que deve ser esquecida, mas na mente do leitor permanece, 
como uma imagem que arde.

Parafraseando a definição do signo em Peirce: o que a voz de Susana 
estabelece é outra relação para outro alguém. Redistribuir tempos e espaços e 
constituir outros sujeitos, outros objetos imediatos. Constituir foras do signo 
ideológico do núcleo central, dando-nos conta de algo mais, de um limite, 
de uma fronteira para um fora definidor, um fora fundamento, resultado 
e matriz de todas as relações, capaz de dar nova luminosidade ao próprio 
estatuto dos protagonistas e à ética da narração.

Susana indicia objetos dinâmicos que revelam o caráter ideológico dos 
objetos imediatos do eixo principal da trama. No conto dentro do romance, 
que é este capítulo, Susana temporaliza a experiência, historiciza o relato. 
A articulação voz, memória e trabalho de Susana tensiona a identidade, 
delirante, dos protagonistas. Ela problematiza os reconhecimentos do senso 
comum, do ordinário que é o próprio estigma sobre o negro.

Repita-se, redistribui os papéis, as demandas e ensaia outra ética-
política na sua fala com Túlio, cuja ação no romance não cria instabilidade 
alguma na identidade das coisas, no devir-Homem do mundo, na produção 
material e imaterial de constituição de novos territórios existenciais e modos 
de vida. Mesmo forro, Túlio permanece escravo.

O conflito inerente ao núcleo narrativo central é um conflito entre 
brancos, um conflito por natureza artificial, em torno do qual os personagens 
negros são acessórios, descartáveis, subalternos. Como dito anteriormente, a 
resolução imaginária do conflito pela conversão do Comendador, Fernando 



257Eixo Roda, Belo Horizonte, v. 32, n. 4, p. 244-260, 2023

P., que faz culminar o núcleo central da narrativa numa resolução patriarcal 
e cristã, corrobora os imaginários da época, incluindo uma certa utopia de 
harmonia inter-racial no Brasil metaforizada pela amizade além e aquém da 
raça e do trabalho de Túlio e Tancredo. A esse respeito, convém não esquecer 
os muitos pontos em comum que tem Úrsula com o primeiro romance da 
trilogia indigenista de José de Alencar, O guarani, publicado dois anos antes 
e um verdadeiro best seller na época.

Susana introduz novos espaços e novos tempos, bem como outras 
formas de vida e de produção de singularidade. Se impõe pela história. 
É preciso explorar até o limite esta diferença entre os dois personagens 
negros a partir do modo como eles fazem acontecer o tempo, o espaço, as 
formas de vida. O que falta a Túlio é a potência de narrar a si mesmo. Túlio 
é o negro da “razão negra” de Achille Mbembe (2018), “o índicio de uma 
ausência de obra”, um referente tão generalizante que só pode resultar em 
estereótipos de estereótipos.

Túlio é o que não é. Inferimos seu trabalho material pelas ações 
que desenvolve por sua proximidade com o protagonista, Tancredo, mas 
é completamente destituído de trabalho imaterial, de constituição de si, 
de elaboração de seu próprio território existencial, bem como de relação 
política com sua condição de classe.

A fala dura de Susana com ele, “Que te adianta trocares um cativeiro 
por outro!”, faz deslizar essa uniformidade do mundo – Túlio, que é no 
limite um mundo – Tancredo, que não deixa de ser, a seu modo, um outro 
– mesmo do mundo – Fernando P.

Por que essa série que acorrenta pretos e brancos? Porque, uma 
das funções dessa efabulação perversa que é a “razão negra” é produzir 
esquecimento, apagar não só a riqueza que o trabalho material do negro 
produz na colônia e no Estado-nação, mas também sua memória, sua língua, 
sua religião, seus laços de parentesco, em uma palavra, a longa história de 
seu trabalho imaterial: Túlio.

A resistência será desde sempre uma resistência pelo direito à memória 
e à invenção de um outro futuro fora da chave inexorável da colonização e 
posteriormente do neoliberalismo: Susana. E aqui discordo, outra vez, da 
fortuna crítica. O mérito do romance não está em não se deixar contaminar 
pela história, mas pelos momentos em que nele vocalizam-se histórias.



258Eixo Roda, Belo Horizonte, v. 32, n. 4, p. 244-260, 2023

Meteram-me a mim e a mais trezentos companheiros de infortúnio e de 
cativeiro no estreito e infecto porão de um navio. Trinta dias de cruéis 
tormentos, e de falta absoluta de tudo quanto é mais necessário à vida 
passamos nessa sepultura até que abordamos às praias brasileiras. Para 
caber a mercadoria humana no porão fomos amarrados em pé e para 
que não houvesse receio de revolta, acorrentados como os animais 
ferozes das nossas matas, que se levam para recreio dos potentados da 
Europa. Davam-nos a água imunda, podre e dada com mesquinhez, 
a comida má e ainda mais porca: vimos morrer ao nosso lado muitos 
companheiros à falta de ar, de alimento e de água. É horrível lembrar 
que criaturas humanas tratem a seus semelhantes assim e que não 
lhes doa a consciência de levá-los à sepultura asfixiados e famintos! 
(Reis, 2009, p. 65)

O mundo de Susana, em outras palavras, os objetos imediatos do 
signo deste capítulo IX, é em tudo oposto ao objeto dinâmico imaginário do 
mundo sem conflito em torno de Tancredo, do qual Túlio é apenas apêndice. 
O navio negreiro e a diáspora negra não são pertinentes à narração do núcleo 
central, nem com eles a barbárie que lhe inerente.

Diz sobre Susana a narradora: “uma mulher escrava, e negra 
como ele: mas boa e compassiva”. Não, a preta Susana não era boa nem 
compassiva. A adversativa “mas” é abertamente racista, como se negra por 
hipótese não pudesse ser boa e compassiva; a preta Susana é o nome que 
se dá ao inominável, ao assomar de uma semiose que o discurso literário 
romântico e seus correlatos ideológicos não podem conter nem ocultar.

Claro que a narração retoma logo logo, ainda no capítulo IX, o 
controle sobre os objetos imediatos do signo. Mas Susana põe a unha na 
fissura, lança o vislumbre, ao produzir seus objetos imediatos a partir de 
outro lugar, de outro olhar, de outra história, ao dar vazão a outros objetos 
dinâmicos. Encravada entre dois dos capítulos mais românticos do livro, 
“Luísa B.” e “A mata”, deixa no ar esses incômodos fragmentos de coisas 
interditas, mas que fazem o signo vibrar pelo que difere. O que Túlio 
tende a duplicar, Susana aberra, faz deslizar, confronta mundos, linhas 
de tempo e espaço.

É a marca própria dos movimentos aberrantes: saltar como um 
demônio para além dos limites que o juízo designa aos seres. O 
aberrante é a expressão da potência ou o que expõe tal potência, ela 
mesma inseparável da ‘nova terra’ pois dela procede; é através dela 



259Eixo Roda, Belo Horizonte, v. 32, n. 4, p. 244-260, 2023

que um ser se individua e que o menor se iguala ao maior se for, como 
este, até o limite do que pode (Lapoujade, 2017, p. 63).

É por essas e outra, sua potência de ser outra, que Susana dota 
Úrsula, esse romance contemporâneo, de nos enviar signos e sinais de 
outros mundos do mundo, outros mundos imediatos e, por isso mesmo, 
inescapavelmente dinâmicos.

Referências

DALCOL, Mônica Saldanha; ALÓS, Anselmo Peres. O mundo da vida e 
o mundo do texto em Úrsula, de Maria Firmina dos Reis. Revista Estudos 
Feministas, Florianópolis, v. 27, n. 1, p. 1-15, 2019. Disponível em: https://
periodicos.ufsc.br/index.php/ref/article/view/1806-9584-2019v27n150550r. 
Acesso em: 19 dez. 2023.
DEELY, John. Semiótica básica. São Paulo: Ática, 1990, 215 p.
DELEUZE, Gilles. Crítica e clínica. 2. ed. São Paulo: Editora 34, 2011, 208 p.
DUARTE, Constância Lima. REIS, Maria Firmina. Úrsula. Revista Estudos 
Feministas, Florianópolis, v. 13, n. 2, p. 437-456, 2005. Disponível em: https://
periodicos.ufsc.br/index.php/ref/article/view/S0104-026X200500020020. 
Acesso em: 19 dez. 2023.
DUARTE, Eduardo de Assis. Maria Firmina dos Reis e os primórdios da 
ficção afro-brasileira. In: REIS, Maria Firmina. Úrsula. Florianópolis: Ed. 
Mulheres; Belo Horizonte: PUC Minas, 2009. p. 263-279.
FANINI, Angela Maria Rubel; PASSOS, João Carlos dos. A importância da 
obra Úrsula de Maria Firmina dos Reis: um libelo contra a escravidão em 
forma de romance. Cadernos de Gênero e Tecnologias, Curitiba, v. 13, n. 
41, p. 285-301, jan./jun. 2020. Disponível: https://periodicos.utfpr.edu.br/
cgt/article/view/10503. Acesso em: 19 dez. 2023.
LAPOUJADE, David. Deleuze, os movimentos aberrantes. 2. ed. Tradução: 
Laymert Garcia dos Santos. São Paulo: n-1 Edições, 2017. 319 p.
MBEMBE, Achille. Crítica da razão negra. Tradução: Sebastião Nascimento. 
São Paulo: n-1, 2018, 320 p.
MUZART, Zahidé Lupinacci. Uma Pioneira: Maria Firmina dos Reis. Muitas 
Vozes, Ponta Grossa, v. 2, n. 2, 2013, p. 247-260. Disponível em: https://



260Eixo Roda, Belo Horizonte, v. 32, n. 4, p. 244-260, 2023

Data de submissão: 15/03/2023. Data de aprovação: 11/09/2023.

revistas.uepg.br/index.php/muitasvozes/article/view/6400. Acesso em: 19 
dez. 2023.
NÖTH, Winfried. Panorama da semiótica: de Platão a Peirce. São Paulo: 
Annablume, 1995, 149 p.
REIS, Maria Firmina dos. Úrsula. Florianópolis: Ed. Mulheres; Belo 
Horizonte: PUC Minas, 2009, 279 p.
SANTAELLA, Lucia. Semiótica aplicada. São Paulo: Pioneira Thomson 
Learning, 2002, 186 p.
SCHWARZ, Roberto. Um mestre na periferia do capitalismo. 5. ed. São 
Paulo: Editora 34, 2012, 280 p.



Eixo Roda, Belo Horizonte, v. 32, n. 4, p. 261-277, 2023
eISSN: 2358-9787 | DOI: 10.17851/2358-9787.32.4.261-277

A posse da palavra é a posse do corpo: relações entre poetry 
slam e empoderamento negro

The Possession of the Word is the Possession of the Body: 
Relations Between Poetry Slam and Black Empowerment

Karine Aragão dos Santos Freitas
Universidade Federal do Rio de Janeiro (UFRJ), Rio de Janeiro, Rio de Janeiro / Brasil
karinearagao@letras.ufrj.br

http://orcid.org/0000-0003-4859-8497

Talita Rosetti Souza Mendes
Pontifícia Universidade Católica do Rio de Janeiro (PUC-Rio), Rio de Janeiro, Rio de 
Janeiro / Brasil
talita.rosetti@gmail.com

http://orcid.org/0000-0003-2281-2723

Resumo: Este artigo tem como objetivo analisar slam poetrys produzidos por Mel Duarte, 
por Gabrielly Nunes (Gabz) e por Cleyton Mendes, poetas contemporâneos participantes 
ativos de Rodas, de Encontros e de Festivais em que essa manifestação artística é, 
internacionalmente, fomentada em coparticipação com o público. Para elaboração do 
texto, parte-se do princípio de que novos espaços de fala são novos espaços de escuta e 
de que o poetry slam é, segundo a slammer e produtora cultural Mel Duarte (2019), um 
lugar poético-político e democrático, que tem como principal conceito a liberdade de 
expressão e o livre diálogo como uma ferramenta para construção de novos horizontes. 
Essa possibilidade de diálogo, associada à reconfiguração dos lugares cristalizados de fala 
(colonizador) e de escuta (colonizado), atravessa as discussões acerca do empoderamento 
de grupos subalternizados, em seus processos de autoafirmação, de autovalorização, de 
autorreconhecimento e de extravasamento de demandas sociais sufocadas. A partir das 
análises, ressalta-se que o poetry slam marca a insurreição de um corpo – individual e 
coletivo – que busca a palavra como instrumento de luta e de empoderamento, sobretudo, 
de grupos negros e periféricos.
Palavras-chave: poetry slam; empoderamento negro; corpo; voz; escuta.



262Eixo Roda, Belo Horizonte, v. 32, n. 4, p. 261-277, 2023

Abstract: This article aims to analyze slam poetry produced by Mel Duarte, by Gabrielly 
Nunes (Gabz) and by Cleyton Mendes, contemporary poets who are active participants in 
spaces in which this artistic manifestation is, interactively, fostered in co-participation with 
the public. To prepare the text, it is assumed that new spaces of speech are new spaces of 
listening and that poetry slam is, according to slammer and cultural producer Mel Duarte 
(2019), a poetic-political and democratic place, which its main concept is freedom of 
expression and free dialogue as a tool for building new horizons. This possibility of dialogue, 
associated with the reconfiguration of the crystallized places of speech (colonized) and 
listening (colonized), crosses discussions about the empowerment of subaltern groups, in 
their processes of self-affirmation, self-valorization, self-recognition and overflow of social 
demands suffocated. From the analyses, it is emphasized that the poetry slam marks the 
insurrection of a body – individual and collective – that seeks the word as an instrument 
of struggle and empowerment, above all, of black and peripheral groups.
Keywords: poetry slam; black empowerment; body; voice; listening.

1 Reflexões iniciais sobre o Poetry Slam

No prefácio do livro Querem nos calar: poemas para serem lidos 
em voz alta (2019), a escritora Conceição Evaristo nos convida a refletir 
sobre o poetry slam como o lugar em que as falas de diferentes mulheres 
se encontram no que está dito, no que está escrito. Considerando a 
invisibilização e o silenciamento impostos à mulher negra como criadoras/
produtoras de cultura, a antologia de poemas-grito, organizada por Mel 
Duarte1 – uma importante referência contemporânea nos festivais nacionais 

1	  Embora Mel Duarte seja um nome conhecido no contexto do poetry slam, sua atuação 
como escritora e como movimentadora cultural ainda não alcançou grande expansão pública 
dentro do debate social geral e acadêmico. Por isso, vale trazer alguns pontos básicos de 
sua biografia. Mel Duarte é escritora, poeta, slammer e produtora cultural. Nasceu em 
1988, em São Paulo (SP), e atua/trabalha com literatura desde 2006. Publicou os livros 
Fragmentos Dispersos (2013), Negra Nua Crua (2016, editora Ijumaa), traduzido para o 
espanhol Negra Desnuda Cruda (2018, Ediciones Ambulantes, Madrid, ES), As bonecas 
da vó Maria (2018, Itaú leia para uma criança), Querem nos calar: Poemas para serem 
lidos em voz alta (2019, Editora Planeta), A descoberta de Adriel (2020, Itaú leia para uma 
criança) e o mais recente Colmeia: Poemas reunidos (2021, Editora Philos). Em 2016, 
Mel foi destaque no sarau de abertura da FLIP (Festa Literária Internacional de Paraty) 
e foi a primeira mulher a vencer o Rio Poetry Slam (campeonato internacional de poesia 
falada). Em 2017, foi convidada a representar a literatura brasileira no Festilab Taag, em 
Luanda, na Angola. Em 2019, foi a primeira slammer negra brasileira a lançar um disco de 



263Eixo Roda, Belo Horizonte, v. 32, n. 4, p. 261-277, 2023

e internacionais de poetry slam – representaria a posse da palavra, a posse 
do próprio corpo. Corpo esse que performa, que encena, que transborda 
os limites gráficos do poema e alcança o ritmo sensível da voz, da 
entonação. Nesse sentido, o poetry slam marca a insurreição de um corpo 
– individual e coletivo – que busca a palavra como instrumento de luta e 
de empoderamento.

Destaca-se, tanto no prefácio de Evaristo como na apresentação do 
livro, feita pela própria Mel Duarte, a caracterização do poetry slam como 
um espaço de comunhão, de ressonância retroalimentada entre o indivíduo 
e a sociedade. Isso porque é justamente durante essas performances de 
microfone aberto que ecoam temas políticos e sociais, exigindo do público a 
interatividade dos aplausos, das vaias e até das notas, para quem é escolhido 
como júri, sem prévio aviso, minutos antes do início do evento. Como as 
griots2 da contemporaneidade, as quinze slammers3 que compõem essa 
antologia revivem, pela oralidade, uma ancestralidade que revela o legado 
da opressão, mas também da beleza, da força, da resistência e, sobretudo, da 
ruptura diante dos limites impostos pela colonização, pela escravização, pelo 
racismo, pela misoginia e, enfim, pela perspectiva de mundo eurocêntrica. 
O poetry slam, nesse sentido, materializa um percurso de (des)limitação 
intrínseco à palavra poética.

Nesse movimento de expansão, de metáforas que transcendem a 
grafia, de corpos sem bordas que se autorrepresentam, é interessante notar 
como essas slammers – e as editoras que as publicam – utilizam a plataforma 
YouTube para lerem/divulgarem seus poemas em voz alta, o que acaba por 
desenhar uma estratégia artística de manutenção da presença do corpo e da 
voz nos processos de criação, de circulação e de recepção do poetry slam, 

poesia falada intitulado “Mormaço – Entre outras formas de calor”, disponível em todas 
as plataformas musicais. Também integrou durante quatro anos a coletiva Slam das Minas 
SP, batalha de poesias autorais voltada ao gênero feminino e, durante seis anos, o coletivo 
“Poetas Ambulantes”.
2	  A analogia entre a figura do griot e das slammers é possível ao se considerar similar, 
entre os dois, a manutenção da tradição oral como possibilidade de perpetuação da história 
de um povo.
3	  Participam da antologia Querem nos calar: poemas para serem lidos em voz alta: Anna 
Suav, Bell Puã, Bor Blue, Cristal Rocha, Dall Farra, Danielle Almeida, Laura Conceição, 
Letícia Brito, Luiza Romão, Luz Ribeiro, Mariana Felix, Meimei Bastos, Negafya, Roberta 
Estrela D’Alva e Ryane Leão.



264Eixo Roda, Belo Horizonte, v. 32, n. 4, p. 261-277, 2023

quiçá um movimento de contracultura à permanência de uma certa noção 
de poesia, cercada pelo academicismo clássico – sua rigidez formal, sua 
racionalidade, seu afastamento entre o eu-sujeito e o eu-poético – e pelo 
conservadorismo das possibilidades de circulação.

Como afirma Daniela Silva de Freitas, em sua tese de doutorado, 
intitulada Ensaios sobre o rap e o slam na São Paulo contemporânea:

Na slam poetry, a poesia deixa o ambiente acadêmico, abandona 
os circuitos tradicionais de curadoria e de produção de sentido, 
flerta com a canção popular e torna-se uma prática coletiva e, 
como tal, se estabelece no limite entre o oral, o escrito e o visual, 
fazendo da performance um elemento central. O significado dos 
poemas se constitui tanto através da narrativa em primeira pessoa 
sobre a experiência do/a slammer (narrativa que ele/a escreve e, 
desejavelmente, memoriza antes do evento, raramente improvisa 
como nas batalhas de MC`s), da voz e do corpo do/a poeta, quanto da 
relação com a voz, o corpo e as histórias do público que ouve (Freitas, 
2018, p. 95).

Em uma realidade de cibercultura4, o livro impresso se torna apenas 
uma forma de propagação da poesia. No canal do YouTube da editora Planeta 
de Livros Brasil, por exemplo, Mel Duarte nos faz ouvir o poema “Se querem 
nos calar, vamos falar mais alto”, presente na antologia supracitada:

aqui estamos nós
donas de nossas próprias palavras
revolucionárias do cotidiano
regando a terra outrora batida por nossas antepassadas
firmando nossas pegadas sabendo que hoje
cada vez que nossa fala se propaga
equivalem há dez que antes foram silenciadas
mulheres de uma geração atrevida

4	  Entende-se, aqui, a importância de ressaltar o contexto de cibercultura de acordo com 
a definição de Pierre Lévy: “o crescimento do ciberespaço resulta de um movimento 
internacional de jovens ávidos para experimentar, coletivamente, formas de comunicação 
diferentes daquelas que as mídias clássicas nos propõem. […] Estamos vivendo a abertura 
de um novo espaço de comunicação e cabe apenas a nós explorar as potencialidades mais 
positivas deste espaço nos planos econômico, político, cultural e humano.” (Lévy, 1999, 
p. 16)



265Eixo Roda, Belo Horizonte, v. 32, n. 4, p. 261-277, 2023

filhas dos saraus e das batalhas de poesia
alquimistas, libertárias,
propagandistas da oralidade
compartilhando nossa travessia
bradando nossa realidade
sempre semeando essa terra
verbo fértil
perpetuando nossa existência
através de versos
escrevemos quantos poemas-manifestos forem necessários por dia
pra cada vida interrompida ter mais valia
não mais invisíveis
não mais mercadoria
se querem nos privar, ocuparemos espaços
se querem nos apagar, escreveremos livros
se querem nos calar, vamos falar mais alto
(Mel […], 2019)

Os versos de Mel Duarte traduzem um entendimento lúcido quanto à 
sua posição social e política e, por sua vez, um estado psicológico perceptivo 
do que se passa ao seu redor: é necessário bradar a sua realidade para 
interromper o ciclo de silenciamento, de invisibilidade. A aproximação entre 
o eu-poético e o eu-sujeito – mulher negra – permite que percebamos a voz 
de Mel Duarte como alguém que se apresenta a partir de um “nós”, com 
uma fala resistente, revolucionária, atrevida, que ecoa da ancestralidade, 
da referência prestada a suas antepassadas, às pegadas que estão pelo chão. 
Nessa travessia de tomada da palavra, da oralidade, do verbo fértil, que se 
inicia nos saraus e nas batalhas de poesia, sua criação se torna um poema-
manifesto que ocupa espaços. O poema-performance de Mel Duarte, mais 
do que “compartilhar uma história de opressão, dá a conhecer caminhos de 
luta percorridos nessas opressões” (Gonzalez, 1988, p. 71).

Ainda no que cabe às reflexões sobre as formas de circulação 
do poetry slam, é notório o importante papel de divulgação a partir dos 
canais do Youtube dos próprios festivais, onde reúnem as gravações das 
competições. Por vezes, é a partir dessas plataformas que os/as slammers 
se tornam conhecidos/as para além desses festivais. Alguns exemplos 



266Eixo Roda, Belo Horizonte, v. 32, n. 4, p. 261-277, 2023

são os canais do tradicional “Slam das Minas”5, o canal do “Slam da 
Guilhermina”6 – o 2º Poetry Slam do Brasil que reúne, mensalmente, mais 
de trezentas pessoas em uma praça a céu aberto na Vila Guilhermina – Zona 
Leste Paulistana, desde fevereiro de 2012, e o canal da “Grito Filmes”7, 
produtora independente que organiza, anualmente, campeonatos de slam. 
Foi justamente ao vencer a batalha de 2017 do “Slam Grito” que Gabz – 
Gabrielly Nunes – integrou-se mais intimamente ao contexto do slam. Na 
ocasião, Gabz tinha 18 anos e era recém-chegada ao universo das batalhas 
de poesia no Rio de Janeiro. Considerada novata, conquistou o júri na Praça 
Mauá com o poema-performance abaixo que, posteriormente, em 2019, foi 
também apresentado no TEDx São Paulo8:

Se pelo menos eu soubesse
Meu verdadeiro sobrenome
Meu país, minha terra
Ah, se eu soubesse, já era
Se minha carne fosse vista diferente
Se seu olhar fosse mais inocente
Se eu não tivesse que ser forte
Nem dependesse da sorte
Se antes do diabo que me pintam por ser o que sou
Ou da deusa que cultivam pelo mesmo motivo
Eu fosse pessoa, pessoa antes de mulata
Se eu não tivesse que falar na lata
E se eu não tivesse que gritar
Ainda ia ter graça me ver sangrar?
E se eu quisesse me vingar?
Ou cês acha que nós não lembrava
Do estupro da escrava?
Que cês ainda comemoram a ação

5	  Disponível em: https://www.youtube.com/channel/UCvpYWn9C_xv7ebfLfLhip3g. 
Acesso em: 14 mar. 2023.
6	  Disponível em: https://www.youtube.com/c/SlamdaGuilhermina. Acesso em: 14 mar. 
2023.
7	  Disponível em: https://www.youtube.com/channel/UCAXJDHJtf8eYwW88lzJiFEw. 
Acesso em: 14 mar. 2023.
8	  Disponível em: https://www.youtube.com/watch?v=_yN0UtIBJCw. Acesso em: 14 mar. 
2023.



267Eixo Roda, Belo Horizonte, v. 32, n. 4, p. 261-277, 2023

Porque o resultado: A linda miscigenação
Ou cês acha que nós esquece
A tragédia dos mec mec
Que termina lá no Cytotec?
Sim, aborto
A pergunta agora é se o feto era vivo ou morto
E ela?
Crucificada aos 16
Sem a ajuda de nenhum de vocês
Sozinha
Pedindo aos céus ajuda de mainha
Mas aqui só tinha inferno
E o julgamento é eterno
Se não vai pra prisão, pode ir pro valão
Taxada de puta na televisão
Pra nós, ninguém reserva oração
Tudo preto, sem bandeira branca na trama
Cê já sentiu negra drama?
Ou tu só respeita se for da família?
Pede bênção pra mãe e não assume a filha
É que cês não gosta de mulher, cês gosta é de buceta
De preferência branca, mas com bunda de preta
Até serve comer mulata, mas se for a que te acata
E os mano sempre diz que são todo errado
E aí quer pagar de aliado
Mas cês tem que entender nosso lado
Nós não atura papo de mandado
Porque o papo não faz curva, aqui o papo é reto
Cê vai se arrepender de me fazer de objeto
Eu não tô aqui pra fazer seu membro ficar ereto
Não se esqueça, aqui é muita treta
Se teu pau é Ku Klux Klan, minha buceta é Pantera Negra
É que eu não aguento mais, será que um dia tem paz?
Ou será sempre mais um jaz?
No cais, sinto o horror do Valongo
Quilombo dor, é o combo do meu horror
Mas você não me parou
Uns morto na matéria, mas vivo na memória



268Eixo Roda, Belo Horizonte, v. 32, n. 4, p. 261-277, 2023

Eu canto aqui é pra lembrar essas história
Em meio ao caos nós vai encontrar a glória
Em meio a tanta luta nós vai chegar na vitória
É que eu tenho minha raiz, minha base pra ser feliz
Eu invado, eu não me encaixo
E você ainda se acha muito macho?
Mas nunca viu rastro de cobra, nem couro de lobisomem
Se correr o bicho pega, se ficar o bicho come
O que eu passei na vida, cês não sabe como é
Pra viver na minha pele, neguin, tem que ser muito, mas muito mulher!
(Vencedora […], 2017)

A voz de Gabz prima na subversão da lógica dominante, 
patriarcal, eurocêntrica e acadêmica, voltando-se à composição de novas 
subjetividades. Já de início, problematiza a questão da ascendência da 
negritude, da sua ancestralidade roubada, sequestrada, em uma imposição 
de apagamento de seu passado, de suas referências familiares. Gabz 
caminha por temas constantemente presentes no debate político, como 
a objetificação/sexualização da mulher negra – “Eu fosse pessoa, pessoa 
antes de mulata” –, a crítica à visão romantizada da miscigenação racial 
no Brasil, resultado de estupros – “Ou cês acha que nós não lembrava/Do 
estupro da escrava?/Que cês ainda comemoram a ação/Porque o resultado: 
A linda miscigenação” – e o aborto realizado por jovens em situação de 
vulnerabilidade social, sem assistência hospitalar – “A tragédia dos mec 
mec/Que termina lá no Cytotec?/Sim, aborto/A pergunta agora é se o feto era 
vivo ou morto/E ela?/Crucificada aos 16/Sem a ajuda de nenhum de vocês”. 
As referências culturais, históricas e espaciais (Rio de Janeiro) compõem o 
quadro imagético dessa performance marcada pela provocação dos gestos 
e da voz: Ku Klux Klan, Pantera Negra, Cais do Valongo, Quilombo.

O corpo, o olhar, a voz, em constante movimento, ganha aplausos da 
plateia quando surpreende e explode de maneira taxativa: “É que cês não 
gosta de mulher, cês gosta é de buceta/De preferência branca, mas com bunda 
de preta”. Os versos de Gabz contestam, em sua construção, um padrão 
de elaboração poética que guarda uma aversão estética destinada a termos 
como “buceta” e “cês”, que são, na tradição literária, considerados como 
expressões da linguagem vulgar, cotidiana. Em uma apreensão elitizada da 



269Eixo Roda, Belo Horizonte, v. 32, n. 4, p. 261-277, 2023

poesia, não caberia a presença tão direta do corpo que, de tão forte, deságua 
em palavras que não fazem a curva.

A marcante presença dos gestos e da voz da slammer, durante a 
apresentação, faz lembrar a proposta de Stuart Hall, teórico cultural e 
sociólogo jamaicano-britânico, em “Que negro é esse na cultura popular 
negra?” (2003), uma vez que, nesse texto, pontua a existência de questões 
profundas de transmissão e de herança cultural, de relações complexas 
entre as origens africanas e as dispersões irreversíveis da diáspora, que 
são materializadas nas inovações linguísticas, na estilização retórica do 
corpo, nas formas de ocupar um espaço social alheio, nas expressões 
potencializadas, nos estilos de cabelo, nas posturas, nos gingados e nas 
maneiras de falar, bem como nos meios de constituir e de sustentar o 
companheirismo e a comunidade.

Inserida nessa herança cultural, para Gabz, “o papo é reto”. O poetry 
slam é a voz em eco de corpos-margem, de corpos-periferia, de corpos em 
grito, não só atuando no interstício entre os suportes oral, escrito e visual, 
mas também tensionando os limites entre literatura e música, poesia e vida, 
arte e ativismo, presencial e online. Como acadêmicas que se debruçam em 
estudos e em escutas, nos posicionamos, assim, a ouvir esse grito para, em 
movimento decolonial, também multiplicarmos sua ressonância.

2 Novas vozes, novas escutas

Novos espaços de fala são novos espaços de escuta. Para Mel 
Duarte (2019), o poetry slam é um lugar poético-político e democrático, 
que tem como principal conceito a liberdade de expressão e o livre 
diálogo como uma ferramenta para construção de novos horizontes. 
Essa possibilidade de diálogo, associada à reconfiguração dos lugares 
cristalizados de fala (colonizador) e de escuta (colonizado), atravessa as 
questões acerca do empoderamento de grupos subalternizados, sobretudo 
os que vivenciam experiências relacionadas à diáspora negra, em seus 
processos de autoafirmação, de autovalorização de autorreconhecimento e 
de extravasamento de demandas sociais sufocadas. É fundamental ressaltar 
que o percurso do empoderamento, segundo a professora feminista norte-
americana Nelly Stromquist (2002), consiste de quatro dimensões, cada uma 
igualmente importante, mas não suficiente por si. São elas: a cognitiva (visão 
crítica da realidade), a psicológica (sentimento de autoestima), a política 



270Eixo Roda, Belo Horizonte, v. 32, n. 4, p. 261-277, 2023

(consciência das desigualdades de poder e a capacidade de se organizar e 
de se mobilizar) e a econômica (capacidade de gerar renda independente).

Propondo uma analogia entre o conceito de Stromquist (2002) e 
alguns temas comuns a esses poemas-performance (declamados ou gritados 
ou lidos), no tradicional “Slam da Guilhermina”, citado anteriormente neste 
trabalho, destacam-se as múltiplas performances que refletem sobre o lugar 
cognitivo, psicológico e político do cabelo frisado9. Em outubro de 2017, o 
slammer Cleyton Mendes – que se coloca em seu feed do Instagram como 
carteiro, poeta, escritor e apresentador – foi campeão final da batalha com 
o poema-slam “Crespow”, transcrito abaixo.

Poeta Akins Kinte já falou
Mas eu volto a repetir
Que duro não é o cabelo
Duro é o seu preconceito
Que tenta nos reprimir
Não existe cabelo duro
Deu pra entender?
O que vocês estão vendo aqui
São raízes prestes a florescer
Duro?
Duro é o chão, é pedra, parede, madeira
Meu cabelo não!
Meu cabelo é pura capoeira
Pronto pra gingar e, queira ou não queira, ele vai afrontar
Meu cabelo é diáspora, forte como baobá
E se for preciso o seu eurocentrismo tipo,
Mohamed Ali vai nocautear
E se libertar… desse padrão
Pois meu cabelo não é duro, meu cabelo não é ruim
Pelo contrario meu cabelo é muito bom!
Duro?
Duro é ter que aturar piada racista

9	  Inicialmente, este trabalho fazia uso do termo “cabelo crespo”. No entanto, após a leitura 
do artigo “Meu cabelo não é duro, meu cabelo não é crespo”, de Ana Carolina Oliveira 
dos Santos, para o Portal Geledés, optou-se pela expressão “cabelo frisado”, como sugere 
a colaboradora do Portal. Cf. Santos (2019).



271Eixo Roda, Belo Horizonte, v. 32, n. 4, p. 261-277, 2023

Duro é meu cabelo ser o motivo por eu não passar na entrevista
Duro é nossas crianças quererem ser a
Barbie sem nem conhecer Abayomi
Duro é nossos heróis, em tese, nem existir
Dura é beleza renegada, duro é a opressão
Dura é menina apedrejada por causa da religião
Duro?
Duro é eu ser sempre vítima das balas perdidas, das estatísticas, dos 
enquadros
Duro é ver youtubers brancas dando dicas de como deixar o cabelo 
mais cacheado
Duro?
É todos os dias ter que escutar “como você faz pra dormir?” “como 
você faz pra lavar?”
“Seu cabelo é bonito, mas já tentou alisar?”
Duro é os seus negócios, sua química, a sua “solução”
Duro é ver as nossas rainhas além de flertarem com alisantes, 
chapinha, flertarem também com a depressão…
Tudo isso é duro, o meu cabelo não!
Então!!! Eu vou gritar, feito um desvairado (pra encorajar mais irmãs 
e mais aliados) PROGRESSIVA NÃO É PROGRESSO!
Deixemos nossos cabelos armados
Armados de Africanidades
Hei!
Vem comigo esfregar nossos
Black’s na cara da sociedade!
Esfrega o dread, a trança, o turbante se preferir
O importante é a gente estar bem
O importante é a gente sorrir
E… meu crespo, minha trança
Não é adereço, é herança
É ânsia de ancestralidade
É afirmação e reconhecimento da minha identidade
O meu cabelo natural não é tendência
Meu cabelo natural é resistência
Mas algumas pessoas não entendem esse fato que é obvio
Que em cada fio exaltado
Tem um rio de historia e 100% de amor próprio
Não existe cabelo duroooo!



272Eixo Roda, Belo Horizonte, v. 32, n. 4, p. 261-277, 2023

Eu vou repetir isso quantas vezes for preciso
Somos lindos, não precisamos ser lisos!
Somos lindos, lindas, lindos, lindas…
E se vier me debochar, perguntar se eu perdi meu pente
É melhor se preparar, pois é você que vai perder… os dentes
Pois eu e meu cabelo seguiremos imponentes
Como se fosse uma vingança
Pois duro não é cabelo
Duro é o racismo!
Duro é a sua ignorância!
(Cleyton […], 2020)

Na performance de Cleyton Mendes, muitas questões estão em jogo: 
a interpretação, a entonação, a corporeidade, a provocação contínua a um 
interlocutor/a, as proposições que acentuam as características culturais e 
estéticas herdadas pela ancestralidade, as novas percepções críticas sobre 
si e sobre o mundo em volta. O cabelo se faz lugar de empoderamento, de 
resistência individual e coletiva, de protesto e de mobilização que questiona 
as bases das relações de poder: “Meu cabelo é pura capoeira/Pronto pra 
gingar e, queira ou não queira, ele vai afrontar”. A reafirmação constante 
“duro é o seu preconceito”, associada à definição do cabelo como raiz prestes 
a florescer, corresponde diretamente à dimensão psicológica – estética – do 
empoderamento. De acordo com Joice Berth (2018), uma boa relação com 
a autoimagem é uma ferramenta importante de reconhecimento de valores 
ancestrais, de reafirmação da necessidade de aprofundamento na busca pelo 
autoconhecimento da história negra e pelo entendimento da condição social 
de indivíduo negro, em todo significado político que a estética ancestral 
africana tem.

Nesse sentido, um novo imaginário cultural sobre o cabelo frisado 
poderia ressignificar o colonial imaginário – feio, duro, sujo – que será 
abalado e reconstruído. “Sem o fortalecimento da autoestima, não há força 
para iniciar sequer um processo lúcido de empoderamento.” (Berth, 2018, p. 
71). Assim como o pessoal é político, a estética e a construção da autoestima 
também o são. Relegado, muitas vezes, ao silenciamento compulsório, ao 
escárnio, à ridicularização, o tema do cabelo frisado tem despertado muita 
rejeição, inclusive, institucional. Essa conduta revela uma estratégia cultural 



273Eixo Roda, Belo Horizonte, v. 32, n. 4, p. 261-277, 2023

de estigmatização da negritude quando intervenções contra-hegemônicas – 
como o poetry slam – ocupam espaços públicos.

Por essa perspectiva, os versos de Cleyton Mendes não tratam 
a questão capilar como supérflua manifestação identitária, mas como 
importante contribuição para a reestruturação social a partir das necessidades 
de grupos minoritários, “tendo em vista o lócus social e as experiências 
que dele emergem” (Berth, 2018, p. 42), por isso são tão importantes os 
símbolos de resistência: “Vem comigo esfregar nossos/Black’s na cara 
da sociedade!/Esfrega o dread, a trança, o turbante se preferir”. Muito 
mais do que expressão de liberdades individuais, o empoderamento pela 
reafirmação capilar – “PROGRESSIVA NÃO É PROGRESSO!/Deixemos 
nossos cabelos armados/Armados de Africanidades” – procura romper as 
estruturas opressoras que impõem fragilidade social à negritude.

As referências culturais – “Meu cabelo é diáspora, forte como 
baobá/E se for preciso o seu eurocentrismo tipo,/Mohamed Ali vai 
nocautear” – se misturam às reflexões sobre as palavras cotidianas utilizadas 
para designar seu cabelo – “Pois meu cabelo não é duro, meu cabelo não 
é ruim/Pelo contrario meu cabelo é muito bom!”, formando um elo direto 
entre as imagens críticas que se constroem nos versos e a realidade social 
concreta. Em uma potente – e empoderada – consciência das desigualdades, 
a voz do carteiro-poeta questiona a ideia romantizada de democracia racial, 
de igualdade racial: “Duro é ter que aturar piada racista/Duro é meu cabelo 
ser o motivo por eu não passar na entrevista”.

A voz pausada e emocionada de Cleyton Mendes ainda toca em temas 
como o racismo religioso, o genocídio da população negra e a importância da 
manutenção da ancestralidade como resistência, como (re)existência de base 
identitária. Os aplausos, os gritos exaltados de aprovação do público acabam 
sendo um termômetro que mede a temperatura desses assuntos no debate 
público, seja para indivíduos que se identificam com a autenticidade da voz 
de Cleyton Mendes, indivíduos que compartilham com ele o grito – “Somos 
lindos, não precisamos ser lisos!” – seja para aqueles que se colocam em 
lugar de escuta, pois reconhecem a necessidade de problematização dessas 
questões, embora elas não os atravessem, diretamente, na pele.

No que tange à dimensão política da percepção desse lugar de 
escuta, nota-se o quanto essas performances poéticas podem mobilizar e 
engajar o público, no geral, a transcender os debates que ali são colocados 



274Eixo Roda, Belo Horizonte, v. 32, n. 4, p. 261-277, 2023

para outras esferas da vida social – como, por exemplo, a discussão sobre 
a revisão da Política de Cotas, quando o programa referente ao acesso às 
69 universidades federais e aos 38 institutos federais de ensino técnico de 
nível médio completa dez anos. Por meio desse olhar e a partir de elementos 
essenciais ao poetry slam – como a poesia, a performance, a interatividade, o 
senso de comunidade, a competição, a ocupação de espaços públicos e o teor 
provocativo dos temas – é possível estabelecer uma correlação direta entre 
arte e sociedade, unidas em corpos engajados que produzem vida e poesia.

3 Inteligibilidades finais

A partir das análises desenvolvidas neste trabalho, foi possível 
perceber o poetry slam como uma possibilidade artística que, na 
contemporaneidade brasileira, tem sido ferramenta para reivindicação da 
tomada do corpo, junto e através da palavra, sendo a posse da palavra a posse 
do corpo – e vice-versa, em profundo movimento social, cultural, político e 
estético que possibilita produções de reexistência (Souza, 2009), uma vez 
que permitem que o sujeito, sobretudo negro, antes, forçado à fragmentação 
da diáspora e à objetificação fortalecida pelas práticas coloniais, subverta a 
lógica hegemônica patriarcal, racista e misógina via arte poética.

Por meio dessa prática artística, que tem início na ocupação das 
ruas, em interlocução direta com o público, e que ganha fôlego nas 
plataformas digitais, são compartilhadas publicamente não só as gradações 
de um necropoder (Mbembe, 2018) que tenta aniquilar a população 
afrodescendente desde a redução do valor de sua imagem física (Xavier, 
2021) até a negação da fruição dos direitos básicos, mas também todo o 
movimento contra hegemônico para desmobilização de opressões seculares. 
Em Mel Duarte, em Gabrielle Nunes (Gabz) e em Cleyton Mendes, 
encontramos vozes de resistência contra uma colonialidade (Quijano, 2005) 
que exprime/impõe visão eurocentrada sobre corpos brasileiros que foram/
são subalternizados durante um longo processo histórico que não se encerra 
em século XXI. Nas obras desses três slammers, há tomada do espaço, 
há exposição do corpo e há disputa pelo direito à palavra, bem como seu 
exercício em linguagem potente e própria, como possibilidade de discussão 
acerca de temáticas silenciadas como se buscassem, a cada apresentação, a 
retirada da máscara de Anastácia (Kilomba, 2008) – objeto de silenciamento, 
instrumento/símbolo imposto pelo colonizador para execução de políticas 



275Eixo Roda, Belo Horizonte, v. 32, n. 4, p. 261-277, 2023

sádicas e para conquista de dominação dos povos escravizados, impedindo, 
por exemplo, que tivesse posse do corpo e da fala.

Há, nesse movimento, a verbalização das dores e dos orgulhos de 
ser negro no Brasil, seja pela observação de violências históricas e sociais, 
seja pela luta em prol da liberdade de ser inteiro, com características físicas 
que podem e que devem estar no centro do debate público em vistas ao 
levante e ao resgate da autoestima – elemento que, diretamente, atravessa 
a vida de todas as pessoas, principalmente pretas, já que, em uma sociedade 
como a nossa, as leituras raciais também são determinantes em processos 
de resgates, de buscas, de conquistas.

A posse da palavra e sua respectiva escuta são, nesse sentido, a 
posse de si, a celebração de um grupo, o reconhecimento de uma produção 
artística que, em diversos âmbitos, atua no resgate da dignidade humana e 
na reafirmação de que o fazer literário e o trabalho poético são caminhos 
que libertam pessoas e coletivos de amarras impostas a partir do grito por 
novos rumos.

Referências

BERTH, Joice. O que é empoderamento?. Belo Horizonte: Letramento, 
2018. (Feminismos plurais)
CLEYTON Mendes | Crespow | Final Slam da Guilhermina 2017. [S. l.: 
s. n.], 2020. 1 vídeo (3 min). Publicado pelo canal Slam da Guilhermina. 
Disponível em: https://www.youtube.com/watch?v=Yddc9pq2njk. Acesso 
em: 28 jan. 2022.
DUARTE, Mel. Se querem nos calar, vamos falar mais alto In: DUARTE, 
Mel (org). Querem nos calar: Poemas para serem lidos em voz alta. 
Ilustrações de Lela Brandão. São Paulo: Planeta do Brasil, 2019. p. 10-15.
EVARISTO, Conceição. Prefácio In: DUARTE, Mel (org). Querem nos 
calar: Poemas para serem lidos em voz alta. Ilustrações de Lela Brandão. 
São Paulo: Planeta do Brasil, 2019. p. 5-10.
FREITAS, Daniela Silva de. Ensaios sobre o rap e o slam na São 
Paulo contemporânea. 2018. Tese (Doutorado em Literatura, Cultura e 
Contemporaneidade) – Programa de Pós-graduação em Letras da PUC-Rio, 
Rio de Janeiro, 2018.



276Eixo Roda, Belo Horizonte, v. 32, n. 4, p. 261-277, 2023

GONZALEZ, Lélia. A categoria político-cultural de amefricanidade. Tempo 
Brasileiro, Rio de Janeiro, n. 92-93, p. 69-82, jan./jun. 1988. Disponível em: 
https://negrasoulblog.files.wordpress.com/2016/04/a-categoria-polc3adtico-
cultural-de-amefricanidade-lelia-gonzales1.pdf. Acesso em: 21 jan. 2023.
HALL, Stuart. Que “negro” é esse na cultura negra? In: HALL, Stuart. Da 
diáspora: identidades e mediações culturais. Organizadora: Liv Sovik. Belo 
Horizonte: Editora UFMG, 2003. p. 335-349.
KILOMBA, Grada. Memórias da plantação: episódios de racismo cotidiano. 
Tradução: Jess Oliveira. Rio de Janeiro: Editora Cobogó, 2008.
LÉVY, Pierre. Cibercultura. Tradução: Carlos Irineu da Costa. São Paulo: 
Editora 34, 1999. (Coleção TRANS)
MBEMBE, Achille. Necropolítica: biopoder, soberania, estado de exceção 
e política da morte. Tradução: Renata Santini. São Paulo: n-1 edições, 2018.
MEL Duarte: “se querem nos calar, vamos falar mais alto”. [S. l.: s. n.], 2019. 
1 vídeo (1 minuto). Publicado pelo canal Planeta Livros Brasil. Disponível 
em: https://www.youtube.com/watch?v=ruMYcvi6g3o. Acesso em: 14 mar. 
2023
QUIJANO, Aníbal. Colonialidade do poder, Eurocentrismo e América 
Latina. In: LANDER, Edgardo. A colonialidade do saber: Eurocentrismo 
e ciências sociais. Perspectivas latino-americanas. Buenos Aires: Clacso 
livros, 2005. p. 114-150.
SANTOS, Ana Carolina Oliveira dos. Meu cabelo não é duro, meu cabelo 
não é crespo. In: PORTAL GELEDÉS. [S. l.], 03 jan. 2019. Disponível em: 
https://www.geledes.org.br/meu-cabelo-nao-e-duro-meu-cabelo-nao-e-
crespo/. Acesso em: 28 jan. 2022.
SOUZA, Ana Lúcia Silva. Letramentos de Reexistência: culturas e 
identidades no movimento hip-hop. 2009. Tese (Doutorado em Linguística 
Aplicada) – Instituto de Estudos da Linguagem, Universidade Estadual de 
Campinas, São Paulo, 2009.
STROMQUIST, Nelly P. Education as a means for empowering women. In: 
PARPART, Jane L.; RAI, Shirin M.; STAUDT, Kathleen (Eds.). Rethinking 
Empowerment: Gender And Development in a Global/Local World. London: 
Routledge, 2002. p. 22-38.



277Eixo Roda, Belo Horizonte, v. 32, n. 4, p. 261-277, 2023

Data de submissão: 15/03/2023. Data de aprovação: 23/10/2023.

VENCEDORA Slam Grito Filme 2017 “Gabz”. [S. l.: s. n.], 2017. 1 vídeo 
(3 min). Publicado pelo canal Grito Filmes. Disponível em: https://www.
youtube.com/watch?v=kZhPvruoeFw. Acesso em: 28 jan. 2022.
XAVIER, Giovana. História social da beleza negra. Rio de Janeiro: Rosa 
dos Tempos, 2021.



Eixo Roda, Belo Horizonte, v. 32, n. 4, p. 278-295, 2023
eISSN: 2358-9787 | DOI: 10.17851/2358-9787.32.4.278-295

Começo – meio – começo: a circularidade literária e 
afrodiaspórica de Nêgo Bispo

Beginning – middle – beginning: Nêgo Bispo’s literary and 
aphrodiasporical circularity

Patrícia Vaz Borges
Universidade Federal do Amazonas (UFAM), Manaus, Amazonas / Brasil
patvazborges@gmail.com

https://orcid.org/0000-0001-9924-6454

Carlos Antônio Magalhães Guedelha
Universidade Federal do Amazonas (UFAM), Manaus, Amazonas / Brasil
cguedelha@gmail.com

http://orcid.org/0000-0002-1376-7193

Resumo: Transgredir da teoria decolonial à prática contracolonialista é mote dos poemas 
e ensaios de Antônio Bispo dos Santos, o Mestre Nêgo Bispo, no livro Colonização, 
quilombos: modos e significações (2015). Buscamos neste artigo apresentar a circularidade 
afrodiaspórica proposta na dinâmica começo – meio - começo (Santos, 2015) como 
uma prática contra-hegemônica e contracolonialista que transgride às decolonialidades. 
Para isso, apresentamos conceitos basilares da teoria decolonial com aporte em textos 
como os Ballestrin (2013), Grosfoguel (2008), Mignolo (2017; 2020), Quijano (1992), 
Santos e Meneses (2009), Segato (2021), Walsh (2009). Tal teoria deságua na prática 
contracolonialista de Nêgo Bispo, apresentada aqui por meio de suas reflexões e poemas, 
produzindo, portanto, um estudo bibliográfico com objetivo de contribuir para a difusão 
dos estudos literários e discursivos de povos tradicionais, enfatizando a cultura, os saberes 
e as cosmopercepções afropoliteístas. Procuramos mostrar a urgência de se conhecer, 
discutir e valorizar saberes e práticas ancestrais, apresentando modos de significações do 
mundo silenciadas por práticas colonialistas. Cosmovisões transgressoras, decoloniais e 
contracolonialistas instigam-nos não a apresentar respostas, mas a formular cada vez mais 
perguntas.
Palavras-chave: literatura afrodiaspórica; Mestre Nêgo Bispo; decolonialidade.

Abstract: Transgressing from decolonial theory to countercolonialist practice is the motto 
of poems and essays by Antônio Bispo dos Santos, the Master Nêgo Bispo, in the book 



279Eixo Roda, Belo Horizonte, v. 32, n. 4, p. 278-295, 2023

Colonização, quilombos: modos e significações (2015). In this article, we aim to present 
the Afrodiasporic circularity proposed in the beginning – middle – beginning dynamic 
(Santos, 2015) as a counter-hegemonic and counter-colonialist practice that transgresses 
decolonialities. For that, we introduce basic concepts of decolonial theory based on texts 
such as Ballestrin (2013), Grosfoguel (2008), Mignolo (2017; 2020), Quijano (1992), 
Santos and Meneses (2009), Segato (2021), Walsh (2009). This theory flows into the 
countercolonialist practice of Nêgo Bispo, presented here through his reflections and 
poems, producing, therefore, a bibliographic study with the aims of contributing to the 
dissemination of literary and discursive studies of traditional peoples, emphasizing their 
culture, knowledge and Afropolytheistic worldviews. We try to show the urgency of 
understanding, discussing and valuing ancestral knowledge and practices, presenting modes 
of meaning in the world silenced by colonialist practices. Transgressive, decolonial and 
countercolonialist worldviews urge us not to present answers, but to elaborate more and 
more questions.
Keywords: afrodiasporic literature; Master Nêgo Bispo; decoloniality.

Início de conversa

Ao discorrer sobre o surgimento da decolonialidade, percebemos 
tratar-se de uma teoria indissociável da estrutura de poder global. Neste 
artigo, refletimos sobre depoimentos, ensaios e poemas de um ativista 
quilombola para pontuar a dicotomia entre a teoria decolonial e a prática 
contracolonialista como elementos complementares. Em Decolonialidade 
e contracolonização: o pensamento fronteiriço para além da Academia, 
apresentamos um estudo resumido sobre os principais conceitos da teoria 
decolonial sobre aporte dos principais estudiosos da teoria e do pensamento 
crítico do líder indígena Ailton Krenak. Tais conceitos são interpretados pela 
intelectualidade de Antônio Bispo dos Santos (2015), o Mestre Nêgo Bispo, 
quem nos leva à prática contracolonialista. Em O pensamento fronteiriço 
de Mestre Nêgo Bispo apresentamos o intelectual quilombola e como seu 
pensamento dialoga com a teoria decolonial. Consideramos a dinâmica 
começo – meio – começo um dos mais necessários saberes germinados 
nos modos afro-confluentes de cosmopercepção de mundo. A escrita do 
mestre é guiada pela indagação sobre a dimensão do tempo, nos propondo 
pensar sobre a forma como nós, sociedades capitalistas ocidentalizadas, nos 
relacionamos com o tempo, nos mostrando a oposição entre A circularidade 
do tempo x a urgência do horário.



280Eixo Roda, Belo Horizonte, v. 32, n. 4, p. 278-295, 2023

Por fim, propomos reflexões sobre o compartilhamento de saberes 
afrodiaspóricos e vivências contracolonialistas em espaços de conhecimento 
e poder, tais como escolas e universidades, buscando defender e reivindicar 
a quebra da hegemonia epistemológica eurocêntrica, evidenciando 
cosmovisões afropindoramicas e indígenas na busca por uma sociedade 
pluriversal, transgressora e orgânica.

1 Decolonialidade e contracolonização: o pensamento fronteiriço para 
além da Academia

mesmo que queimem a escrita,
Não queimarão a oralidade.
Mesmo que queimem os símbolos,
Não queimarão os significados.
Mesmo queimando o nosso povo,
Não queimarão a ancestralidade 

(Santos, 2015, p. 45)

Entendemos decolonialidade ou giro decolonial como uma corrente 
teórica latino-americana crítica à hegemonia epistemológica eurocêntrica 
e aos padrões de poder global impostos pelo processo de colonização 
europeia. Trata-se de um movimento social, intelectual, pluriversal e em 
constante construção, no qual vozes e corpos subalternizados, bem como 
suas cosmopercepções e epistemologias, são protagonistas na formação de 
uma nova e urgente ordem social. Tais grupos subalternizados, constituídos 
por não ocidentais inferiorizados em raça, gênero, territorialidade e 
classe, resistem, questionam e denunciam o fosso de desigualdades que 
experienciamos e que segue sustentado pela estrutura racista, capitalista, 
cisheteropatriarcal e pelos modernos aparatos coloniais (Akotirene, 2019) 
impostos pela ideia de modernidade.

A colonização europeia sobre a América Latina originou a formação 
de uma nova ordem mundial, sendo esta, elemento fundante da estrutura de 
poder global na qual estamos imersos e que articula todo o planeta desde 
então. Tal perspectiva é defendida pelo sociólogo peruano Aníbal Quijano 
(1992) em “Colonialidad y Modernidad/Racionalidad”. Nesse texto, 
considerado originário da teoria decolonial, Quijano apresenta o conceito de 
colonialidade do poder e evidencia que a partir da colonização da América 



281Eixo Roda, Belo Horizonte, v. 32, n. 4, p. 278-295, 2023

Latina criou-se uma complexa rede de organização mundial vigente até os 
dias atuais, imposto pelo que chamamos de países ocidentais. Este modo de 
dominação sustenta uma estrutura colonial global organizada em divisões 
sociais sistemáticas, tais como a racial, a étnica e a antropológica. Exemplo 
disso é a construção da ideia de pureza de sangue expressa no século XVI 
como base da hierarquização de pessoas, justificando a escravidão (Mignolo, 
2020). Tais divisões eram antes apresentadas como fenômenos naturais, e 
não como fenômenos de uma estrutura projetada pelo poder. Sobre o elo 
entre o período de colonização europeia nas Américas e a construção da 
estrutura do poder global contemporâneo, Quijano (1992, p. 12) pontua que

se observarmos as principais linhas de exploração e dominação 
social em escala global, as linhas matriciais do atual poder mundial, 
sua distribuição de recursos e trabalho entre a população mundial, 
é impossível não ver que a grande maioria dos explorados, dos 
dominados, dos discriminados, são exatamente os membros das 
“raças”, dos “grupos étnicos”, ou das “nações” em que foram 
categorizadas as populações colonizadas, no processo de formação 
desse poder mundial, a partir da conquista da América1 (Quijano, 
1992, p. 12, tradução nossa).

O fundamento etnorracial da modernidade se deu por meio de três 
acontecimentos básicos: “a vitória da Cristandade sobre os mouros e os 
judeus, a colonização dos índios americanos, e a implantação da escravatura 
no Novo Mundo” (Mignolo, 2020, p. 216). Grosfoguel (2008, p. 122), reflete 
que a chegada do “homem heterossexual/branco/patriarcal/cristão/militar/
capitalista/ europeu” às Américas, trouxe “hierarquias globais enredadas 
e coexistentes no espaço e no tempo”, pontuando que “aonde quer que 
chegassem, traziam consigo os seus preconceitos culturais e formavam 
estruturas heterárquicas de desigualdade sexual, de género, de classe e 
raciais” (Grosfoguel, 2008, p. 134).

1	  “si se observan las lineas principales de la explotaci6n y de la dominacion social a 
escala global, las lineas matrices del poder mundial actual, su distribuci6n de recursos y 
de trabajo entre la poblaci6n del mundo, es imposible no ver que la vasta mayoria de los 
explotados, de los dominados, de los discriminados, son exactamente los miembros de las 
“razas”, de 1as “etnias”, 0 de las “naciones” en que fueron categorizadas las poblaciones 
coionizadas, en el proceso de fonnaci6n de ese poder mundial, desde la conquista de 
America en adelante”



282Eixo Roda, Belo Horizonte, v. 32, n. 4, p. 278-295, 2023

Para melhor entendermos as consequências de tais acontecimentos 
trazemos o conceito de interseccionalidade como uma ferramenta que

visa dar instrumentalidade teórico-metodológica à inseparabilidade 
estrutural do racismo, capitalismo e cisheteropatriarcado – produtores 
de avenidas identitárias em que mulheres negras são repetidas vezes 
atingidas pelo cruzamento e sobreposição de gênero, raça e classe, 
modernos aparatos coloniais (Akotirene, 2019, p. 14).

Os colonizadores promoveram um sistema brutal de repressão a 
tudo aquilo que não fosse útil à expansão da dominação, promovendo o 
apagamento de diversas epistemologias, cosmopercepções e modos de 
significações de povos que resistiram às violências coloniais. A imposição 
da incorporação de padrões eurocentrados foi/é ferramenta fundamental 
“não apenas para impedir a produção cultural dos dominados, mas também 
como meios muito eficazes de socialização e controle cultural, quando a 
repressão imediata deixou de ser constante e sistemática” (Quijano, 1992, 
p. 12). Traduzo tal perspectiva para cosmopercepção afropindoramica de 
Nêgo Bispo no poema

Extraímos os frutos das árvores
Expropriam as árvores dos frutos
Extraímos os animais da mata
Expropriam a mata dos animais
Extraímos os peixes dos rios
Expropriam os rios dos peixes
Extraímos a brisa do vento
Expropriam o vento da brisa
Extraímos o fogo do calor
Expropriam o calor do fogo
Extraímos a vida da terra
Expropriam a terra da vida
Politeístas!
Pluristas!
Circulares!
Monoteístas!
Monistas!
Lineares!
(Santos, 2015, p. 17)



283Eixo Roda, Belo Horizonte, v. 32, n. 4, p. 278-295, 2023

No atual contexto histórico de crises científicas, ambientais e 
sociais, no qual é evidente, em escala global, uma estrutura que exclui, 
inferioriza, marginaliza e mata mulheres e corpos racializados, faz-se 
urgente questionar o paradigma europeu hegemônico de racionalidade/
modernidade. Cosmopercepções indígenas e quilombolas entendem a Terra 
como a nossa mãe, defendem sociedades matriarcais. A natureza é feminina, 
e sabemos o significado de feminino em uma sociedade patriarcal. A infinita 
diversidade presente na natureza nos ensina que os gêneros também são 
diversos. Os povos circulares, aqueles que se organizam em círculos, sejam 
eles aldeias ou quilombos, os ribeirinhos, caiçaras, os que dançam na gira, 
os que praticam a dinâmica do começo – meio – começo (Santos, 2015) 
são os mais próximos à natureza. São os que contestam a ideia capitalista 
de desenvolvimento e progresso a custo da exploração da natureza e de si 
próprios. São povos que habitam a natureza e são constantemente atacados 
por mineradoras, garimpo e agronegócio. A exploração do território e de 
populações escravizadas no período da colonização europeia fundou as 
estruturas econômicas, socioculturais e epistêmicas no Sul global. O conceito 
de Sul trabalhado aqui se sobrepõe ao geográfico, tratando-se do conjunto de 
países e regiões do mundo que foram submetidos ao colonialismo europeu 
e que não se desenvolveram economicamente como países da Europa e 
América do Norte (Santos; Meneses, 2009).

Essa relação de submissão pode ser evidenciada desde o nome 
imposto ao território latino-americano. Em entrevista concedida ao 
saudoso Jaider Esbell, publicada em 16 de julho de 2019, no canal UnBTV, 
no Youtube, o intelectual indígena Ailton Krenak pontua que chamar 
esse continente de América é de uma rendição absoluta a todo discurso 
colonialista, é homenagear Américo Vespúcio, navegador italiano a serviço 
dos Reinos de Espanha e Portugal (Diálogos […], 2019).

Em entrevista à produção Guerras do Brasil.doc, de Luiz Bolognesi 
(2018), Krenak discute, o mito de origem criado sobre o processo de 
colonização da América latina e nos explica que

O Brasil não existiu, o Brasil é uma invenção e a invenção do 
Brasil, ela nasce exatamente da invasão. […] Quando os brancos 
chegaram, eles foram admitidos como mais um na diferença e se 
os brancos tivessem educação eles podiam ter continuado vivendo 
aqui no meio daqueles povos e produzido outro tipo de experiência, 
mas eles chegaram aqui com a má intenção de assaltar essa terra e 



284Eixo Roda, Belo Horizonte, v. 32, n. 4, p. 278-295, 2023

escravizar o povo que vivia aqui. […] eles podiam ter todos morrido 
de inanição, escorbuto ou qualquer outra pereba nesse litoral se essa 
gente [indígenas] não tivesse acolhido eles, ensinado eles a andar 
aqui e dado comida para eles porque os caras não sabiam nem pegar 
um caju, eles não sabiam, aliás, que caju era uma comida. E eles 
chegaram aqui famélicos, doentes e o Darcy Ribeiro diz que eles 
fediam. Quer dizer, baixou uma turma na nossa praia que estava 
simplesmente podre. […] Durante muito mais do que cem anos, o 
que os índios fizeram foi socorrer brancos flagelados chegando na 
nossa praia. Querer configurar isso como uma conquista nos termos 
de uma guerra de conquista, do que aconteceu no México, no Peru 
e em algumas outras regiões, seria ignorar a extensão dessa costa 
atlântica. Para ocupar, pra chegar ao mesmo tempo em todas essas 
bacias que desembocam no Atlântico você não tinha que ter uma 
canoa com trinta e sete português, você tinha que ter trezentas canoas, 
com pelo menos uns três mil e tantos português pra chegar na nossa 
praia (Guerras […], 2018).

Com as populações colonizadas, uma diversidade de culturas 
e epistemes foi dizimada. Sobreviventes foram inferiorizados e 
marginalizados, os territórios foram submetidos à hegemonia eurocêntrica 
e à lógica colonialista/capitalista. A ideia de soberania entre nações foi 
arrematada pelo mercado. Outros sistemas sociais e maneiras de entender a 
vida foram suprimidos. João Paulo Barreto, o Yupuri, antropólogo indígena 
Ye’pamahsã (Tukano) pontua que, conforme dados arqueológicos, há 14 
mil anos povos indígenas vêm habitando o território latino-americano 
manejando a terra, a floresta, os rios, os animais e desenvolvendo tecnologias 
em alimentação, cerâmicas, medicina, enquanto o sistema epistemológico 
hegemônico que adotamos hoje é baseado em modelos de conhecimentos 
impostos há 523 anos.

Nós fomos obrigados a negar todo esse nosso conhecimento. E nós 
somos obrigados a negar na medida que entramos na escola, na 
medida que nós estamos sendo catequizados, na medida que nós 
entramos na cidade nós somos obrigados a negar esse conhecimento 
(Entrevista […], 2021).

Conforme pontua Quijano (1992, p. 19), “a crítica ao paradigma 
europeu da racionalidade/modernidade é indispensável, mais que isso, é 
urgente”. O sociólogo propõe uma descolonização epistemológica pautada 



285Eixo Roda, Belo Horizonte, v. 32, n. 4, p. 278-295, 2023

em relações interculturais livres da prisão colonial, bem como a liberdade 
de todos os povos de escolherem como se darão tais relações. A organização 
de um processo de libertação social que promova o combate às dominações, 
explorações, discriminações e desigualdades.

A proposta de decolonização epistemológica apresentada por 
Quijano é repercutida de forma ampla nas correntes de pensamento do 
grupo Modernidade/Colonialidade (M/C) formado por intelectuais de 
universidades da América no final da década de 1990. Inspirado no Grupo 
Sul-Asiático de Estudos Subalternos, um grupo de intelectuais latino-
americanos se encontra nos Estados Unidos com o objetivo de inserir a 
América Latina aos debates pós-coloniais, formando o Grupo Latino-
americano de Estudos Subalternos. Considera-se como marco de formação 
do grupo, o Manifesto inaugural del Grupo Latinoamericano de Estudios 
Subalternos (1998) (Ballestrin, 2013).

Ainda segundo Ballestrin (2013), o semiólogo argentino Walter 
Mignolo constata divergências teóricas e defende que o grupo de estudos 
latino não deveria se espelhar no contexto do grupo sul-asiático por conta 
da especificidade histórica da América no desenvolvimento do capitalismo, 
sendo o primeiro continente a sofrer a exploração colonial/moderna. 
Grosfoguel (2008) complementa, ao criticar a preferência dos pesquisadores 
do grupo latino por teóricos eurocentrados como Foucault, Derrida, Gramsci 
e Guha, sendo os dois primeiros do cânone pós-estruturalista/pós-moderno 
ocidental e apenas o último a pensar a partir do Sul. “Ao preferirem 
pensadores ocidentais como principal instrumento teórico, traíram o seu 
objetivo de produzir estudos subalternos” (Grosfoguel, 2008, p. 116).

Com a oposição entre pesquisadores que consideravam a 
subalternidade uma crítica pós-moderna (logo, eurocêntrica) àqueles 
que a viam como uma crítica decolonial (subalternizados criticando o 
eurocentrismo), o Grupo Latino-americano de Estudos Subalternos foi 
desmembrado e uma pequena parte dos pesquisadores passou a integrar o 
grupo Modernidade/Colonialidade (M/C), sendo Walter Mignolo um dos 
seus fundadores.

Mignolo (2017, p. 14) apresenta decolonialidade como “um conceito 
cujo ponto de origem foi o Terceiro Mundo”. Para além de uma proposta 
teórica, a pedagoga e linguista norte-americana Catherine Walsh (2009) 
define como decolonial todo processo de luta que cria condições, posições, 



286Eixo Roda, Belo Horizonte, v. 32, n. 4, p. 278-295, 2023

relações em estruturas novas, diferentes e transformadas. Segundo Ballestrin 
(2013, p. 105),

giro decolonial é um termo cunhado originalmente por Nelson 
Maldonado-Torres em 2005 e que basicamente significa o movimento 
de resistência teórico e prático, político e epistemológico, à lógica da 
modernidade/colonialidade.

Sendo a decolonialidade transgressora, o que se propõe por 
intelectuais de áreas diversas é um compromisso com a desobediência 
epistêmica, com a igualdade global e a justiça econômica (Mignolo, 2017), 
transcendendo os conceitos de modernidade e pós-modernidade.

Vale pontuar que a decolonialidade não propõe negar ou 
deslegitimar as epistemes científicas ocidentais, mas sim reivindicar que 
este conhecimento não é único, universal e absoluto, ou seja, “não é que 
as epistemes e os paradigmas estejam alheios ao pensamento descolonial. 
Não poderiam sê-lo; mas deixaram de ser a referência da legitimidade 
epistêmica” (Mignolo, 2017, p. 15). Não se trata, portanto, de uma proposta 
fundamentalista contra a modernidade, mas sim de uma redefinição na 
proposta de emancipação moderna, pensada

a partir das cosmologias e epistemologias do subalterno, localizadas 
no lado oprimido e explorado da diferença colonial, rumo a uma luta 
de libertação descolonial em prol de um mundo capaz de superar a 
modernidade eurocentrada. Aquilo que o pensamento de fronteira 
produz é uma redefinição/subsunção da cidadania e da democracia, 
dos direitos humanos, da humanidade e das relações económicas 
para lá das definições impostas pela modernidade europeia. […] 
É uma resposta transmoderna descolonial do subalterno perante a 
modernidade eurocêntrica (Grosfogel, 2008, p. 138).

Percebemos a superação do conceito de modernidade eurocentrada 
como reivindicação do pensamento fronteiriço que, para Mignolo (2017, p. 
17), “é a singularidade epistêmica de qualquer projeto decolonial”. Com isso, 
percebemos a conexão entre a decolonialidade e o pensamento fronteiriço, 
pois à proposta decolonial interessa a protagonização de epistemologias e 
cosmopercepções colonizadas. Proponho entendermos, então, o pensamento 
fronteiriço como principal ferramenta da decolonialidade do saber, pois, 
na perspectiva decolonial, as fronteiras não são somente o espaço onde 



287Eixo Roda, Belo Horizonte, v. 32, n. 4, p. 278-295, 2023

as diferenças são reinventadas, são também espaços enunciativos de 
formulação de conhecimentos a partir de subalternizadas.

Logo, para acessarmos uma realidade decolonial sobre conhecimento 
é necessário que nos voltemos ao que Mignolo (2017, p. 17) chama de 
“reservatório de formas de vida e modos de pensamento que têm sido 
desqualificados pela teologia cristã, a qual, desde o Renascimento, continuou 
expandindo-se através da filosofia e das ciências seculares”.

A hegemonia das ciências sociais eurocêntricas promove e sustenta 
a colonialidade no campo intelectual. O pensamento fronteiriço age 
combativamente dentro desta estrutura de conhecimento fundada pela 
civilização ocidental. Visto isso, entendemos o pensamento fronteiriço como 
uma outra lógica que, apesar de não conseguir evitar a globalização do legado 
europeu, não se sustenta somente nele. Uma perspectiva subalternizada 
questionando o eurocentrismo e construindo condições para experienciarmos 
“a diversalidade como projeto universal” (Mignolo, 2020, p. 219). Sendo a 
decolonização epistemológica pautada em relações interculturais livres da 
prisão colonial, propomosuma análise da relação entre a teoria decolonial 
academicista e a prática contracolonialista quilombola de Antônio Bispo 
dos Santos, o Mestre Nêgo Bispo.

2 O pensamento fronteiriço de Mestre Nêgo Bispo

Preto, quilombola, nordestino, Nêgo Bispo nasceu no Vale do 
Rio Berlengas, antigo povoado Papagaio, município de Francinópolis/
PI. Hoje mora no Quilombo Saco-Curtume, no município de São João do 
Piauí, a cerca de 450 quilômetros de Teresina, Piauí. Compõe a primeira 
geração da família de sua mãe a ter acesso à alfabetização. “É lavrador 
formado por mestras e mestres de ofício” (Santos, 2015), ativista político 
e militante quilombola. Com ensino fundamental completo, foi professor 
da disciplina Encontro de Saberes na Universidade de Brasília (UnB) em 
2012 e 2013. Vem se destacando também como filósofo, escritor e poeta. 
Esta minibiografia, com dados apresentados na orelha do livro Colonização, 
quilombos: modos e significações (2015), traz os principais pontos citados 
em trabalhos, entrevistas e diversos eventos de que Bispo participa.

Apesar de circular bem por ambientes acadêmicos, a denúncia e a 
contestação ao sistema global hegemônico eurocêntrico são feitas não a 
partir de instituições de ensino, mas a partir das vivências quilombistas. 



288Eixo Roda, Belo Horizonte, v. 32, n. 4, p. 278-295, 2023

A partir daqueles que carregam saberes ancestrais sobre luta e resistência 
às constantes violências fundadas há 523 anos, dos que estão sendo 
violentados nesse momento. Dos que podem apresentar possibilidades 
reais de organização igualitária, anticapitalista, diversa e de interação com 
os outros seres, de conexão com a Terra.

Nêgo Bispo se apresenta como um relator de saberes e vem 
compartilhando, em seus poemas e ensaios, os modos de significações e 
de vida da cosmopercepção visão politeísta. Em Colonização, quilombos: 
modos e significações (2015), seu segundo livro, Bispo reflete sobre presente, 
passado e futuro, analisando a relação entre a colonização e a estrutura 
sociorracial no Brasil contemporâneo. O intelectual relembra a trajetória 
de construção de ataques às comunidades quilombolas dos Palmares (AL), 
Pau de Colher (BA e PI), Canudos (BA) e Caldeirões (CE), evidenciando, 
a partir da perspectiva quilombista, a atualização e a continuidade desses 
ataques nos dias atuais, práticas sustentadas pelo capitalismo e pela ideia 
predatória de progresso. Bispo analisa o que Quijano nos apresenta como 
colonialidades.

O mestre nos presenteia com um ensaio sobre a resistência 
quilombola à complexa e permanente rede de dominação colonial imposta 
a povos não europeus, enfatizando a religiosidade como um instrumento 
fundamental para a colonização de povos politeístas. Para isso, ele apresenta 
documentos históricos que demonstram o uso de argumentos religiosos 
para validar a exploração de corpos racializados. Nêgo Bispo escancara as 
violências coloniais promovidas pelo Estado e sustentadas pelo Cristianismo 
monoteísta ocidental, explicando que:

Tendo a religiosidade se apresentado como fator preponderante 
no processo de colonização e também por acreditar que a religião 
é uma dimensão privilegiada para o entendimento das diversas 
maneiras de viver, sentir e pensar a vida entre os diferentes povos 
e sociedades, busquei compreender as diferenças e a interlocução 
entre a cosmovisão monoteísta dos colonizadores e a cosmovisão 
politeísta dos contra colonizadores, refletindo sobre os seus efeitos e 
consequências nos processos de colonização e de contra colonização 
(Santos, 2015, p. 20).

Relembremos que, na perspectiva decolonial, para além de um lugar 
onde as diferenças são reinventadas, fronteiras são espaços enunciativos de 



289Eixo Roda, Belo Horizonte, v. 32, n. 4, p. 278-295, 2023

formulação de conhecimentos a partir de perspectivas e cosmopercepções 
subalternizadas pelo processo colonial. Com isso, podemos entender os 
quilombos como espaços fronteiriços, como reservatórios “de formas de 
vida e modos de pensamento que têm sido desqualificados pela teologia 
cristã” (Mignolo, 2017, p. 17).

Para a norte-americana Catherine Walsh (Colóquio […], 2018), o 
decolonial não é uma perspectiva teórica, mas uma práxis. É parte de um 
projeto de vida, se torna parte de lutas reais e de processos de transformações. 
Trata-se, não simplesmente de escrever livros e falar de teorias, mas de 
como vivemos e sentimos as colonialidades diárias e de como criamos 
espaços para construir algo diferente. Este argumento de Walsh, sustentado 
por Mignolo (2017), Grosfoguel (2018) e entusiastas da teoria decolonial 
em geral é contestado por Bispo.

Ao participar de mesa-redonda no X ENABET – Encontro Nacional 
da Associação Brasileira de Etnomusicologia, realizada em formato online no 
dia 9 de novembro de 2021, com transmissão no canal da ABET – Associação 
Brasileira de Etnomusicologia, no Youtube, o Mestre situa o decolonial como 
teoria sim, nos apresentando a prática contracolonialista como

uma luta, é uma prática, é uma civilização que pode agregar também 
outras pessoas, mas ela germina dentro da cosmovisão politeísta e 
dentro dos modos de vida afro-confluentes ou dos modos de vida dos 
povos originários 2. A decolonialidade ela é recente, a decolonialidade 
é uma teoria, ela não é uma trajetória. Não existe uma comunidade, 
eu não conheço, pode existir - quem souber me ajude - se existe uma 
comunidade ou um povo que forjou a decolonialidade e venceu lutas 
através desse conceito (Mesa-redonda 1, 2021, grifo nosso).

Como percebe-se, o filósofo quilombola apresenta pensamento 
semelhante ao de Walsh, mas nos explica as diferenças entre esse conceito 
teórico e a prática contracolonialista. Ao analisar as significações do prefixo 
“de”, Bispo nos explica que

Como “de” eu compreendo como depressão, deterioração, 
decomposição… bom, se alguém acha que vai conseguir deprimir o 
colonialismo, decompor, deteriorar, eu acho que cumpra o seu papel, 
[…] eu prefiro impedir que ele [colonialismo] continue acontecendo 

2	  Todos os grifos nas citações, doravante, são nossos.



290Eixo Roda, Belo Horizonte, v. 32, n. 4, p. 278-295, 2023

e isso pra mim é ser contra e não ser “de”. Mas eu acho que quem é 
“de” é importante […] na minha compreensão, a decolonialidade pode 
acontecer, é importante que ela aconteça (Mesa-redonda 1, 2021).

Para nos explicar a importância da decolonialidade, o mestre 
fala sobre as conversas que tem com o sociólogo português Boaventura 
de Sousa Santos, constantemente citado por Bispo como sendo um dos 
melhores representantes da decolonialidade morando na Europa. Com 
sabedoria mestra, Nêgo Bispo metaforiza o capitalismo, a relação entre 
colonizador e colonizado e, ao evidenciar sua cosmopercepção sobre o 
papel do decolonial, nos concede uma importante reflexão sobre a dinâmica 
começo, meio, começo,

Boaventura de Sousa Santos vai nos fazer uma grande contribuição 
ensinando a geração neta dele que ela não deve vir para cá tentar nos 
colonizar. Se ele fizer isso, ensinar a geração neta dele a não nos atacar, 
ela já cumpriu o seu papel. […] não acredito que ele esteja ensinando 
a geração neta deles a deixar de nos atacar. E depois, por mais que 
ele estivesse ensinando, eu fui um adestrador e eu sei que a onça, por 
melhor adestrada que seja, se estiver com fome ela é predadora e ela 
vai pensar que eu sou alimento dela. Então, eu não confio no animal 
adestrado, no predador adestrado, porque a fome é quem predomina. 
Então, a nossa função como quilombo, como povos indígenas e como 
contracolonialistas, como pessoas que queiram se agregar à luta 
quilombola, que queiram se agregar à luta indígena, a nossa função 
é preparar cada vez mais a nossa geração neta para se defender da 
geração neta dos colonialistas (Mesa-redonda 1, 2021).

3 A circularidade do tempo x a urgência do horário

De repente um cheiro
Um cheiro vadio,
Um cheiro de cio,
Cheiro de tesão
De repente um cheiro
Um cheiro úmido
De corpos fecundos
Choveu no Sertão

(Santos, 2015, p. 78)



291Eixo Roda, Belo Horizonte, v. 32, n. 4, p. 278-295, 2023

Da colonização à contemporaneidade, em uma sociedade ocidentalizada 
e capitalista, a relação entre tempo e dinheiro gera, desde a nossa infância, 
mapeamentos como o ato de viver é utilitário. Pessoas sem tempo são pessoas 
ocupadas, atarefadas, trabalhadoras, workaholics e essa postura é admirável 
em nossa sociedade. Grandes executivos, poderosos de terno e gravata, os 
que só têm tempo para o trabalho são exemplares, enquanto os que não se 
inserem nesse sistema trabalhista são mal-vistos, tratados como desocupados. 
Tal concepção colonialista vem adoecendo pessoas por todo o mundo, sejam 
as que ficam estafadas por acumular funções em busca de status social, as 
que são mão de obra explorada nas empresas dos grandes executivos e que, 
dificilmente, enriquecerão como o patrão, ou ainda, as que preferem fruir a 
vida e são julgadas por isso. Refletir sobre a intelectualidade de Nêgo Bispo 
cria um campo de pensamento que entende e descreve a (cosmo)lógica de 
povos afrodiaspóricos em contraste com a estrutura de saber colonialista.

Em 30 de janeiro de 2023, o Instituto Parentes3 nos presenteou com a 
fala de Nêgo Bispo em Aula Magna online4 de boas-vindas à turma do curso 
de Pós-graduação em Psicologia Social e Comunidades. “A gente não tem a 
vida, a gente vive a vida. A vida não é para se ter, é para se viver” foi uma 
das primeiras reflexões do Mestre que nos instruiu a pensar que a vida pode 
ser orgânica (o ser) ou sintética (o ter). Para Nêgo Bispo, é muito necessário 
termos “o tempo de ouvir”. “Só a vida humana tem horário, todas as outras 
vidas têm tempo”. Durante a aula, Nêgo Bispo nos lembrou ainda que “Exu 
não é cronológico; o que chamamos de demora, Exu chama de processo”.

Consideramos a dinâmica começo – meio – começo um dos mais 
necessários saberes germinados na cosmopercepção politeísta e nos modos 
afro-confluentes de visão de mundo. Segundo mestre Bispo, “o presente 
atua como interlocutor do passado e, consecutivamente, como locutor do 
futuro” (Santos, 2015, p.19). O intelectual explica que nos quilombos os 
conhecimentos são passados de geração para geração, sendo a geração avó 

3	  De Fortaleza (CE), o Instituto Cooperativo Parentes é um projeto sociocultural criado em 
novembro de 2020 com a primeira turma da Formação em Saúde Mental, em parceria com 
o Movimento de Saúde Mental (MSM). Maiores informações em: https://institutoparentes.
com.br/.
4	 A gravação da aula foi gentilmente cedida pelo Instituto Parentes, disponível em:  https://
drive.google.com/drive/u/1/folders/1y-cnkK4WCPKLPTM3l9rJqW9GUpssL136?usp=g
mail.



292Eixo Roda, Belo Horizonte, v. 32, n. 4, p. 278-295, 2023

o começo, a geração mãe o meio e a geração neta o começo de novo. Ele 
questiona: como pode ser possível botar a geração neta na creche e a geração 
avó no asilo? A escrita do mestre é guiada pela indagação sobre a dimensão 
do tempo, nos propondo pensar onde começa e onde termina o passado e o 
presente. E o futuro, onde começa?

Bispo conta que não escreveu Colonização, quilombos: modos 
e significações (2015) para ser um best-seller, mas para ser lido por 
quilombolas e agentes da prática contracolonialista, declarando-se um dos 
maiores leitores do próprio livro. Ele compartilha que relê o livro cada vez 
que enfrenta uma dificuldade e que, ao se reencontrar com as reflexões no 
texto, está conversando com Mãe Joana, Tio Norberto e Tia Nonata. “Estou 
conversando com a minha geração avó e estou conversando com a minha 
geração neta” (Itaú Cultural, 2020).

Palavras finais – Vivas, Vivas!

Espaços de conhecimentos como escolas e universidades são 
instituições nas quais vivenciamos a colonialidade intelectual. A história 
do Brasil, por exemplo, ainda é contada sob perspectiva de um mito de 
origem extremamente colonial, no qual povos e nações explorados, seus 
símbolos de resistência e a importância histórica das suas lutas são apagados 
ou inferiorizados. A narrativa da “descoberta” ainda está presente nas 
escolas e isso demonstra o quanto se fazem urgentes propostas de ensino 
decolonial no país. Se quisermos propostas e iniciativas que, efetivamente, 
quebrem paradigmas eurocêntricos e colonialistas, os intelectuais do nosso 
tempo, as nossas referências devem ser representantes dos povos indígenas 
e quilombolas, as mulheres e a comunidade LGBTQIAPN+, os chamados 
grupos subalternizados.

Nas universidades, berço de reprodução da epistemologia hegemônica 
eurocêntrica, a colonialidade intelectual orienta diversas pesquisas mundo 
a fora. Com obra já traduzida para o inglês, francês, espanhol, italiano e 
alemão, Ailton Krenak (Diálogos […], 2019) metaforiza ao entender a teoria 
decolonial como uma espécie de hemodiálise, uma troca de sangue para que 
esta instituição, tipicamente colonial, continue funcionando à medida que

a crise da filosofia, das ciências do ocidente, elas estão confrontando 
essas super estruturas com a questão de qual a validade dos seus 



293Eixo Roda, Belo Horizonte, v. 32, n. 4, p. 278-295, 2023

métodos, qual a validade do seu modus de estar no mundo de um 
mundo que está indo para o abismo? […] as nações, os povos foram 
capturados por essa coisa do mercado, as corporações ‘manda’ 
no mundo, a maior parte das universidades do mundo inteiro são 
subordinadas também, elas desenvolvem pesquisas e projetos para 
atender à dinâmica de mercado, atender o interesse de corporações. 
[…] inclusive muitos intelectuais que continuam por aí na cena, 
produzindo, eles convivem com isso como peixe n’água (Diálogos 
[…], 2019).

Com o que foi levantado até aqui, buscamos contribuir com a 
difusão dos pensamentos de Nêgo Bispo em espaços acadêmicos por 
considerarmos a obra do intelectual quilombola de extrema relevância para 
o desenvolvimento do pensamento decolonial no Brasil, se analisada sob 
a perspectiva teórica e academicista na qual o conceito decolonial nasceu. 
Entender, minimamente, o papel social das instituições de poder, entre elas, 
os espaços de ensino como escolas e universidades nos leva a perceber a 
urgência em ocupar as instituições de ensino e questionar a hegemonia 
eurocêntrica em todas as estruturas sociais, visto que

A universidade é o corredor que é preciso atravessar para acessar 
as posições em que se decide o destino dos recursos da nação. Por 
isso mesmo, a universidade é o viveiro da elite que administra 
o setor público e o setor privado. Ao ameaçar democratizar a 
universidade em termos raciais, estamos ameaçando o próprio coração 
da colonialidade, como padrão que garante a reprodução da ordem 
eurocêntrica e seu olhar racista sobre os corpos e os saberes (Segato, 
2021, p. 31).

Diferentemente da concepção das sociedades estruturadas pela 
hegemonia epistêmica ocidental, que têm no consumo o motor da vida, 
que nos separa da natureza e nos impulsiona a predar o planeta, podemos 
perceber, por meio do pensamento de Nêgo Bispo, possibilidades de 
emancipação do modo de vida praticado pelas sociedades capitalistas, das 
relações de poder, da ideia de modernidade, economia e tempo, de como 
nos relacionamos com outras as outras vidas do planeta e com o organismo 
vivo que é a Terra. Vale encerrar com a já citada constatação de que 
cosmopercepções transgressoras, decoloniais e contracolonialistas instigam-
nos não a apresentar respostas, mas a formular cada vez mais perguntas.



294Eixo Roda, Belo Horizonte, v. 32, n. 4, p. 278-295, 2023

Referências

AKOTIRENE, Carla. Interseccionalidade. São Paulo: Sueli Carneiro; Pólen, 
2019. (Femininos plurais) Disponível em: https://files.cercomp.ufg.br/weby/
up/1154/o/Interseccionalidade_(Feminismos_Plurais)_-_Carla_Akotirene.
pdf?1599239359. Acesso em: 01 out. 2022.
BALLESTRIN, Luciana. América Latina e o giro decolonial. Revista 
Brasileira de Ciência Política, Brasília, n. 11, p. 89-117, maio/ago. 2013. 
Disponível em: https://www.scielo.br/j/rbcpol/a/DxkN3kQ3XdYYPbwwX
H55jhv/?format=pdf. Acesso em: 15 ago. 2022
COLÓQUIO Decolonialidade – Catherine Walsh. [S. l: s. n.], 24 abr. 2018. 
1 vídeo (1 min). Publicado pelo canal IV Colóquio Decolonialidade Bahia. 
Disponível em: https://www.youtube.com/watch?v=k66AztrWDAw. Acesso 
em: 20 jul. 2022.
DIÁLOGOS: Desafios para a decolonialidade. [S. l: s. n.], 16 de jul. 2019. 1 
vídeo (20 min). Publicado pelo canal UnBTV. Disponível em: https://www.
youtube.com/watch?v=qFZki_sr6ws&t=334s. Acesso em: 8 ago. 2021.
ENTREVISTA com João Paulo Lima Barreto. [S. l: s. n.], 5 de fev. 2021. 
1 vídeo (33 min) Publicado pelo canal Indioscast. Disponível em: https://
www.youtube.com/watch?v=wO67rEWBNEg. Acesso em:31 mar. 2022.
GROSFOGUEL, Ramón G. Para descolonizar os estudos de economia 
política e os estudos pós-coloniais: Transmodernidade, pensamento de 
fronteira e colonialidade global. Tradução: Inês Martins Ferreira. Revista 
Crítica de Ciências Sociais, v. 80, p. 115-147, mar. 2008. Disponível em: 
https://doi.org/10.4000/rccs.697. Acesso em: 03 mai. 2022
GUERRAS do Brasil.doc. Episódio 1 – As Guerras da Conquista. Direção: 
Luiz Bolognesi. Produção: Laís Bodanzky e Luiz Bolognesi. Roteiro: 
Denilson Monteiro, Felipe Milanez, Gil Alessi, Henrique Crespo, José 
Francisco Botelho, Luiz Bolognes, Victor Fish. São Paulo: Buriti Filmes, 
2018. Disponível em: https://www.netflix.com/br/title/81091385?s=i&trki
d=258593161&vlang=pt&clip=81130299. Acesso em: 22 fev. 2021.
ITAÚ CULTURAL. Mekukradjá 2020 – Não somos donos da teia da vida, 
apenas de um de seus fios. 12 nov. 2020. 1 vídeo (1 h 53 min). Facebook: 
Itaú Cultural. Disponível em: https://www.facebook.com/itaucultural/
videos/370918354356695/. Acesso em: 12 nov. 2020.



295Eixo Roda, Belo Horizonte, v. 32, n. 4, p. 278-295, 2023

Data de submissão: 15/03/2023. Data de aprovação: 24/10/2023.

MESA-REDONDA 1. [S. l.: s. n.], 9 nov. 2021. 1 vídeo (1 h 53 min). 
Publicado pelo canal Associação Brasileira de Etnomusicologia – ABET. 
Disponível em: https://www.youtube.com/watch?v=TeJmAg76ELU. Acesso 
em: 15 dez. 2021.
MIGNOLO, Walter D. Desafios decoloniais hoje. Epistemologias do Sul, Foz 
do Iguaçu/PR, v. 1, n. 1, p. 12-32, 2017. Disponível em: https://revistas.unila.
edu.br/epistemologiasdosul/article/view/772/645. Acesso em: 01 mai. 2022.
MIGNOLO, Walter. D. A Geopolítica do Conhecimento e a Diferença 
Colonial. Revista Lusófona de Educação, v. 48. p. 187-224, 2020. Disponível 
em: https://revistas.ulusofona.pt/index.php/rleducacao/article/view/7324.
Acesso em: 03 mai. 2022.
QUIJANO, Aníbal. Colonialidad y modernidad/racionalidade. Perú 
indígena, Lima. v. 13, n. 29, p. 11-20, 1992. Disponível em: https://www.
lavaca.org/wp-content/uploads/2016/04/quijano.pdf. Acesso em: 01 mai. 
2022.
SANTOS, Antônio Bispo dos. Colonização, Quilombos: Modos e 
Significações. Brasília: INCTI/UnB, 2015. Disponível em: http://cga.
libertar.org/wp-content/uploads/2017/07/BISPO-Antonio.-Colonizacao_
Quilombos.pdf. Acesso em: 15 mar. 2022.
SANTOS, Boaventura de Sousa; MENESES, Maria Paula. (org.). 
Epistemologias do Sul. Coimbra: Edições Almedina. SA, 2009. Disponível 
em: http://professor.ufop.br/sites/default/files/tatiana/files/epistemologias_
do_sul_boaventura.pdf. Acesso em: 20 fev. 2022.
SEGATO, Rita. ‎Crítica da Colonialidade em oito ensaios e uma antropologia 
por demanda. Rio de Janeiro: Bazar do Tempo, 2021.
WALSH, Catherine. Interculturalidad, Estado, Sociedad: Luchas (de)
coloniales de nuestra época. Quito: Universidad Andina Simón Bolívar / 
Ediciones Abya-Yala, 2009.



Eixo Roda, Belo Horizonte, v. 32, n. 4, p. 296-310, 2023
eISSN: 2358-9787 | DOI: 10.17851/2358-9787.32.4.296-310

Eu, mulher negra, resisto: incidências identitárias na poesia de 
Alzira Rufino

I, a Black Woman, Resist: Identity Incidences in the Poetry of 
Alzira Rufino

Ana Rosária Soares da Silva
Universidade Federal de Uberlândia (UFU), Uberlândia, Minas Gerais/ Brasil
anarosaria@hotmail.com

http://orcid.org/0000-0001-9784-9788

Resumo: Discutir as incidências identitárias na poesia de Alzira Rufino em alguns poemas 
da obra: Eu, mulher negra, resisto, como escrita de validação das vozes negras femininas 
nas lutas e conquistas de gênero e de raça afirmando suas identidades nos diversos espaços 
para suas representações. Objetivando, assim, por meio da literatura, propor o combate e 
enfrentamento baseados na escrita que constrói significação e existência para o sujeito negro 
feminino num contexto social hegemônico, racista excludente. Na perspectiva da análise, 
este artigo se ancora nos teóricos que estudam o tema, como: Cuti (2010), Duarte (2009), 
Cândido (2004), bem como nos estudos feministas de Gonzalez (1988), hooks (2019), 
Ribeiro (2019), e ainda, Munanga (2006), Lugones (2007), debruçando-se nas obras de 
Rufino (1988, 2010, 2005), dentre outros importantes para as análises que configuram a 
identidade negra feminina na literatura brasileira.
Palavras-chave: incidências identitárias; Alzira Rufino; poesia; identidade; literatura 
brasileira.

Abstract: Discuss the identity incidences in the poetry of Alzira Rufino in some poems 
of the work: Eu, mulher negra, resisto, as validation writing of black female voices in 
the struggles and achievements of gender and race affirming their identities in the various 
spaces for their representations. Thus, aiming, through literature, to propose combat and 
confrontation based on writing that builds meaning and existence for the black female 
subject in a hegemonic social context, excluding racist. From the perspective of the analysis, 
this article is anchored in the theorists who study the theme, such as: Cuti (2010), Duarte 
(2009), Cândido (2004), as well as in the feminist studies of Gonzalez (1988), hooks 
(2019), Ribeiro (2017), and also, Munanga (2006), Lugones (2007), looking at the works 
of Rufino (1988, 2010, 2005), among other important for the analyses that configure the 
black female identity in Brazilian literature.
Keywords: Identity incidences; Alzira Rufino; Poetry; Identity; Brazilian literature.



297Eixo Roda, Belo Horizonte, v. 32, n. 4, p. 296-310, 2023

Introdução

Poeta, escritora, Alzira Rufino é considerada na literatura brasileira 
uma expoente contra o racismo que por meio da literatura fala em favor 
da autoestima e valorização do povo preto brasileiro. A autora, em suas 
obras, persegue a valorização das religiões afro-brasileiras, se engajando 
na constante luta contra a opressão, discriminação e preconceitos contra a 
figura negra feminina tanto no território literário quanto na sua presença 
social, política, cultural e de gênero.

Construindo seus argumentos num viés problematizado pela 
condição das mulheres negras, a autora desconstrói discursos oficiais que 
ainda estigmatizam o povo negro em decorrência do longo e doloroso 
processo de colonização. Nesse sentido, Alzira Rufino expõe seu 
inconformismo quanto ao tratamento dispensado principalmente às mulheres 
negras, concebidas historicamente como sujeitos subalternos tanto social 
quanto sexualmente.

Mary Del Priore (2013, p. 12), sobre essa condição da mulher no 
imaginário popular, afirma:

A mulher, só teria papel benéfico neste processo [histórico] dentro 
do casamento e enquanto cumprisse o papel de mãe. Ao fugir da 
benfazeja esfera da vida privada ou, ao usurpar o poder político como 
faziam as adúlteras e as feiticeiras, elas tornavam-se um mal.

Não obstante, quando se trata da mulher negra esses papéis são ainda 
mais desqualificados e subalternizados. Nessas circunstâncias, Djamila 
Ribeiro (2019, p. 36) alerta:

Para desneutralizar o olhar condicionado que subalterniza o sujeito em 
razão de sua cor, é preciso criar espaços que as pessoas negras possam 
acessar”. Isso, porém se dá a partir da denúncia sobre a expropriação 
e apropriação históricas do colonizador.

Alzira Rufino, desse modo, discute insistentemente o desejo de 
enfrentamento, escavando em sua própria história reverberações para uma 
autodefinição que valorize a sua consciência e sua concepção de sujeito, 
promovendo, do seu ponto de vista, outras formas de resistência contra os 
sistemas de dominação.



298Eixo Roda, Belo Horizonte, v. 32, n. 4, p. 296-310, 2023

A literatura, dessa maneira, é o lugar de propriedade em que a autora 
encontra regozijo para representar-se e ir contra as definições elaboradas no 
percurso histórico dominante que preestabeleceu os critérios de exclusão, 
desigualdades e os preconceitos contra a raça e o gênero feminino negro, 
especificamente.

Ademais, conforme analisa Candido (2004), a literatura é um 
instrumento de auxílio para o indivíduo superar a condição de opressão 
a qual o sistema colonial capitalista o submeteu. Nesse sentido, a arte da 
palavra de cunho lírico de Alzira Rufino como objeto de identidade é também 
representação de seu povo e sua cultura negra feminina.

Assim, no pensamento de Collins (2002, p. 32),

A necessidade premente de falarmos de mulheres negras se dá por 
estas se encontrarem, historicamente, na base da pirâmide social, 
alimentando o capitalismo com sua força de trabalho e sofrendo com 
a opressão racial e de gênero. Ao mesmo tempo, a invisibilização 
destas mulheres cria o vácuo do silenciamento sobre tais opressões, 
perpetuando o ciclo devastador da animalização e objetificação dos 
corpos negros, em especial, femininos.

Partindo dessas queixas, tem-se a perspectiva de analisar alguns 
poemas da obra Eu, mulher negra, resisto, pelo viés da identidade e da 
representação negra feminina no pensamento e na literatura de Alzira Rufino. 
Desse modo, cabe aqui reforçar que por muito tempo as mulheres ocupam 
posições marginais nos contextos da vida e da história, tendo, por séculos, 
suas vozes silenciadas. Para as mulheres negras, mais acirradamente, 
esse emudecimento foi contínuo e cruel, fazendo delas coisas ou objetos, 
representadas, apenas como corpos criados para o trabalho ou para a 
atividade sexual, o que ainda acontece na atualidade de forma velada ou não.

Identidade e sujeito feminino negro

Não é de hoje que as mulheres negras escrevem. No que se refere 
à literatura afro-brasileira feita por mulheres negras, é preciso destacar 
que as concepções que essas mulheres têm de si mesmas são de suprema 
importância para as significações de suas subjetividades e para as conquistas 
de espaços importantes que as constituem sujeitos negros femininos 
validando e afirmando suas identidades.



299Eixo Roda, Belo Horizonte, v. 32, n. 4, p. 296-310, 2023

Djamila Ribeiro (2019) fala sobre a oportunidade da ampliação das 
lutas de mulheres negras em falarem e serem ouvidas. A autora afirma que é 
exatamente o locus social que o lugar de fala discute, propondo que as pessoas 
passem a existir no mundo de acordo com suas experiências em comum.

Tratando, portanto, o racismo como uma problemática social, Rufino 
por meio de sua poesia realiza atitudes para combater e transformar o 
perverso sistema colonial que estrutura as condições desiguais na sociedade 
brasileira. Nesse mesmo posicionamento, Dalcastagnè (2014) afirma que 
a literatura abre espaços para diferentes perspectivas discursivas por vias 
literárias. Até porque, numa escrita onde há espaços para o sujeito dizer 
sobre si e sobre o mundo, ele se faz visível dentro dele.

Desse modo, é na escrita que Rufino encontra sustentação para 
enfrentar a subalternidade da raça e do gênero. Libertando, assim, a 
palavra engasgada na garganta, colonizada pelo processo histórico de sua 
ancestralidade e das mulheres negras do passado e do presente, tanto no 
sentimento de identidade, quanto nos desejos libertários dos seus corpos 
negros marginalizados.

A autora, na obra poética em debate, é a mão que arranca a mordaça 
do silêncio. Ademais, para Cuti (2010, p. 13), “a literatura é um fazer 
humano”. E segundo Paz (2012), ao proferir a palavra poética originária 
de suas dores, saudades, ou paixões, o indivíduo se recria.

Nesse aspecto, a escrita negra feminina, segundo a também escritora 
e poeta negra Conceição Evaristo (2005, p. 205),

Busca inscrever no corpus literário brasileiro imagens de uma auto-
representação. Surge a fala de um corpo que não é apenas descrito, 
mas antes de tudo vívido. A escre(vivência) das mulheres negras 
explicita as aventuras e desventuras de quem conhece uma dupla 
condição, que a sociedade teima em querer inferiorizada, a mulher 
e negra.

Nessa mesma discussão, segundo Munanga (2006, p. 44), “a 
identidade consiste exatamente em assumir plenamente com orgulho, a 
condição do negro em dizer de cabeça erguida: sou negro”. Desse modo, 
é de cabeça erguida que Alzira Rufino diz-se uma mulher negra despojada 
do preconceito para afirmar-se enquanto escritora, militante da causa preta, 
construindo seu sujeito negro poético por meio da literatura.



300Eixo Roda, Belo Horizonte, v. 32, n. 4, p. 296-310, 2023

Falar, portanto, de sujeito, segundo Bhabha (1996), significa falar 
da constituição desses sujeitos culturais e híbridos. Assim, a escrita deste 
artigo situa-se nas letras faladas de Alzira Rufino, trazendo a perspectiva da 
identidade e da representação da mulher negra por meio da palavra poética. 
Isso posto, Paz (2012, p. 56) esclarece: “a palavra é o próprio homem. Somos 
feitos de palavras. Elas são nossa única realidade ou, pelo menos, o único 
testemunho de nossa realidade”.

Entendendo, assim, que a identidade, conforme Hall (2000) 
argumenta sobre a diversidade das experiências tanto de mulheres quanto 
de homens nos diferentes pontos de vista, ela também busca demarcar 
lugares de falas e territórios possíveis de ocupação para esses sujeitos. Esse 
foco é exercitado nos discursos da autora à medida que ela manifesta na 
literatura suas experiências, proporcionando ao leitor outros olhares sobre 
suas realidades para as ocupações dos seus lugares identitários.

A literatura, nesse sentido, exerce funções importantes no levantar 
da memória individual e coletiva como ferramentas de ressignificação. 
Visto que, Cândido (2004, p. 175) afirma: “a literatura confirma e nega, 
propõe e denuncia, apoia e combate, fornecendo a possibilidade de vivermos 
dialeticamente os problemas”. É, pois, no propósito de combater e denunciar 
o não lugar da escritura negra feminina e afirmar a identidade desta mulher 
negra que Rufino se propõe ao embate social e político para ocupar um lugar 
de fala e representação que historicamente foram negados ao povo negro, 
em especial à mulher negra desde sua subjugação pelo regime colonial, 
machista, racista e classista.

Ocupar, portanto, um lugar de fala, nas palavras de Ribeiro (2019, 
p. 64) “consiste em uma das maneiras que os grupos historicamente 
marginalizados refutam a historiografia tradicional e a hierarquização de 
saberes, e consequentemente, a hierarquia social”.

Em vista disso, a autora desempenha papel fundamental para 
a literatura negra feminina e afro-brasileira. Reverenciando sua 
ancestralidade, por meio de uma escrita rebelde e transgressora, ela se 
manifesta contra a opressão colonizadora, reafirmando seu território de 
mulher negra e intelectual, ao mesmo tempo, que abre caminhos de luta 
para a população negra.



301Eixo Roda, Belo Horizonte, v. 32, n. 4, p. 296-310, 2023

Incidências identitárias na poesia de Alzira Rufino

Alzira Rufino prioriza discursos que renomeiam o povo negro 
em busca de sua significação numa sociedade excludente, que ao mesmo 
tempo, camufla o preconceito racial. Além de promover por meio da palavra 
poética uma ressignificação para esses sujeitos, a autora promove também 
sua rebeldia no desejo de um lugar de representação.

Com isso, Rufino elabora estratégias de reversão da condição 
fragilizada da mulher negra escavando na construção e constituição da 
história uma redefinição para suas identidades, desmantelando, assim, 
estereótipos e lugares preestabelecidos para os negros/negras.

Conforme Conceição Evaristo (2005, p. 52), “a representação 
literária da mulher negra ainda está ancorada nas imagens de seu passado 
escravo”. Passado esse, que criou a concepção do seu corpo como veículo 
de procriação e corpo-objeto de prazer masculino, o que determinou 
estereótipos subalternos desde o período da literatura colonial.

[...] as escritoras negras têm urgência em inscrever no corpus literário 
brasileiro imagens de uma auto-representação. Criam, então, uma 
literatura em que o corpo-mulher-negra deixa de ser o corpo do 
“outro” como objeto a ser descrito, para se impor como sujeito-
mulher-negra que se descreve, a partir de uma subjetividade própria 
experimentada como mulher negra na sociedade brasileira. (Evaristo, 
2005, p. 53)

Desse modo, nas palavras de Cuti (2010), a escrita negra e feminina 
busca além da desmistificação do estereotipo negro, uma escrita de 
ressignificação da identidade dessa mulher e do representar-se negra na 
sociedade brasileira. O que não é comumente percebido, uma vez que a 
literatura brasileira ao longo dos tempos tratou de excluir autores negros do 
cânone, no qual, o negro foi marcado por perspectivas internas de autores 
brancos, aparecendo, na literatura muito mais como tema do que como 
voz autoral. Quando se trata, da voz feminina negra, essa condição á mais 
subalternizada, posto que, para Duarte (2011),

Ser mulher e escritora no Brasil é romper com o silêncio, a “não-
fala”, é transpor os espaços que definem procederes e funções 
preestabelecidas, é ir contra a situação de injustiça, submissão e abuso 
diverso desfavorável à mulher. O feminismo vem bradando há muitos 



302Eixo Roda, Belo Horizonte, v. 32, n. 4, p. 296-310, 2023

séculos − a partir do XVIII, no mínimo −, às vezes, de modo tímido, 
outras, em alto e bom tom. (Duarte, 2011, 33)

Alzira Rufino, portanto, exercendo o poder da palavra escrita, 
entende, que o comprometimento com a construção e estabelecimento da 
identidade só poderão ser alcançados quando essas mulheres se rebelam 
contra as opressões e as espoliações sofridas desde a origem escravocrata. 
A autora, dessa forma, rasga o véu do silêncio quando fala para seus iguais 
(Rufino, 1988).

Assim, Rufino, sugere como proposta de sua poesia, servir como 
porta voz dos anseios da comunidade negra que teve sua fala silenciada pelo 
colonizador. Rufino, em sua escrita, aponta seu comprometimento com a 
representação do negro/negra nos diversos espaços de fala. Cabendo, nesse 
sentido, citarmos hooks (2019) asseverando que:

Fazer a transcrição do silêncio à fala é, para o oprimido, o colonizado, 
o explorado, e para aqueles que se levantam e lutam lado a lado, um 
gesto de desafio que cura, que possibilita uma vida nova e um novo 
crescimento. (hooks, 2019, p. 38)

Nessa esteira, no poema Resisto, Alzira Rufino num autoquestionamento 
se interpela porque tem medo? Retirando a fala do silêncio imposto, a autora 
cria possibilidade de um novo crescimento enquanto mulher, enquanto 
negra. Questionando também o porquê da própria história ser a responsável 
pelo medo estabelecido como morada na existência do sujeito negro 
marginalizado. Vejamos a seguir:

Resisto
De onde vem este medo?
sou
sem mistério existo
busco gestos
de parecer
atando os feitos
que me contam
grito
de onde vem
esta vergonha
sobre mim?



303Eixo Roda, Belo Horizonte, v. 32, n. 4, p. 296-310, 2023

Eu, mulher, negra,
RESISTO.
(Rufino, 1988, p. 14)

O poema acima aponta um discurso em que o eu lírico questiona 
a base do seu medo, de onde ele vem, por que ele existe? A categoria do 
discurso da autora nos versos são também de apropriação identitária, ao 
ponto que ela demostra sua rebeldia, por não aceitar a composição social 
subalterna que a coloca no mundo. De onde vem essa vergonha de mim?

Ao passo em que a autora questiona, ela também responde nos 
versos com autoafirmação de sua figura feminina negra, buscando gestos 
na escrita, contando gritos no desejo de não mais sentir vergonha de sua 
imagem. É na resistência, porém, que Alzira Rufino encontra significação. 
Reconhecendo-se, portanto, como resistente, a autora cria estratégias de 
enfrentamento contra as ideologias imperialistas.

A literatura negra feminina, vista por esse prima, é então a 
apropriação da mulher negra dos artifícios de reinvindicação do seu lugar 
de fala, é usar a sua voz descontruindo a lei da submissão. Nesse sentido, 
Cuti (2010, p. 47) esclarece:

As vozes literárias negras e femininas, destituídas de submissão, 
assenhoram-se da escrita para forjar uma estética textual em que se 
(re)inventam a si e a outros que se contam nos mesmos repertórios e 
eventos histórico-culturais negros.

Cuti (2010, p. 48), ainda analisa que “falar e ser ouvido é um ato de 
poder”. Nessa mesma discussão, Sartre (2004, p. 20) vem nos dizer que: 
“falar é agir, é conduta de um indivíduo representar-se, é como ele se revela, 
como ele se vê”. Comungando, conquanto, com esse mesmo pensamento, 
Ribeiro (2019) analisa que o falar não se restringe ao ato de emitir palavras, 
mas de poder existir.

Para Djamila Ribeiro (2017),

O lugar de fala serve para refutar a historiografia tradicional e a 
hierarquização dos saberes consequente da hierarquia social. Quando 
falamos de direito à existência digna, à voz, estamos falando de 
locus social, de como esse lugar imposto dificulta a possibilidade de 
transcendência. (Ribeiro, 2019, p. 66)



304Eixo Roda, Belo Horizonte, v. 32, n. 4, p. 296-310, 2023

Desse modo, o pensamento de Rufino é questionador e contundente, 
engajado e político marcado pelo discurso da fala do corpo negro. E nessa 
representação, a autora reflete:

Apesar dos ventos e chuvas fortes da discriminação, apesar da fria 
desigualdade de oportunidades vividas nesses anos, nossa força não 
pode ser apenas um discurso, temos pouco a comemorar e muito que 
fazer. (Rufino, 2005, p. 43)

Na concepção da autora, o apagamento social e de gênero da mulher 
negra é uma epidemia “que desconhece classes sociais” (Rufino, 2010, p. 
28). Por isso, Rufino participa de forma decisiva da construção da agenda 
feminista por uma política pluralista e multirracial, evocando a sociedade 
para um novo entendimento da mulher a respeito de si mesma, exigindo 
reiteração de uma posição afirmativa em busca da criação de um novo 
discurso. Esse novo discurso, porém parte do reconhecimento da mulher 
negra sobre sua identidade, sobre sua representação negra feminina num 
contexto excludente que pode e deve ser desfeito.

Posto que, Rufino (2010) reflete:

A nossa gente precisa se apropriar e colocar em prática a sua 
capacidade intelectual. Pessoas que se dizem intelectuais ainda 
possuem introjetados no inconsciente coletivo a ideia de que mulher 
negra não reflete e não sabe escrever. Me incomoda, me irrita muito 
mulheres negras com poder na comunicação não fortalecer as 
mulheres negras. (Rufino, 2010, p. 18)

Na obra Eu, mulher negra, resisto, objeto deste artigo, Alzira 
Rufino expressa sua concepção de raça, classe, gênero e sexualidade, 
consequentemente nos leva a análise da identidade e da representação do 
sujeito negro feminino na obra. Ademais, Gonzalez (1988, p. 67) afirma: 
“a poeta tem uma singular inquietude capaz de operar, por meio da arte, 
o enfrentamento ao racismo, ao sexismo e ao patriarcalismo”. Nessa 
intenção, a autora utiliza a literatura como meio de significação da mulher 
preta em todo o conteúdo social e político expresso em seus poemas, a 
exemplo, do poema a seguir:



305Eixo Roda, Belo Horizonte, v. 32, n. 4, p. 296-310, 2023

Boletim de Ocorrência
Mulher negra,
Não para
Por essa coisa bruta
Por essa discriminação morna,
Tua força ainda é segredo,
mostra tua fala nos poros
O grito ecoará na cidade,
Capinam como mato venenoso
a tua dignidade, [...]
Tua negritude incomoda
Teu redemoinho de forças afoga
Não querem a tua presença
Riscam teu nome com ausência.
Mulher negra, chega
Mulher negra, seja
Mulher negra veja
Depois do temporal.
[...]
Transpiro a liberdade.
(Rufino, 1988, p. 19)

De acordo com Cuti (2010, p. 56), dizer-se negro, além de desdizer o 
que foi dito, é um dizer-se “Sou humano”. Assim, Alzira Rufino, respaldada 
pela força de sua representação por meio do poema conclama a mulher negra 
para sua fala, e para que esta fala negra não continue a ser um segredo, um 
silêncio. A autora compreende que sua fala erguida tem poder e que seu 
grito pode ecoar todos os lugares de sua existência.

Para bell hooks (2019, p. 39), “esse ato de fala, de erguer a voz, não 
é um mero gesto de palavras vazias: é uma expressão de nossa transição de 
objeto para sujeito – a voz liberta”.

De modo que, a libertação que Alzira Rufino expressa em seus 
discursos a apropriação de uma identidade negada ao povo negro, em 
especial à mulher negra, que no entendimento sobre sua escrita afirma o 
direito de representação. E nesse sentido, hooks (2019, p. 49), torna a dizer: 
“a apropriação da voz marginal ameaça a essência da autodeterminação e 
da livre expressão de si de pessoas exploradas e oprimidas”.



306Eixo Roda, Belo Horizonte, v. 32, n. 4, p. 296-310, 2023

É mais evidente que o campo da representação permanece um 
lugar de luta quando examinamos criticamente as representações 
da negritude das pessoas [...] É difícil falar quando não há ninguém 
ouvindo, quando você sente que há um jargão ou narrativa especial 
que apenas os escolhidos conseguem entender. [...] Dado o contexto 
da exploração e dominação racista e sexista, foi apenas através da 
resistência, da luta, e do olhar contra a maré que as mulheres negras 
foram capazes de valorizar o suficiente o seu próprio olhar para si, e 
nomeá-lo publicamente. (hooks, 2019, p. 226)

No entendimento de Rufino (2010), a escrita não é, portanto, 
a explicação da condição da mulher negra, das dificuldades, dos 
problemas existenciais, mas experiência revelada que manifesta na 
poesia a radicalização da fala contra a dominação e suas várias facetas 
discriminatórias. A resistência contra a dominação exercida pelos 
colonizadores é o caminho para a recuperação da subjetividade e da 
identidade dos povos oprimidos.

Nessa mesma senda, Lugones (2007, p. 188) esclarece:

Rufino retrata mulheres a partir do chão, nos mais diferentes lugares 
que a vida a levou. Ela intitula seu livro de 1988 Eu, Mulher Negra, 
Resisto. O título por si antecipa uma boa porção do que é encontrado 
em sua poesia, que poderia ser interpretada como uma tradução 
estética de sua vida.

Acompanhando o pensamento de Collins (2002, p. 32), “falar a partir 
das mulheres é uma premissa importante na ótica do feminismo negro”. 
Uma vez que, neste estudo, a poesia de Alzira Rufino é toda permeada pela 
construção feminista na busca de apropriação da identidade, incorporada 
à representação como elemento do poder. Nesse sentido, hooks (2019, p. 
227) acrescenta: “não há lugar fora do poder”.

A identidade é, portanto, segundo Hall (2000, p. 16), “um lugar que 
se assume, uma costura de posição e contexto”. A luta de mulheres negras 
durante a história mostra que, desde muito tempo, as mulheres negras 
vêm lutando para serem sujeitos políticos e produzindo discursos contra 
hegemônicos (Ribeiro, 2019, p. 21).

Diante o exposto, nas palavras de Eduardo de Assis Duarte (2009, 
p. 88), que escreveu Mulheres marcadas: literatura, gênero, etnicidade 
“a escrita da mulher negra é construtora de pontes, a palavra é por ela 



307Eixo Roda, Belo Horizonte, v. 32, n. 4, p. 296-310, 2023

utilizada como ferramenta estética e de fruição, de auto-conhecimento e 
de alavanca do mundo”.

Assim, mais do que compartilhar experiências baseadas na 
escravidão, racismo e colonialismo, essas mulheres partilham 
processos de resistências. Ao reivindicar os diferentes pontos de 
análise e a afirmação de que um dos objetivos do feminismo negro 
é marcar o lugar de fala de quem as propõem, percebemos que essa 
marcação se torna necessária para entendermos realidades que 
foram consideradas implícitas dentro da normatização hegemônica. 
(Ribeiro, 2019, p. 61-62)

Na busca de demarcar para as mulheres negras esses espaços de 
fala e representação, Alzira Rufino propõe recuperar espaços de vozes 
silenciadas por meio de um feminismo identitário, onde a mulher negra 
questione o porquê de seus medos, de sua mudez e do seu ser subalterno. 
A autora, dessa forma, assume uma escrita e uma identidade consciente de 
suas origens e de seu passado histórico, lutando, para modificá-lo. Nessa 
obra, especificamente, a autora se assenhora-se de seus valores e de sua 
subjetividade. Para Gonzalez (1988, p. 11), “os versos de Alzira Rufino 
parecem ter a estranha capacidade de nos transportar para onde eles estão, 
ou para onde ela estava no momento em que os gerou”.

[...] Mulher negra, chega
Mulher negra, seja
Mulher negra veja
Depois do temporal.
[...] Transpiro a liberdade.
(Rufino, 1988, p. 19)

No excerto acima, Rufino extrapola a revolta do silenciamento, 
deixando clara sua intenção de enfrentar, de não mais aceitar a mordaça 
colonial, capitalista, racista que oprime o gênero e a raça de sua 
ancestralidade por uma vida inteira. Dizendo: chega/seja/veja/, enxerga 
depois do temporal, mulher negra. Nesses versos, a representação da autora 
grita sem reservas, sem medo, sem limitação. A identidade, nesse sentido, 
acontece no prazer de transpirar liberdade.



308Eixo Roda, Belo Horizonte, v. 32, n. 4, p. 296-310, 2023

Nesse mesmo posicionamento, bell hooks (2019) acrescenta:

Que possamos, enquanto mulheres negras brasileiras, falar e erguer 
nossas vozes contra a opressão e exclusão machista, contra o 
patriarcado e contra todas as formas de opressão e exclusão racista 
da supremacia branca. Que possamos juntas a partir da palavra, a 
partir das vozes de nossas ancestrais revolucionar nossos mundos, 
pois a palavra é força e resistência. Ergamos nossas vozes. (hooks, 
2019, p. 164)

Alzira Rufino, dessa maneira, tem na linguagem poética a significação 
de sua luta para reescrever e recuperar o espaço de representação da mulher 
negra, para que assim, ela possa, através da fala e da palavra escrita afirmar 
sua identidade e ocupar seu espaço de representação, tanto na literatura 
quanto no social, político e econômico.

O discurso da autora é também uma escrita de si, em que a poeta, 
escritora utiliza suas subjetividades para representar as muitas mulheres 
negras subalternizadas e desconstruídas pelo capital colonialista que ainda 
se sobrepõe no imaginário nacional.

Nesse contexto, é importante ressaltar que Alzira Rufino, ao escrever, 
adorna ao seu corpus de mulher negra muito fortemente marcado na escrita, 
sobretudo as suas vivências constituídas no combate constante, não se 
restringe à esfera social, uma vez que sua obra também se empenha em 
desafiar a hierarquia do autoritarismo discriminador da historiografia oficial.

A literatura é, dessa forma, o caminho de luta e reverberação para a 
autora. Conforme Oliveira (2015, p. 30),

A Literatura pode ser uma forma de confissão, um meio de expressar 
histórias, as quais, ainda que nunca possam ocorrer de verdade, vivem 
livres no imaginário de seus autores. A Literatura, assim como as 
outras artes representa a fala do artista, nela, ele revela ao mundo o 
que estava somente dentro de si, mas que também pertence aos outros.

Sob a dimensão feminina, este estudo ocupou-se de entender a poe-
sia de Alzira Rufino numa escrita que nomeia sua identidade diante de um 
ciclo opressor político e social, fazendo de sua capacidade de escrever a 
arma mais forte do seu combate. Além de que, hooks (2019, p. 20) afirma: 
“escrever é uma maneira de agarrar a fala e mantê-la por perto”. Assim, a 
autora se apropriando da fala por meio dos discursos contundentes operan-



309Eixo Roda, Belo Horizonte, v. 32, n. 4, p. 296-310, 2023

do e rompendo com um regime opressor que por muito tempo desfigurou e 
desqualificou a mulher negra na história e também na literatura.

Referências

BHABHA, H. K. A questão do “outro”: diferença, discriminação e 
discurso do colonialismo. Tradução: Francisco Caetano Lopes Júnior. In: 
HOLLANDA, H. B. de (org.). Pós-modernismo e política. Rio de Janeiro: 
Rocco, 1996, p. 177-203.
CANDIDO, A. O direito à literatura. In: CANDIDO, A. Vários escritos. 4. 
ed. Rio de janeiro: Ouro sobre azul, 2004. p. 171-193.
COLLINS, P. H. Pensamento feminista negro: conhecimento, consciência 
e a política do empoderamento. Tradução: Jamile Pinheiro Dias. São Paulo: 
Boitempo, 2002.
CUTI, L. S. Literatura negro-brasileira: consciência em debate. São Paulo: 
Selo Negro, 2010.
DALCASTAGNÈ, R. “Por que precisamos de escritoras negras e escritores 
negros?”. In: SILVA, C. da (org). Africanidades e relações raciais: insumos 
para políticas públicas na área do livro, leitura, literatura e bibliotecas no 
Brasil. Brasília: Fundação Cultural Palmares, 2014.  p. 66-69.
DEL PRIORE, M. Histórias e conversas de mulher. São Paulo: Planeta, 
2013.
DUARTE, E. de A. Mulheres marcadas: literatura, gênero, etnicidade. 
Scripta, Belo Horizonte, v. 13, n. 25, p. 63-78, 2 sem. 2009. Disponível em: 
https://periodicos.pucminas.br/index.php/scripta/article/view/4368. Acesso 
em: 22 jan. 2024.
DUARTE, E. de A. (coord). Literatura afro-brasileira: 100 autores do século 
XVIII ao XXI. v. 1. Rio de Janeiro: Pallas, 2011.
EVARISTO, C. Literatura negra: uma poética de nossa afro-brasilidade. 
Scripta, v. 13, n. 25, p. 17-31, 2009. Disponível em: https://periodicos.
pucminas.br/index.php/scripta/article/view/4365. Acesso em: 22 jan. 2024.
GONZALEZ, L.; HASENBALG, C. Lugar de negro. Rio de Janeiro. Editora 
Marco Zero, 1988.



310Eixo Roda, Belo Horizonte, v. 32, n. 4, p. 296-310, 2023

Data de submissão: 15/03/2023. Data de aprovação: 03/10/2023.

HALL, S. Da diáspora: identidades e mediações culturais. Tradução: 
Adelaine la Guardia Resende et al. Belo Horizonte: Editora UFMG; Brasília: 
Representação da UNESCO no Brasil, 2000.
hooks, b. Erguer a voz: pensar como feminista, pensar como negra. Tradução: 
Cátia Bocaiuva Maringolo. São Paulo: Elefante, 2019.
LUGONES, M. Heterosexualism and the Colonial/Modern Gender 
System. Hypatia, v. 22, n. 1, 2007, p. 186-209.´Disponível em: https://
edisciplinas.usp.br/pluginfile.php/4251730/mod_resource/content/0/
heterosexualism%20and%20the%20colonail%20modern%20gender%20
system%20maria%20lugones.pdf. Acesso em: 22 jan. 2024.
MUNANGA, K.; GOMES, N. L. O negro no Brasil de hoje. São Paulo: 
Global Editora, 2006.
OLIVEIRA, D. da S. de. O papel da memória na formação da identidade 
cultural: diálogos entre possibilidade de leitura. Dissertação (Programa de 
mestrado profissional em ensino de ciências humanas, sociais e da natureza) 
– Universidade Tecnológica Federal do Paraná, Londrina, 2015, 135 p. 
Disponível em: https://repositorio.utfpr.edu.br/jspui/bitstream/1/2154/3/
LD_PPGEN_M_Oliveira%2C%20Denise%20da%20Silva%20de_2015.
pdf. Acesso em: 22 jan. 2024.
PAZ, O. O arco e a lira. Tradução: Ari Roitman e Paulina Wacht. São Paulo: 
Cosac Naify, 2012.
RIBEIRO, D. O que é lugar de fala. Belo Horizonte: Letramento, 2019.
RUFINO, A. Eu, mulher negra, resisto. Santos: Edição da autora, 1988.
RUFINO, A. Bolsa poética. Santos: Demar, 2010.
SARTRE, J-P. Que é a literatura? Tradução: Carlos Felipe Moisés. São 
Paulo: Ática, 2004.



Eixo Roda, Belo Horizonte, v. 32, n. 4, p. 311-334, 2023
eISSN: 2358-9787 | DOI: 10.17851/2358-9787.32.4.311-334

Um olhar crítico sobre a presença do negro na literatura: 
reterritorializando este lugar

A Critical View of the Presence of Black People in the Literature: 
Reframing their Place

Diogo Coutinho Santana
Universidade do Estado do Rio de Janeiro (UERJ), Rio de Janeiro, Rio de Janeiro/Brasil
profdiogocoutinho@gmail.com

http://orcid.org/0009-0005-6632-8580

Resumo: A literatura brasileira, de modo geral, sempre apresentou a figura do negro de 
forma marginalizada e estereotipada, negando a ele a posição de protagonista de suas 
próprias narrativas. Dessa forma, este trabalho surge da necessidade de visibilização do 
negro como sujeito do discurso e de sua identidade, não apenas como objeto de observação. 
Além do mais, propõe uma intervenção didática com vistas a promover a inserção do aluno 
no espaço literário por meio de textos que estejam próximos de sua realidade. Tendo em 
vista o contexto patriarcal e estruturalmente racista no qual estamos inseridos, é premente 
pensar em propostas de ensino que retiram o negro do lugar de invisibilidade, que dão voz 
aos que estavam relegados ao esquecimento e sofrem até hoje com o apagamento de sua 
cultura. Promover um letramento literário a partir dessa perspectiva étnico-racial, utilizando 
um texto popular e regional, com uma linguagem acessível e uma estrutura lúdica, fazendo 
o aluno se reconhecer e se sentir representado naquela literatura e permitindo aos demais 
alunos entenderem a importância do deslocamento do protagonismo nos textos literários, 
surgem como objetivos essenciais para a realização da pesquisa.
Palavras-chave: ensino de literatura; negro na literatura; letramento literário.

Abstract: Brazilian literature, in general, has always presented the figure of The Black 
in a marginalized and stereotyped way, denying black people the protagonist position of 
their own narratives. Thus, this research paper arises from the need to see the black man 
not only as an object of observation but also as the subject of discourse and his identity. 
Furthermore, it proposes a didactic intervention with the aim of promoting the student`s 
insertion in the literary space through texts that are close to his reality. Considering the 
patriarchal and racist context in which we live in, it is urgent to think about teaching 
proposals that remove The Black from his invisibility place, giving voice to those who 
were relegated to oblivion and suffer the deletion of his culture until today. Promoting 
literary literacy from this ethnic-racial perspective, using a regional and popular text with 



312Eixo Roda, Belo Horizonte, v. 32, n. 4, p. 311-334, 2023

an accessible language and a playful structure, making students recognize themselves and 
feel represented in that literature and allowing other students to understand the importance 
of changing what has always been the spotlight in literary texts emerge as essential goals 
of this research paper.
Keywords: literature teaching; Black in literature; Literary literacy.

Iniciando o diálogo

Todo povo colonizado – isto é, todo povo no seio do qual nasceu 
um complexo de inferioridade devido ao sepultamento de sua 
originalidade cultural – toma posição diante da linguagem da nação 
civilizadora, isto é, da cultura metropolitana. Quanto mais assimilar 
os valores culturais da metrópole, mais o colonizado escapará da sua 
selva. Quanto mais ele rejeitar sua negridão, seu mato, mais branco 
será. (Fanon, 2008, p. 34)

É partindo desta visão defendida por Frantz Fanon que este trabalho 
preocupa-se em lançar luz ao fato de que a literatura, durante muito tempo, 
suplantou e desconsiderou a presença do negro como protagonista e, 
sobretudo, como autor de seus próprios textos. Dessa forma, o que se tinha 
como texto literário não correspondia à realidade do povo negro, sua cultura, 
sua ancestralidade, seus anseios. Tendo como referência uma literatura 
hegemonicamente branca, acabavam por negligenciar seus valores culturais 
e absorver aspectos da cultura dominante. Portanto, é de suma relevância que 
possamos discutir sobre a “reterritorialização” desse fazer literário e poético.

Reterritorializar, nesse sentido, de acordo com a visão de Deleuze 
e Guattari, significa recuperar os espaços na cultura, mais especificamente 
na literatura, que foram negados ao negro como mais uma tentativa de 
apagamento da história e dos aspectos culturais do seu povo. Sendo assim, 
recuperar essa voz, esse protagonismo, faz-se imprescindível para que 
tenhamos um ensino de literatura que contemple as diferentes manifestações 
artísticas e literárias que permeiam este universo, valorizando uma “literatura 
menor” (Deleuze; Guattari, 1996) que por muito tempo foi deslegitimada.

Cyana Leahy-Dios afirma que a literatura e os estudos literários 
têm sido centrados na representação de uma sociedade desejada, na qual 
a habilidade de leitura, os hábitos literários e o conhecimento literário se 



313Eixo Roda, Belo Horizonte, v. 32, n. 4, p. 311-334, 2023

concentram nas camadas mais elevadas da pirâmide social (2004, p. 203), 
lugar que, sabemos, não pertence ao negro. Segundo a autora, as tentativas 
de alargar essa representação são geralmente tratadas com desprezo, sob a 
alegação de que os “altos níveis” se arriscam a ser rebaixados, expressão 
usada como sinônimo da negação das culturas e sociedades de menor 
prestígio (2004, p. 203).

Como forma de subvertar tal premissa, Zilá Bernd, em seu livro 
Introdução à literatura negra, apresenta a ideia de que, empenhado em 
proceder à desconstrução do mundo nomeado pelo branco e no intuito de 
expressar a consciência de um “existir negro”, o autor, que se quer e se 
afirma como negro, reconstrói o discurso e traz para a literatura um olhar 
vivencial do modo de ver e sentir o mundo, de acordo com os valores da 
cultura negra (1988, p. 77).

Partindo desse pressuposto, cabe afirmar que reverter o sujeito 
da narração de textos literários permite que o aluno se reconheça nessa 
escrita, porque ele se vê ali representado. É necessário romper com os 
paradigmas impostos pela origem do dizer branca e europeia, que silenciou, 
subalternizou ou tentou embranquecer o negro. Desse modo, torna-se 
imperativo o trabalho com textos que estão a serviço desta tentativa de 
reversão do lugar de protagonista do discurso na literatura.

Contudo, é um trabalho hercúleo, uma vez que a literatura sempre 
precisou do olhar do branco para ser validada. Como afirma Márcia Maria 
de Jesus Pessanha:

Como as obras literárias passam pelas instâncias legitimadoras que 
atuam condicionando sua consagração ou não e como estas instâncias 
estavam, no início, ligadas ao poder do branco europeu e sua visão 
de mundo, podemos perceber porque muitas obras, principalmente 
da literatura negra, não foram contempladas no seio da literatura 
canônica. (Pessanha, 2016, p. 246)

Sendo assim, o propósito aqui vai além, a intenção é voltar o olhar 
do aluno para um texto literário que privilegie essa negritude durante muito 
tempo invisibilizada, uma literatura de resistência à opressão, que se distancie 
do viés ufanista e encobridor da realidade e provoque um deslocamento do 
lugar de protagonismo na narrativa e na escrita de textos literários.

Como salienta Fanon, no caso do negro, ele não tem cultura, não tem 
civilização, nem “um longo passado histórico”. Assim, de acordo com ele, 



314Eixo Roda, Belo Horizonte, v. 32, n. 4, p. 311-334, 2023

provavelmente aqui está a origem dos esforços dos negros contemporâneos 
em provar ao mundo branco, custe o que custar, a existência de uma 
civilização negra (2008, p. 46). E isso é feito também através da literatura, 
já que ela é a representação de uma língua, e língua é poder.

Um breve histórico: situando o negro na literatura

Como dito anteriormente, o papel do negro na história da literatura 
sempre foi muito bem marcado. E, como destaca Pessanha, é importante 
pontuar, nessa história, os autores e obras, bem como os momentos mais 
significativos da ocultação, da discriminação e da revelação do negro, quer 
como submisso, quer como sujeito de seu discurso, refletindo o contexto 
histórico, social e cultural das referidas épocas (2016, p. 231).

Num primeiro momento, temos o Quinhetismo (1500-1600) como 
uma literatura que refletia os ideais e interesses do homem europeu. Nesse 
contexto, tivemos uma literatura de informação, voltada para a descrição das 
terras recém-descobertas, e uma literatura jesuítica, voltada para o trabalho 
de catequização. Até aqui, não há ainda a presença do negro marcando a 
literatura, apenas a do indígena, nativo das terras descobertas.

Em seguida, com o Barroco (1601-1768), movimento caracterizado 
pelas antíteses e pelo conflito, proveniente de lutas religiosas e crise 
econômica, a figura do negro surge. Gregório de Matos, poeta baiano, 
que lidava mal com a mestiçagem brasileira, exalta a sedução da mulata, 
ao mesmo tempo em que a menospreza, e torna o homem mulato alvo de 
críticas e insultos. Conforme observa José Maurício Gomes de Almeida, 
Grégorio de Matos, assim como outros da época, revela um profundo mal-
estar para com os “mulatos desavergonhados”, termo com o qual o poeta 
deixa transparecer o despeito de muitos brancos diante do crescente número 
de mestiços, filhos de senhores, que, na condição de alforriados, ocupavam 
um espaço social intermediário (2001, p. 91).

Assim como no Quinhetismo, o Arcadismo (1168-1808) não 
apresenta de forma relevante a figura do negro em seus textos literários, 
mas traz o indígena como sendo a representação do “bom selvagem” em 
nossas terras, baseados nas ideias de Jean Jacques Rosseau.

Em se tratando de Romantismo (1836-1881), na primeira geração 
romântica, o foco ainda era o indígena, que, em comparação com o cavaleiro 
medieval, foi alçado ao posto de herói nacional, mas descrito de maneira 



315Eixo Roda, Belo Horizonte, v. 32, n. 4, p. 311-334, 2023

idealizada, bem distante da realidade, aliás, a fuga da realidade era uma 
característica marcante dessa fase do Romantismo.

No entanto, ainda nesse período, temos alguns exemplos da forma 
como o negro era retratado na literatura. José de Alencar, principal nome 
da prosa romântica nesse primeiro momento, em O tronco do Ipê (1871), 
apresenta o personagem Pai Benedito, um homem negro que é construído 
como alguém possuidor de uma deficiência na linguagem, incapaz de se 
comunicar na língua do colonizador, que fala de forma gutural, como 
uma criança. Reitero a visão de Pessanha, quando diz que isso revela o 
espaço não negociável da língua e da linguagem que a cultura dominante 
pretende exercer sobre a cultura negra (2016, p. 238). Além do mais, como 
afirma Eni Orlandi em seus estudos sobre Análise do Discurso, o primeiro 
enfrentamento ideológico entre colonos e colonizados é o embate político-
linguístico (2009).

Na segunda geração romântica, temos como exemplo o 
embranquecimento da “escrava Isaura”. No romance A escrava Isaura 
(1875), Bernardo Guimarães descreve a personagem principal como uma 
mulata quase branca, educada pela sinhá que transmite valores da cultura 
europeia. Como afirma Pessanha, além dos estereótipos sempre renovados e 
revitalizados na composição dos personagens negros, também um incômodo 
discurso eugênico pode ser apreendido em produções textuais consagradas 
da literatura brasileira. A escrava Isaura é uma obra que ilustra esse desejo 
de eugenia, que se traduz no sonho de embranquecer a sociedade brasileira. 
Na narrativa, a senhora elogia a tez clara da escrava e, além disso, felicita 
a moça por ter tão pouco “sangue africano”.

Dentre as gerações românticas, no que tange à presença do negro 
em textos literários, destaca-se a Terceira Geração, ou Geração Condoreira, 
com ênfase a Castro Alves, que se notabilizou por seus poemas sobre a 
escravidão, tais como Vozes d’África, Canção do africano, Saudação a 
Palmares, Navio negreiro, entre outros. O poeta verseja sobre a abolição da 
escravatura, entretanto, apesar de ser denominado “o poeta dos escravos”, 
por sua adesão ao movimento abolicionista, seu discurso é sobre o negro.

Como bem coloca Pessanha, Castro Alves não “entrou na pele do 
negro” (Bernd, 1988, p. 21) em sua essência, não era seu verdadeiro porta-
voz, fazia uso da temática do negro e da escravidão como instrumento 
poético e histórico do momento em que vivia. Critica a escravidão, mas 



316Eixo Roda, Belo Horizonte, v. 32, n. 4, p. 311-334, 2023

não vai adiante, é portador de uma voz instituída, não chega realmente a 
envolver-se no processo (Pessanha, 2016, p. 240). Sua defesa pela libertação 
dos escravos filia-se a princípios humanitários e a uma visão externa. Embora 
reformista e crítico, não subvertia as estruturas do sistema. Importante 
ressaltar que o negro quase sempre aparecia na terceira pessoa: Lá na úmida 
senzala/.../entoa o escravo o seu canto (Canção do africano). Entretanto, 
pode-se afirmar que, em muitos momentos, Castro Alves vestiu a pele do 
negro, colocando-se nesse lugar, falando a partir de observações, como se 
negro fosse. Como declara Candido, ele assumiu uma posição de luta e 
contribuiu para a causa que procurava servir, sendo capaz de elaborar em 
termos válidos os pontos de vista humanísticos e políticos (2011, p. 184).

Quando falamos de Realismo e Naturalismo, percebemos a forte 
presença do negro sempre subserviente, animalizado, hipersexualizado, 
violento, insipiente e buscando a validação por meio do branco. Em O 
bom crioulo (1895), Adolfo Caminha traz um homem negro e homossexual 
no papel de protagonista, que, no início, precisa mostrar-se dócil e gentil, 
apesar de sua estrutura física, para ser aceito. Amaro apaixona-se por um 
homem branco e passa a admirá-lo pelo simples fato de ser branco. Depois, 
é apresentado como desequilibrado, possessivo, viciado e violento. Tal obra 
representa um marco por tratar do tema da homossexualidade e da relação 
interracial, mas reforça e legitima estereótipos.

Em O cortiço (1890), de Aluísio Azevedo, destacam-se Bertoleza 
e Rita Baiana, duas mulheres negras que reúnem características que 
acreditavam serem típicas a mulheres como elas. Bertoleza, escravizada 
alforriada, é retratada de forma animalesca e é relegada ao papel de serviçal, 
sempre submissa ao homem. Rita Baiana, por sua vez, é a tradução do que 
Lélia Gonzalez classifica como sendo a mulata aos olhos do colonizador: 
mulher sensual e sedutora, com uma sexualidade desenfreada, atraente, 
alegre, que gosta de pagode, danças, bebidas e é o “objeto desejado” 
(Gonzalez, 1984, p. 227-236).

Outro fato que deve ser levado em consideração é a discussão 
polêmica acerca do embranquecimento de Machado de Assis, o maior nome 
do Realismo brasileiro. O autor negro foi tomado como branco pela elite 
intelectual da época e, por séculos, o racismo brasileiro escondeu quem 
ele realmente era.



317Eixo Roda, Belo Horizonte, v. 32, n. 4, p. 311-334, 2023

De acordo com Joel Rufino dos Santos, o negro como autodefinição 
– negro assumido, distinto do crioulo, do preto, do escuro etc. – só pode 
emergir no Brasil com o Modernismo, mais especificamente com a 
Revolução de Trinta. Segundo ele, as mudanças podem ser apanhadas por 
toda parte – na música, na literatura, nas ideias políticas, no ensino, no 
comportamento das mulheres e das crianças, nas falas cotidianas, no espírito 
da língua, e assim por diante (2008, p. 169). Desse modo, o Modernismo 
marca uma mudança na forma como o negro era retratado, mas ainda não 
temos o que pode ser considerado como o ideal.

Algumas obras buscaram de fato uma identidade nacional e 
se abriram para o diverso, deixando de lado uma imagem inventada e 
estereotipada do negro e situando sua importância para a formação cultural 
do Brasil. Para exemplificar, podemos destacar Macunaíma (1928), de Mário 
de Andrade, e Viva o povo brasileiro (1984), de João Ubaldo Ribeiro. Duas 
obras que buscam não folclorizar a figura do negro no Brasil e valorizam a 
diversidade nacional, retirando o olhar do branco europeu sobre ele e sobre 
os índios, numa tentativa de incluir os até então excluídos da literatura, 
exaltando a pluralidade de vozes na narrativa.

Em contrapartida, em Macunaíma, por exemplo, temos um 
protagonista que nasce negro, “preto retinto e filho do medo e da noite”, e 
depois se torna “branco louro e de olhos azuizinhos”. Apesar de não assumir 
os valores do branco, o herói representa a ideia de branqueamento. Outra 
obra que apresenta o desejo de embranquecimento da sociedade brasileira 
é Os tambores de São Luiz (1975), de Josué Montello, que, embora traga 
uma narrativa negra, mostrando a saga de um escravizado desde sua origem 
africana, finaliza enfatizando simbolicamente a ideia de valorização da 
brancura. O personagem-narrador, um negro, extasiado, contempla seu 
descendente resultante de um casamento interracial, e que vem a ser um 
“moreninho claro, bem brasileiro”, destaca Pessanha (2016, p. 239).

Há muitas outras obras e personagens que explicitam a forma 
estereotipada como o negro era tratado na literatura: O mulato (1881), 
Aluísio Azevedo; Gabriela, cravo e canela (1958), Jorge Amado; Os 
sertões (1902), Euclides da Cunha; O presidente negro (1926), Monteiro 
Lobato; Urucungo (1933), Raul Bopp; São Bernardo (1934), Graciliano 
Ramos; A grande arte (1990), Rubem Fonseca. São muitos exemplos que 
não dariamos conta de esgotar neste trabalho, mas é possível perceber 



318Eixo Roda, Belo Horizonte, v. 32, n. 4, p. 311-334, 2023

que a história literária no Brasil está pautada numa visão segregadora de 
dominação e apagamento.

É importante ressaltar que, em diferentes períodos, tivemos autores 
que deram voz ao negro silenciado e assumiram uma poética da negritude. 
Luís Gama, fundador da poesia negra, foi capaz de ousar e de revelar a 
própria identidade do povo negro. Cruz e Sousa, como afirma Santos, assim 
como Luís Gama, assumiu sua negritude em poemas (2008, p. 168). Ele 
fez de seus textos um importante instrumento de libertação e falava com 
ousadia das inquietações do negro. Lima Barreto, cuja obra apresenta-se 
como um símbolo de revolta, de resistência contra o opressor, também 
merece destaque. Autor negro, deixava explícito em seus textos a forte 
crítica ao racismo da época.

A obra de Luiz Gama constitui-se em um marco no processo de 
conscientização do negro brasileiro e também da literatura negra brasileira 
porque, pela primeira vez, desnuda as tensões e contradições da sociedade, 
redimensionando o papel do negro nessa sociedade, afirma Zilá Bernd. 
Ainda de acordo com a autora, ao contrário, por exemplo, de Castro Alves, 
em cuja poesia o negro continua sendo o outro, ou seja, aquele de quem se 
fala, Luiz Gama se assume como outro, como aquele que é mantido pela 
“maioria” branca em uma situação de estranheza dentro do corpo social 
(1987, p. 46). Desse modo, sua poesia configura-se como um divisor de 
águas na literatura brasileira, pois traz à tona a fala do negro que assume a 
primeira pessoa do discurso.

Bernd ainda acrescenta que esta linha de busca pela identidade por 
meio da literatura terá seus adeptos a partir de 1927, com Lino Guedes, 
fortalecendo-se na década de 60 com Solano Trindade, Oswaldo de Camargo 
e Eduardo de Oliveira, e encontrando seus momentos de culminância em 
1978 (1987, p. 46-47).

É importante destacarmos a atuação de escritores e poetas como 
Luiz Gama e Lima Barreto, que foram precursores da literatura negra e 
são fundamentais para o que temos hoje. Todavia, em comparação com 
a literatura hegemônica, sempre foi um trabalho de resistência, luta, 
necessidade de afirmação, que não encontrava ressonância suficiente para 
expandir seus limites e alcançar a massa. A literatura brasileira é permeada 
por um histórico de invisibilização da negritude, de definição do lugar social 
do negro como inferior, subalterno e marginalizado e reforço de estigmas 



319Eixo Roda, Belo Horizonte, v. 32, n. 4, p. 311-334, 2023

negativos e socialmente rechaçados. O racismo estrutural operou também na 
literatura, como ainda opera em diversas manifestações artísticas e culturais.

A história da literatura se confunde com a história do racismo 
no Brasil. Passa pela escravidão e pelas teorias biologizantes que 
definiam o negro como uma raça inferior, no século XIX, pela tentativa 
de embranquicemento da população e a política eugenista instituída 
em nosso país, no início do século XX e, em seguida, pelo famigerado 
mito da democracia racial, disseminado pelo sociólogo Gilberto Freyre, 
principalmente a partir do livro Casa-grande & senzala (1933), que nega a 
existência do racismo no Brasil. Tal visão passou a falsa ideia de harmonia e 
igualdade entre as raças e serviu para naturalizar as opressões sofridas pela 
população negra e a dominação dos brancos como sendo a raça superior. 
E isso se percebe claramente na forma como continuou se estabelecendo a 
literatura, num período em que se pretendia retratar a realidade brasileira. 
Ecos desse pensamento ainda estão presentes e foram fundamentais para 
perpetuar o ideal branco também nos textos literários e permitir que isso 
passasse despercebido por muitos de nós.

Sendo assim, é evidente que o que temos como literatura canônica, 
dita universal, atende a interesses que se restringem a uma parcela da 
população, preterindo um grupo que é maioria em quantidade, mas minoria 
em representação. E é sobre isso que tratamos aqui, da necessidade 
de deslocamento desse lugar do negro na literatura, da importância da 
representativade e do reconhecimento. Não é necessário dar a eles voz, 
porque sempre a tiveram, precisamos permitir que falem, deixar que sejam 
sujeitos de suas histórias e narrativas.

O deslocamento do lugar do negro: a importância do trabalho com uma 
literatura de resistência.

Quando falamos de literatura de resistência, estamos nos referindo 
a uma literatura que dá conta de atender às expectativas de uma minoria, 
que, no caso dos negros, é minoria apenas na representação, mas maioria 
na quantidade, segundo dados do ultimo IBGE de 2010. Por esse motivo, é 
tão importante incluir nas aulas de ensino literário textos que representem 
essa maioria, que é maioria também nas salas de aula das escolas públicas 
brasileiras.



320Eixo Roda, Belo Horizonte, v. 32, n. 4, p. 311-334, 2023

É importante ressaltar que as literaturas que se opõem ao discurso 
literário oficial, ao “cânone”, recebem diferentes denominações: 
contraliteraturas, literatura menor, literaturas periféricas, literaturas 
emergentes, literatura dos oprimidos, literatura testemunho, entre outras. 
Para efeitos de respaldo teórico, interessa-nos, neste trabalho, situar a 
literatura negra de resistência no que Gilles Deleuze e Felix Guattari (1975) 
vão chamar de “literatura menor”.

Nesse sentido, incluir a literatura negra nesse lugar não desqualifica tal 
produção literária. Para enterdermos melhor, vejamos o que Rafael Godinho, 
no prefácio do livro Kafka: para uma literatura menor, diz sobre isso:

Ora, a literatura menor qualifica apenas o uso ou a função de uma 
língua. O primeiro contrassenso a evitar é precisamente o de minoria. 
A minoria não é definida pelo número mais pequeno mas pelo 
afastamento, pela distância em relação a uma dada característica da 
axiomática dominante. Em termos matemáticos, a minoria constitui 
um conjunto vaporoso não enumerável cujos elementos, que são 
multiplicidades, possuem uma relação rizomática. Contrariamente, a 
maioria é sempre assimilada à categoria da «representação», ou seja, 
está integrada numa generalidade normalizadora e identificatória. Os 
seus elementos estão incluídos num conjunto global e abstracto que 
os divide em oposições binárias, determinando uma exclusão entre 
o que é ou não conforme ao maioritário enquanto norma. (Godinho, 
2003, p. 15)

Destarte, podemos afirmar que, ao tratarmos de uma “literatura 
menor”, estamos nos referindo às manifestações literárias de uma minoria 
que não se caracteriza pela quantidade, mas pelo distanciamento daquilo 
que é considerado um modelo social a ser seguido, e que é reproduzido 
incansavelmente. Estamos falando, aqui, da literatura de grupos que 
foram invisibilizados e vilipendiados, tendo sua história distorcida e sua 
contribuição para a formação cultural brasileira desconsiderada. Por isso 
é tão importante resgatar essa consciência negra e lutar contra o legado da 
escravidão, assumindo o lugar de protagonista nas produções literárias, 
permitindo que crianças e jovens negros tenham contato com uma literatura 
que converse com eles, que seja representativa e valorize todos os aspectos 
que os constituem enquanto pessoa.

Entender a literatura como prática social é fundamental para 
compreendermos o papel de uma “literatura menor” dentro do ambiente 



321Eixo Roda, Belo Horizonte, v. 32, n. 4, p. 311-334, 2023

escolar, pois implica um deslocamento provocado por uma descaracterização 
cultural, em função do espaço e da língua. Tal deslocamento é operado 
por um grupo étnico-racial que sempre esteve submetido a um processo 
de marginalização e silenciamento. Pois, segundo Deleuze, construir a 
consciência de minoria é desviar do padrão, extrapolar o critério de medida 
já conhecido. É criar o novo, em que impera a ausência de talentos, de 
cânones ou de qualquer tradição balizadora com o qual o escritor tenha de 
dialogar. Este é, para Deleuze, o significado político de toda arte.

Aliás, para Deleuze e Guattari, nas literaturas menores “tudo é 
político”. Para eles, “uma literatura menor não é a de uma língua menor, 
mas sim aquela que uma minoria faz em uma língua maior” (1975, p. 38-
39). Portanto, percebemos o cárater transformador e conscientizador que a 
literatura negra possui e pode despertar nos leitores. Ela causa essa ruptura 
com o padrão estabelecidado, com produções literárias totalmente distantes 
da realidade do estudante e com o olhar do branco que sempre procura validar 
aquilo que lhe é familiar e que vai ajudar a manter seu lugar de privilégio.

Dentro do que Deleuze entende por dimensão política da literatura 
menor, reside o fato de que não há espaço para o individual, o particular; estes 
adquirem necessariamente o estatuto do coletivo e do público. Desse modo, 
um texto literário de autoria negra cumpre o papel de representar social e 
politicamente todo um grupo racial, sendo aliado numa luta que é coletiva. 
Esse desvio do padrão, essa subversão do critério de medida estabelecido 
colocam-se como um confronto às tentativas de apagamento e genocídio do 
negro brasileiro, que, de acordo com Abdias do Nascimento, trata-se também 
de um genocídio intelectual, da morte do pensamento e das epistemologias 
negras (2016, p. 62-68). Sobre isso, aliás, Conceição Evaristo, escritora 
negra brasileira, “periférica”, declarou, num ato político recente em defesa 
da democracia no país, que “eles combinaram de nos matar”, mas logo em 
seguida afirma: “‘A gente’ combinamos de não morrer” (2016, p. 62).

Logo, promover um deslocamento no papel do negro como 
personagem e autor dos textos literários está para além de um processo de 
letramento literário puro e simples, uma inserção do aluno no espaço da 
literatura. Como afirma Candido,

Nestes casos a literatura satisfaz, em outro nivel, à necessidade de 
conhecer os sentimentos e a sociedade, ajudando-nos a tomar posição 
em face deles. É aí que se situa a literatura social, na qual pensamos 



322Eixo Roda, Belo Horizonte, v. 32, n. 4, p. 311-334, 2023

quase exclusivamente quando se trata de uma realidade tão política e 
humanitária quanto a dos direitos humanos, que partem de uma análise 
do universo social e procuram retificar as suas iniquidades. (Candido, 
2011, p. 182-183)

Para Candido, quando o autor deseja expressamente assumir posição 
em face dos problemas, resulta em uma literatura empenhada, que parte de 
posições éticas, políticas, ideológicas, religiosas ou humanísticas (2011, 
p. 183). Nesse sentido, toda a literatura negra possui uma tonalidade 
crítica, mesmo que implicitamente. Quando o negro torna-se sujeito de 
sua narrativa, está inevitavelemente assumindo uma posição de combate 
à norma branca, de desvio ao que é majoritário. Então, além de fruição, 
a literatura negra proporciona o sentimento de pertencimento, mas 
também a garantia de direitos, a possibilidade de acesso a oportunidades, o 
reconhecimento do lugar na sociedade.

Ainda de acordo com Candido, a literatura pode ser um instrumento 
consciente de desmascaramento, pelo fato de focalizar as situações de 
restrição dos direitos, ou de negação deles (2011, p. 188). E, sim, os jovens 
negros, assim como os jovens brancos pobres e periféricos, têm direto a uma 
literatura que fale deles, sobre eles e para eles. Eles têm direto de acessar 
o espaço literário, mas de uma forma que faça sentido. É preciso combater 
a ideia da literatura negra como algo marginal, pequeno, sem valor. O 
poder de questionamento das literaturas menores sempre foi neutralizado 
pelo canône, que, ao contrario do que preconiza, nunca apresentou de fato 
uma literatura genuinamente brasileira. Muito pelo contrário. Como vimos 
anteriormente, sempre desconsiderou o papel do negro na formação da 
sociedade e reproduziu modelos europeus de hegemonia branca.

Assim, Candido resume muito bem essa ideia:

Portanto, a luta pelos direitos humanos abrange a luta por um estado 
de coisas em que todos possam ter acesso a diferentes níveis de 
cultura. A distinção entre cultura popular e cultura erudita não deve 
servir para justificar e manter uma separação iníqua, como se do ponto 
vista cultural a sociedade fosse dividida em esferas incomunicáveis, 
dando lugar a dois tipos incomunicáveis de fruidores. Uma sociedade 
justa pressupõe o respeito dos direitos humanos, e a fruição da arte e 
da literatura em todas as modalidades e em todos os níveis é um direito 
inalienável. (Candido, 2011, p. 193)



323Eixo Roda, Belo Horizonte, v. 32, n. 4, p. 311-334, 2023

Ou seja, o que Candido vai chamar de literatura social relaciona-se 
muito adequadamente com o conceito de literatura menor de Deleuze e 
Guattari, pois ambas estão a serviço de uma desconstrução, uma quebra 
paradigmática. Ademais, são literaturas que tomam posição diante de uma 
problemática social – nesse caso, o racismo estrutural –  e representam um 
grupo minorizado carente de reconhecimento e representatividade.

Ainda há um longo caminho pela frente. A literatura dita universal, 
que é constituída pelo homem branco, ainda se apresenta como uma metáfora 
do poder. Romper com esse modelo arraigado é um desafio. Principalmente, 
segundo explica Maria Aparecida Silva Bento, porque existe um “pacto 
narcísico” que consiste na manutenção dos privilégios, um acordo tácito 
que garante os direitos dos brancos em detrimento dos direitos dos negros, 
assim como a negação do racismo. Sendo assim, como afirma Bento,

o silêncio, a omissão, a distorção do lugar do branco na situação das 
desigualdades raciais no Brasil têm um forte componente narcísico, 
de autopreservação, porque vem acompanhado de um pesado 
investimento na colocação desse grupo como grupo de referência da 
condição humana. (Bento, 2014, p. 30)

Além disso, os mecanismos de legitimação e as práticas literárias não 
estão dissociadas de práticas de poder, que Pierre Bourdieu (1996) define 
como “o espaço das relações de força entre agentes ou instituições que têm 
em comum possuir o capital necessário para ocupar posições dominantes nos 
diferentes campos (econômico ou cultural especialmente)”. Por conseguinte, 
em contrapartida, é também ele que “determina, a cada momento, as forças a 
serem lançadas nessa luta” (Bourdieu, 1996, p. 244). Desse modo, excluem-
se obras que não correspondem ao modelo estabelecido pelo cânone, que 
foi institucionalizado pelos que possuem o capital econômico e cultural. 
E sabemos bem quem são eles. Certamente não são os negros. Portanto, 
uma literatura menor, nesse sentido, é reconhecida pelo seu afastamento do 
cânone e, além disso, por provocar um certo incômodo, um desvelamento 
de uma realidade que sempre foi suplantada pela supremacia branca que 
detém o poder.

É dentro, pois, dessa organização que nasce o que o sociólogo define 
como campo literário. Tal conceito pode ser entendido como



324Eixo Roda, Belo Horizonte, v. 32, n. 4, p. 311-334, 2023

Um campo de forças agindo sobre todos os que nele entram, e de 
maneira diferente segundo a posição que aí ocupam (ou seja, para 
considerarmos pontos muito afastados entre si, a de autor de peças de 
sucesso ou a de poeta de vanguarda), ao mesmo tempo que um campo 
de lutas de concorrência que tendem a conservar ou a transformar esse 
campo de forças. (Bourdieu, 1996, p. 266)

No interior desse campo acontece a luta desigual entre as diferentes 
produções literárias, especialmente porque outro conceito de Bourdieu está 
ligado a essa luta, o campo de poder. Para o estudioso, por campo de poder 
entende-se um lugar de embate entre detentores de poderes diferentes. Sendo 
assim, é fácil entender que aquele que possui o capital econômico e cultural 
acaba levando a melhor nesse confronto. Sobre isso, Bourdieu afirma:

Uma das paradas centrais das rivalidades literárias (etc.) é o 
monopólio da legitimidade literária, quer dizer, entre outras coisas, 
o monopólio do poder de dizer com autoridade quem está autorizado 
a dizer-se escritor (etc.) ou mesmo a dizer quem é escritor e quem 
tem autoridade para dizer que é escritor; ou, se preferir, o monopólio 
do poder de consagração dos produtores e dos produtos. Mais 
precisamente, a luta entre os ocupantes dos dois polos opostos do 
campo de produção cultural tem por parada o monopólio da imposição 
da definição legítima do escritor, e é compreensível que se organize 
por isso em torno da oposição entre a autonomia e a heteronomia. 
(Bourdieu, 1996, p. 256)

Conclui-se que, se o campo literário é um lugar de luta pela afirmação 
do escritor, não se pode chegar a uma categorização universal dessa posição, 
uma vez que qualquer análise encontrará definições diferentes, “que 
correspondem sempre a um dado estado da luta pela imposição da definição 
legítima do escritor” (Bourdieu, 1996, p. 256). Bourdieu, então, justifica 
a existência do escritor como aquele que produz efeitos no interior de um 
campo, “ainda que os efeitos em causa sejam simples reações de resistência 
ou de exclusão” (1996, p. 258).

Dessa maneira, percebe-se claramente que, dentro dessa luta desigual, 
um grupo detém o poder de legitimar o que vai ser lido, produzido e 
veiculado. Além de impor o que é “literatura de verdade”. Qualquer produção 
literária que fuja do modelo estabelecido por esse grupo é uma reação, é 
resistência, é a literatura dos excluídos, é uma “literatura menor”.



325Eixo Roda, Belo Horizonte, v. 32, n. 4, p. 311-334, 2023

É importante destacar que, no que tange ao aspecto mercadológico, a 
literatura negra tem ido muito bem. Parece que está na moda falar de preto. 
Entretanto, quando se fala de campo literário, de literatura canônica, de 
produção cultural, a distância ainda é muito grande. A literatura negra, mesmo 
vendendo muito bem, ainda é tratada com uma certa excentricidade, como 
se fosse uma produção independente, alheia, exótica, que atende a interesses 
muito exclusivos de um grupo pequeno e restrito, ou seja, a minoria.

A partir dessas premissas, fica evidente porque a literatura escolar 
ainda é majoritariamente branca e masculina, e porque a literatura negra 
ainda é tratada como exótica, menor, marginal. O trabalho com essas 
literaturas, muitas vezes, é restrito a projetos esporádicos, especialmente 
em datas comemorativas. Como se fosse apenas o cumprimento de uma 
obrigação. Para muito além dessa prática, precisamos inundar as aulas de 
ensino literário com textos de autoria negra que fale sobre o negro, alçando-o 
ao lugar de protagonista, mas fugindo de estereótipos e estigmas sociais. 
Para o aluno branco, serve de reflexão sobre seu papel como possuidor de 
privilégios em diferentes dimensões e como conhecimento de uma história 
do negro muito diferente da que ele está acostumado a ouvir/ler. Para o 
aluno negro, serve como reconhecimento, pertencimento, representatividade, 
valorização da sua história, da sua ancestralidade, da sua memória afetiva, 
e serve como instrumento de luta contra as diversas opressões às quais é 
diariamente submetido na sociedade em que está inserido.

Isto posto, podemos perceber a necessidade de trabalhar textos 
que provoquem de fato esse deslocamento de lugar, que promovam um 
encontro do leitor com aquilo que lhe pertence, lhe é familiar. Por isso 
que, nesse ponto, a escrita, para Conceição Evaristo, por exemplo, é 
“escrevivência” (Evaristo, 2016), maneira de sobreviver e reafirmar a 
própria negritude. E, do mesmo modo que Conceição Evaristo, observa-se, 
em nossas produções literárias, uma quantidade expressiva de escritores e 
escritoras que, estabelecendo um pacto com a literatura, acordaram de não 
se deixarem silenciar. São sujeitos de suas próprias histórias que, incluindo 
suas produções nas margens do campo literário consagrado, ressignificam 
suas existências e afirmam suas identidades na escrita e através da escrita.

Ainda sobre essa tentativa de silenciamento, a escritora nigeriana 
Chimamanda Ngozi Adichie afirma que as histórias importam. Muitas 
histórias importam. As histórias foram usadas para espoliar e caluniar, mas 



326Eixo Roda, Belo Horizonte, v. 32, n. 4, p. 311-334, 2023

também podem ser usadas para empoderar e humanizar. Segundo Adichie, 
elas podem despedaçar a dignidade de um povo, mas também podem reparar 
essa diginidade despedaçada (2019, p. 32). Sob esse prisma, Chimamanda 
Adichie traz à reflexão os perigos de uma história única, unilateral, contada 
pelos que detém o poder, que invisibilizam e subalternizam uma cultura, 
um povo, uma raça, histórias e memórias.

Conceição Evaristo também corrobora essa ideia ao refletir que o 
silêncio que o colonizador quis impor à África, a interrupção da fala que o 
colonizador pretendeu instituir na diáspora produziram seus efeitos, mas 
a linguagem não é inerte. Tais efeitos são sentidos e percebidos até hoje, 
mas, sim, a linguagem é viva e a literatura também. Nesse campo de poder 
onde acontece uma luta tão desigual, a literatura negra surge, depois de 
todo o histórico de apagamento, a partir de uma necessidade de reversão 
do lugar de subalterno para o lugar de protagonista, do lugar de objeto para 
o lugar de sujeito de suas próprias histórias. A partir do conceito cunhado 
por Bernd, estamos falando de um “existir negro”, no qual o autor se afirma 
como negro e reconstrói o discurso hegemônico.

Nesse sentido, de acordo com Bernd, o surgimento de um emissor 
que assume sua condição de negro constitui um marco na divisão entre um 
discurso sobre o negro, que, sim, esteve presente na literatura brasileira, 
e um discurso do negro, que desmonta uma construção impregnada de 
preconceitos e estereótipos, além de resgatar uma memória negra esquecida 
e dar voz aos silenciados.

Seguindo essa perspectiva, para Bernd, essa consciência de um existir 
negro e de um passado histórico comum determinam a existência de uma 
comunidade de situação que impõe sua estrutura a cada voz individual. 
Isso nos faz voltar à ideia de coletividade que a literatura negra possui, essa 
possibilidade de falar por todos e para todos.

Nesta medida, Bernd ratifica essa ideia, destacando que

Atualmente, é sem dúvida o discurso literário o espaço privilegiado 
da restauração da identidade, da reapropriação de territórios culturais 
perdidos. O fio condutor dessa literatura parece ser o desejo de 
reviver, nos dias de hoje, o espírito quilombola. Sentindo-se como 
guia, o condutor de seu grupo, o poeta busca recuperar a rebeldia e 
os ideais de liberdade que outrora guiaram seus antepassados para 
os quilombos. A poesia nutrida dessa seiva transforma-se em um 
território reencontrado, onde os versos – como os atabaques, no 



327Eixo Roda, Belo Horizonte, v. 32, n. 4, p. 311-334, 2023

tempo dos quilombos – soam como uma convocação à (re)união. 
(Bernd, 1987, p. 50-51)

Percebe-se que a fala de Bernd dialoga com o conceito de 
reterritorialização de Deleuze e Guattari, que trata basicamente desse 
reencontro com o terrritório cultural perdido, essa (re)apropriação dos 
espaços negados. Ademais, na comparação com os quilombos, fica explícita 
a visão de coletivo que a literatura negra traz a reboque e a importância 
de enxergar essa literatura como uma expressão artística e cultural de um 
povo, de um grupo por muito tempo segregado e relegado ao esquecimento.

A literatura negra, enquanto manifestação de um grupo social 
minorizado, permite essa tomada de consciência da necessidade de o negro 
passar da condição de observado (objeto da narrativa) para a de observador 
(sujeito da própria narrativa). Segundo Bernd, essa tomada de consciência 
propicia a emergência de um discurso literário negro que se transforma 
no lugar por excelência da manifestação do eu-que-se-quer-negro. Assim, 
“a literatura negra se constrói não como um discurso da gratuidade, ou 
unicamente da realização estética, mas para expressar a consciência social 
do negro” (Bernd, 1988, p. 53).

Ainda nesse viés de afirmação cultural e identitária, a autora compara 
a literatura negra ao mito, devido ao seu poder disruptor e de construção de 
identidade. Sobre isso, ela afirma

A literatura negra se aproxima da linguagem mítica que recupera a 
origem e narra a emergência do ser. Como o mito, a literatura negra 
também nasce da ruptura que se cria entre o homem e o mundo, 
originando-se do esforço de superar essa fragmentação. Ao recordar 
o que foi estudado, ela recupera o mundo perdido. A literatura negra 
pode soar como um discurso defasado e anacrônico; ocorre que ela se 
constrói como uma linguagem outra que participa da reorganização do 
mundo negro na América. Mais do que proporcionar prazer estético, 
o escritor negro pretende oferecer aos membros de seu grupo a 
consistência mítica de que eles necessitam para fundar sua identidade. 
(Bernd, 1987, p. 53-54)

A partir disso, elabora-se um processo contínuo de afirmação dessa 
identidade negra através da linguagem. Como salienta Bernd, os signos 
estão em permamente movimento de rotação, logo, os signos que nos exilam 
são os mesmos que nos constituem em nossa condição humana. Isto é, a 



328Eixo Roda, Belo Horizonte, v. 32, n. 4, p. 311-334, 2023

literatura que suplanta e, no lugar de herói, coloca o negro como vilão ou 
subordinado, é a mesma que pode inverter esse complexo de inferioridade 
que criou, dando espaço para que eles contem suas próprias histórias, 
tornando-se, assim, um espaço literário democrático.

Um espaço literário democrático é aquele em que ocorre a 
multiplicidade de vozes, onde o conflito gera alternância e igualdade, onde 
há diferentes representações e as pluralidades são respeitadas e valorizadas. 
Uma literatura democrática pressupõe respeitar no outro, ao mesmo tempo, 
a diferença e a identidade. E, nesse sentido, adotamos o conceito de 
democracia de Edgar Morin, que enfatiza o seguinte:

A democracia supõe e nutre a diversidade dos interesses, assim 
como a diversidade de ideias. O respeito à diversidade significa que 
a democracia não pode ser identificada como a ditadura da maioria 
sobre as minorias; deve comportar o direito das minorias e dos 
contestadores à existência e à expressão e deve permitir a expressão 
das ideias heréticas e desviantes. Do mesmo modo que é preciso 
proteger a diversidade das espécies para salvaguardar a biosfera, 
é preciso proteger a diversidade de ideias e opiniões, bem como a 
diversidade de fontes de informação e meios de informação (impressa, 
mídia), para salvaguardar a vida democrática. (Morin, 2011, p. 95)

Ora, considerando tal afirmação, se a democracia não pode comportar 
uma ditadura da maioria sobre as minorias, é certo que uma literatura que se 
pretende democrática não pode ser um lugar de unicidade de representação 
e de hegemonia de uma expressão artística em detrimento de outra. É 
inadmissível pensar a literatura como um espaço que não comporta os 
direitos das minorias e daqueles que se propõem contestar e questionar as 
posições de privilégios e as imposições modeladoras. Cabe ressaltar que, 
ao falarmos de direitos das minorias, fazemos um recorte, aqui, dos direitos 
de representação na literatura dita universal, direito de existir por meio da 
linguagem literária, direito dos grupos por muito tempo invisiblizados e 
inferiorizados de serem os enunciadores de seus discursos.

Infelizmente, nossa literatura ainda está inundada por uma visão 
eurocentrica, masculina e, sobretudo, branca, e isso não corresponde ao 
público que encontramos nas salas de aula, não corresponde nem mesmo 
à população do Brasil. Por isso, precisamos enegrecer a literatura. Não 
se propõe aqui que as demais obras sejam desconsideradas, mas que elas 



329Eixo Roda, Belo Horizonte, v. 32, n. 4, p. 311-334, 2023

também – não somente – façam parte desse espaço literário, que elas sejam 
uma das formas de representação literária, e não a única, não o modelo a 
ser seguido. O propósito é ressaltar a importância de a literatura negra fazer 
parte dos currículos escolares (de fato) e das aulas de literatura, de serem 
usadas primordialmente para a inserção do aluno no universo literário e para 
a tomada de consciência da necessidade de haver uma mudança na forma 
como as histórias são contadas e um deslocamento de quem conta essas 
histórias. Nesse sentido, enegrecer a literatura é torná-la acessível a todos.

Sobre esse aspecto, Marcia Maria de Jesus Pessanha resume de forma 
precisa ao alertar que

Os textos literários podem resgatar matrizes históricas e culturais do 
negro, bem como desvelar sua face oculta e apresentá-lo de forma 
positiva e sujeito de seu discurso. Visto que os textos veiculam 
mensagens, informações, ideologias, é preciso que a escola, e em 
especial os professores da área de lingua portuguesa, principalmente, 
estejam atentos para incluir em seus programas obras de autores que, 
na linhagem da literatura, e em especial literatura infanto-juvenil, 
problematizam e esclarecem de forma lúdica relevantes questões de 
discriminação racial, de gênero, classe e outras, através de histórias, 
contos, crônicas, poemas, peças teatrais e canções. (Pessanha, 2016, 
p. 242)

A inserção da literatura negra no ambiente escolar

Antes de mais nada, ao iniciarmos o trabalho com uma literatura que 
privilegie e dê protagonismo ao negro, precisamos fazer quatro perguntas 
fundamentais, partindo dos pressupostos de Marcia Maria de Jesus Pessanha. 
Desse modo, será possível compreender o sentido do discurso literário em 
questão e a sua vinculação com a realidade circundante. São elas:

— Quem fala?
— De onde fala?
— Sobre quem fala?
— Para quem fala?

Para responder à primeira pergunta, é imprescindível entender quem 
é o eu enunciador do discurso, quem é o sujeito da narrativa. Portanto, a 
ideia é eleger textos de autoria negra para o trabalho em sala de aula. Textos 
impregnados de vivência e história, que tenham sido escritos por quem 



330Eixo Roda, Belo Horizonte, v. 32, n. 4, p. 311-334, 2023

sempre foi socialmente rechaçado em todos as esferas, inclusive na literária. 
A leitura literária dessas obras permite uma conexão imediata do autor com 
o seu leitor e promove um reconhecimento desse leitor com aquilo que ele 
está lendo. Somente um autor negro é capaz de falar sobre as experiências 
de ser negro numa sociedade racista com um passado escravocrata, e 
somente a partir da escrita de pessoas negras pode-se inverter a posição 
de objeto observado para sujeito observador, de quem se fala para quem 
fala. Deslocar esse grupo do lugar de silenciamento e apagamento para um 
lugar de protagonismo na construção de suas narrativas é a premissa para 
uma literatura negra.

É evidente que, respondendo à primeira pergunta, somos capazes 
de entender o lugar social de onde se está falando, visto que os conceitos 
de raça e classe estão diretamente ligados. Quando falamos sobre o lugar 
de onde se fala, estamos falando do lugar social que esse autor ocupa e se 
é a partir dele que está se falando. Nesse ponto, podemos buscar apoio no 
conceito de Lugar de fala, difundido no Brasil pela filósofa Djamila Ribeiro, 
a partir dos estudos sobre ponto de vista feminista, cunhados principalmente 
por Patricia Hill Collins (1990) e Gayatri Spivak (2010). Ribeiro (2019) 
vai associar lugar de fala ao locus social. Para ela, o lugar que ocupamos 
socialmente nos faz ter experiências distintas e outras perspectivas. Nesse 
sentido, segundo a autora, o falar, no caso do indivíduo negro, refere-se a 
poder existir, uma vez que, dentro de um regime de autorização discursiva, 
este foi impedido de falar (2019, p. 57-64).

Para Ribeiro, “pensamos lugar de fala como refutar a historiografia 
tradicional e a hierarquização de saberes consequente da hierarquia social” 
(Ribeiro, 2019, p. 64). Nesse sentido, perceber o lugar de onde se fala é 
fundamental para entendermos o que está sendo dito, já que o lugar do negro, 
na maioria das vezes, é o de subalterno. Ainda sobre lugar de fala, é capital 
compreendermos que, sim, todos podem falar, mas cada pessoa parte de um 
lugar diferente e fala a partir desse lugar. Por isso, uma literatura negra só 
pode ser considerada genuina quando quem fala parte do locus social em 
que a pessoa negra está localizada. Sobre isso, Djamila Ribeiro esclarece que

Assim, entendemos que todas as pessoas possuem lugares de fala, 
pois estamos falando de localização social. E, a partir disso, é possível 
debater e refletir criticamente sobre os mais variados temas presentes 
na sociedade. O fundamental é que indivíduos pertencentes ao grupo 



331Eixo Roda, Belo Horizonte, v. 32, n. 4, p. 311-334, 2023

social privilegiado em termos de locus social consigam enxergar as 
hierarquias produzidas a partir desse lugar, e como esse lugar impacta 
diretamente a constituição dos lugares de grupos subalternizados. 
(Ribeiro, 2019, p. 85)

Ribeiro ainda vai ressaltar que pessoas negras vão experienciar o 
racismo do lugar de quem é objeto dessa opressão. Pessoas brancas vão 
experienciar o racismo do lugar de quem se beneficia dessa mesma opressão 
(2019, p. 85). Sendo assim, ambos os grupos podem e devem discutir essas 
questões, mas falarão de lugares distintos. Nesse sentido, associando o 
conceito de lugar de fala ao campo da literatura, estamos falando de uma 
história que deve ser contada pela perspectiva do grupo que sofre a opressão, 
o apagamento e a invisibilização. É imperativo o fomento a esse surgimento 
de vozes que causem uma interrupção nesse regime de autoridade que 
desconsidera narrativas negras.

Partindo para o terceiro questionamento, uma vez já identificados 
quem está falando e de onde está sendo falado, precisamos entender sobre 
quem (ou o que) esse sujeito está falando. Na literatura também precisamos 
fugir das generalizações, ou seja, é necessário pensarmos que o fato de uma 
pessoa ser negra não significa que ela saberá refletir crítica e filosoficamente 
sobre sua realidade e sobre as consequências do racismo, por exemplo. Da 
mesma forma que não necessariamente um autor negro vai falar sobre o negro.

Na história da literatura temos muitos exemplos de autores negros que 
negaram sua negritude em seus textos, por diversos fatores. É claro que o fato 
de trabalhar um texto de um escritor negro já é de grande relevância, mas, 
para fins de letramento literário com obras que desloquem o lugar do negro 
na narrativa também como personagem, o ideal é que sejam desenvolvidas 
práticas de leitura com textos que evidenciem esse protagonismo, essa 
alternância do lugar de sulbalternidade nas histórias.

Como resposta à última questão, faz-se necessária uma reflexão 
acerca de para quem se destinam esses textos de autoria negra. É importante 
ressaltar que não estamos defendendo uma literatura direcionada a apenas 
um grupo. Como já dissemos anteriormente, a literatura negra é para todos, 
e cada grupo vai recepcioná-la de um jeito. A importância de entender para 
quem se destina a obra a ser trabalhada reside na forma como esse trabalho 
em sala de aula vai ser desenvolvido e de que maneira cada aluno vai 



332Eixo Roda, Belo Horizonte, v. 32, n. 4, p. 311-334, 2023

receber esse texto, o que, a partir dele, vai ser despertado e como poderão 
ser conduzidos e mediados possíveis debates e discussões.

Ao respondermos a essas quatro perguntas, é possível estabelecermos 
um ideal do que se espera alcançar com a inserção da literatura negra no 
ambiente escolar. É possível entender a relevância de confrontar os alunos 
com um texto que carregue tanta representatividade e problematize questões 
sociais importantes, suscitando discussões a respeito de assuntos que são 
próprios da realidade deles, mas que são sempre negligenciados.

É urgente enfatizarmos a importância do ensino de literatura com 
vistas a reverter o sujeito da narração de grande parte dos ficcionistas 
brasileiros e promover um reconhecimento por parte dos leitores, que 
não se veem representados na grande maioria das produções literárias. E, 
atualmente, há vários escritores que buscam expressar em suas obras a 
valorização da cultura negra e podemos destacar como paradigma de luta 
e resistência para a afirmação e visibilidade da criação literária dos negros, 
destaca Pessanha (2016, p. 253).

A fim de sintetizar as ideias sobre a inclusão do ensino de uma 
literatura negra, cabe salientar os postulados de Marcia Maria de Jesus 
Pessanha, quando afirma que

É preciso ressaltar a pertinência da leitura de textos de valor literário, 
principalmente dentro da sala de aula, mas também em outros 
espaços, levando-se em conta as funções da literatura, que põem em 
cena novos sujeitos das políticas sociais. E, dessa forma, tentamos 
mostrar como a história do negro no Brasil ainda precisa ser mais 
valorizada, e, para nós, professores, este movimento de reapropriação 
da história, da cultura e da literatura negras deve ser enfaticamente 
colocado, discutido e vivenciado em nossa prática docente. E o 
silêncio irá se transformar em canto, com muitas vozes negras, em 
coro, preenchendo os vazios da escrita literária e outros, na tessitura 
da epopéia do povo negro. (Pessanha, 2016, p. 253)

Colocar em cena novos sujeitos, aliás, colocar em destaque novos 
sujeitos. Este também deve ser o papel de uma literatura que se pretende 
humanizadora e social. Para além da fruição, do prazer, do conhecimento, 
propõe-se uma literatura que subverta os modelos arraigados e que, por 
muito tempo, relegaram ao esquecimento e ao lugar de inferioridade outras 
manifestações culturais e artísticas. Expressões outras que desviavam do 



333Eixo Roda, Belo Horizonte, v. 32, n. 4, p. 311-334, 2023

padrão estabelecido pelo homem branco europeu, dito unversal, que definiu 
o que seria o cânone literário e suplantou tudo o que era diverso. Mas, 
replicando o que disse Pessanha, “o silêncio irá se transformar em canto, 
com muitas vozes negras, em coro, preenchendo os vazios da escrita literária 
e outros, na tessitura da epopéia do povo negro” (Pessanha, 2016, p. 253).

Referências

ADICHIE, C. N. O perigo de uma história única. São Paulo: Companhia 
das Letras, 2019.
ALMEIDA, J. M. G. Literatura e mestiçagem. In: SANTOS, W. A. (org.). 
Outros e outras na literatura brasileira. Rio de Janeiro: Caetés, 2001, p. 
89-110.
ALMEIDA, S. Racismo estrutural. São Paulo: Sueli Carneiro; Editora 
Jandaíra, 2020.
BENTO, M. A. S. Branqueamento e branquitude no Brasil. In: CARONE, 
I.; BENTO, M. A. S. (org). Psicologia social do racismo: estudos sobre 
branquitude e branqueamento no Brasil. Petrópolis, RJ: Vozes, 2014, p. 
25-57.
BERND, Z. O que é negritude. São Paulo: Brasiliense, 1987.
BERND, Z. Introdução à literatura negra. São Paulo: Brasiliense, 1988.
BOURDIEU, P. As regras da arte: gênese e estrutura do campo literário. 
Lisboa, Portugal: Editorial Presença, 1996.
CANDIDO, A. Vários escritos. Rio de Janeiro: Ouro sobre azul, 2011.
DELEUZE, G.; GUATTARI, F. Kafka: para uma literatura menor. Lisboa, 
Portugal: Assírio & Alvim, 2003.
EVARISTO, C. Insubmissas lágrimas de mulheres. Rio de Janeiro: Malê, 
2016.
EVARISTO, C. A gente combinamos de não morrer. In: EVARISTO, C. 
Olhos d’água. Rio de Janeiro: Pallas, Fundação Biblioteca Nacional, 2016. 
p. 107-117.
FANON, F. Pele negra, máscaras brancas. Tradução: Renato da Silveira. 
Salvador, BA: EDUFBA, 2008.



334Eixo Roda, Belo Horizonte, v. 32, n. 4, p. 311-334, 2023

Data de submissão: 15/03/2023. Data de aprovação: 13/10/2023.

GONZALEZ, L. Racismo e sexismo na cultura brasileira. Revista Ciências 
Sociais Hoje, v. 2, Anpocs, 1984, p. 223-244. Disponível em: https://
edisciplinas.usp.br/pluginfile.php/7395422/mod_resource/content/1/
GONZALES%2C%20L%C3%A9lia%20-%20Racismo_e_Sexismo_na_
Cultura_Brasileira%20%281%29.pdf. Acesso em: 21 jan. 2023.
GUATTARI, F.; ROLNIK, S. Micropolítica: cartografias do desejo. Tradução: 
Suely Rolnik. Petrópolis, RJ: Vozes, 1996.
LEAHY-DIOS, C. Educação literária como metáfora social: desvios e 
rumos. São Paulo: Martins Fontes, 2004.
MORIN, E. Os sete saberes necessários à educação do futuro. São Paulo: 
Cortez; Brasília, DF: UNESCO, 2011.
MUNANGA, K. (org.). Superando o racismo na escola. Brasília: MEC/
Secad, 2005.
NASCIMENTO, A. do. O genocídio do negro brasileiro: processo de um 
racismo mascarado. São Paulo: Perspectiva, 2016.
PESSANHA, M. M. de J. O negro na literatura I. In: OLIVEIRA, I. de. 
PESSANHA, M. M. de J. (org.). Educação e relações raciais. Rio de Janeiro: 
CEAD/UFF. 2016, p. 229-258.
RIBEIRO, D. Lugar de fala. São Paulo: Sueli Carneiro; Pólen, 2019.
SANTOS, J. R. dos. Quem ama literatura não estuda literatura: ensaios 
indisciplinados. Rio de Janeiro: Rocco, 2008.



Eixo Roda, Belo Horizonte, v. 32, n. 4, p. 335-360, 2023
eISSN: 2358-9787 | DOI: 10.17851/2358-9787.32.4.335-360

Histórias da Cazumbinha: literatura negra infanto-juvenil 
brasileira em sala de aula

Histórias da Cazumbinha: Black Brazilian Children’s Literature in 
the Classroom

Amanda Santos da Silveira Fernandes
Universidade Feevale, Novo Hamburgo, Rio Grande do Sul/ Brasil
aamandassf@gmail.com

https://orcid.org/0000-0002-7417-1772

Janaína Vieira da Silva
Universidade Feevale, Novo Hamburgo, Rio Grande do Sul/ Brasil
vieirajana@hotmail.com

https://orcid.org/0000-0002-8780-3943

Resumo: O presente artigo objetiva analisar as estratégias narrativas de Histórias da 
Cazumbinha, uma narrativa de autoria negra da literatura infanto-juvenil brasileira, e 
sustentar sua abordagem interdisciplinar em sala de aula do ensino fundamental II. Para 
isso, se discute a literatura afro-brasileira na escola de modo a desconstruir imagens 
estereotipadas e resgatar a cultura e a identidade negra na sociedade brasileira. Em um 
segundo momento, parte-se para a análise dos elementos extrínsecos do livro, em que se 
discutem critérios de seleção para identificar a qualidade da obra literária de acordo com 
determinado público. Em seguida, é realizada uma análise do elemento intrínseco da 
narrativa, mais especificamente do nível do discurso, de modo a compreender as estratégias 
narrativas com as quais o narrador constrói o enredo. Por fim, elaboram-se propostas de 
leitura e atividades interdisciplinares para que possam ser utilizadas em aulas do ensino 
fundamental II. Optou-se por esse nível de escolaridade por verificar que pouco se aborda 
a literatura negra em sala de aula, não raro apenas por ocasião do Dia da Consciência 
Negra. Como resultados e discussão, destaca-se que as estratégias narrativas de Histórias 
da Cazumbinha certificam a noção de que o leitor não é passivo diante da leitura e que 
cabe a ele interpretar o que está dito, desvendar o não dito e preencher os interstícios da 
narrativa. Compreende-se que a literatura cumpre seu papel: fomentar o conhecimento e 
a identificação dos sujeitos leitores à cultura ali representada em forma de brincadeiras de 
infância e de perspectivas através das quais a criança percebe o mundo.



336Eixo Roda, Belo Horizonte, v. 32, n. 4, p. 335-360, 2023

Palavras-chave: literatura negra brasileira; literatura infanto-juvenil; ensino fundamental; 
propostas de leitura.

Abstract: This article aims to analyze the narrative strategies of Histórias da Cazumbinha, 
a black authorship narrative of Brazilian children’s literature, and to support its 
interdisciplinary approach in the classroom in the final years of middle school. For this, 
Afro-Brazilian literature at school is discussed in order to deconstruct stereotyped images 
and rescue black culture and identity in Brazilian society. In a second moment, it starts 
with the analysis of the extrinsic elements of the book, which discusses selection criteria 
to identify the quality of the literary work according to a certain public. Next, an analysis 
of the intrinsic element of the narrative is carried out, more specifically at the discourse 
level, in order to understand the narrative strategies with which the narrator builds the 
plot. Finally, reading proposals and interdisciplinary activities are prepared so that they 
can be used in middle school classes. We chose this level of education because we found 
that little is said about black literature in the classroom, often just on the occasion of Black 
Consciousness Day. As results and discussion, it is highlighted that the narrative strategies 
of Histórias da Cazumbinha certify the notion that the reader is not passive in the face of 
reading and that it is up to him to interpret what is said, unveil the unspoken and fill in 
the interstices of the narrative. It is understood that literature fulfills its role to promote 
the knowledge and identification of the readers with the culture represented there in the 
form of childhood games and perspectives through which the child perceives the world.
Keywords: black Brazilian literature; children’s literature; elementary school; reading 
proposals.

1 Introdução

A literatura afro-brasileira traz à luz a imagem da população negra, a 
qual, ao largo da história, foi difundida de maneira deturpada, principalmente 
porque não lhe foi dado o direito de contar a própria história. Considerando 
que a literatura não tem compromisso de desanuviar a realidade de uma 
sociedade, mas que, de diversos modos, tece representações do real, por 
muito tempo a literatura representou o negro em condição de subserviência, 
o que reforçou seu lugar à margem. Para romper com esse estereótipo, 
surge um movimento em prol da literatura afro-brasileira, que objetiva a 
contrução de uma literatura que dê conta de mostrar, de forma autêntica, a 
identidade negra no Brasil.

No que tange à biografia do Brasil, é importante destacar que se 
trata de um país que construiu a sua identidade com base no que herdou do 
sistema colonial. Assim, mesmo que as discussões em torno da literatura 



337Eixo Roda, Belo Horizonte, v. 32, n. 4, p. 335-360, 2023

afro-brasileira venham crescendo nos últimos tempos, o tema ainda segue 
à margem em muitos cenários, principalmente no que diz respeito às 
salas de aula brasileiras. Tal realidade gera inquietação em pesquisadores 
e professores que têm consciência da importância da literatura negra na 
construção e representação da identidade brasileira, visto que, desde o início 
dos anos 2000, está vigente a lei de número 10.639/03, a qual preconiza o 
ensino da história e da cultura afro-brasileira em todo o currículo educacional 
(Brasil, 2003).

Desse modo, este estudo articula revisão bibliográfica, análise 
do texto literário e produção de propostas de leitura e de atividades 
interdisciplinares a respeito da obra analisada. No tocante à revisão 
bibliográfica, Cleber Prodanov e Ernani Freitas (2013, p. 54) a conceituam 
como um tipo de pesquisa elaborada a partir de materiais já publicados, 
com o intuito de colocar o pesquisador em contato direto com o material 
já escrito sobre o assunto da pesquisa. As análises dos critérios de seleção 
de obra e do texto literário sob o nível do discurso têm, como elemento 
central, os aspectos composicionais do texto narrativo e de sua significação 
(Saraiva, 2001, 2011).

Histórias da Cazumbinha, de Meire Cazumbá e Marie Ange 
Bordas, foi a obra literária selecionada para a análise e para as propostas de 
atividades elaboradas. Meire Cazumbá, advogada, de origem da comunidade 
quilombola do Rio das Rãs, promove, em conjunto com a fotógrafa Marie 
Ange Bordas, oficinas de contação de histórias na comunidade. As crianças 
moradoras do quilombo, além da contribuição nas ilustrações do livro, 
participaram na elaboração dos enredos, tornando-se colaboradoras da obra. 
O livro, muito além de dar a conhecimento aspectos culturais e identitários da 
região, é símbolo e representação de luta, de memória e de reconhecimento.

Assim, o primeiro tópico do referencial teórico busca discutir 
os efeitos políticos, filosóficos, artísticos e literários herdados pelo 
colonialismo brasileiro, especificamente no que diz respeito à população 
negra. Compreende-se que a linguagem é elemento central nas relações de 
poder e na construção das identidades e das representações que permeiam 
as culturas. Por fim, a discussão se direciona para o ensino da literatura 
na escola. Assumindo que a literatura representa identidades e constitui 
elemento central na formação dos sujeitos, defende-se, nesta primeira 
seção, que sua abordagem transcenda a sala de aula e que, portanto, sua 



338Eixo Roda, Belo Horizonte, v. 32, n. 4, p. 335-360, 2023

interpelação seja de extrema relevância para a promoção de uma sociedade 
cada vez mais justa para o coletivo.

O segundo tópico centraliza a análise da obra Histórias da 
Cazumbinha, subdividindo-se, primeiramente, na captação e na análise de 
critérios para seleção de obras literárias para crianças e pré-adolescentes 
(Jardim, 2001) e, em seguida, no desdobramento da composição e 
das estratégias narrativas da obra (Saraiva, 2001), as quais aderem às 
experiências das personagens no quilombo e convidam o leitor a compactuar 
e engajar-se nas aventuras narradas.

Por fim, no terceiro tópico, desenvolve-se uma proposta de leituras 
e de atividades que podem compor projetos interdisciplinares em uma 
escola. Defende-se o direito dos alunos à literatura e ao acesso a culturas 
e identidades que podem lhes ser distintas, mas que, por isso, convocam 
a escola em sua obrigação de ofertá-la fora das atividades puramente 
linguísticas, muito embora, enquanto professoras de Língua Portuguesa 
e de Literatura, defendamos também esta abordagem (Saraiva, 2011). As 
propostas fomentam o trabalho com a pesquisa e com a memória familiar 
e comunitária, elementos que se aplicam na estruturação de atividades de 
escrita e reescrita. Mais do que fazer uso da literatura enquanto aspecto 
formal do ensino regular, busca-se legitimar sua abordagem para promover 
experiências de aprendizagem por meio do lúdico e do sensorial.

2 Descolonizando o ensino: sobre literatura afro-brasileira na escola

No campo dos estudos pós-coloniais, no que tange à análise sobre os 
efeitos políticos, filosóficos, artísticos e literários deixados pelo colonialismo 
no âmbito da cultura, tanto pelas antigas metrópoles quanto pelas antigas 
colônias, alguns desdobramentos da dominação ficam evidenciados após 
a descolonização. Em outras palavras, aclaram-se marcas de dominação 
simbólica que permanecem enraizadas nas representações culturais. Sobre 
a autoridade histórica estabelecida a partir dos colonizadores, Edward Said 
explica que

não há nada de misterioso ou natural sobre a autoridade. É formada, 
irradiada, disseminada; é instrumentada, é persuasiva; tem status, 
estabelece cânones de gosto e valor, é virtualmente indistinguível 
de certas ideias que dignifica como verdadeiras, e de tradições, 



339Eixo Roda, Belo Horizonte, v. 32, n. 4, p. 335-360, 2023

percepções e julgamentos que forma, transmite, reproduz (Said, 
2007, p. 32).

Tal autoridade e dominação não são percebidas somente na luta 
imperialista por demarcação de territórios geográficos e não se restringiram, 
tampouco se extinguiram, no domínio imposto pela guerra. Essa autoridade 
está impregnada na sociedade contemporânea e pode ser percebida a partir de 
representações simbólicas que, de certa maneira, reproduzem a dominação 
por meio de outros instrumentos como, por exemplo, as representações 
do dominado construídas pela linguagem. Tendo em vista que é por meio 
da linguagem que se representa o mundo, conforme Stuart Hall (2016), a 
representação é o fator que vincula o significado e a linguagem à cultura.

Outrossim, Frantz Fanon (2008, p. 34) esclarece que

todo povo colonizado – isto é, todo povo no seio do qual nasceu um 
complexo de inferioridade devido ao sepultamento de sua originalidade 
cultural – toma posição diante da linguagem da nação civilizadora, isto 
é, da cultura metropolitana. Quanto mais assimilar os valores culturais 
da metrópole, mais o colonizado escapará da sua selva. Quanto mais 
ele rejeitar sua negridão, seu mato, mais branco será.

Logo, por estarem sujeitos à língua do colonizador, ao se 
comunicarem, os negros são interpelados pela sintaxe do branco, de maneira 
que reproduzem ou talvez reafirmam ideias colonizadoras. Por compreender 
que é a partir da linguagem que se constrói uma identidade, assim como é 
pelo ato de enunciar que se pode transfigurar as culturas, identificam-se as 
dificuldades que os negros encontraram, ao longo do tempo, na tentativa de 
transformar a realidade colonizadora. Ao exporem suas ideias e denúncias, 
reproduziam os ideais do colonizador, como o que ocorreu no âmbito da 
literatura durante o largo período de dominação, podendo ser citado, nesse 
contexto, o exemplo de autores negros, como Machado de Assis, que 
aceitaram o branqueamento imposto pela sociedade dominante a fim de 
resistir a esses tempos de opressão.

A partir da ótica supramencionada, insere-se a discussão sobre a 
importância de especificar a literatura afro-brasileira, considerando que 
por muito tempo a literatura brasileira legitimou a dominação do branco 
sobre o negro. Essa situação é comprovada a partir dos muitos textos que 
compõem a literatura nacional, os quais são constituídos por representações 



340Eixo Roda, Belo Horizonte, v. 32, n. 4, p. 335-360, 2023

estereotipadas e, por vezes, negativas do negro, assim como a evidência 
da não ocupação deste em lugar de protagonismo nas obras, restando-lhe 
a margem.

Para que fosse possível um deslocamento da margem em direção 
ao protagonismo, foi necessário nomear a literatura afro-brasileira, 
configurando uma estratégia para romper com esses vestígios de dominação 
deixados pelo colonialismo. De acordo com Ernst Cassirer, “o nome e a 
essência se correspondem em uma relação intimamente necessária, o nome 
não só designa, mas também é esse mesmo ser, e que contém em si a força 
do ser” (Cassirer, 1972, p. 17). Ou seja, foi necessária a atribuição de uma 
especificação, de um nome, para que a literatura entendida, conforme 
Conceição Evaristo (2009, p. 17), “como a produção escrita e marcada 
por uma subjetividade construída, experimentada, vivenciada a partir da 
condição de homens negros e de mulheres negras na sociedade brasileira” 
se fizesse ecoar como representação legítima da cultura do país.

Assim, a partir da força de um nome, “a palavra se converte numa 
espécie de arquipotência, a qual radica todo o ser e todo acontecer” (Cassirer, 
1972, p. 63). Estabelece-se, dessa forma, um enraizamento de um conceito, 
constituindo uma base sólida, uma espécie de terreno firme para dar suporte 
à luta por um espaço no cenário social.

Foi após o delineamento do termo literatura afro-brasileira que 
esta assumiu importante papel no contexto de valorização das relações 
étnico-raciais, uma vez que, como manifestação artística, contribuiu 
substancialmente para a percepção identitária da população negra. Nessa 
perspectiva, Cassirer (1972, p. 42) disserta sobre a relevância de estabelecer 
um conceito a fim de exprimir deste uma essência.

O conceito constitui-se, costumava ensinar a lógica, quando certo 
número de objetos acordantes em determinadas características e, por 
conseguinte, em uma parte de seu conteúdo, é reunido no pensar; 
este abstrai as características heterogêneas, retém unicamente as 
homogêneas e reflete sobre elas, de onde surge, na consciência, a ideia 
geral dessa classe de objetos. Logo, o conceito é a ideia que representa 
a totalidade das características essenciais, ou seja, a essência dos 
objetos em questão.

Nesse sentido, o processo histórico que culminou nesse conceito, 
possibilitando um deslocamento em direção ao centro das discussões, 



341Eixo Roda, Belo Horizonte, v. 32, n. 4, p. 335-360, 2023

contribuiu significativamente para a percepção e valorização da identidade 
negra. Uma das principais contribuições oriundas dessa discussão refere-
se à inserção obrigatória da temática História e Cultura Afro-Brasileira no 
currículo oficial da Rede de Ensino. Além da obrigatoriedade dessa temática 
no âmbito de todo o currículo escolar, a lei n° 10.639/2003 esclarece que é, 
em especial, no componente de literatura que ela deve ser abordada, muito 
embora as atividades possam e devam se estender aos outros componentes 
curriculares, também responsáveis pela disseminação dos produtos culturais.

Desse modo, explorar a literatura afro-brasileira em sala de aula 
não só cumpre o papel estabelecido em lei, qual seja, o de problematizar 
enraizamentos de uma sociedade que se constituiu escravocrata para que 
se desconstrua a história estereotipada e a reconstrua a partir do resgate da 
identidade da população negra brasileira, mas também objetiva que seja 
possibilitado aos estudantes, por meio da literatura, o reconhecimento do 
negro como protagonista na construção da cultura brasileira. Tal abordagem 
favorece, nesse sentido, a formação identitária e reforça o sentimento de 
pertencimento.

Ademais, o intuito de ensinar literatura na escola, de acordo com 
Teresa Colomer (2007), é apostar nas consequências que essa aprendizagem 
tem para os estudantes quando não estiverem mais em processo de 
escolarização, ou seja, na ampliação de suas condutas frente às diversidades 
culturais com as quais irão interagir. Desse modo, na perspectiva de Colomer 
(2007), a literatura pode contribuir para a formação social dos indivíduos.

Nesse mesmo viés, Juracy Saraiva (2001, p. 52) escreve que “a 
utilização eficaz da literatura como elemento fundamental na formação do 
sujeito e do leitor transita pelo conhecimento de seus modos de manifestação 
e das características que fixam a particularidade de cada um deles”. Sendo 
assim, corrobora-se a ideia da formação identitária e desenvolvimento do 
pensamento crítico por meio da literatura. Afirma Mario Vargas Llosa:

nada defende melhor os seres vivos contra a estupidez dos preconceitos, 
do racismo, da xenofobia, das obtusidades localistas do sectarismo 
religioso ou político, ou dos nacionalismos discriminatórios, do que 
a comprovação constante que sempre aparece na grande literatura: a 
igualdade essencial de homens e mulheres em todas as latitudes, e a 
injustiça representada pelo estabelecimento entre eles de formas de 
discriminação, sujeição ou exploração (Llosa, 2009, p. 3).



342Eixo Roda, Belo Horizonte, v. 32, n. 4, p. 335-360, 2023

Considera-se relevante, assim, o desenvolvimento de estratégias para 
a mediação da leitura da obra Histórias da Cazumbinha, uma vez que o texto 
é carregado de elementos significativos para o entendimento da memória e 
da cultura afro-brasileira. Para tal, parte-se, primeiramente, para a análise 
da obra e de suas estratégias narrativas.

3 Histórias da Cazumbinha: memória e cultura nos interstícios da 
literatura negra infanto-juvenil brasileira

Por ocasião do tratamento ao código verbal e da artificialidade da 
linguagem, Roland Barthes (1971) designa a literatura como uma segunda 
língua, uma vez que ela carrega em si a potencialidade de fornecer um 
abastecimento de múltiplas possibilidades de significações à cultura. No caso 
da literatura infanto-juvenil, o processo é ainda mais delicado e cheio de 
possibilidades, pois lida com a imaginação das crianças. Assim, ao abordar 
a literatura em sala de aula, é necessário estabelecer critérios bem definidos 
para a seleção da obra e cumprí-los, sem correr o risco de apresentar material 
inadequado para a faixa etária idealizada. Ao mesmo tempo, deve-se ter em 
mente que, embora esse campo da literatura seja planejado para o público 
infantil, isso não deve interferir na qualidade do texto literário, já que uma 
das funções da literatura é ampliar o repertório linguístico e interpretativo 
dos sujeitos. Afinal, conforme expõe Mara Jardim, “[a] boa literatura infantil 
é aquela capaz de encantar leitores de todas as idades” (Jardim, 2001, p. 79).

3.1 Critérios de seleção de literaturas infanto-juvenis na escola

Ao trabalhar com a literatura infanto-juvenil na escola, o professor 
deve estar atento a determinados critérios que identificam a qualidade da 
obra. Em primeiro lugar, é importante que o professor tenha em mente e se 
aproprie da função e da relevância da literatura infanto-juvenil na formação 
da criança e na construção do sujeito leitor. Em segundo lugar, considerando 
sempre a faixa etária dos leitores, deve-se ter em conta os objetivos da 
leitura e, assim, estabelecê-los com clareza, para que a fruição da obra em 
sua integralidade seja proveitosa. Dito isso, a próxima etapa constitui-se da 
análise do exemplar em mãos (Jardim, 2001).

Os primeiros aspectos a serem analisados são os extrínsecos, ou seja, 
aqueles que são externos ao texto. Refere-se ao material: capa, tamanho, 



343Eixo Roda, Belo Horizonte, v. 32, n. 4, p. 335-360, 2023

espessura, qualidade do papel, número de páginas, equilíbrio entre ilustração 
e texto, tamanho e tipo de letras usados, técnica de ilustração e cores. De 
capa comum, tamanho de uma folha A4 e páginas com papel couché, o 
livro Histórias da Cazumbinha é adequado para o manuseio de crianças 
e pré-adolescentes de 9 a 11 anos1, sem risco de muitos danos, devido à 
qualidade do papel. A fonte é legível e sem serifa, o que, de acordo com 
Finatto e Paraguassu (2022), é um dos parâmetros ideais de simplificação 
textual e, consequentemente, relacionado a uma possibilidade maior de 
compreensão por parte do leitor.

As cores que compõem a capa e as ilustrações do livro são chamativas 
e, por combinar fotografia do local com os desenhos realizados pelas crianças 
que participaram das oficinas de contação de histórias promovidas pelas 
autoras do livro, evidenciam o lúdico e trazem à tona a composição infantil 
da obra. De acordo com Mara Ferreira Jardim (2001), as ilustrações devem 
sugerir mais do que está exposto, pois devem estimular o raciocínio e a 
criatividade dos jovens leitores. Nesse sentido, conforme Regina Yolanda 
Werneck, ilustradora de livros infantis, quando a ilustração é de boa 
qualidade, ela “aguça a percepção, desenvolve a observação e forma no 
jovem leitor uma espécie de proteção contra o bombardeamento de materiais 
visuais estereotipados” (Werneck, 1986, p. 153 apud Jardim, 2001, p. 76). 
A figura abaixo, retirada do livro aqui analisado ilustra essa explicação:

1	Indicação etária da editora Companhia das Letrinhas.



344Eixo Roda, Belo Horizonte, v. 32, n. 4, p. 335-360, 2023

Figura 1 – Capítulo 18 de Histórias da Cazumbinha (texto e ilustração)

Fonte: Fotografia de autoria nossa, retirada do livro Histórias da Cazumbinha (Cazumbá; 
Bordas, 2010, p. 46-47).

O capítulo ilustrado na Figura 1 apresenta o carro de boi, utilizado 
para carregar materiais e cargas alimentícias, como lenha e farinha, e relata 
as brincadeiras das crianças com relação ao veículo. No canto inferior direito 
encontra-se a imagem real do carrinho de boi produzido com pedaços de 
madeira, lata de óleo e tampinha de pasta de dente, o que ilustra a brincadeira 
narrada no capítulo. A fotografia maior, que ocupa quase inteiramente 
a página direita, estampa crianças brincando com a construção de um 
curral de madeira, que abriga os animais, feitos de ossos. Em conjunto, 
há os desenhos feitos pelas crianças no decorrer das oficinas de contos. A 
escolha por esse tipo de ilustração põe em evidência os aspectos da cultura 
local e convida o leitor a experimentar a imaginação e a criatividade dos 
brinquedos e brincadeiras das crianças daquela localidade. Identifica-
se aqui que as autoras, mais do que produzir literatura infanto-juvenil, 
preocuparam-se em mostrar memória, realidade e cultura do Quilombo Rio 



345Eixo Roda, Belo Horizonte, v. 32, n. 4, p. 335-360, 2023

das Rãs, evidenciando também o posicionamento ideológico do narrador, 
posteriormente.

Com relação aos aspectos intrínsecos, ou seja, o texto propriamente 
dito, reflete-se sobre os seguintes questionamentos: o texto está bem escrito? 
Conta-se uma história original? Vai prender a atenção do leitor? Está de 
acordo com a faixa etária a que se destina? É capaz de suscitar problemas 
e encontrar soluções para eles? Que tipo de ideologia permeia a narrativa? 
Trata-se de uma obra meramente didática ou moralista ou traz em si uma 
narrativa que desperta o imaginário e propõe um posicionamento ético 
perante às situações? Esta análise será aprofundada na subseção que se segue.

3.2 Cultura, memória, brinquedos e brincadeiras: Histórias da Cazumbinha 
e o universo da criança sob o nível do discurso

Histórias da Cazumbinha é uma narrativa infanto-juvenil organizada 
pelas autoras Meire Cazumbá, responsável pelo texto, e Marie Ange Bordas, 
incumbida da concepção e das fotoilustrações. A obra, cuja temática 
circunda em torno da personagem principal, Cazumbinha, dos moradores do 
Quilombo Rio das Rãs e de sua cultura, é dividida em vinte e seis capítulos. 
Cada uma das divisões desloca-se entre episódios que aconteceram na 
localidade e a caracterização de rituais, festas, brinquedos e brincadeiras, 
fauna e flora da região.

A escritora da narrativa, Meire Lucia Rodrigues Cazumbá – a 
Cazumbinha –, nasceu na década de 1960 na comunidade de Pituba, 
situada na cidade de Bom Jesus da Lapa, na Bahia, entre o rio São 
Francisco e, pertencente à sua bacia, o rio das Rãs. Em dezembro de 2004, 
a Fundação Cultural Palmares certificou a comunidade no que diz respeito à 
remanescência dos quilombos2. A região, cujos limites são demarcados com 
base no artigo 68 do Ato das Disposições Constitucionais Transitórias da 
Constituição Federal3, atualmente é conhecida como Quilombo Rio das Rãs.

2	Brasil .  Portaria nº 35, de 6 de dezembro de 2004. Diário Oficial da 
República Federativa do Brasil: Poder Executivo, Brasília, DF, n. 237, 10 dez. 
2004. Disponível em: https://pesquisa.in.gov.br/imprensa/jsp/visualiza/index.
jsp?data=10/12/2004&jornal=1&pagina=8&totalArquivos=96. Acesso em: 16 dez. 2022.
3	Em novembro de 2003 foi promulgado, através do Decreto nº 4.887, o texto do artigo 
68, que dispõe que, “[a]os remanescentes das comunidades dos quilombos que estejam 



346Eixo Roda, Belo Horizonte, v. 32, n. 4, p. 335-360, 2023

A narrativa, assim, insere-se em um contexto de luta, de 
reconhecimento e de memória. Meire retorna para a sua comunidade de 
origem para realizar oficinas de desenho e de contação de causos e histórias 
com as crianças e com os adultos que residem por lá. Ainda que os contos 
tenham sua origem em acontecimentos vividos pelos moradores do quilombo, 
ao iniciar a história com a expressão “era uma vez”, consagrada nos contos 
de fadas e nas literaturas infantis, o narrador declara seu narratário4, qual 
seja, a criança, e instaura um universo de ficção dentro da realidade.

De acordo com Juracy Assmann Saraiva (2001, p. 56), o narrador 
é elemento primordial na análise do nível do discurso das narrativas, pois

[o] ato produtor da narrativa – o discurso – adquire forma pela 
mediação do narrador. É através desse agente, forjado pelo artifício 
da palavra, que os acontecimentos são expostos. É ele quem coloca 
os personagens em cena, invade seus pensamentos, adere a seu olhar, 
adota seus pontos de vista e descreve seu entorno, fazendo-as desfilar 
diante do leitor como se tivessem vida própria e prescindissem dessa 
voz que as enuncia. É também a partir do ângulo do narrador que são 
definidas as coordenadas espaço-temporais, que garantem às mais 
fabulosas ações a base referencial para instituir o universo fictício.

Assim, o primeiro episódio da narrativa põe em cena o nascimento de 
Cazumbinha no sertão da Bahia, cujas condições climáticas adversas, naquela 
época do ano em específico, constroem e referenciam a personalidade forte 
da menina que está para nascer. No período de cheia do rio São Francisco, ou 
do “rio grande”, como o narrador menciona e, em meio a uma tempestade, 
a mãe de Cazumbinha entra em trabalho de parto. Contudo, a única parteira 
da região, a velha índia sá Maria Caetana, reside do outro lado do rio, cuja 
travessia em época de cheia é perigosa, característica esta que se intensifica 
em decorrência da tempestade.

ocupando suas terras é reconhecida a propriedade definitiva, devendo o Estado emitir-lhes 
os títulos respectivos”.
4	Juracy Assmann Saraiva (2001) explica que, no nível do discurso, a narrativa estabelece 
uma relação comunicativa entre narrador e narratário. O primeiro corresponde à 
transfiguração do autor no domínio da ficção, enquanto o segundo refere-se à figura do leitor 
dentro do universo ficcional. Assim, ao narrar, o narrador/emissor leva em consideração 
um narratário, ou seja, o receptor ficcional dentro da narrativa.



347Eixo Roda, Belo Horizonte, v. 32, n. 4, p. 335-360, 2023

O conflito inicial se desenrola quando evidencia-se a figura que 
corporifica o herói da região: o vaqueiro. O pai de Cazumbinha, vaqueiro, 
que “não tem medo de nada” (Cazumbá, Bordas, 2010, p. 7), necessitando 
de sá Maria Caetana para realizar o parto da filha, “cavalga o rio” (Cazumbá, 
Bordas, 2010, p. 7) com seu barco para buscar a parteira. Ao iniciarem a 
viagem de volta, a tempestade cede lugar à lua cheia e revela o padroeiro da 
criança, qual seja, São Jorge. De acordo com a crença popular, ao observar 
a lua cheia e os padrões formados pelas crateras, é possível ver o santo em 
cima de seu cavalo matando um dragão (Cazumbá; Bordas, 2010, p. 7). A 
menção e respeito atribuídos a São Jorge, nesse sentido, também faz analogia 
à personalidade valente, guerreira e imponente de Cazumbinha.

Em Histórias da Cazumbinha, o narrador é ausente, ou seja, ele é 
heterodiegético. Dessa forma, o narrador não possui envolvimento direto na 
história, muito embora seja o principal responsável pela enunciação. Diante 
dos aspectos referentes ao narrador heterodiegético, Saraiva expõe que:

como existem outros recursos que também produzem o envolvimento 
do leitor, a maioria das narrativas para crianças apresenta narradores 
que não vivenciam os acontecimentos. Mesmo nesse caso, a presença 
do narrador é revelada pelos índices que o instituem em instância do 
discurso, particularmente os demonstrativos e os advérbios (aquele, 
lá), que revelam a distância entre o sujeito da enunciação e o lugar e os 
objetos a que ele se refere, e os adjetivos, que expressam seus juízos 
de valor (Saraiva, 2001, p. 56-57).

Ao pôr em cena a localidade e as condições climáticas sob as quais 
Cazumbinha vem ao mundo, o narrador dá continuidade ao universo 
fantasioso iniciado com a expressão “era uma vez” ao estabelecer, por 
meio do demonstrativo “lá”, um lugar longínquo, como no trecho em 
que indica a localidade onde a história se passa: “lá no sertão da Bahia” 
(Cazumbá; Bordas, 2010, p. 7, grifo nosso). Apesar de não estar em cena, 
porém, o narrador estabelece proximidade com a personagem principal ao, 
por vezes, dialogar indiretamente com ela, como se demonstra no excerto: 
“Ai, Cazumbinha, que dia você escolheu para nascer!” (Cazumbá, Bordas, 
2010, p. 7).

A criança enquanto narratário se constitui através de marcas da 
oralidade, como se o narrador estivesse frente a frente com seu receptor, 
como exemplifica o trecho “É que quem trazia criancinhas ao mundo naquele 



348Eixo Roda, Belo Horizonte, v. 32, n. 4, p. 335-360, 2023

lugar era uma índia velha, a Sá Maria Caetana […]. Só que a parteira 
morava lá na outra margem do rio” (Cazumbá; Bordas, 2010, p. 7, grifo 
nosso). A expressão explicativa da oralidade informal “é que…” estabelece 
intimidade entre os interlocutores, enquanto o demonstrativo “lá” situa o 
leitor na atmosfera da narrativa ao construir uma visualização que indica a 
distância a qual os moradores do quilombo precisam percorrer para buscar a 
parteira a cada nascimento. Além disso, o narrador adere ao comportamento 
de Cazumbinha e, quando a menina é levada, ele tece comentários cômicos 
que atenuem respostas malcriadas ou desobediências pontuais, típicos da 
criança, como no trecho “Ai, essa Cazumbinha era terrível…” (Cazumbá; 
Bordas, 2010, p. 12). Ao assumir esse posicionamento, o narrador se 
certifica de que seu narratário experiencie a empatia e a identificação com 
a personagem e, assim, se divirta com Cazumbinha.

Assim, o vínculo entre narrador e narratário é estabelecido e mantido 
no decorrer de todos os capítulos e realiza-se através de correções ao menor 
sinal de objeção do narratário, como ocorre no trecho “E lá vêm elas todas, 
achando que vão comer. Mal sabem que são elas que se transformarão em 
comida. Não exatamente comida, mas serão engolidas para que Cazumbinha 
aprenda a nadar” (Cazumbá, Bordas, 2010, p. 32, grifo nosso). Ao falar da 
piaba, um peixe que deve ser comido cru para que se aprenda a nadar, de 
acordo com a crença das crianças, o narrador corrige sua expressão de que 
o animal virará comida, enfatizando que não é exatamente o que acontece.

Além dos comentários que interrompem o fluxo da narrativa, como 
em “Ai, pobre da Cazumbinha” e das correções em respeito aos protestos 
do narratário, há ainda outros recursos que mantêm e fortalecem o vínculo 
narrador-narratário. É o caso das interrogações feitas diretamente ao 
narratário, como acontece, em forma de discurso indireto livre, no episódio 
em que o bicho de Horácio aparece: “Será que a mãe vai deixar o bicho 
aparecer?” (Cazumbá, Bordas, 2010, p. 15). A relevância desses aspectos 
narrativos se transfigura para a recepção do leitor. Em princípio, o narrador 
estabelece um narratário e com ele dialoga. Todavia,

[e]m virtude dessa identificação [narrador e narratário], os efeitos 
concebidos para representar a receptividade do narratário transferem-
se para o leitor e atuam sobre ele, controlando suas reações, 
manipulando sua compreensão e direcionando seus julgamentos 
(Saraiva, 2001, p. 58).



349Eixo Roda, Belo Horizonte, v. 32, n. 4, p. 335-360, 2023

Assim, o posicionamento valorativo do narrador é transferido para 
o leitor, que compactua com sua avaliação. De acordo com Saraiva,

[a]o responder pela narração, o narrador assume ainda as funções 
comunicativa e avaliativa. Exercendo a primeira, ele se dirige a um 
ouvinte, cujas intervenções acolhe, reproduzindo-se, na interioridade 
do texto, o processo de comunicação que interliga emissor-mensagem-
receptor. As avaliações do narrador podem estar expressas de forma 
declarada ou encoberta, constituindo o principal posicionamento 
ideológico do texto (Saraiva, 2001, p. 56).

Figuras presentes na cultura local aparecem nos causos, além da 
parteira sá Maria Caetana, e são mencionadas com reverência. Uma delas 
é o benzedor seu Clarindo, que, caracterizado como sábio, “aprendera com 
os deuses da mata a descobrir as plantas que podiam curar” (Cazumbá; 
Bordas, 2010, p. 8) e desempenha o papel de curandeiro, já que não havia 
médicos na região. No segmento religioso, a prática e a relevância transferida 
ao batizado se manifesta através da preocupação que os conterrâneos têm 
em realizar o rito antes da morte iminente das crianças. Em decorrência 
da ausência de padres no local, o batismo é feito com a reza de seu José 
Barbudo e de Maria Garrote.

Com relação a esse último aspecto, o narrador assume um modo de 
posicionar-se diante da realidade na qual muitos recém-nascidos morriam 
por falta de médicos na região, especialmente em decorrência do tétano 
neonatal, também chamado de “mal de sete dias”. Por ocasião da experiência 
de quase morte de Maria Verbena, irmã de Cazumbinha, narra-se: “O pai de 
Cazumbinha era homem de muitos talentos. E também já estava acostumado 
a construir caixões para os filhos. Esse seria mais um” (Cazumbá; Bordas, 
2010, p. 10). O posicionamento do narrador revela-se ao transformar o pai 
na figura imponente de força e a mãe em símbolo de afeto. Enquanto a mãe 
chora pela morte da filha, ao pai, vaqueiro, é negada a opção de demonstrar 
fraqueza. Por meio da resignação, comum a ambos, o narrador relata a 
adversidade da ausência de condições básicas de saúde.

Ao combinar os usos do discurso indireto livre e do discurso 
direto no decorrer das narrativas, o narrador instaura dois mecanismos de 
interpretação. O discurso indireto livre, por exemplo, desvitaliza a mediação 
do narrador, já que o ângulo de percepção está incorporado à protagonista e, 
por vezes, os enunciados se mesclam, como no excerto “Cazumbinha olha 



350Eixo Roda, Belo Horizonte, v. 32, n. 4, p. 335-360, 2023

apavorada para o cachorro. Nada consegue dizer. Tamanho é o seu pavor que 
acaba por fazer xixi nas calçolas; xixi que escorre pernas abaixo, ali mesmo. 
Ai, quanta vergonha!” (Cazumbá; Bordas, 2010, p. 48). Por outro lado, o 
discurso direto, ao apresentar diálogos simultâneos, dá voz às personagens 
e as confirma em suas subjetividades, o que as aproxima do leitor.

As estratégias narrativas de Histórias da Cazumbinha certificam 
a noção de que o leitor não é passivo diante da leitura e que cabe a ele 
interpretar o que está dito, desvendar o não dito e preencher os interstícios 
da narrativa. Por fim, ao abordar a literatura afro-brasileira de qualidade na 
escola, o professor possibilita a construção de uma imagem de respeito, de 
identificação e de identidade da cultura negra no Brasil.

4 Proposta de atividades de leitura, pesquisa e escrita

Proposta de leitura
CAZUMBÁ, Meire; BORDAS, Marie Ange. Histórias da Cazumbinha. São 
Paulo: Companhia das Letrinhas, 2010.

Pré-leitura
Atividade: Estabelecendo relação entre os poemas “Meu mundo pequeno” 
de Manoel de Barros e “O lugar em que nasci e fui criado” de Bráulio Bessa.
O professor propõe um diálogo a partir dos poemas. As seguintes questões 
poderão servir de base:
a) Quais aspectos são semelhantes nos dois poemas?
b) Os dois poemas fazem menção a um menino. Como você o imagina, con-
siderando cada poema?
c) Há algo nos poemas que tenha a ver com a sua realidade?

Após a conversa com os estudantes, o professor mostra a capa do livro 
Histórias da Cazumbinha (imagem abaixo) e inicia um novo diálogo com a 
turma, o qual pode ser mediado pelas seguintes questões:
a) Ao observar a capa deste livro, quais elementos podemos relacionar com 
os poemas que acabamos de ler?
b) Que tipo de história você acha que a Cazumbinha conta neste livro?
c) Agora que vocês já imaginaram tantas coisas sobre a história da Ca-
zumbinha, vamos descobrir as aventuras dela?



351Eixo Roda, Belo Horizonte, v. 32, n. 4, p. 335-360, 2023

Fonte: Fotografia de autoria nossa, retirada do livro Histórias da Cazumbinha.

Leitura
1. O professor lê, em voz alta, o primeiro capítulo de Histórias da Ca-
zumbinha, intitulado “Nascimento”. Ele se atenta às pausas, à entonação e 
ao ritmo da leitura, para que os estudantes observem e ensaiem suas leituras 
em casa.

2. Em seguida, o professor distribui um capítulo para cada estudante. Os 
capítulos mais longos podem ser ensaiados e lidos em dupla.

3. Dado o tempo que o professor acredite ser necessário, que necessaria-
mente levará em consideração o nível de leitura da turma, os alunos serão 
organizados em uma roda para que se iniciem as leituras dos capítulos. Sem-
pre que houver uma motivação, o professor pode conceder um tempo para 
comentários ao final de cada capítulo.



352Eixo Roda, Belo Horizonte, v. 32, n. 4, p. 335-360, 2023

Explorando a linguagem
Nesta etapa, o professor pode utilizar duas caixas que podem ser denomi-
nadas “caixas misteriosas”. Em uma delas, devem ser colocadas as palavras 
abaixo, uma palavra em cada cartão.

CURRAL
CABAÇA

BENZEDOR
MURIÇOCA

MANGUEIRO
GIBÃO

ABOIAR
PERNEIRA
MEZINHA
GARAPA

Na segunda caixa, devem ser colocados, também em cartões individuais, os 
significados de cada uma das palavras da outra caixa.
O desafio deverá ser o seguinte: devem ser montadas três equipes na turma, 
um representante de cada grupo deve pegar uma palavra na caixa misteriosa 
1 e um significado na caixa 2. Ao retornar para o seu grupo, os alunos devem 
discutir se o significado da palavra está correto e se faz sentido no contexto 
da narrativa. Se decidirem que o significado está correto e o professor infor-
mar que não, segue a dinâmica e o grupo não pontua. Caso percebam que o 
significado está ou não está de acordo com a palavra e estiverem corretos, o 
grupo pontua.
Como desfecho para esta atividade, será disponibilizado, após a dinâmica, 
um dicionário para cada grupo e se iniciará uma nova rodada. Desta vez um 
representante de cada grupo vai até a caixa misteriosa e pega uma palavra 
para que o seu grupo possa procurar no dicionário o significado. A equipe 
que achar primeiro pontua. Para o êxito da atividade, é importante a reflexão 
sobre o contexto em que essas palavras aparecem na narrativa.



353Eixo Roda, Belo Horizonte, v. 32, n. 4, p. 335-360, 2023

Ambientação
Observação: Estas atividades podem ser realizadas de maneira interdisci-
plinar nos seguintes componentes curriculares: Língua Portuguesa, Geogra-
fia, Ciências e Artes.
1. O professor pendura um mapa do Brasil, como o da figura abaixo, em 
frente à turma e questiona se os estudantes sabem onde seu estado e cidade 
ficam localizados.

2. Após essa primeira ambientação, o docente pede que os alunos relembrem 
o estado onde o narrador afirma que Cazumbinha nasceu. Em seguida, pede 
que os estudantes o procurem no mapa.

Fonte: Guia Geográfico. Disponível em: https://www.guiageo.com/brasil-mapa.htm. Acesso 
em: 15 mar. 2023.

3. Caso a escola disponha de sala de informática com acesso à internet, o 
professor pode solicitar aos estudantes que pesquisem a localidade do Qui-
lombo Rio das Rãs na ferramenta Google Maps e acessem as imagens do 
satélite para explorar o local (a exemplo da imagem abaixo). A ferramenta 
também calcula a distância entre dois pontos, o que permite que os alunos 
tenham uma noção com relação à distância entre o ponto em que estão e o 
ponto onde o quilombo é localizado.



354Eixo Roda, Belo Horizonte, v. 32, n. 4, p. 335-360, 2023

Fonte: Google Maps. Disponível em: https://www.google.com.br/maps/@-13.7493764,-
43.5001834,229m/data=!3m1!1e3?hl=pt-PT&authuser=0. Acesso em: 15 mar. 2023.

O professor de Geografia pode, além disso, abordar o clima e a vegetação da 
região, comparando-os com os do restante do Brasil e com os da região na 
qual os estudantes residem.

4. Para explorar toda a vegetação citada na narrativa, o professor solicita aos 
estudantes uma pesquisa bibliográfica para que eles possam investigar cada 
uma das árvores. Na sequência, os discentes devem realizar uma pesquisa 
de campo em sua comunidade para encontrar a árvore pesquisada. Caso não 
a encontre, o estudante deve escolher alguma outra que se assemelhe a ela, 
para que, dessa forma, consiga estabelecer relação entre a vegetação local e 
a descrita na narrativa. Ao término da pesquisa, todos devem compartilhar as 
suas descobertas com a turma. A atividade pode ser feita em duplas ou trios.

Fonte: Elaborado pelas autoras, 2023.



355Eixo Roda, Belo Horizonte, v. 32, n. 4, p. 335-360, 2023

5. Atividade mão na massa!
O professor divide a turma em grupos e solicita a construção de uma ma-
quete que represente o Quilombo Rio das Rãs. Os alunos devem estar atentos 
aos rios que circundam o local, à vegetação presente nos contos e ao modo 
de vida da comunidade. Além disso, devem escolher um ponto da maquete 
para reproduzir a cena que mais gostaram dos capítulos.

6. Exposição
Ao apresentarem suas maquetes para a turma, os estudantes recontarão, com 
suas palavras, a cena reproduzida de um dos capítulos de Histórias da Ca-
zumbinha. As maquetes devem ser armazenadas adequadamente para que 
sejam utilizadas posteriormente, em uma Feira Literária Interdisciplinar da 
escola.

Leitura, declamação e análise de trovas, quadras e cantigas
A obra, em alguns de seus capítulos, apresenta algumas trovas e cantigas 
populares da região. Nesta atividade, o professor sugere aos estudantes a 
retomada da leitura dessas e orienta os alunos a perceberem e identificarem 
alguns de seus aspectos formais, como a composição em versos e as rimas. 
No desenvolvimento da atividade, o professor pode perguntar se eles conhe-
cem alguma quadrinha ou trova e, caso os alunos tenham interesse, solicitar 
uma pesquisa para trazer para a sala de aula. Por fim, os estudantes devem 
criar uma trova, uma quadra ou uma cantiga e declamá-la para a turma.

Registro escrito: narrativa
Nesta etapa, os estudantes devem solicitar a algum adulto de sua confiança 
que lhes conte alguma história marcante de sua infância, para que eles pos-
sam transcrevê-las. O tom das narrativas pode ser livre escolha dos estu-
dantes: humorístico, assustador, triste. O aluno deve ouvir atentamente a 
história e, em seguida, escrevê-la em uma folha.
Após a atividade da Roda de causos, o professor recolhe os textos para a cor-
reção. Individualmente, devem-se apontar questões ortográficas, de pontu-
ação e de construção frasal. Para além disso, porém, como estamos tratando 
de narrativas, a atenção deve ser redobrada para seus aspectos composicio-



356Eixo Roda, Belo Horizonte, v. 32, n. 4, p. 335-360, 2023

nais, como personagens, enredo, tempo e espaço, bem como deve-se auxiliar 
os estudantes a construírem um processo de narração adequado ao tom e ao 
narratário que o aluno tenha estipulado no início de sua escrita.
Nesse sentido, as atividades de reescrita são de suma importância para o 
aperfeiçoamento das narrativas. Atividades em que os estudantes trocam os 
textos e apontam aspectos a serem desenvolvidos enriquecem a percepção 
dos alunos não apenas com relação à modalidade narrativa, mas também no 
que diz respeito ao aperfeiçoamento de seu próprio texto.

Roda de causos
Esta consiste na etapa em que os estudantes vão compartilhar as histórias 
escritas na atividade anterior. Para o desenvolvimento desta contação de 
causos, sugere-se que o docente convide os familiares dos estudantes para 
a partilha das histórias junto a eles; assim pode ser organizada uma grande 
roda, na qual os acompanhantes dos estudantes também serão convidados a 
narrar suas histórias de infância.

Brinquedos e brincadeiras de ontem e de hoje
Observação: Estas atividades podem ser realizadas de maneira interdiscipli-
nar pelos seguintes componentes curriculares: Língua Portuguesa, Matemá-
tica e Artes.
1. O professor retoma a imagem do capítulo “Carro de boi”, do livro Histórias 
da Cazumbinha, a qual apresenta um curral, elaborado com gravetos e ossos, 
e um carrinho de boi, produzido com madeira, lata de óleo e tampa de pasta 
de dente. Os objetos foram feitos manualmente por crianças e são utilizados 
como brinquedos.

2. Pode-se comentar que as crianças, antigamente e, em certas regiões, ainda 
nos tempos de hoje, produzem seus brinquedos com elementos da natureza. 
O professor, ainda, pode perguntar quais brinquedos e brincadeiras os alunos 
costumavam produzir e utilizar itens da natureza, como galhos, sementes, 
pedras, troncos de árvore, entre outros.



357Eixo Roda, Belo Horizonte, v. 32, n. 4, p. 335-360, 2023

3. Solicita-se aos alunos que, em casa, entrevistem algum adulto de sua con-
fiança e peçam que ele explique um brinquedo e uma brincadeira de quando 
ele era criança. Os estudantes devem recolher as seguintes informações:
a) Nome e idade do entrevistado.
b) Nome do brinquedo, material de que era feito e como se brincava.
c) Nome da brincadeira, como se brincava e quais eram as regras.
d) Época e local em que passou a infância, ou onde brincava com os elemen-
tos citados nas respostas.

4. Com as fichas preenchidas em mãos, os alunos apresentam as respostas de 
seus entrevistados em forma de leitura em voz alta para a turma. O professor 
deve manter o diálogo com os alunos, indagando se já conheciam tal brin-
quedo ou brincadeira, se já brincaram com algum deles, se tem semelhança 
com o que eles conhecem atualmente, ou se gostariam de brincar.

5. Em conjunto com o professor de Matemática, os alunos podem produzir 
gráficos temáticos, especificando os brinquedos e/ou as brincadeiras mais 
mencionadas, tanto nas entrevistas quanto nas respostas pessoais dos alunos. 
No momento de produção, os grupos podem ir até a mesa dos colegas para 
questioná-los sobre os brinquedos ou as brincadeiras de suas preferências, 
caso seja necessário.

6. Com a ajuda do professor de Artes, os estudantes podem confeccionar 
seus próprios brinquedos, inclusive criando suas regras próprias e adaptando 
as maneiras de brincar. O trabalho final pode envolver desde um catálogo 
de brinquedos e brincadeiras, no qual se apresentem fotos ou desenhos que 
os ilustrem, sua descrição, regras e maneiras de brincar, até uma exposição 
guiada, cujos convidados sejam as outras turmas. Em outro momento, pode-
se elaborar pequenas cartinhas para produção de um jogo de mímicas, cujas 
palavras sejam o nome dos brinquedos e das brincadeiras, bem como dos 
materiais utilizados para confeccioná-los.

7. Com o intuito de praticar a escrita independente e autoral, os alunos po-
dem desenvolver um pequeno texto ou parágrafo narrativo explicando a ori-
gem do brinquedo confeccionado. Sempre se deve dar espaço a atividades 
de reescrita.



358Eixo Roda, Belo Horizonte, v. 32, n. 4, p. 335-360, 2023

5 Considerações finais

A literatura afro-brasileira, como forma de representação, é 
comunicadora da cultura do povo negro e serve de referência para a 
compreensão do mundo, tanto quanto o mundo serve de referência a ela. 
Nesse sentido, o presente artigo buscou, primeiramente, pôr em discussão 
a temática desta literatura em âmbito da escola e, mais especificamente, 
do ensino fundamental. Em decorrência de sua riqueza de significados, 
Histórias da Cazumbinha contribui para a desconstrução da lógica colonial 
assim como propõe uma reconstrução da imagem do negro brasileiro. Deste 
modo, o livro se configura em um relevante agente para inserir e confirmar 
o negro em uma perspectiva de protagonismo, o que subsidia a construção 
da identidade dos sujeitos leitores.

No que diz respeito aos aspectos intrínsecos da obra, a narração é 
conduzida por um narrador externo aos episódios, mas que aproxima o leitor 
das percepções de Cazumbinha e das personagens que lhe são próximas. 
Tal estratégia estimula-o a aderir a seus posicionamentos, técnica essa 
que também é fortalecida pela referência a inúmeros objetos, animais, 
vegetações, clima, festividades, ritos e linguagens próprias da comunidade 
quilombola do Rio das Rãs. Nesse sentido, a literatura cumpre seu papel de 
fomentar o conhecimento e a identificação dos sujeitos leitores à cultura ali 
representada em forma de brincadeiras de infância e de perspectivas através 
das quais a criança percebe o mundo.

Mediante o exposto, a proposta de leitura e de atividades 
interdisciplinares elaborada aborda aspectos subjetivos, familiares e 
comunitários, bem como promove o conhecimento de outras possíveis 
realidades e culturas. É pertinente ressaltar, por fim, que o trabalho aqui 
produzido não se restringe apenas à documentação e leitura do pesquisador, 
mas ao trabalho em sala de aula da educação básica.

Referências

BARTHES, R. Introdução à análise estrutural da narrativa. In: BARTHES, 
R. et al. Análise estrutural da narrativa. Tradução: Maria Zélia Barbosa 
Pinto. Petrópolis: Vozes, 1971. p. 19-60.
BRASIL. Lei nº 10.639, de 9 de janeiro de 2003. Altera a Lei nº 9.394, de 
20 de dezembro de 1996, que estabelece as diretrizes e bases da educação 



359Eixo Roda, Belo Horizonte, v. 32, n. 4, p. 335-360, 2023

nacional, para incluir no currículo oficial da Rede de Ensino a obrigatoriedade 
da temática “História e Cultura Afro-Brasileira”, e dá outras providências. 
Brasília, DF: Presidência da República. Disponível em: https://www.
planalto.gov.br/ccivil_03/leis/2003/l10.639.htm. Acesso em: 14 mar. 2023.
BRASIL. Decreto nº 4.887, de 20 de novembro de 2003. Regulamenta o 
procedimento para identificação, reconhecimento, delimitação, demarcação 
e titulação das terras ocupadas por remanescentes das comunidades dos 
quilombos de que trata o art. 68 do Ato das Disposições Constitucionais 
Transitórias. Brasília, DF: Presidência da República, 20 nov. 2003. 
Disponível em: http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/decreto/2003/d4887.
htm. Acesso em: 16 dez. 2022.
BRASIL. Portaria nº 35, de 6 de dezembro de 2004. Diário Oficial da União: 
seção 1, Brasília, DF, n. 237, p. 8, 10 dez. 2004. Disponível em: https://
pesquisa.in.gov.br/imprensa/jsp/visualiza/index.jsp?data=10/12/2004&jor
nal=1&pagina=8&totalArquivos=96. Acesso em: 16 dez. 2022.
CASSIRER, E. Antropologia filosófica: ensaio sobre o homem – introdução 
a uma filosofia da cultura humana. Tradução: Vicente Felix de Queiroz. São 
Paulo: Editora Mestre Jou, 1972.
CAZUMBÁ, M.; BORDAS, M. A. Histórias da Cazumbinha. São Paulo: 
Companhia das Letrinhas, 2010.
COLOMER, T. Andar entre livros: a leitura literária na escola. São Paulo: 
Global Editora, 2007.
EVARISTO, C. Literatura negra: uma poética de nossa afro-brasilidade. 
Scripta, Belo Horizonte, v. 13, n. 25, p. 17-31, 2009.
FANON, F. O negro e a linguagem. In: FANON, F. Pele negra, máscaras 
brancas. Tradução: Renato da Silveira. Salvador: EDUFBA, 2008. p. 
33-51.
FINATTO, M. J. B.; PARAGUASSU, L. B. (org.). Acessibilidade textual e 
terminológica. Uberlândia: EDUFU, 2022. E-book. Disponível em: https://
repositorio.ufu.br/bitstream/123456789/35193/1/eClasse_Acessibilidade_
Textual.pdf. Acesso em: 14 mar. 2023.
HALL, S. Cultura e representação. Tradução: Daniel Miranda e William 
Oliveira. Rio de Janeiro: Editora PUC-Rio: Apicuri, 2016.



360Eixo Roda, Belo Horizonte, v. 32, n. 4, p. 335-360, 2023

Data de submissão: 15/03/2023. Data de aprovação: 18/10/2023.

JARDIM, M. F. Critérios para análise e seleção de textos de literatura 
infantil. In: SARAIVA, J. A. Literatura e alfabetização: do plano do choro 
ao plano da ação. Porto Alegre: Artmed, 2001. p. 75-79.
LLOSA, M. V. Em defesa do romance. Piauí, Rio de Janeiro, n. 37, p. 64-69, 
out. 2009. Disponível em: https://piaui.folha.uol.com.br/materia/em-defesa-
do-romance/. Acesso em: 20 fev. 2023.
PRODANOV, C. C.; FREITAS, E. C. de. Metodologia do trabalho científico: 
métodos e técnicas da pesquisa e do trabalho acadêmico. 2. ed. Novo 
Hamburgo: Feevale, 2013. E-book.
SAID, E. W. Orientalismo: o Oriente como invenção do Ocidente. Tradução: 
Rosaura Eichenberg. São Paulo: Companhia das Letras, 2007.
SARAIVA, J. A. Narrativa literária: aspectos composicionais e significação. 
In: SARAIVA, J. A. (org.). Literatura e alfabetização: do plano do choro ao 
plano da ação. Porto Alegre: Artmed, 2001. p. 51-61.
SARAIVA, J. A. et al. Palavras, brinquedos e brincadeiras: cultura oral na 
escola. Porto Alegre: Artmed, 2011.



Eixo Roda, Belo Horizonte, v. 32, n. 4, p. 361-383, 2023
eISSN: 2358-9787 | DOI: 10.17851/2358-9787.32.4.361-383

Biblioteca escolar, literatura e (re)educação das relações étnico-
raciais

School Library, Literature and (Re)education of Ethnic-racial 
Relations

Renata Amaral Matos Rocha
Universidade Federal de Minas Gerais (UFMG), Belo Horizonte, Minas Gerais/ Brasil
reamaral.teixeira@gmail.com

https://orcid.org/0000-0002-9441-3249

Resumo: Com esta pesquisa, verificamos quais foram as obras literárias mais acessadas/
lidas pelos usuários da Biblioteca Professor Antônio Camilo de Faria Alvim, abrigada no 
CP-UFMG, para saber se, entre estas obras, há livros de autores negros e/ou indígenas, 
que tematizam a cultura africana e/ou de afrodescendentes e/ou que versam sobre a cultura 
indígena, por entendermos que esses são os povos originários do Brasil, alvo de preconceito 
racial e que no curso da nossa história foram silenciados. Acreditamos que a biblioteca 
escolar é um espaço muito potente de disseminação da leitura literária, e que pode favorecer 
a formação de leitores críticos (Lajolo, 1987, Soares, 2006, Cosson, 2014) e potencializar o 
acesso destes leitores à diversidade de narrativas para se compreender distintas perspectivas 
sobre os povos, não reforçando uma visão estereotipada nem unicultural sobre eles 
(Alcaraz; Marques, 2016; Adichie, 2019). Adotamos procedimentos metodológicos ligados 
à pesquisa quali-quantitativa de natureza aplicada. Os resultados desta investigação nos 
dão indícios de que ainda lemos muito mais obras de autores brancos, abarcando 98,7% 
das obras da amostra analisada, que conta com 1,3% de obras de autores de outra cor/raça/
etnia diferente de negro ou indígena, e nenhuma obra de autoria representativa desses dois 
últimos povos foi verificada.
Palavras-chave: biblioteca; literatura; antirracismo.

Abstract: With this research, we seek evidence of the anti-racist potential of the Professor 
Antônio Camilo de Faria Alvim Library, housed in the UFMG Pedagogical Center. Within 
the scope of its literary collection, we verified what the users of this Library have read 
through it, in order to know if, among the most borrowed/read literary works, there are 
books by black authors, by indigenous authors, which thematize the African and/or Afro-
descendant culture and/or that deal with the indigenous culture, as we understand that these 
are the original peoples of Brazil and the target of racial prejudice in our country. And also 
because we understand that the school library is a place for effective social practices and 



362Eixo Roda, Belo Horizonte, v. 32, n. 4, p. 361-383, 2023

that literary reading is very powerful, which can favor the formation of critical readers 
(Lajolo, 1987, Soares, 2006, Cosson, 2014) and enhance the reader’s access to the diversity 
of narratives to understand different perspectives on peoples, not reinforcing a stereotyped 
view of them, not even unicultural (Alcaraz; Marques, 2016, Adichie, 2019). To this end, 
we adopted some methodological procedures linked to qualitative-quantitative research 
of an applied nature. The results of this investigation give us indications that we still read 
much more literary works written by white authors, covering 98.7% of the works in the 
analyzed sample, which has 1.3% of literary written by authors of another color/race/
ethnicity other than black or indigenous, and no work by representative authorship of 
these last two peoples.
Keywords: library; literature; anti-racism.

1 Introdução

Estamos no século XXI e vivemos em uma sociedade que não 
reconhece a sua composição pluriétnica e que tolera discursos preconceituosos 
que alimentam práticas racistas. Ainda temos abordagens escolares que não 
valorizam os povos originários, que não tratam da contribuição dos negros 
na construção social, cultural e econômica do nosso Brasil, negando sua 
relevância na construção da sociedade brasileira.

Há 21 anos, a Lei de Diretrizes e Bases da Educação (LDB), Lei 
9394/96, foi alterada pela Lei 10639/03 e, posteriormente, pela Lei 11645/08, 
instituindo a obrigatoriedade do ensino de História e Cultura Afro-Brasileira 
e Africana e de História e Cultura Indígena nos Currículos Escolares. Essa 
alteração implicou em um deslocamento epistêmico e em questionamentos 
sobre a existência de uma cultura única, hegemônica, de base ocidental 
e eurocêntrica, que hierarquiza, subalterniza e desumaniza os sujeitos 
colonizados. Portanto, constitui um grande avanço. Entretanto, pouco foi 
realizado no sentido de implementar de modo efetivo o ensino de História 
e Cultura Afro-Brasileira e Africana e de História e Cultura Indígena nos 
Currículos Escolares e muito pouco foi internalizado em nossa sociedade 
sobre a importância desses povos para constituição de nosso país.

Diversos fatores são apontados como dificultadores dessa implantação, 
tais como: resistência da comunidade escolar, formação docente e falta de 
material didático. Esses dois últimos aspectos costumam ser considerados 
grandes obstáculos para a atuação de docentes que necessitam receber o 
suporte teórico, técnico e metodológico necessários para abordagem da 



363Eixo Roda, Belo Horizonte, v. 32, n. 4, p. 361-383, 2023

temática. Este breve contexto nos permite afirmar que ainda sustentamos 
o racismo em nossa nação e reforça a ideia de que o nosso sistema social 
é seletivo, inclusive no que tange à nossa formação escolar e acadêmica.

Apesar desde contexto, a pauta antirracista tem ganhado espaço no 
interior da sociedade brasileira, seja pela ação denunciatória e reivindicatória 
legítima dos movimentos sociais, seja pela inserção dessa pauta nas mídias 
de amplo alcance. Uma das lições propagadas por muitos intelectuais e 
ativistas a esse respeito é de que a desigualdade racial e o preconceito são 
de responsabilidade de todos, não apenas da população negra e indígena.

Neste contexto, algumas perguntas têm reverberado em nossa 
sociedade: existe racismo em nossa sociedade? Qual é o papel do negro 
e do indígena na sociedade brasileira? Qual é o papel do branco na luta 
antirracista? Como se pode ser antirracista? Além disso, vimos construindo 
a consciência de que o racismo não é um posicionamento individual e sim 
um problema estrutural e que precisa ser corrigido. Esse, talvez, seja um dos 
passos essenciais para a implementação de ações afirmativas e de diminuição 
das desigualdades, como argumenta Ribeiro (2019). A relevância desse 
debate é inegável e ele pode nos conduzir ao entendimento de quais políticas 
públicas são necessárias para tornar a nossa sociedade justa para todas as 
pessoas, inclusive no que se refere às distorções de origem étnico-racial.

Na esfera escolar, a educação para as Relações Étnico-Raciais, campo 
desta pesquisa, precisa estar no cerne das ações cotidianas de formação dos 
sujeitos para convivência humana respeitosa com a diversidade de pessoas 
(Carth, 2017). Tratar da temática na escola é, também, uma resposta para 
uma demanda histórica da população negra e indígena, que luta há anos 
para combater um sistema opressor, que lhe negou direitos e a manteve em 
grande desigualdade no cenário social do Brasil e do mundo.

Conhecer o processo de construção de uma nação é uma dimensão 
valiosa para a escola, pois é uma oportunidade de ancorar o trabalho docente 
no mundo real, de modo transdisciplinar, oportunizando aos estudantes 
olhar o passado, em busca de conhecimento e discernimento para as ações 
cidadãs, no presente, e em suas projeções para o futuro. Por isso, acreditamos 
que a escola pode (e deve) se reconfigurar e contribuir com a superação 
das desigualdades, ampliando os saberes; reconhecendo, valorizando e 
integrando as diferentes formas de pensar, saber, ser e viver no mundo, e 
qualificando o debate crítico sobre a realidade, para que se compreenda 



364Eixo Roda, Belo Horizonte, v. 32, n. 4, p. 361-383, 2023

que a diversidade é um bem da humanidade. Isso significa substituir o 
modelo de educação racista por uma proposta antirracista incorporada ao 
Projeto Político Pedagógico (PPP) da escola e, consequentemente, atrelada 
a todos os componentes curriculares. E acrescentamos, com Sherol dos 
Santos, professora de História e doutoranda pela Universidade Federal do 
Rio Grande do Sul (UFRGS), em matéria da jornalista Daniele Madureira, 
para a Revista Nova Escola, que a

educação antirracista é aquela que entende que vivemos em uma 
sociedade racista, em que as relações entre as pessoas são pautadas 
também a partir do lugar social e racial que elas ocupam, e se preocupa 
em preparar indivíduos que possam se colocar contra esse sistema, 
gerador de maior desigualdade (Madureira, 2023).

Essa afirmação nos faz compreender a necessidade de mudança não 
só no currículo, mas nos discursos, nos raciocínios, nas lógicas, nas posturas 
e nos modos de tratar as pessoas, em especial, as negras e indígenas; sendo 
essencial o trabalho amplo que envolva questões raciais, histórias, culturais 
e de representatividade desses sujeitos no cotidiano escolar.

Nesta perspectiva, entendemos que a biblioteca escolar, por meio 
de seu acervo literário, pode contribuir com a formação antirracista dos 
estudantes da educação básica e fomentar a discussão sobre a educação 
antirracista na esfera docente. Esse entendimento nos levou a investigar o 
que os usuários da Biblioteca Professor Antônio Camilo de Faria Alvim, 
abrigada no Centro Pedagógico da UFMG, têm lido por meio dela, a fim 
de saber se, entre as obras literárias mais emprestadas/lidas, há livros 
de autores negros e indígenas, que tematizam a cultura africana e/ou de 
afrodescendentes e/ou que versam sobre a cultura indígena, pois esses povos 
são alvo de preconceito racial, em nosso país, o que precisa ser combatido, 
porque são os povos originários, têm imensa relevância na construção do 
Brasil e têm o direito de ter suas vidas, histórias e pontos de vista conhecidos, 
respeitados e valorizados.

2 Considerações teóricas e marcos legais

Nestas seções, teceremos algumas considerações com vistas a 
apresentar a base sólida na qual se fundamenta este estudo, sobre a qual os 
dados lançam luz.



365Eixo Roda, Belo Horizonte, v. 32, n. 4, p. 361-383, 2023

2.1 Legislação

No Brasil, a colonialidade é marcada pelos discursos que sustentam 
o mito da igualdade racial. Na esfera educacional, o currículo escolar, livros 
didáticos, paradidáticos e literários, e até o fazer pedagógico ainda carregam 
traços racistas, preconceituosos, de subalternização e silenciamento do negro 
e do indígena. Elementos que evidenciam essas manifestações há muito são 
estudados e denunciados por pesquisadores de diferentes regiões do Brasil, 
entre os quais, destacamos os estudos de Fúlvia Rosemberg (1985), Paulo 
Vinicius B. Silva (2002), Eliane Cavalleiro (1998), Ione Jovino (2006), 
desde a década de 50.

As denúncias feitas por eles, aliadas a ações e reivindicações de 
Movimentos Sociais, em especial do Movimento Negro, criaram uma frente 
de resistência e enfrentamento ao modelo imposto pela colonialidade, e foram 
decisivas para tensionar “os legisladores a elaboração e implementação de 
um arcabouço jurídico pedagógico para contrapor-se à hegemonia epistêmica 
colonial e, desse modo, possibilitar a descolonização curricular, com a 
visibilidade de outras lógicas” (Alcaraz; Marques, 2016, p. 55). Como 
resultado, a Educação Intercultural e a Pedagogia Decolonial passaram a 
ter respaldo em um arcabouço jurídico:

•	 Lei n° 10.639/03, que insere o ensino de História e Cultura Afro-
Brasileira e Africana nos Currículos Escolares;

•	 Resolução CNE/CP n° 01, de 17 de março de 2004, que institui as 
Diretrizes Curriculares Nacionais para a Educação das Relações 
Étnico-Raciais e para o Ensino de História e Cultura Afro-Brasileira 
e Africana;

•	 Lei 11.645/08, que insere o ensino de História e Cultura Indígena 
nos Currículos Escolares;

•	 Plano Nacional de Implementação das Diretrizes Curriculares 
Nacionais para Educação das Relações Étnico-raciais e para o 
Ensino de História e Cultura Afro-Brasileira e Africana, Brasília, 
MEC 2009;



366Eixo Roda, Belo Horizonte, v. 32, n. 4, p. 361-383, 2023

•	 Documento Final da Conferência Nacional de Educação, Brasília, 
MEC, 2010;

•	 Programa Nacional do Livro Didático, 2010;

•	 Programa Nacional Biblioteca da Escola, 2010;

•	 Plano Nacional de Educação, 2011-2020;

•	 Lei n° 12.519/11, que oficializa o Dia Nacional de Zumbi e da 
Consciência Negra no calendário civil brasileiro;

•	 Lei n° 12.711/12, que garante a reserva de 50% das matrículas 
por curso, nas universidades federais e institutos federais, para 
estudantes de escolas públicas autodeclarados pretos, pardos e 
indígenas.

A promulgação dessas leis representa um importante avanço, assegura 
a existência de diálogos sobre os saberes afro-brasileiros e indígenas no 
contexto escolar, sobre a valorização das diferenças e sobre o respeito às 
manifestações de cada povo, na perspectiva da intertransculturalidade crítica 
e decolonial como ferramenta pedagógica.

Essas legislações lançaram luz sobre a luta antirracista. Elas são 
indiscutivelmente relevantes na e para a nossa sociedade avançar nesta 
pauta. Todavia, para que possamos trilhar um caminho de reconhecimento, 
valorização e visibilidade da cultura, da história, da afirmação identitária de 
não-brancos; para que possamos ressignificar as marcas de colonialidade 
ainda presentes nos discursos hegemônicos em nossa sociedade e, por 
conseguinte, no contexto escolar, precisamos promover uma educação que 
conscientize as pessoas, para que se sintam pertencentes a uma comunidade 
intertranscultural, independentemente do vigor legislativo.

A implantação de uma escola democrática e antirracista e a produção 
de artefatos a ela destinados, em consonância com esses preceitos legais e 
a essa conscientização, podem selar a ruptura com o discurso monocultural 
hegemônico. Nesse contexto, identificamos, em especial, a literatura como 



367Eixo Roda, Belo Horizonte, v. 32, n. 4, p. 361-383, 2023

discurso que circula nas escolas e que pode operar numa trajetória de (re)
construção e fortalecimento da identidade de povos não-brancos, embora, 
neste estudo, estejamos focalizando apenas os povos negros e indígenas 
que figuram com autores de obras literárias.

Nesta perspectiva, entendemos que o presente estudo tem relevância 
legal, social e acadêmica. Contribui para o cumprimento das legislações 
citadas; busca promover o debate e a reflexão crítica dos educandos sobre o 
preconceito racial e a luta antirracista, por meio do livro, da leitura literária; 
favorece a formação humana e leitora dos sujeitos envolvidos; e oportuniza 
o contato com o trabalho acadêmico-investigativo na educação básica, por 
envolver quatros estudantes do Ensino Fundamental na condição de bolsistas 
de iniciação júnior, nesta investigação.

2.2 Literatura e descolonização

A literatura não tem caráter utilitário, mas estético, como afirma 
(Perrotti, 1986, p. 22):

A literatura de caráter estético tem as suas próprias leis, suas 
dinâmicas, suas exigências internas que, se violadas em nome de 
um valor exterior como a eficácia junto ao leitor, pode comprometer 
irremediavelmente sua integridade estética (Perrotti, 1986, p. 22).

Seu fim não é ensinar, mas provocar. Por isso, o aprendizado 
construído por meio dos livros e das leituras literárias é uma consequência, 
não causa, e é fundamental na e para reconstrução do mundo, porque pode 
transformar o sujeito leitor.

O texto literário pode impulsionar a imaginação e intensificar as 
possibilidades dos sujeitos se colocarem no mundo e construírem novos 
conhecimentos. As construções de linguagem que tornam literário o texto 
e a amplitude da poesia contribuem para que os estudantes observem seu 
contexto e os enunciados que sugerem distintas interpretações, diversas 
leituras e novos mundos. Nas palavras de Lajolo (1987):

É a literatura porta de um mundo autônomo que, nascendo com ela, 
não se desfaz na última página do livro, no último verso do poema, 
na última fala da representação. Permanece ricocheteando no leitor, 
incorporado como vivência, erigindo-se em marco do percurso de 
leitura de cada um (Lajolo, 1987, p. 43).



368Eixo Roda, Belo Horizonte, v. 32, n. 4, p. 361-383, 2023

Nesta perspectiva, a escola pode (e deve) se apropriar da leitura 
literária, em toda sua potência, para favorecer o trato com as diferenças, 
contribuir para valorização da diversidade e oportunizar novas visões sobre o 
mundo, integrando narrativas e pontos de vista, contribuindo para formação 
do leitor crítico e da efetivação da educação antirracista, em consonância 
com o que diz Adichie (2019). Todavia, é necessária atenção à pluralidade 
dos textos literários, para que oportunizem aos leitores o acesso à diversidade 
de narrativas para se compreender distintas perspectivas sobre os povos, 
não reforçando uma visão estereotipada sobre eles nem mesmo unicultural.

Nesta esfera, a constituição dos acervos das bibliotecas escolares 
precisa ser plural, a fim de potencializar esse acesso. As obras literárias 
possuem representações sociais-históricas-culturais e discursivas e têm 
grande alcance no ambiente escolar. No curso da história, muitos autores 
brancos disseminaram discursos de preconceito, subalternização e 
silenciamento das pessoas negras e indígenas, imprimindo o padrão social 
eurocêntrico, por meio de suas narrativas literárias, conforme Adichie 
(2019). Entretanto, nos últimos anos, esse cenário vem mudando, por 
diversos motivos, como demanda social, reivindicação dos movimentos 
sociais, adequação ao arcabouço jurídico que respalda a Pedagogia 
Decolonial, ascensão de autores negros e indígenas no mercado editorial, 
entre vários outros.

Hoje, a literatura passou a apresentar pessoas não-brancas, buscando 
naturalizar e afirmar representações identitárias positivas por meio de 
personagens protagonistas negros e indígenas, o que é fundamental no 
processo de descolonizar a infância e a juventude, sobretudo, no seio 
escolar. E esse material precisa fazer parte da escola, do acervo das 
bibliotecas escolares.

Para além do estudo das histórias e da cultura africana, afro-brasileira 
e indígena, tão necessário no ambiente escolar, a representatividade desses 
povos na literatura oferece a possibilidade, por exemplo, de uma criança 
negra se reconhecer nas características apresentadas e de crianças brancas 
reconhecerem e valorizarem o outro e as diferenças, em um movimento de 
(re)elaboração de hipóteses acerca de si e do mundo a sua volta.

Alcaraz e Marques (2016), com quem concordamos, afirmam que

O projeto de uma escola democrática e antirracista, bem como da 
produção de artefatos a ela destinados, como o livro de literatura 



369Eixo Roda, Belo Horizonte, v. 32, n. 4, p. 361-383, 2023

infantil e juvenil, pretende ressignificar as marcas da colonialidade 
ainda presentes nos discursos hegemônicos no currículo escolar e no 
fazer pedagógico. Nesse contexto, identificamos a literatura infanto-
juvenil como discurso que circula nas escolas e que pode operar numa 
trajetória de (re) construção e fortalecimento da identidade negra 
(Alcaraz; Marques, 2016, p. 54).

Nesse contexto, a afirmação das identidades negra e indígena, desde 
a infância, por meio da obra e da leitura literária, confere aos estudantes 
negros e indígenas o sentimento de pertencimento, negado ou ofuscado 
em muitos espaços e tempos históricos, e tem potencial de expandir 
referenciais culturais e de mundo, distanciando-se, desta maneira, do perigo 
da manutenção da história única e de tantos outros perigos que tal ausência 
pode originar.

2.3 Biblioteca escolar

A escola de educação básica é oficialmente o ambiente da 
sistematização dos saberes. É um espaço social de muitas relações e 
aprendizagens. É um ambiente de formação humana diverso, de intercâmbio 
cultural, de construção e integração de conhecimentos. A biblioteca escolar, 
por sua vez, é um laboratório de aprendizagens. É um espaço privilegiado 
de convivência e construção do saber, no qual se potencializa o acesso ao 
livro e à leitura, fomenta sua prática, promove o diálogo, a reflexão crítica 
e tem potencial para ampliar a visão de mundo dos sujeitos que a integram, 
por meio do acesso a leituras diversas, plurais. Nesses espaços, a literatura 
é elo e luz, porque é objeto cultural de amplo alcance, fundamental na e 
para formação dos sujeitos leitores e cidadãos.

De forma geral, personagens negros e indígenas ainda são minoria 
na literatura infantil e juvenil, cenário que vem apresentando alterações 
positivas, como demonstra Araújo (2018), e que pode ser potencializado 
no espaço da biblioteca. Em seu estudo, a autora destaca que, por meio do 
campo literário, podem ser iniciadas alterações importantes nos estereótipos 
das representações sociais que temos ainda hoje. Por isso, a diversidade do 
acervo literário escolar e o uso pedagógico efetivo de obras comprometidas 
com a dimensão étnica podem estabelecer que “literatura não tem cor” 
(Proença Filho, 2004) e fomentar discussões que tratem de racismo, 



370Eixo Roda, Belo Horizonte, v. 32, n. 4, p. 361-383, 2023

diversidade, dignidade e respeito, favorecendo toda a comunidade escolar 
e, por conseguinte, a reconfiguração da nossa sociedade.

Ao estudar a trajetória do negro na literatura brasileira, por exemplo, 
Proença Filho (2004) aponta diferenças entre a literatura sobre o negro, 
construída pela estética branca dominante, e a literatura do negro, a qual 
enaltece o negro como sujeito, destacando posicionamentos engajados 
na construção da sociedade. Esse apontamento reforça a importância do 
estudo, do reconhecimento e da reflexão sobre a constituição dos acervos 
de bibliotecas escolares, a fim de motivar ações que busquem tornar estes 
acervos diversos, plurais, por entendermos que têm grande impacto sobre 
a formação dos leitores, sobretudo, no ensino básico.

A apropriação da autoria de obras pelos negros e pelos indígenas, 
bem como a ocupação de outros espaços culturais, marca a contribuição 
não só da arte feita por negros e indígenas, mas da importante presença e 
inserção deles na sociedade brasileira. “Pouco a pouco, escritores negros e 
descendentes de negros (e indígenas) começam a manifestar em seus escritos 
o comprometimento com a etnia” (Proença Filho, 2004, p. 176).

É importante que a escola colabore com esse processo e proporcione 
a seus educandos o contato com a leitura literária diversa, desde cedo, e a 
biblioteca escolar é um espaço fundamental para isso. Nesse sentido, Côrte 
e Bandeira (2011) acrescentam que a biblioteca escolar precisa atender 
também a estes elementos essenciais para cumprir o seu papel. Ter

um acervo bem selecionado e atualizado, que contemple todo tipo de 
suporte de informação, um ambiente físico adequado e acolhedor, e 
o mediador, a figura do bibliotecário/professor que surge no processo 
de leitura, com a função de atuar produtivamente na seleção do acervo 
(Côrte; Bandeira, 2011, p. 3).

Por fim, assentimos que o acesso a obras plurais, que contemplem 
a diversidade étnico-cultural e que reconheçam a existência e o imaginário 
das crianças negras e indígenas, indica possibilidades e potencialidades 
para projetos e ações antirracistas, de soma de culturas e saberes, que visam 
incluir, conviver, ensinar e aprender.



371Eixo Roda, Belo Horizonte, v. 32, n. 4, p. 361-383, 2023

3 Percurso metodológico

Com este trabalho investigativo, buscamos evidências do potencial 
antirracista da Biblioteca Professor Antônio Camilo de Faria Alvim, do 
Centro Pedagógico da UFMG, no âmbito de seu acervo literário. O estudo 
foi motivado por estas indagações:

•	 A biblioteca escolar é um espaço antirracista?

•	 Em que medida a biblioteca escolar pode contribuir para promoção 
da educação antirracista?

•	 O que os usuários da Biblioteca Professor Antônio Camilo de Faria 
Alvim costumam ler?

•	 Quais são os livros literários mais emprestados/lidos por meio dessa 
Biblioteca a seus usuários?

•	 Esse material é diverso, é plural?

Partimos do pressupomos de que a biblioteca é um espaço muito 
potente e que pode ser um instrumento importante na luta contra o 
preconceito racial, na medida em que contribua para dissipar o mito da 
existência de uma única história de constituição da sociedade, por meio de 
seu acervo e da promoção de ações que valorizem a diversidade dos povos, 
de suas narrativas e pontos de vista.

Então, assumimos que o acervo literário da referida Biblioteca é 
nosso locus de observação, em uma investigação quali-quantitativa, na 
busca de evidências sobre o potencial antirracista do espaço. Para tanto, 
examinamos três relatórios com a listagem das obras mais emprestada pela 
Biblioteca a seus usuários, nos anos de 2018, 2019 e 2020. Os relatórios 
foram emitidos pela bibliotecária Raquel Miranda Vilela Paiva, por meio 
do sistema Pergamum - Sistema Integrado de Bibliotecas, do Sistema de 
Bibliotecas da Universidade Federal de Minas Gerais, em agosto de 2021. 
Os relatórios apresentavam diversas informações sobre os livros e seus 
empréstimos. Delas, usamos estas três informações:



372Eixo Roda, Belo Horizonte, v. 32, n. 4, p. 361-383, 2023

1.	 colocação (posição no ranking, ou seja, classificação ordenada das 
obras, de acordo com a quantidade de vezes que foram emprestadas, 
até a 5ª posição);

2.	 quantidade (número de vezes que a obra foi emprestada);

3.	 referência (dados editoriais da obra).

Segundo informações da bibliotecária Paiva, as obras emprestadas 
são efetivamente aquelas que se convertem em empréstimo formal, ou seja, 
as que o usuário retira da Biblioteca. Neste contexto, estamos assumindo, 
para fins deste estudo, que há relação entre obra emprestada e obra lida, e 
usuário e leitor. Ou seja, o usuário da Biblioteca é o leitor potencial, que 
pegou uma obra emprestada para sua leitura. Neste momento, não estamos 
avaliando a leitura em si, mas o acesso/escolha do material para uso.

De posse dos dados das obras mais emprestadas no período indicado, 
até a 5ª posição, passamos a analisar cada uma destas obras, respondendo, 
para cada uma, estas questões, em um formulário do Google:

1.	 Qual é o título da obra em análise?

2.	 O livro em análise está em qual listagem: 2018, 2019, 2020?

3.	 A obra literária tematiza a cultura africana, afro-brasileira e/ou 
indígena?

4.	 Quem escreveu a obra?

5.	 A obra foi escrita por um autor(a) ou dois ou mais?

6.	 O(a) autor(a) da obra (ou, pelo menos, um deles) é: branco(a), 
negro(a) afrodescendente, originariamente africano, indígena, outra 
cor/etnia/raça?



373Eixo Roda, Belo Horizonte, v. 32, n. 4, p. 361-383, 2023

Para respondermos às questões 3 e 6, para as quais os dados dos 
relatórios se mostravam insuficientes, tomamos a obra física e/ou digital, 
dependendo das condições, pois esta pesquisa foi realizada no período 
mais severo de distanciamento social, em decorrência da pandemia do 
coronavírus. Os paratextos das obras foram de suma importância para esta 
análise. Segundo a concepção de Gérard Genette (2009), eles são os itens 
que margeiam o texto, funcionando como mecanismos de significação.

Também foram feitas consultas em sites oficiais das editoras, dos 
autores e de registros de obras, a fim de obtermos mais informações sobre 
a intencionalidade do texto e, também, sobre a origem e cor/etnia/raça 
dos autores e autoras. Sobre esse último aspecto, buscamos, na medida do 
possível, evidências de autodeclaração do sujeito. Quando não verificada, 
trabalhamos com a heteroidentificação, que é um método de identificação 
étnico-racial de um indivíduo, a partir da percepção social de outra pessoa, 
formalmente usado em nosso país.

Depois dessa análise, fizemos a tabulação dos resultados e 
apresentação gráfica deles. Em seguida, passamos à interpretação dos 
resultados, visando responder aos questionamentos da pesquisa.

4 Resultados

Estes resultados têm origem nos dados coletados a partir dos 
relatórios emitidos pela Biblioteca Professor Antônio Camilo de Faria 
Alvim, a saber: títulos mais emprestados pela biblioteca a seus usuários, nos 
anos de 2018, 2019 e 2020, até a quinta posição na classificação das obras 
mais acessadas, acrescidos de análise das obras e pesquisas sobre elas. Os 
dados oriundos dos relatórios da Biblioteca podem ser sistematizados assim:

Tabela 1– Dados analisados – 2018

Colocação Qtde1 Referência

1 45 KINNEY, J. Diário de um banana: vai ou racha. São Paulo: VR 
Editora, 2016. (11 volumes)

2 38 PALACIO, R. J. Extraordinário. RJ: Intrínseca, 2013. 318 p.

3 37 KINNEY, J. Diário de um banana: caindo na estrada. São Paulo: 
VR Editora, 2015. (9 volumes)

1	 Nessa coluna, temos a quantidade de vezes que cada obra foi emprestada pela Biblioteca.



374Eixo Roda, Belo Horizonte, v. 32, n. 4, p. 361-383, 2023

4 33 KINNEY, J.; SOARES, A. de M. Diário de um banana: a verdade 
nua e crua. São Paulo: VR Editora, 2015. (5 volumes)

5 32 KINNEY, J. Diário de um banana: bons tempos. São Paulo: VR 
Editora, 2015. (10 voulmes)

5 32 VON, C. Todo Brasil. São Paulo: Callis, 1998. (8 volumes)

Tabela 2 – Dados analisados – 2019

Colocação Qtde2 Referência

1 46
KINNEY, Jeff; SOARES, Antonio de Macedo. Diário de um 
banana: as memórias de Greg Heffley. São Paulo: VR Editora, 
2008.

2 42 KINNEY, Jeff; SOARES, Antonio de Macedo. Diário de um ba-
nana: Rodrick é o cara. São Paulo: VR Editora, 2009.

3 38 GARCIA, Luciana. O mais legal do folclore. São Paulo: Cara-
melo, c2003. 47 p

3 38 VON, Cristina. Todo Brasil. São Paulo: Callis, 1998. 8v 

4 37 ORWELL, George. A revolução dos bichos: um conto de fadas. 
SP: Companhia das Letras, 2007

5 36 KINNEY, Jeff. Diário de um banana: apertem os cintos. São Pau-
lo: VR Editora, 2017. (12 volumes)

Tabela 3 – Dados analisados – 2020

Colocação Qtde3 Referência 

1 8 DUPRÉ, Maria José.; RODRIGUES, Edmundo. A ilha perdida. 
39. ed. São Paulo: Ática, 2002. 133 p

2 6 DUPRÉ, Maria José. Éramos seis. 31. ed. São Paulo: Ática, 
1989. 190 p.

2 6
GRANDIN, T; SCARIANO, M M.; FLAKSMAN, Sergio. Uma 
menina estranha: autobiografia de uma autista. São Paulo: Edito-
ra das Letrinhas, 2012.

3 5 KING, Stephen, GREY, Roberto. Doutor Sono. Rio de Janeiro: 
Suma de Letras, c2013. 475 p.

3 5 SOUSA, Maurício de. Ecologia e meio ambiente. Barueri, SP: 
Panini Brasil, 2011. 143 p.

3 5 ORWELL, George; HUBNER, Alexandre. 1984. São Paulo: 
Companhia das Letras, 2009. 414 p.

2	 Nessa coluna, temos a quantidade de vezes que cada obra foi emprestada pela Biblioteca.
3	 Nessa coluna, temos a quantidade de vezes que cada obra foi emprestada pela Biblioteca.



375Eixo Roda, Belo Horizonte, v. 32, n. 4, p. 361-383, 2023

3 5 ANDRADE, Carlos Drummond de. Simplesmente Drummond. 
Rio de Janeiro: Record, 2002. 48 p.

3 5 KINNEY, Jeff. Diário de um banana: apertem os cintos. 12 vols. 
São Paulo: VR Editora, 2017. 

3 5 CHILD, Lauren; FÁVERO, Lavínia. Eu sou um jacaré. São Pau-
lo: Ática, 2010. [24] p.

3 5 SILVA, Flávia Lins; PENNA, Joana. Diário de Pilar no Egito. 2. 
ed. Rio de Janeiro: Pequena Zahar, 2014. 146 p.

4 4 LACERDA, Rodrigo; GALLINARI, Adrianne. O fazedor de vel-
hos. São Paulo: Cosac Naify, 2008. 131 p. 

4 4
DOYLE, Arthur Conan, Sir; VILELA, Antonio Carlos. O rou-
bo da coroa de Berilos: e outras aventuras. SP: Melhoramentos, 
2000.

4 4 ROWLING, Joanne K. Harry Potter e a pedra filosofal. Rio de 
Janeiro: Rocco, 2000. 263 p

4 4 ROWLING, Joanne K.; WYLER, Lia. Harry Potter e a ordem da 
Fênix. Rio de Janeiro: Rocco, 2003. 702 p.

4 4 KINNEY, Jeff; SOARES, Antônio de Macedo. Diário de um ba-
nana: a gota d’água. São Paulo: VR Editora (3 volumes)

4 4 ROWLING, Joanne K.; WYLER, Lia. Harry Potter e a câmara 
secreta. Rio de Janeiro: Rocco, [2000]. 287 p.

4 4 SNICKET, Lemony; HELQUIST, Brett. Mau começo. São Pau-
lo: Companhia das Letras, 2001. 148 p.

4 4 ANDRADE, Carlos Drummond de. Rick e a girafa: antologia. 
São Paulo: Ática, 2001. 110 p.

4 4 SOUSA, Maurício de. Mônica 50 anos. São Paulo: Panini, 2015. 
158 p.

4 4 GIROTTO, Ricardo. Fábrica de brinquedos: Ricardo Girotto. 
São Paulo: Ática, 2010. 47 p. 

4 4 KIBUISHI, Kazu. O amuleto: livro dois: a maldição do guardião 
da pedra. São Paulo: Fundamento, 2013

4 4 PEIRCE, Lincoln; BAN, Ana. Nate volta a atacar. Rio de Janei-
ro: Sextante, c2011. 216 p.

4 4
KINNEY, Jeff; SOARES, Antônio de Macedo. Diário de um ba-
nana: dias de cão. 4 vols. São Paulo: VR Editora, 2011 (4 vol-
umes).

4 4 PALMER, Robin; SERAPICOS, Elvira. Com carinho, Lucy B. 
Parker: menina x superstar. SP: Leya, 2015.

4 4 WEST, Callie; MACHADO, Luciano Vieira. Meu primeiro 
namorado. 2. ed. São Paulo: Ática, 2002



376Eixo Roda, Belo Horizonte, v. 32, n. 4, p. 361-383, 2023

4 4 BLANC, Cláudio. Avantesmas: 13 histórias clássicas de fantas-
mas. Belo Horizonte: Autêntica: 2014. 203 p.

4 4 DOYLE, Arthur Conan, Sir; CHAVES, Carlos. Aventuras de 
Sherlock Holmes. 8. ed. São Paulo: Melhoramentos, 1982.

4 4
DOYLE, Arthur Conan, Sir; KUPSTAS, Márcia; BORGES, 
Rogério. Sherlock Holmes: casos extraordinários. São Paulo: 
FTD, 2015.

4 4 CARRANCA, Adriana; BRASIL, Bruna Assis. Malala, a menina 
que queria ir para a escola. São Paulo: Cia das Letrinhas, 2015.

5 3 ALENCAR, José de. Senhora. 35. ed. São Paulo: Ática, 2009.

5 3 AMADO, Jorge; HATOUM, Milton. Capitães da areia. São Pau-
lo: Companhia das Letras, c2008. 283 p.

5 3 AZEVEDO, Francisco. O arroz de palma: romance. 7. ed. Rio de 
Janeiro; São Paulo: Record, 2012. 364 p.

5 3 SABINO, Fernando; SCLIAR, Carlos. O menino no espelho: ro-
mance. 82. ed. Rio de Janeiro: Record, 2008.

5 3 KANEGAE, Mari; HAGA, Alice. Papel. 9.ed. São Paulo: Glob-
al, 2001.

5 3 ANDRADE, Carlos Drummond de. Contos de aprendiz. 21. ed. 
Rio de Janeiro: J. Olympio, 1983, c1951. 123 p.

5 3 ROWLING, Joanne K.; WYLER, Lia. Harry Potter e o cálice de 
fogo. Rio de Janeiro: Rocco, 2001. 583 p.

5 3 PAMPLONA, Rosane; PAIVA, Tatiana. A história mais longa do 
mundo. 1. ed. São Paulo: Brinque-Book, 2009. 27 p.

5 3 ALVES, Castro. Espumas flutuantes. Rio de Janeiro: Ediouro, 
1997. 92 p.

5 3 MOYES, Jojo; HORTA, Beatriz. Como eu era antes de você. Rio 
de Janeiro: Intrínseca, 2013. 318 p.

5 3 PALACIO, R. J. Extraordinário. Rio de Janeiro: Intrínseca, 
2013. 318 p.

5 3
KINNEY, Jeff; SOARES, Antonio de Macedo. Diário de um 
banana: a verdade nua e crua. São Paulo: VR Editora, 2011. (5 
volumes)

5 3 KINNEY, Jeff. Diário de um banana: bons tempos. São Paulo: 
VR Editora, 2015. (10 volumes)

5 3 GAY, Marie-Louise; AQUINO, Gilda. Quando Estela era muito, 
muito pequena. São Paulo: Brinque-Book, 2010. 35 p.

5 3 QUEIRÓS, Bartolomeu Campos. Vermelho amargo. São Paulo: 
Cosac Naify, 2011. 69 p.



377Eixo Roda, Belo Horizonte, v. 32, n. 4, p. 361-383, 2023

5 3
GORDON, Noah; RODRIGUES, Aulyde Soares. Soares. O físi-
co: a epopeia de um médico medieval. Rio de Janeiro: Rocco, 
1988.

5 3 ARLON, P; CAMPANHOLE, G. Plantas: as descobertas 
começam com uma palavra. São Paulo: Caramelo, 2006. 19 p.

5 3 EDUAR, Gilles; GUIMARÃES, Maria. Brasil 100 palavras. São 
Paulo: Companhia das Letrinhas, c2014. 47 p.

5 3 SOUSA, Maurício de. Inglês-English. Barueri, SP: Mauricio de 
Sousa Editora: Panini Brasil, 2012.

5 3 ZIRALDO. Maluquinho por arte: histórias em que a turma pinta 
e borda. São Paulo: Editora Globo, c2007.

5 3
WOOD, Don; AQUINO, Gilda. O ratinho, o morango vermel-
ho maduro, e o grande urso esfomeado. Rio de Janeiro: Brin-
que-Book, 2007.

5 3 XAVIER, Marcelo; COUTINHO, Sylvio. Tot. Belo Horizonte: 
Formato, 2006. 39 p.

5 3
JANSSEN, Ulrich; STEUERNAGEL, Ulla; ABELING, Claudia. 
A universidade das crianças: cientistas explicam os enigmas do 
mundo. São Paulo: Planeta, 2005. 232p. 

5 3 BANDEIRA, P; NADDEO, A. A droga do amor: mais uma aven-
tura com os Karas! 14. ed. São Paulo: Moderna, 1994. 127 p.

5 3
CHEVERTON, Mark; SUASSUNA, Edmo. Problemas na Vila 
Zumbi: uma aventura não oficial de Minecraft. 1. ed. Rio de Ja-
neiro: Galera Junior, 2016. 299 p. 

5 3 COSTAIN, Meredith; ARIELLO, Fabiane Marina. Rejeitada. 
São Paulo: Fundamento, 2012. 88 p.

5 3 PIMENTA, Paula. Fazendo meu filme: 4: Fani em busca do final 
feliz. 8. ed. São Paulo: Gutenberg, 2014. 605 p.

5 3 REBOUÇAS, Thalita. Confissões de um garoto: tímido, nerd e 
(ligeiramente) apaixonado. São Paulo: Arqueiro, 2017

5 3 SILVA, Flávia Lins; PENNA, Joana. Diário de Pilar em Machu 
Picchu. Rio de Janeiro: Pequena Zahar, 2014.

5 3
ZOTZ, Werner; MARRA, Maria Cecilia; MELVILLE, Herman; 
DURAN, Wanduir. Moby Dick: a baleia branca. 8. ed. São Paulo: 
Scipione, 2011. 

5 3 HUXLEY, Aldous. Admirável mundo novo. 20. ed. São Paulo: 
Globo, 1996. xviii, 250 p.

5 3
STEEN, Edla van; STEVENSON, Robert Louis. O médico e o 
monstro: o estranho caso do Dr. Jekill e Mr. Hyde. 5. ed. SP: 
Scipione, 1991. 

5 3 WALPOLE, Horace; MARTINS, Alberto Alexandre. O castelo 
de Otranto. São Paulo: Nova Alexandria, 1994. 134 p.



378Eixo Roda, Belo Horizonte, v. 32, n. 4, p. 361-383, 2023

5 3

ENDE, Michael; STAHEL, Mônica. Momo e o senhor do tempo, 
ou, A extraordinária história dos ladrões de tempo e da criança 
que trouxe de volta às pessoas o tempo roubado: um conto-ro-
mance. São Paulo: Martins Fontes, 1996. 264 p.

5 3 KAFKA, Franz; JUNQUEIRA, Regina Regis. A metamorfose. 
Belo Horizonte: Itatiaia, 2000. 76 p.

5 3 FRANK, Anne; FRANK, Otto; PRESSLER, Mirjam. O diário de 
Anne Frank. 12. ed. Rio de Janeiro: BestBolso, 2010.

Tabela 4 – Dados analisados no período

2018 2019 2020 2018-2020
Total de obras analisadas: 6 6 65 77

Total de empréstimos: 217 237 239 693

No período de 2018 a 2020, tivemos um total de 77 livros no ranking 
até a quinta colocação, com base na quantidade de vezes em que cada obra foi 
emprestada. Esses títulos se converteram em 693 empréstimos no período. 
Isso porque houve empate no número de vezes em que determinada obra 
foi acessada pelos usuários da Biblioteca do Centro Pedagógico, como 
demonstrado nas listagens acima. Este gráfico elucida esses dados:

Gráfico 1 – Obras / Empréstimos de obras em 2018, 2019 e 2020

Fonte: Elaboração própria.



379Eixo Roda, Belo Horizonte, v. 32, n. 4, p. 361-383, 2023

Ao analisarmos as obras e verificarmos a cor/raça/etnia de seus 
autores, com base em suas autodeclarações e/ou em suas características 
observáveis, por meio de imagens fotográficas disponíveis nas obras e/ou 
na Internet4, verificamos que 98,7% dos autores são brancos e que 1,3% de 
outra cor/raça/etnia diferente de negro ou indígena. Esse percentual (1,3%) 
refere-se a um autor asiático. Não tivemos nenhuma ocorrência de obra 
escrita por autores negros nem indígenas nesta amostra.

Gráfico 2 – O(a) autor(a) da obra (ou, pelo menos, um deles) é

Fonte: Elaboração própria.

Ao examinarmos as mesmas obras, seus dados paratextuais e 
sinopses, observamos que a grande maioria dos livros (94,8%) não tematiza 
elementos da cultura negra e/ou indígena. Esses elementos são abordados 
em apenas 5,2% das obras analisadas.

4	  Verificamos apenas em sites considerados confiáveis, por exemplo, sites oficiais da 
editora, dos autores, da Biblioteca Nacional, Câmara do Livro, entre outros.



380Eixo Roda, Belo Horizonte, v. 32, n. 4, p. 361-383, 2023

Gráfico 3 – A obra literária tematiza a cultura africana/de afrodescendentes ou indígenas

Fonte: Elaboração própria.

Esses dados de autoria e tematização das obras mais lidas pelos 
usuários da Biblioteca Professor Antônio Camilo de Faria Alvim são 
evidências de predomínio da formação monocultural sobre a ótica da 
branquitude, que ainda figura na nossa sociedade e, portanto, nas escolas. 
Para mudar este cenário, entre outras ações, precisamos fomentar a leitura de 
autores negros e indígenas, a fim de favorecer o contato dos estudantes com 
narrativas e pontos de vista diversos, plurais. Neste contexto, a revisão de 
acervos das bibliotecas escolares pode ser um importante ponto de partida.

5 Considerações finais

Este estudo nos dá pistas de que ainda lemos predominantemente 
obras de autores brancos e de que acessamos poucas obras que tematizam 
outras culturas, como a cultura africana, de seus afrodescendentes e de 
indígenas. Em nosso entendimento, baseado em diversos estudos, esta 
situação precisa mudar para que possamos ampliar nosso olhar sobre a 
diversidade de povos e culturas, respeitar e valorizar todos e todas. Esse é 
um dos passos para construção de um mundo socialmente justo.



381Eixo Roda, Belo Horizonte, v. 32, n. 4, p. 361-383, 2023

Chimamanda Ngozi Adichie (2019) corrobora a importância do 
acesso à diversidade de narrativas para se compreender distintas perspectivas 
sobre os povos, não reforçando uma visão estereotipada sobre eles nem 
mesmo unicultural. A autora ainda ratifica que as histórias têm potencial 
e que todas elas importam. Adichie (2019, p. 32) destaca que as histórias 
foram usadas para espoliar e caluniar, mas que também podem ser usadas 
para empoderar e humanizar. Elas podem despedaçar a dignidade de um 
povo, mas também podem reparar essa dignidade despedaçada. Por isso, 
temos de estar atentos, também, à constituição dos acervos das bibliotecas 
para que sejam plurais e potencializem o acesso de nossos estudantes a 
diversas narrativas, sobretudo, das narrativas de povos que foram silenciados 
no curso de nossa história.

Os resultados deste estudo impulsionaram um outro trabalho de 
pesquisa, atrelado ao ensino e à extensão. Na esfera da pesquisa, passamos 
a mapear o acervo de literatura infantil da Biblioteca Professor Antônio 
Camilo de Faria Alvim, para verificarmos sua bibliodiversidade. Na esfera 
do ensino, passamos a ofertar a oficina RoLê, para estudantes do 4º ao 6º 
ano do Ensino Fundamental, do Centro Pedagógico, buscando potencializar 
a leitura de obras escritas por autores negros e indígenas, objetivando a 
formação do leitor literário crítico e antirracista. A culminância dessa oficina 
é a extensão. Criamos o perfil no Instagram @role_literario_cp, com o 
intuito de divulgar e fomentar a leitura de obras literárias infantojuvenis 
lidas no curso da oficina.

Referências

ADICHIE, Chimamanda Ngozi. O perigo de uma história única. Tradução: 
Julia Romeu. São Paulo: Companhia das Letras, 2019.
ALCARAZ, Rita de Cássia Moser; MARQUES, Eugênia Portela de 
Siqueira. A literatuta infanto-juvenil como possibilidades de afirmação da 
identidade negra. Revista da Anpoll, [s. l.], v. 1, n. 41, p. 50-63, 2016. DOI: 
10.18309/anp.v1i41.873. Disponível em: https://revistadaanpoll.emnuvens.
com.br/revista/article/view/873. Acesso em: 15 mar. 2023.
ARAÚJO, Débora Cristina de. As relações étnico-raciais na Literatura 
Infantil e Juvenil. Educar em Revista, Curitiba, v. 34, n. 69, p. 61-76, maio/
jun. 2018.



382Eixo Roda, Belo Horizonte, v. 32, n. 4, p. 361-383, 2023

BRASIL. Lei 10.639/2003, de 9 de janeiro de 2003. Altera a Lei nº 9. 394, de 
20 de dezembro de 1996. Diário Oficial da União, Poder Executivo, Brasília.
BRASIL. Parecer 03/2004 do Conselho Pleno do Conselho Nacional de 
educação. Brasília: MEC, 2004.
BRASIL. Resolução CNE/CP n° 01, de 17 de março de 2004. Brasília: 
MEC, 2004.
BRASIL. Diretrizes Curriculares Nacionais para a Educação das Relações 
Étnico-Raciais e para o Ensino de História e Cultura Afro-Brasileira e 
Africana. Brasília: MEC, 2004.
BRASIL. Lei 11.645/08, de 10 de março de 2008. Diário Oficial da União, 
Poder Executivo, Brasília.
BRASIL. Lei 12.519, de 10 de novembro de 2011. Institui o Dia Nacional 
de Zumbi e da Consciência Negra. Brasília, 2011.
BRASIL. Plano Nacional para a implementação das Diretrizes Curriculares 
Nacionais para a Educação das Relações Étnico-Raciais e para o Ensino 
de História e Cultura Afro-Brasileira e Africana, 2009.
BRASIL. Lei 12.711/12, de 29 de agosto de 2012. Diário Oficial da União, 
Poder Executivo, Brasília.
CARTH, John Land. A Base Nacional Comum Curricular e a aplicação da 
política de Educação para Educação das Relações Etnico-Raciais (afro-
brasileira, quilombola, cigana). Brasília, DF: CGERER, 2017 Disponível 
em: http://etnicoracial.mec.gov.br/images/pdf/artigos/A-BNCC2018-e-a-
ERER.pdf. Acesso em: 31 mar. 2021.
CAVALLEIRO, Eliane dos Santos. Do silêncio do lar ao silêncio escolar: 
racismo, preconceito e discriminação na educação infantil. Dissertação – 
(Mestrado em Educação). Faculdade de Educação, Universidade de São 
Paulo, São Paulo, 1998.
CÔRTE, Adelaide Ramos, BANDEIRA, Suelena. Pinto. Biblioteca escolar. 
Brasília: Briquet de Lemos, 2011.
COSSON, Rildo. Círculos de leitura e letramento literário. São Paulo: 
Contexto, 2014.
GENETTE, Gérard. Paratextos editoriais. Tradução: Álvaro Faleiros. Cotia, 
SP: Ateliê Editorial, 2009.



383Eixo Roda, Belo Horizonte, v. 32, n. 4, p. 361-383, 2023

Data de submissão: 15/03/2023. Data de aprovação: 24/10/2023.

JOVINO, Ione da Silva. Literatura Infanto-juvenil com personagens negros 
no Brasil. In: SOUZA, Florentina; LIMA, Maria Nazaré. (Org.). Literatura 
Afro-brasileira. Salvador: Centro de estudos afro-orientais, 2006.
LAJOLO, Marisa. O que é Literatura. São Paulo: Brasiliense, 1987.
MADUREIRA, Daniele. O que é Educação antirracista? In: NOVA Escola, 
[s. l.], 03 out. 2023. [Site] Disponível em: https://novaescola.org.br/
conteudo/19855/o-que-e-educacao-antirracista.
PERROTTI, Edmir. O texto sedutor na literatura infantil. São Paulo: Ícone 
Editora LTDA, 1986.
PROENÇA FILHO, Domício. A trajetória do negro na literatura 
brasileira. Estudos Avançados, São Paulo, v. 18, n. 50, p. 161-193, 2004. 
Disponível em: https://www.scielo.br/scielo.php?script=sci_arttext&pid
=S0103-40142004000100017 Acesso em: 20 abr. 2021.
RIBEIRO, Djamila. Pequeno manual antirracista. São Paulo: Companhia 
das Letras, 2019.
ROSEMBERG, Fúlvia. Literatura infantil e ideologia. São Paulo: Global, 
1985.
SILVA, Paulo Vinicius Baptista da. Relações raciais em livros didáticos 
brasileiros: uma síntese da literatura. Educar em Revista, Curitiba, n. 26, p. 
279-282, 2002.
SOARES, Magda. A escolarização da literatura infantil e juvenil. In: 
EVANGELISTA, Aracy Alves Martins; BRANDÃO, Heliana Maria 
Brina; MACHADO, Maria Zélia Versiani (Org.). A escolarização a leitura 
literária: O jogo do livro infantil e juvenil. Belo Horizonte: Autêntica, 2006.



Eixo Roda, Belo Horizonte, v. 32, n. 4, p. 384-404, 2023
eISSN: 2358-9787 | DOI: 10.17851/2358-9787.32.4.384-404

Autoria feminina negra na literatura juvenil: a memória 
coletiva na formação de identidades

Black Female Authorship In Youth Literature: The Collective 
Memory In The Formation Of Identities

Pedro Afonso Barth
Universidade Federal de Uberlândia (UFU), Uberlândia, Minas Gerais / Brasil
pedro.barth@ufu.br

http://orcid.org/0000-0003-0882-2263

Resumo: Com a finalidade de traçar um panorama sobre a produção literária de mulheres 
negras no âmbito da literatura juvenil brasileira, o presente estudo traz uma comparação 
entre A cor da ternura (2018), obra de Geni Guimarães publicada originalmente em 1989, 
Os nove pentes d’África (2009) de Cidinha Silva e O mistério da sala secreta (2021) de 
Lavínia Rocha. As três obras foram produzidas em momentos distintos e há a configuração 
de personagens femininas negras pré-adolescentes em uma jornada de autoconhecimento 
e reconstrução. A partir de Halbwachs (2006), Jelin (2002), Candau (2012), Debus (2018, 
Spivak (2010), as obras foram comparadas, analisando como em cada narrativa são 
tematizadas para jovens leitores questões como racismo, identidade e ancestralidade, por 
meio de sua relação com uma memória coletiva. Na obra de Guimarães, é pela memória 
que a protagonista ativa lembranças de dor e alegria que a fazem compreender a sua 
identidade negra. Por sua vez, na obra de Cidinha Silva, a ancestralidade de uma família é 
retomada e revivida pela simbólica imagem de pentes esculpidos do avô para seus netos. 
Já em O mistério da sala secreta, em um clima de aventura, temos a jornada de Júlia para 
salvar a escola Maria Quitéria de ser fechada, e nessa busca, ela precisa também mergulhar 
em memórias outras para entender a sua identidade. É possível concluir que a memória 
coletiva ocupa um importante papel estruturante nas três narrativas analisadas e juntas 
oferecem um importante panorama de representações identitárias para os jovens leitores.
Palavras-chave: memória coletiva; literatura juvenil; relações étnico-raciais; textualidades 
negras; bildungsroman.

Abstract: In order to draw an overview of the literary production of black women in the 
context of Brazilian youth literature, the present study brings a comparison between A 
cor da ternura (2018), a work by Geni Guimarães originally published in 1989, Os nove 
pentes d’África (2009) by Cidinha Silva and O mistério da sala secreta (2021) by Lavinia 
Rocha. The three works were produced at different times and there is the configuration of 



385Eixo Roda, Belo Horizonte, v. 32, n. 4, p. 384-404, 2023

pre-adolescent black female characters on a journey of self-knowledge and reconstruction. 
From Halbwachs (2006), Jelin (2002), Candau (2016), Debus (2018), Spivak (2005), the 
works were compared, analyzing how in each narrative issues such as racism, identity and 
ancestry are thematized for young readers, through its relationship with a collective memory. 
In Guimarães’s work, it is through memory that the protagonist activates remembrances 
of pain and joy that make her understand her black identity. On the other hand, in Cidinha 
Silva’s work, the ancestry of a family is resumed and revived by the symbolic image of 
combs carved by grandfathers for their grandchildren. Finally, in O mistério da sala secreta, 
in an adventurous climate, we have Júlia’s journey to save the Maria Quitéria school from 
being closed, and in this search, she also needs to delve into other memories to understand 
her identity. It is possible to conclude that collective memory plays an important structuring 
role in the three narratives analyzed and, together, they offer an important panorama of 
identity representations for young readers.
Keywords: collective memory; youth literature; ethnic-racial relations; black texts; 
bildungsroman.

1 Autoria feminina negra na literatura juvenil

Nas últimas quatro décadas houve uma consolidação do subsistema 
literário juvenil no Brasil (Ceccantini, 2000; Ceccantini; Valente, 2014): 
a produção de obras endereçadas para adolescentes foi consolidada pelo 
mercado editorial. Diversos autores, entre eles autores consagrados pela 
crítica literária e por premiações, escrevem continuamente obras endereçadas 
para jovens; e algumas dessas obras apresentam qualidade estética, abordando 
temáticas variadas, promovendo uma ampliação do campo literário juvenil, 
tanto em relação à produção, quanto à sua recepção. Entre os variados grupos 
de autores e temáticas presentes nestas produções voltadas para a juventude, 
a autoria feminina e negra talvez tenha sido uma das menos evidenciadas. 
Dessa forma, o presente estudo tem o objetivo de traçar um panorama sobre 
a autoria de mulheres negras na literatura juvenil brasileira, ou seja, buscar 
elementos para uma maior compreensão de obras que singularizam um 
ponto de vista. Assim, a presente reflexão unirá três perspectivas presentes 
nos estudos literários: a busca pela representação negra, evidenciar a autoria 
feminina, e o endereçamento para o público juvenil.

Para construir tal panorama crítico a respeito dessas produções, foram 
selecionadas três obras, produzidas em momentos distintos. A primeira delas 
é a obra A cor da ternura de Geni Guimarães (2018), publicada originalmente 



386Eixo Roda, Belo Horizonte, v. 32, n. 4, p. 384-404, 2023

em 1989, momento ainda de consolidação da Literatura Juvenil. A obra é 
um marco importante na representação de jovens negros na literatura e 
por muito tempo não teve o reconhecimento necessário. A segunda obra 
analisada será Os nove pentes d´África de Cidinha da Silva, obra publicada 
em 2009, portanto após a publicação da lei 10.639/2003, sinalizando um 
segundo momento das produções, com o mercado editorial tentando atender 
as demandas da lei para oferecer à sociedade obras que contemplassem 
temáticas relacionadas à história da África e de seus descendentes. A terceira 
obra é O mistério da sala secreta de Lavínia Rocha, publicada em 2021, 
portanto, em um momento em que redes sociais pautam muitas discussões 
sobre representação de minorias, o que gera implicações no campo literário.

Com a finalidade de contrastar as três obras, mobilizaremos o conceito 
de memória, especialmente o papel da memória coletiva na configuração 
das identidades. Porém antes, é importante compreender a importância da 
valorização da autoria feminina e negra na literatura juvenil.

Após séculos de apagamento e silenciamento da representação negra 
na literatura, nas últimas décadas, vários estudiosos e críticos desenvolvem 
um trabalho de resgate, análise e valorização de textos produzidos por autores 
negros. Um desses autores é Eduardo de Assis Duarte (2008) que define o 
que seria a literatura afro-brasileira. Para o autor, tais produções teriam como 
características: a existência de uma voz autoral afrodescendente explícita, a 
preocupação com temas afro-brasileiros e/ou a abordagem de construções 
linguísticas marcadas pela afro-brasilidade, como por exemplo, tom, 
ritmo ou sentido. Além disso, um ponto fulcral para a caracterização dessa 
literatura é a existência de um ponto de vista: uma perspectiva identificada 
à história, à cultura, à toda problemática do segmento da população. Assim, 
tal ponto de vista é capaz de apontar todo o etnocentrismo que exclui o negro 
do mundo das letras e da civilização (Duarte, 2008).

Entretanto, a utilização da nomenclatura “afro-brasileira” não é um 
consenso entre estudiosos do campo. Cuti (2010) defende o uso do termo 
“literatura negro-brasileira”, pois

denominar de afro a produção literária negro-brasileira (dos que 
se assumem como negros em seus textos) é projetá-la à origem 
continental de seus autores, deixando-a à margem da literatura 
brasileira, atribuindo-lhe, principalmente, uma desqualificação 
com base no viés da hierarquização das culturas, noção bastante 



387Eixo Roda, Belo Horizonte, v. 32, n. 4, p. 384-404, 2023

disseminada na concepção de Brasil por seus intelectuais. ‘Afro-
brasileiro’ e ‘afrodescendente’ são expressões que induzem a discreto 
retorno à África, afastamento silencioso do âmbito da literatura 
brasileira para se fazer de sua vertente negra um mero apêndice da 
literatura africana (Cuti, 2010, p. 35).

A existência de tal debate – qual seria a forma adequada de adotar 
para definir a produção de autores negros brasileiros – aponta uma 
revitalização conceitual e um resgate da produção a partir das vivências 
dos sujeitos negros e o questionamento do apagamento que tais produções 
sofreram durante séculos. Assim, as representações estereotipadas e os 
preconceitos velados presentes em produções literárias do passado passaram 
a serem percebidos, criticados e problematizados. Tal aspecto é ainda mais 
evidente quando abordamos a representação negra na literatura infantil e 
juvenil. Segundo Debus (2018), na literatura de recepção infantil e juvenil, 
durante todo o século XX, o negro foi pouco representado, e quando isso 
ocorreu, o traço mais abordado na sua caracterização foi a sua subordinação 
a sujeitos brancos. Uma visão ingênua a respeito das relações após o fim 
da escravidão, permitia que, em obras para crianças e jovens, os sujeitos 
negros estivessem sempre conformados a uma relação de subalternidade.

Uma personagem negra marcante na história da literatura infantil 
e juvenil brasileira é Tia Nástacia, presente na obra de Monteiro Lobato. 
A sua criação e caracterização também pode ser relacionada a essa lógica 
“ingênua” e cruel de normalizar relações de submissão e inferioridade. 
Suas ações sempre estavam subordinadas à esfera do cuidar, da cozinha e 
da obediência. Mesmo suas interações com os personagens infantis sempre 
estavam relacionadas a uma subordinação ao mundo branco. Em um estudo 
sobre a história da representação negra na literatura infantil, Gouvêa 
afirma que “a negra e o negro velho transformaram-se em personagem 
constantes, como agentes socializadores das crianças brancas, numa 
posição de servidão que revela a continuidade com o modelo escravocrata” 
(Gouvêa, 2005, p. 81). Assim, o preto velho, a negra cozinheira, a contadora 
de causos, passaram a ser presentes, mas sempre orbitando em torno de 
personagens brancos.

Entretanto, a representação de crianças negras foi bastante rara nas 
produções literárias; e a de jovens negros praticamente inexistente. Tal fato 
decorrente da constatação que



388Eixo Roda, Belo Horizonte, v. 32, n. 4, p. 384-404, 2023

O negro jovem era percebido como potencialmente perigoso, fonte 
de agitação, insubordinação ou vagabundagem. O resgate que se 
pretendia nas narrativas, tanto endereçadas ao público infantil quanto 
ao adulto, não era o do negro concreto, marginalizado do processo de 
modernização. Situado no passado, o negro era representante de uma 
relação marcada por subserviência e docilidade (Gouvêa, 2005, p. 81).

Assim, os personagens negros possíveis na literatura infantil do 
início do século XX eram justamente aqueles docilizados e conformados 
com o passado de escravidão. As reais condições da população negra, 
abandonada pelo poder público, e completamente à margem da sociedade 
não eram representadas. Tal aspecto tem implicação em uma espécie 
de impossibilidade de representação de um adolescente negro como 
protagonista em obras desta época. Como aponta Cruvinel (2009), um 
elemento específico de narrativas endereçadas para jovens é a existência 
de personagens recém-saídos da infância que passam por experiências e 
desafios, fazendo que ao final da história, estejam mais próximos da vida 
adulta. Portanto, nesta perspectiva, um romance juvenil possui um diálogo 
estrutural com o bildugsroman, romance de formação, nos moldes de Os 
Anos de Aprendizado de Wilhelm Meister, publicado em 1769, pelo escritor 
Johann Wolfgang von Goethe.

Uma narrativa que dialoga com a estrutura de um bildungsroman 
trará seus personagens protagonistas vivenciando uma trajetória de 
amadurecimento e ao seu final, estarão prontos para uma plena cidadania 
– poderão viver em sociedade como adultos. Em uma sociedade racista, 
discriminatória, em que sujeitos negros não tem acesso à educação, são 
subalternizados em todas as esferas, não há como um personagem negro 
construir uma trajetória de formação, já que não é visto pelas classes 
dominantes como um cidadão. Assim, as possibilidades de publicação 
de uma obra juvenil, sob o ponto de vista de uma identidade negra, eram 
bastante improváveis. A impossibilidade de representação é potencializada 
quando focalizamos sujeitos femininos.

O panorama começou a se modificar a partir da década de 1980. Um 
exemplo é a publicação de A cor da ternura, além do início da produção 
de importantes autores como Júlio Emílio Braz e Joel Rufino dos Santos, 
escritores negros de literatura infantil e juvenil, além de obras de autores 



389Eixo Roda, Belo Horizonte, v. 32, n. 4, p. 384-404, 2023

brancos que foram pensadas e estruturadas em torno de personagens negros. 
Entretanto, foram mudanças graduais e pontuais.

Um momento importante para a consolidação de uma mudança de 
postura foi a implementação da Lei n. 10.639/2003 que incluiu efetivamente 
no currículo oficial das escolas brasileiras a obrigatoriedade da temática 
“História e Cultura Afro-Brasileira”. Um dos efeitos da lei foi o incentivo 
e procura de editoras por obras e histórias com protagonismo negro. Como 
aponta Debus:

As exigências da Lei n. 10.639/2003 culminaram com o florescimento 
de um nicho mercadológico a partir da necessidade de livros que 
tematizam e problematizem as questões étnico-raciais, por meio da 
representação de personagens negros como protagonistas e narrativas 
que focalizem o continente africano como múltiplo; desfazendo 
ideias enraizadas como aquelas que trazem os personagens negros 
em papéis de submissão e/ou retratando o período escravista, bem 
como a representação do continente africano pelo viés do exótico 
(Debus, 2018, p. 37).

Assim, houve um significativo aumento de produções, bem como o 
surgimento de vozes de representação no panorama da literatura infantil e 
juvenil. Entretanto, alguns problemas críticos também surgiram, como por 
exemplo, o desafio de verificar se algumas das narrativas continuavam a 
representar negros em posição de subalternidade e/ou com mascaramento de 
preconceitos, se a obra não literária realmente apresenta elementos estéticos 
e não é apenas uma obra referencial, informativa (e assim não poderia ser 
caracterizada como literária), entre outros desdobramentos possíveis. Por 
isso, é fundamental a leitura crítica e análise dessas obras, tanto para analisar 
a presença de estruturas de dominação, quanto para valorizar e divulgar 
obras que com qualidade estética tematizam obras sobre a identidade negra.

Nessa perspectiva, é profícuo analisar especialmente literatura 
produzida por mulheres, pois, como aponta Spivak (2010), na lógica de 
dominação que assolou os países colonizados, o sujeito mais silenciado e 
subalternizado foi o sujeito feminino: “Se no contexto da produção colonial, 
o sujeito subalterno não tem história e não pode falar, o sujeito subalterno 
feminino, está ainda mais profundamente na obscuridade (Spivak, 2010, 
p. 66-67). Tal obscuridade é ampliada no caso das mulheres negras, ao 
considerar que durante séculos tiveram um duplo silenciamento: por sua 



390Eixo Roda, Belo Horizonte, v. 32, n. 4, p. 384-404, 2023

negritude e por fazer parte um gênero considerado inferior pela lógica da 
dominação masculina. Dessa forma, a valorização da autoria feminina na 
perspectiva da representação negra destaca a singularidade de um ponto 
de vista fundamental para a compreensão do mundo. Como aponta Zolin: 
“[…] a constatação de que a experiência da mulher como leitora e escritora 
é diferente da masculina implicou significativas mudanças no campo 
intelectual, marcadas pela quebra de paradigmas e pela descoberta de novos 
horizontes de expectativas (Zolin, 2003, p. 217).

A leitura de obras juvenis como A cor da ternura, Os nove pentes 
d´África e O mistério da sala secreta, produzidos em tempos diferentes, 
todos por autoras negras possibilitam um rico panorama para verificar a 
representação da adolescência negra na contemporaneidade. Para evidenciar 
tal contraste, as obras citadas serão analisadas a partir do conceito de 
memória em diálogo com autores como Candau (2016), Jelin (2002) e 
Halbwachs (2006). De acordo com Cuti, “o sujeito étnico negro do discurso 
enraíza-se, geralmente, no arsenal de memória do escritor negro. E a 
memória nos oferece não apenas cenas do passado, mas formas de pensar 
e sentir, além de experiências emocionais” (Cuti, 2010, p. 89). Assim, as 
memórias individuais e coletivas expressas pelas personagens adolescentes 
são o ponto de partida para uma reflexão mais ampla sobre as obras de 
autoria feminina e negra endereçadas para jovens.

2 A cor da ternura: memórias revisitadas

A obra A cor da ternura de Geni Guimarães (2018) apresenta a 
trajetória de crescimento e amadurecimento de uma personagem negra 
contada em primeira pessoa. Cada capítulo aborda um episódio ou aspecto 
da infância e adolescência, funcionando como crônicas de um momento 
específico. Assim, há uma fragmentação temporal na ligação entre as partes 
da história. O leitor acompanha o desenvolvimento da personagem ao longo 
dos anos, como por exemplo, a perda da sua posição na família, pois deixa 
de ser a caçula. Um episódio que merece destaque são os primeiros dias na 
escola, momento em que a menina tem a plena percepção do peso de sua 
pele negra para a sociedade. Ao final da narrativa, a personagem já é uma 
moça adulta, escolhe uma profissão e uma missão: ser professora. E como 
professora e como mulher, assume a sua identidade negra e faz da sua ação 
uma forma de agir sobre o mundo.



391Eixo Roda, Belo Horizonte, v. 32, n. 4, p. 384-404, 2023

Assim, podemos considerar que apesar do caráter episódico dos 
capítulos, temos na obra uma narrativa que acompanha uma pessoa em seu 
processo de amadurecimento. Ou seja, é uma espécie de bildungsroman, 
um romance de formação. Esse gênero criado e explorado no Romantismo 
Alemão é uma das bases narrativas mais utilizadas na literatura juvenil 
(Cruvinel, 2009), pois, acompanhar o desenvolvimento de um jovem permite 
a identificação dos leitores com seus conflitos e com o desenrolar de uma 
jornada desafiante de autoconhecimento. O grande diferencial da obra 
de Guimarães é o fato de que a jornada de amadurecimento é percorrida 
por uma menina negra, enfrentando os desafios da socialização de corpos 
negros em uma sociedade discriminatória. Na época em que a obra foi 
publicada – final da década de 80 – eram pouco divulgadas e conhecidas 
obras contemporâneas de autoria negra, e os referenciais de personagens 
negros para jovens eram escassos. Assim, a obra é um marco importante 
da autoria negra na literatura juvenil.

A narrativa de Guimarães ousa dar voz a uma personagem negra 
ainda em sua infância – e pelo seu olhar, os leitores compreendem os 
silenciamentos que a ancestralidade da personagem sofre pelas estruturas 
de poder da sociedade. Logo no início do livro, o leitor acompanha um 
diálogo da protagonista com sua mãe:

— Mãe, se chover água de Deus, será que sai a minha tinta?
— Credo-em-cruz! Tinta de gente não sai. Se saísse, mas se saísse 
mesmo. Sabe o que ia acontecer? – Pegou-me e, fazendo cócegas na 
barriga, foi dizendo:
— Você ficava branca e eu preta, você branca e eu preta...
Repentinamente paramos o riso e a brincadeira. Pairou entre nós um 
silêncio esquisito. Achei que ela estava triste e então falei:
— Mentira boba. Vou ficar com essa tinta mesmo. Acha que eu 
ia deixar você sozinha? Eu não. Nunca, nunquinha, mesmo, tá? 
(Guimarães, 2018, p. 10-11).

A fala ingênua da criança traz a informação implícita de que ela ainda 
não compreende a sua identidade: ao imaginar que a “água de Deus” poderia 
tirar a sua cor e ela sairia como se fosse uma tinta. Em outro momento da 
trama, após entrar na escola e sentir o preconceito, a menina volta a pensar/
agir em tirar a própria cor, já que em certo momento pega uma escova de 



392Eixo Roda, Belo Horizonte, v. 32, n. 4, p. 384-404, 2023

aço e tenta esfregar a própria pele “Esfreguei, esfreguei e vi que diante de 
tanta dor era impossível tirar todo o negro da pele” (Guimarães, 2018, p. 69).

Como aponta Candau, “o ponto de origem não é suficiente para que 
a memória possa organizar as representações identitárias” (Candau, 2016, 
p. 98), dessa forma apenas pertencer a uma família negra não faz com que 
personagem compreenda as implicações sociais históricas da cor de sua pele. 
Será a partir do contato com as histórias de nhá Rosária, com os convívios 
familiares e afetivos, com o enfrentamento de situações de preconceito na 
escola a protagonista terá meios de compreender melhor a história do povo 
negro e a história de sua família. Assim, a narrativa estabelece a construção 
de uma memória social – o que irá fortalecer o sentido de pertencimento 
de um grupo ou comunidade (Jelin, 2002). A importância da articulação 
de uma memória social é especialmente importante no caso de grupos 
oprimidos, silenciados e discriminados, pois ela permitirá a valorização de 
uma ancestralidade e de um passado comum.

O que Jelin (2002) denomina como memória social, pode ser 
relacionado com o conceito de memória coletiva de Maurice Halbwachs 
(2006). Na obra Memória coletiva, publicada postumamente em 1950, 
o sociólogo reflete que toda recordação, toda lembrança individual está 
atrelada a uma comunidade afetiva; ou seja, são as relações sociais, o 
convívio com outros sujeitos que cristalizam as nossas memórias pois 
“lembranças permanecem coletivas e nos são lembradas por outros, ainda 
que trate de eventos em que somente nós estivemos envolvidos e objetos que 
somente nós vimos. Isso acontece porque jamais estamos sós” (Halbwachs, 
2006, p. 30).

Assim, a protagonista cria um trajeto próprio de experiências e 
memórias, que irão tanto constituir sua identidade, quanto auxiliar na 
compreensão em relação à desigualdade do mundo. Em uma das cenas 
narradas, por exemplo, temos o contato da menina com o meio escolar, em 
que ela se depara com posturas de preconceito e discriminação:

[...] quantas vezes deviam ter rido de mim, depois das minhas 
tontices, em inventar cantigas de roda… vinha mesmo era de uma 
raça medrosa, sem histórias de heroísmo. Morriam feito cães… Justo 
era mesmo homenagear Caxias, Tiradentes e todos os Dom Pedro da 
História. Lógico. Eles lutavam, defendiam-se e ao seu país. Os idiotas 
dos negros, nada (Guimarães, 2018, p. 63).



393Eixo Roda, Belo Horizonte, v. 32, n. 4, p. 384-404, 2023

A história oficial, ensinada pela escola e reproduzida pelos colegas 
brancos é um fator de opressão e de uma construção sistemática da 
subalternidade dos sujeitos negros. Os heróis nacionais são todos brancos, 
e são eles que efetivamente lutavam pelo país, segundo essa versão 
ideologicamente marcada dos fatos históricos. Os negros, sempre na posição 
de escravos, além de não ter protagonismo, são retratados como covardes. 
É uma falsa memória socialmente construída e elevada ao status de verdade 
absoluta. Imbuídos desses conhecimentos os colegas brancos ridicularizam 
as cantigas de roda da colega negra.

A protagonista terá muita dificuldade de enfrentar o preconceito 
diretamente, pois ela aprende na sua família uma espécie de resignação. 
Em uma das cenas, a mãe a orienta a lavar bem o rosto e jamais ir à escola 
com o nariz escorrendo, pois poderia receber um castigo da professora pelo 
desleixo. A menina questiona a mãe, dizendo que tem uma colega que vai 
para a escola com o rosto sujo e nada acontece. A mãe contesta: “─ Mas a 
Janete é branca – respondeu minha mãe, antes que eu completasse a frase” 
(Guimarães, 1998, p. 48).

Nesse contexto é fundamental considerar o papel primordial da 
memória enquanto mecanismo cultural (Jelin, 2002) e também como forma 
de resistência. Em A cor da ternura serão histórias presentes na família da 
protagonista que a farão questionar o discurso oficial da escola, e será esse 
questionamento um ponto de resistência e não-aceitação de uma situação 
de opressão. Como aponta Jelin (2002) é impossível encontrar uma única 
memória e visão sobre o passado – o que podemos encontrar é a força do 
esquecimento imposto. E para vencer o esquecimento é necessário acionar 
a memória. Como podemos ver no trecho a seguir:

— Hoje comemoramos a libertação dos escravos. Escravos eram 
negros que vinham da África. Que eram forçados a trabalhar, e pelos 
serviços prestados nada recebiam. Eram amarrados nos troncos e 
espancados às vezes até a morte. […] Vi que a narrativa da professora, 
não batia com a que nos fizera a Vó Rosária. Aqueles escravos 
da Vó Rosária eram bons, simples, humanos, religiosos. Esses 
apresentados então eram bobos, covardes, imbecis. Não reagiam aos 
castigos, não se defendiam, ao menos. Quando dei por mim, a classe 
inteira me olhava com pena ou sarcasmo. Eu era a única pessoa dali 
representando uma raça digna de compaixão, desprezo. Quis sumir, 
evaporar, não pude (Guimarães, 2018, p. 65).



394Eixo Roda, Belo Horizonte, v. 32, n. 4, p. 384-404, 2023

A fala da professora apresenta uma visão sobre a escravidão que 
deixa explícito um apagamento das lutas, tradições e identidades dos povos 
que foram escravizados. Essa versão da história, tomada como verdade 
absoluta vitimizava os sujeitos negros. Mas como aponta Jelin (2002) 
sempre existirão outras histórias, outras memórias e outras interpretações 
alternativas na resistência, no mundo privado, nas catacumbas e são essas 
memórias poderosos vetores de resistência. Serão as histórias de Nhá 
Rosária, observação dos desafios impostos aos pais, e a ressignificação de 
suas lembranças que permitirão à protagonista a aceitação da sua identidade 
enquanto mulher negra.

Assim, é possível considerar que toda a construção narrativa de 
A cor da ternura tem como fio condutor essa reelaboração de memórias. 
As lembranças são revisitadas para possibilitar a sua reconfiguração e 
reelaboração: as dores são de certa forma também revisitadas, mas são 
tomadas como ponto de partida para uma mudança de perspectiva. Como 
aponta Candau “Não há busca identitária sem memória e, inversamente, a 
busca memorial é sempre acompanhada de um sentimento de identidade” 
(Candau, 2016, p. 19). Tal busca é sempre acidentada, cheia de idas 
e vindas, retrocessos e avanços, pois “à medida que os sistemas de 
significação e representação cultural se multiplicam, somos confrontados 
por uma multiplicidade desconcertante e cambiante de identidades 
possíveis, com cada uma das quais poderíamos nos identificar – ao menos 
temporariamente”. (Hall, 2002, p. 13).

Assim, a personagem chega ao final da narrativa aceitando e 
abraçando as suas raízes:

Mulher, terminando o ginásio.
Mulher, cursando o normal, a caminho do professorado, cumprindo 
o prometido.
Mulher, se fazendo, sob imposições, buscando forças para ser forte.
Mulher, cuidando da fala, misturando palavras, pronúncias suburbanas 
aos mil modos de sinônimos rolantes no tagarelar social requintado.
Mulher, jogando cintura, diante das coações e preconceitos.
Mulher, contudo e apesar, a um passo do tesouro: o cartucho de papel 
(Guimarães, 2018, p. 81).

A repetição da palavra mulher, acompanhada dos desafios enfrentados 
pela personagem, apontam o quanto ela amadureceu, o quanto suas batalhas 



395Eixo Roda, Belo Horizonte, v. 32, n. 4, p. 384-404, 2023

e desafios a forjaram enquanto ser político e combatente. Como apontam 
Silva e Lourenço (2021) a trama da obra traça uma trajetória que “vai da 
dolorosa assimilação das conflitualidades raciais por parte das crianças 
negras à sua autoafirmação identitária” (Silva; Lourenço, 2021, p. 167). 
Para chegar até esse entendimento, a personagem teve que mobilizar suas 
memórias individuais e também suas memórias coletivas – já que muitos 
obstáculos na sua trajetória só podem ser ressignificados e entendidos a 
partir de uma perspectiva social e política. O próprio título da obra, A cor da 
ternura, explicita o percurso empreendido pela personagem: o entendimento 
da sua identidade, da sua cor, da força da resistência de um povo.

3 Os nove pentes d´África: memórias revividas

Publicada em 2009 pela autora Cidinha da Silva, Os nove pentes 
d´África é uma obra cuja principal chave de leitura passa pelo respeito à 
ancestralidade negra. Narrada em primeira pessoa por uma menina negra 
chamada Bárbara, a história descreve a vida de uma família cuja centralidade 
passa pelos dois avôs, Francisco e Berna. Tanto é assim, que a primeira cena 
descrita é justamente o primeiro encontro dos dois:

Vô Francisco conheceu a vó Berna, quando ela passava para lavar 
roupas na bica. Ia sempre cantando baixo, com um cesto enorme 
na cabeça. Aquela alegria serena o contagiava e o trabalho na 
marcenaria rendia ainda mais. Era tanto encanto que uma dezena de 
Bernas coloridas dançavam e cantavam na cabeça do vô. As mãos 
formigavam e ele sentia uma vontade de criar coisas diferentes dos 
móveis bonitos de todo dia Ele queria materializar na madeira, objeto 
cheio de vida vivacidade de Berna, seu enredo maior de alegria. Foi 
assim que vô Francisco começou a esculpir, para devolver o sol à vó 
Berna (Silva, 2009, p. 5).

A narradora conta a história dos avós e depois passa a descrever 
melhor o ofício do avô, em uma espécie de preparação para o luto – já que 
em seguida é descrita a cena de seu falecimento. Para lidar com a dor, a 
personagem mobiliza suas lembranças, conta a história de sua família e assim, 
descreve também a sua história pessoal. Assim, a memória é uma forma 
de fortalecimento familiar – lembrar quem foi o avô, o seu papel enquanto 
homem negro, artista, inspirador, formador de um clã. Nesse contexto, é 



396Eixo Roda, Belo Horizonte, v. 32, n. 4, p. 384-404, 2023

importante destacar que a memória é fundamental para a construção tanto 
de uma individualidade quando de uma coletividade (Halbwachs, 2006). 
Como aponta Izquierdo (1999, p.16) “somos indivíduos porque temos 
memória. Somos exatamente aquilo que lembramos”. Nossas lembranças 
definem nossas ações e também a construção de identidade forjada. Mas os 
esquecimentos também são significativos já que “Somos o que lembramos 
– e também aquilo que não queremos lembrar” (Izquierdo, 1999, p. 18).

Como materialização de uma memória, a protagonista conta o 
momento em que todos os netos recebem de avô – antes dele falecer – um 
pente talhado, esculpido, carregado de significados ancestrais e afetivos. São 
os pentes que dão o título da narrativa, e também os títulos de cada um dos 
capítulos. Eles foram entregues de forma ritualizada. “Sentávamos à volta 
dele, em banquinhos iguais àquele no qual repousava seus pés inchados. Ele 
contava uma história cheia de voltas e segredos e no final entregava a cada 
um de nós o pente-presente” (Silva, 2009, p. 09). Cada pente era talhado com 
simbolismos que carregavam uma mensagem individual para cada um dos 
netos. Assim, aqui também temos lembranças do passado sendo resgatadas, 
mas aqui estão apoiadas por uma materialidade – a arte do avô serve como 
um arquivo vivo que faz com a memória seja materializada. Assim como 
aponta Halbwachs (2006), a memória não permite a um retorno a um passado 
perfeito. As recordações vão permitir uma constante reconstrução, que por 
sua vez acontece a partir do presente. Assim, a interação de cada neto com 
os pentes presenteados, as histórias lembradas a partir das lacunas e saudades 
do presente, fortalecem as memórias comuns e criam um sentimento de 
pertencimento para toda a família.

Apesar do Avô Francisco ocupar uma importante posição central na 
narrativa, são mulheres as definidoras e continuadoras do legado. Pelo olhar 
de Bárbara, são contadas histórias dessas mulheres, e é expressa a força de 
uma continuidade. É pelas mãos dessas mulheres que surge a ideia de fazer 
um museu com a arte do avô. Além disso, é possível apontar que a Bárbara 
ao contar a história do seu avô, ao refletir sobre sua morte, sobre o seu 
legado, reflete sobre a sua ancestralidade e também passa por uma jornada 
de amadurecimento e compreensão de fazer parte de um grupo, de ter uma 
história legítima. Como aponta Jelin (2002) a referência de um passado 
comum permite construir sentimentos de valorização e maior confiança de 
um grupo. Por exemplo, os pentes dados pelo avô, além de serem esculpidos 



397Eixo Roda, Belo Horizonte, v. 32, n. 4, p. 384-404, 2023

e assim foram convertidos em objetivos artísticos, foram feitos observando 
o ritual das mulheres da família ao pentear os cabelos:

As histórias dos pentes dormitavam na parte ornamental e na magia de 
pentear os cabelos, desembaraçá-los, trançá-los novamente, sentados 
entre as pernas das trançadeiras, tias Neusa ou Dinda, e vó Berna. O vô 
mantinha-se sempre atento aos desenhos que iam surgindo e a nós que 
íamos aprendendo a trançar. São imagens felizes da nossa infância. 
Juntos, desenrolávamos os enredos (Silva, 2009, p. 8).

A magia de pentear os cabelos destaca uma parte importante na 
construção de identidade de uma menina negra: a aceitação dos seus cabelos. 
O ritual familiar, permeado por carinho, é um dos elementos que permite 
o crescimento de Bárbara consciente de sua identidade. A cena ganha 
dimensões ainda mais poéticas quando consideramos a centralidade dos 
cabelos para a estética negra. Como aponta Gomes (2002, p. 4), o cabelo 
sempre foi utilizado “como um dos elementos definidores do lugar do sujeito 
dentro do sistema de classificação racial brasileiro” sendo um dos focos 
tanto na discriminação, quanto da não-aceitação. Os pentes reconfiguram 
essas memórias dolorosas e passam a ser ferramentas de empoderamento.

Bárbara, criada pelos avós, cercada de primos, cresceu cercada de 
referências positivas sobre seu corpo, sua pele, sua ancestralidade. E assim, 
cresceu com memórias que fortaleceram a valorização da sua identidade 
negra. Assim, quando a menina vivencia situações de discriminação na 
escola, prontamente reage, como é possível ver na seguinte memória:

Engraçado, eu me lembrei agora dos meus sete anos, quando o vô foi 
chamado à escola porque dei uns tapas num garoto. O pirralho me 
chamou de macaca. Meu avô foi lá cobrar satisfações e mastigava 
doze zangões, daqueles de ferrão bem venenoso, mas ouvia a diretora 
como se não fosse com ele. Ela disse que aquilo não podia ser, ele 
deveria observar bem, pois, além de bater, era menina batendo em 
menino, não era atitude adequada a uma mocinha. Ela punha a mão 
nas minhas tranças soltas de mocinha e depois passava na saia, para 
limpá-las de mim (Silva, 2009, p.43).

O avô defende a neta e não deixa a diretora continuar o sermão, 
apontando o tratamento desigual: aqueles que também deveriam ter sido 
chamados à escola eram também os pais do menino agressor. Porém, quando 



398Eixo Roda, Belo Horizonte, v. 32, n. 4, p. 384-404, 2023

ficam sozinhos, o avô mostra-se chateado com a neta, já que outros caminhos 
eram possíveis para enfrentar a provocação. E assim, a menina – lembrando 
e revivendo a memória – sentia e sente uma grande admiração pelo avô. 
Admiração que foi reforçada pelo pente que ganhou de presente, justamente 
o pente da admiração.

Em certo momento da narrativa, os netos têm a ideia de reunir a arte 
feita pelo avô em vida e criar um espaço de preservação: um museu. O museu 
uniria as suas obras, juntamente com recursos tecnológicos, que contariam 
a história do avô, da família, mas também de todos os ancestrais. Dessa 
forma, há um forte simbolismo na construção do museu do vô Francisco: 
além da valorização do próprio povo negro, de suas lutas e resistências, 
há a necessidade de registrar a resistência de toda a família de Bárbara e 
dos significados simbólicos e míticos que a arte que o vô Francisco fez em 
vida adquirem – e se amplificam como um legado de ancestralidade. Como 
afirma Candau,

A memória, ao mesmo tempo em que nos modela, é também por nós 
modelada. Isso resume perfeitamente a dialética da memória e da 
identidade que se conjugam, se nutrem mutuamente, se apoiam uma 
na outra para produzir uma trajetória de vida, uma história, um mito, 
uma narrativa (Candau, 2016, p.16).

Assim, é possível perceber que na obra de Cidinha da Silva há o 
registro da construção de uma memória coletiva: o contexto vivenciado por 
uma família (a dor do luto) é utilizado como uma metáfora para pensar o 
passado e presente do povo negro, e para projetar a consolidação de um futuro.

4 O mistério da sala secreta: memórias resgatadas

A terceira obra analisada é O mistério da sala secreta de Lavínia 
Rocha. Publicada em 2021, a obra apresenta um enredo simples, leve, 
composto por aspectos instigantes de mistério, muito próximo a um estilo 
de narrativa consagrada pela Coleção Vaga-lume da editora Ática durante 
as décadas de 1980 e 1990 no Brasil. Entretanto, diferentemente de 
grande parte das obras da coleção mencionada, os dois protagonistas, são 
adolescentes negros, inteligentes, articulados que na aventura mencionada 
passam por uma jornada de amadurecimento. Os protagonistas, que são 
os dois narradores da história, são Júlia e Gabriel, estudantes do sétimo 



399Eixo Roda, Belo Horizonte, v. 32, n. 4, p. 384-404, 2023

ano de uma escola pública que está prestes a ser fechada pela prefeitura da 
cidade. Os dois são amigos desde sempre e gostam de pensar que juntos 
formam uma dupla de espiões, com direito até a ter nome de missão – missão 
Juliel. Gabriel é um menino negro que ostenta um grandioso black power, 
muito estudioso e sério. Já Júlia é uma menina negra, agitada, curiosa e 
intempestiva.

O nome da escola em que estudam leva o nome de Maria Quitéria 
de Jesus, considerada heroína da independência do Brasil, algo de bastante 
relevância para a trama. Os dois adolescentes ao mesmo tempo que estão 
engajados em impedir o fechamento da escola, correm contra o tempo 
para descobrir se a escola esconde uma misteriosa sala secreta. Entre idas 
e vindas, descobrem uma espécie de conspiração e descobrem que a sala 
secreta existe; ela é uma espécie de santuário histórico feito para a memória 
de Maria Quitéria. Entretanto, é um santuário estruturado como uma sala 
de mistérios, cuja armadilha consiste em decifrar enigmas a respeito da 
história de Maria Quitéria para conseguir sair do aposento.

Destacaremos especialmente a construção da personagem Júlia – 
por ser uma menina negra e permitir um paralelo mais imediato com as 
protagonistas das obras anteriores. Júlia, assim como Bárbara, é consciente 
da sua cor, da sua identidade e tem uma postura combativa. Entretanto, a 
construção narrativa faz com a personagem seja movida para a ação, e assim 
nessa trama não há espaço para reminiscências, lembranças familiares e 
resgate da infância como acontece na obra de Silva (2009) e de Guimarães 
(2018). Júlia interage no ambiente escolar, de forma desenvolta e parece 
não enfrentar os mesmos problemas de preconceito e discriminação das 
personagens das outras obras. Isso acontece especialmente pela personagem 
ter referências midiáticas e sociais que permitem uma compreensão da sua 
identidade negra.

Entretanto, mesmo nesse percurso tão marcado pela individualidade, 
temos marcadas na identidade da personagem, traços de memórias que foram 
constituídas pelos meios sociais aos quais a menina pertence. Como aponta 
Halbwachs (2006) os indivíduos sempre são permeados pelas memórias 
construídas coletivamente, por seu grupo social. Assim, a memória é um 
fenômeno coletivo e social. Dessa forma, o sociólogo francês aponta que 
nunca um indivíduo estará sozinho. Por exemplo, em determinado ponto da 
narrativa, a menina usa uma flor amarela – presente de Gabriel – e ostenta 



400Eixo Roda, Belo Horizonte, v. 32, n. 4, p. 384-404, 2023

com orgulho, pois as personagens tinham a lembrança de ver a representação 
de modelos negros em revistas e publicidades, e construíram a memória 
que o amarelo é uma cor que valoriza a beleza negra.

O ponto culminante da narrativa é quando Júlia e Gabriel entram na 
sala secreta e viram prisioneiros. Precisam descobrir como sair e para isso 
precisam decifrar uma série de enigmas. Ao explorar a sala em busca de 
respostas, passam a ler e entender quem foi Maria Quitéria, seu papel nas 
lutas da independência do Brasil e a importância da sua representatividade. 
Eles descobrem com espanto que a personagem histórica ganhou a distinção 
de Cavaleiro da Ordem Imperial do Cruzeiro, além de outros detalhes 
intrigantes de sua vida.

Importante pontuar que a descoberta do baú de Maria Quitéria (com 
documentos, fotos e informações históricas) e todos os percursos que os 
dois protagonistas fazem na sala secreta pode articular uma perspectiva 
utilitária de leitura: já que a ação descrita na obra literária efetivamente 
resgata historicamente uma personagem esquecida e de forma didática 
aponta a sua importância para a história do Brasil. Entretanto, utilizando uma 
nomenclatura de Edmir Perrotti (1986) o aspecto utilitário não compromete 
totalmente a função estética da obra – pois não há um tom moralista que faz 
com que a narrativa tenha uma só interpretação. A subjetividade de Júlia 
é acionada ao descobrir a história e vida de Maria Quitéria; ela e o amigo 
agem criticamente sobre a sua descoberta. Os amigos, em um dos diálogos 
durante o período em que ficam na sala secreta, questionam como alguém 
tão importante para a história nacional, tão ilustre, inclusive para servir como 
nome da escola, teve sua história esquecida e/ou obliterada. As implicações 
reflexivas do fato atenuam o possível aspecto didatizante do texto.

Júlia inclusive questiona o esquecimento da personagem e de outras 
mulheres importantes naquele período histórico, como Maria Felipa e 
Joana Angélica, refletindo sobre o constante apagamento de mulheres e 
outras maiorias minorizadas ao longo da história do país. A menina e seu 
amigo, então, vão utilizar a descoberta da sala secreta e a história de vida de 
Maria Quitéria como argumento para o não fechamento da escola. Assim, 
Júlia como sujeito agente sobre o tempo presente vai mobilizar memórias 
históricas para modificar um panorama tomado pelo esquecimento. Tal fato 
nos lembra que



401Eixo Roda, Belo Horizonte, v. 32, n. 4, p. 384-404, 2023

[…] se a memória coletiva tira sua força e sua duração por ter base 
um conjunto de pessoas, são os indivíduos que se lembram enquanto 
integrantes do grupo. Desta massa de lembranças comuns, umas 
apoiadas nas outras, não são as mesmas que aparecerão com maior 
intensidade em cada um deles. De bom grado, diríamos que cada 
memória individual é um ponto de vista sobre a memória coletiva, 
que este ponto de vista muda segundo o lugar que ali ocupo e que esse 
mesmo lugar muda segundo o lugar que ali ocupo e que esse mesmo 
lugar muda segundo as relações que mantenho com outros ambientes 
(Halbwachs, 2006, p. 69).

Assim, a mobilização individual também importa para a construção 
de uma memória coletiva. Júlia pode resgatar a memória e os fatos históricos 
sobre a personagem histórica Maria Quitéria, e a partir da necessidade do 
presente – o não fechamento da escola e a busca por razões para se manter 
em uma batalha política – ressignificar a memória histórica – o que traz 
implicações para a sua própria identidade feminina e negra.

Portanto, em O mistério da sala secreta, a jornada vivenciada pelos 
adolescentes protagonistas não está tão intrinsicamente relacionada à 
memória pessoal como em A cor da ternura e também não está relacionada 
à memória familiar como em Os pentes d´África. Aqui temos uma 
relação com o apagamento da própria memória histórica e o seu resgate 
e potencialização da criação de novas memórias. A comunidade escolar, 
a partir das descobertas de Júlia e Gabriel, vai refletir sobre o elo que os 
une, sobre os simbolismos presentes no nome e na figura histórica de 
Maria Quitéria, e assim um novo legado é vislumbrado: a escola não será 
mais fechada e assim a comunidade escolar terá uma chance de fortalecer 
seus laços.

5 Considerações finais

A comparação entre as três obras a partir do conceito de memória 
permite apontar a qualidade estética das produções juvenis brasileiras, ao 
mesmo tempo que demonstra a profundidade de discussões possíveis a 
partir das temáticas tratadas. As três obras analisadas possuem elementos 
estruturais que as direcionam para jovens, algo que não inviabiliza a 
leitura por outras faixas etárias. Pelo contrário, a partir das trajetórias de 
amadurecimento presentes nas obras é possível criar relações e reflexões 
subjetivas presentes em qualquer etapa da vida.



402Eixo Roda, Belo Horizonte, v. 32, n. 4, p. 384-404, 2023

Em A cor da ternura, a adolescente protagonista mobiliza as suas 
memórias para ressignificar sua infância e adolescência e aceitar a sua 
identidade como negra. Assim, verificamos o movimento das memórias 
individuais, compondo o panorama de memórias coletivas. Já em Os sete 
pentes d´África, Bárbara narra sua história em uma perspectiva do presente 
e as memórias de ancestralidade são mobilizadas para a empoderar ainda 
mais. Assim, as memórias de uma família se entrecruzam com memórias 
individuais, também fortalecendo memórias coletivas. Por sua vez, Júlia, 
uma das narradoras de O mistério da sala secreta é uma menina negra que 
desfruta do direito de ser quem é. A obra não tem a centralidade em conflitos 
identitários, mas será a memória histórica a ser mobilizada como forma de 
entendimento e reflexão sobre o tempo presente. A partir de uma memória 
histórica esquecida, os personagens criam memórias individuais que terão 
implicações na memória coletiva – as lembranças que a comunidade escolar 
vai criar a partir da descoberta da sala secreta.

Spivak (2010) em Pode o subalterno falar? faz uma série de reflexões 
sobre as condições aprisionantes que impedem que as vozes autorais 
subalternas sejam ouvidas, já que sua fala e sua produção não tem um valor 
social reconhecido. Mesmo que tenham meios de publicação, já que “[…] 
os oprimidos podem saber e falar por si mesmos.” (Spivak, 2010, p. 44), a 
estrutura da sociedade excludente abafa e não amplifica o alcance dessas 
vozes. Neste panorama, as publicações analisadas neste trabalho são um 
reflexo também de resistência e transgressão: mulheres negras produzindo 
narrativas juvenis, traçando jornadas de formação, em que memórias 
são ressignificadas pelas personagens, possibilitando a seus leitores a 
possibilidade de identificação e reformulação de suas próprias memórias. 
Assim como aponta Gomes: “A escrita (da mulher) negra é construtora 
de pontas. Entre o passado e o presente, pois tem traduzido, atualizado 
e transmutado em produção cultural o saber e a experiência de mulheres 
através das gerações” (Gomes, 2004, p. 13). Tal potência é confirmada na 
literatura negra juvenil de autoria feminina.

Referências

CANDAU, Joel. Memória e identidade. Tradução: Maria Letícia Ferreira. 
São Paulo: Contexto, 2016.



403Eixo Roda, Belo Horizonte, v. 32, n. 4, p. 384-404, 2023

CECCANTINI, João Luís, VALENTE, Thiago A. (org.). Narrativas Juvenis: 
literatura sem fronteiras. São Paulo: Cultura Acadêmica; Assis: ANEP, 2014.
CECCANTINI, João Luís. Uma estética da formação: vinte anos de 
Literatura Juvenil brasileira premiada (1978-1997). 2000. 213f. Tese 
(Doutorado em Letras), Programa de Pós-Graduação em Letras, Faculdade 
de Ciências e Letras de Assis –UNESP, Assis, 2000.
CRUVINEL, Larissa Warzocha Fernandes. Narrativas juvenis brasileiras: 
em busca da especificidade do gênero. 2009. 190f. Tese (Doutorado em 
Linguistica, Letras e Artes) –Universidade Federal de Goiás, Goiânia, 2009.
CUTI. Literatura negro-brasileira. São Paulo: Selo Negro Edições, 2010.
DEBUS, Eliane. A temática da cultura africana e afro-brasileira na 
literatura para crianças e jovens. São Paulo: Cortez Editora, 2018.
DUARTE, Eduardo Assis. Literatura afro-brasileira: um conceito em 
construção. Estudos de literatura brasileira contemporânea, n. 31, p. 11-23, 
jan./jun. 2008. Disponível em: https://periodicos.unb.br/index.php/estudos/
article/view/9430. Acesso em:14 jun. 2023.
GOUVÊA, Maria Cristina Soares. Imagens do negro na literatura infantil 
brasileira: análise historiográfica. Educação e Pesquisa, v. 31, n. 1, 
p.79-91, jan./abr. 2005. Disponível em: https://www.scielo.br/j/ep/a/
hZmCNP5MtfGB3CDvRbM8nFF/. Acesso em: 03 jan. 2024.
GOMES, Heloísa Toller. “Visíveis e invisíveis grades”: Vozes de mulheres 
na escrita afrodescendente contemporânea. Caderno Espaço Feminino. 
Uberlândia: Ed. UFU, v. 12, n. 15, p.13-26, 2004. Disponível em: https://
www.letras.ufmg.br/literafro/autoras/29-critica-de-autores-feminios/526-
visiveis-e-invisiveis-grades-vozes-de-mulheres-na-escrita-afro-
descendente-contemporanea-heloisa-toller-gomes. Acesso em: 03 jan. 2024.
GOMES, Nilma Lino. Trajetórias escolares, corpo negro e cabelo crespo: 
reprodução de estereótipos ou ressignificação cultural? Revista Brasileira de 
Educação, n. 21, p.40-51, set./out./nov./dez 2002. Disponível em: http://www.
scielo.br/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S1413-24782002000300004. 
Acesso em 11 mar. 2023.
GUIMARÃES, Geni. A cor da ternura. Ilustrações de Vanina Starkoff. São 
Paulo: FTD, 2018.
HALBWACHS, Maurice. A memória coletiva. Tradução: Beatriz Sidou. São 
Paulo: Centauro, 2006.



404Eixo Roda, Belo Horizonte, v. 32, n. 4, p. 384-404, 2023

Data de submissão: 15/03/2023. Data de aprovação: 21/09/2023.

HALL, Stuart. A identidade cultural na pós modernidade. Tradução: Tomaz 
Tadeu da Silva e Guacira Lopes Louro. 7. ed. Rio de Janeiro: DP&A, 2002.
IZQUIERDO, Ivan. Tempo e tolerância. Porto Alegre: Sulina, 1999.
JELIN, Elizabeth. Los trabajos de la memoria. Madrid: Siglo XXI Editores, 
2002.
PERROTTI, Edmir. O texto sedutor na literatura infantil. São Paulo: Ícone, 
1986.
ROCHA, Lavínia. O mistério da sala secreta. Ilustrações de Rubem Filho. 
Belo Horizonte: Yellowfante, 2021.
SILVA, Cidinha. Os nove pentes d’África. Ilustrações de Iléa Ferraz. Belo 
Horizonte: Mazza Edições, 2009.
SILVA, Karina de Morais e. LOURENÇO, Valéria Correia. Tornar-se negro 
com a cor da ternura, de Geni Guimarães: reflexões para um letramento 
literário antirracista: refletindo um letramento literário antirracista. Revista 
Decifrar, v. 9, n. 17, p. 167-187, 2021. Disponível em: https://periodicos.
ufam.edu.br/index.php/Decifrar/article/view/9135. Acesso em: 03 jan. 2024.
SPIVAK, Gayatri Chakravorty. Pode o subalterno falar? Tradução: Sandra 
Regina Goulart Almeida, Marcos Pereira Feitosa e André Pereira Feitosa. 
Belo Horizonte: Editora UFMG, 2010.
ZOLIN, Lúcia Osana. Crítica feminista. In: BONNICI, Thomas; ZOLIN, 
Lúcia Osana. (org.). Teoria literária: abordagens históricas e tendências 
contemporâneas. Maringá: Eduem, 2003. p. 217-242.



Eixo Roda, Belo Horizonte, v. 32, n. 4, p. 405-419, 2023
eISSN: 2358-9787 | DOI: 10.17851/2358-9787.32.4.405-419

O cabelo e o pertencimento étnico-racial negro em O mundo no 
black power de Tayó, de Kiusam de Oliveira

Hair and Black Ethnic-racial Belonging in O mundo no black 
power de Tayó, by Kiusam de Oliveira

Débora Lopes dos Santos
Universidade Estadual do Piauí (UESPI), Teresina, Piauí/ Brasil
deboraldossantos@aluno.uespi.br

https://orcid.org/0009-0007-5153-6007

Élio Ferreira de Souza
Universidade Estadual do Piauí (UESPI), Teresina, Piauí/ Brasil
elioferreira@cchl.uespi.br

http://orcid.org/0000-0002-7280-4273

Resumo: Este artigo tem como objetivo discutir a construção da identidade negra a partir 
da análise da obra O mundo no black power de Tayó da escritora brasileira Kiusam de 
Oliveira. Como aporte teórico recorreu-se às discussões acerca do racismo e da identidade 
negra. Os autores utilizados como referência para construção deste artigo foram: Almeida 
(2020); Cuti (2010); Fanon (2008); Ianni (2004); Kilomba (2019); Oliveira (2013); Ribeiro 
(2017). O cabelo da mulher negra é um mecanismo de identidade, já que desde a infância 
os cabelos são uma extensão de sua condição feminina e de reconhecimento como negra. 
A metodologia básica aplicada para construção deste artigo é caracterizada como análise-
crítica qualitativa, tendo como corpus de análise O mundo no black power de Tayó, de 
Kiusam de Oliveira. A obra em estudo dialoga acerca da ressignificação do valor da 
cultura negra no Brasil e, ao enfatizar o penteado, a escritora traz a marca da resistência 
negra, além de ser uma obra que permite ao leitor refletir sobre igualdade e justiça social, 
assim como entender os atos de racismo, preconceito e discriminação que acontecem em 
diferentes esferas da sociedade.
Palavras-chave: literatura afro-brasileira; identidade; cabelo; racismo; O mundo no black 
power de Tayó.

Abstract: This article aims to discuss the construction of black identity from the analysis 
of the work O mundo no black power de Tayó by the Brazilian writer Kiusam de Oliveira. 
As a theoretical contribution, discussions about racism and black identity were used. The 



406Eixo Roda, Belo Horizonte, v. 32, n. 4, p. 405-419, 2023

authors used as a reference for the construction of this article were: Almeida (2020); Cuti 
(2010); Fanon (2008); Ianni (2004); Kilomba (2019); Oliveira (2013); Ribeiro (2017). 
Black women’s hair is a mechanism of identity, since childhood hair is an extension of 
their feminine condition and recognition as black. The basic methodology applied for 
the construction of this article is characterized as a qualitative critical analysis, having 
as analysis corpus O mundo no black power de Tayó, by Kiusam de Oliveira. The work 
under study dialogues about the redefinition of the value of black culture in Brazil and 
by bringing the hairstyle, the writer brings the mark of black resistance. It is in study that 
allows to reflect on equality and social justice. As well as understanding the acts of racism, 
prejudice and discrimination that happen in different spheres of society.
Keywords: african Brazilian literature; identity; hair; racism; The world in the black 
power of Tayó.

1 Introdução

O Brasil é formado por diferentes grupos étnicos e a população 
negra representa boa parte da população brasileira, porém, nota-se uma 
predominância institucionalizada dos valores da cultura branca nas instituições 
do país. O artigo 5º da Constituição Federal sentencia que “[t]odos são iguais 
perante a lei, sem distinção de qualquer natureza […]” (Brasil, 1988, p. 15). 
Contudo, na prática, isso não é constatado, uma vez que o preconceito contra 
o negro e o racismo estrutural (Almeida, 2020) estão arraigados na sociedade, 
definindo a posição social, econômica, cultural e política dos indivíduos. 
Assim, negros e brancos não têm os mesmos espaços e visibilidade, 
consequência da hierarquização racial no país.

Portanto, as opressões aos negros ainda persistem de diversificadas 
formas enraizadas na cultura brasileira, e o cabelo da mulher negra, como 
parte do corpo, sofre toda forma de discriminação devido aos padrões 
estéticos determinados pela cultura branca. Porém, devido aos diversos 
movimentos de pertencimento étnico-racial que vêm surgindo nas últimas 
décadas, muitas mulheres não aceitam mais ter seus cabelos alterados e optam 
por mantê-los naturais como expressão da identidade e ancestralidade negra 
e assim, criam seus próprios padrões como a estética negra, por exemplo, 
resultado de todo um processo histórico, social, cultural, antropológico etc.

Nessa discussão a obra literária O mundo no black power de Tayó 
narra a história de uma menina de seis anos que usa o cabelo no estilo 
black power. O penteado dá vida à obra, pois nele estão as histórias 



407Eixo Roda, Belo Horizonte, v. 32, n. 4, p. 405-419, 2023

dos antepassados da protagonista, o pertencimento identitário negro. A 
personagem se orgulha do seu black power e, habitualmente, pede à mãe que 
o enfeite. Isto é, ela aceita a sua estética negra, reflexos de uma educação 
pautada na história dos seus antepassados, que contribui para construção 
da identidade negra. Mas, como recorrente na vida das crianças negras, 
Tayó é vítima de racismo na escola, e não se deixa abater, tampouco se 
sente deprimida, ante as desfeitas racistas, mesquinharias ou desaforos dos 
colegas de classe.

Tayó é uma menina alegre, que ensina através do seu penteado a 
história, a cultura, a memória, os sons, a identidade dos antepassados negros, 
isto é, as tradições de matriz africana transmitidas de geração a geração no 
universo diaspórico, embora essa dispersão tenha iniciado no sequestro 
seguido da escravização de milhões de africanos e seus descendentes.

Por fim, este artigo tem por objetivo discutir a construção da 
identidade negra a partir da análise da obra O mundo no black power de 
Tayó de Kiusam de Oliveira, utilizando-se como metodologia básica a 
análise-crítica qualitativa.

2 Racismo no Brasil: considerações gerais

A estrutura social brasileira é baseada em concepções eurocêntricas 
acerca da hierarquização racial, impactando as relações sociais no Brasil 
e em diferentes países das Américas e do mundo, onde ocorreram a 
escravização de africanos em diáspora, precedido de um movimento que 
se deu através de sequestros e guerras sangrentas e fratricidas na África, 
que foram instigadas e arregimentadas pela Europa. Essas práticas racistas 
que impactam as relações negro/branco são resultado de sucessivas formas 
de violação dos direitos, exclusão social, econômica, política, cultural, e 
discriminações, isto é, diversas formas de violência contra a população 
negra. Nessa discussão Cuti (2010, p. 30) assegura sobre o racismo:

[t]rata-se [de] muito mais que simples atitude individual. O racismo 
constituiu-se uma atitude coletiva de brancos para perpetuar a 
dominação sobre os negros. Difícil conseguir desvencilhar-se, 
sobretudo porque os preconceitos trazem fortes significados de 
privilégios.



408Eixo Roda, Belo Horizonte, v. 32, n. 4, p. 405-419, 2023

Assim, um dos pontos que colaboram para o racismo é a ideia de 
que ele não existe, ou seja, sua negação. Sobre isso Cuti (2010, p. 39) 
discorre, ainda, que “[o] racismo e seus dois grandes ramos, o preconceito 
e a discriminação, bem como o combate a eles, constituíram no Brasil 
um saber de grandes dimensões”. Quer dizer, o racismo é uma realidade 
que permeia todas as camadas da sociedade, não é um fenômeno isolado, 
periférico e marginal e nem é coisa do passado. No racismo a pessoa torna-se 
“diferente” por meio do processo de discriminação e preconceito que cria 
valores hierárquicos tornando o sujeito branco e europeu ponto de referência; 
nesse sentido o racismo é a supremacia branca.

No Brasil, o racismo é marcado pela questão do fenótipo, isto é, de 
acordo com as características físicas de uma pessoa, como, por exemplo, 
cabelo, traços faciais, cor da pele e formas corporais. De acordo com o 
Painel de Indicadores do SUS (Brasil, 2016), o racismo pode ser dividido 
em duas categorias: o racismo interpessoal, e o racismo institucional. O 
primeiro está relacionado a comportamentos hostis e desrespeitosos e o 
segundo refere-se ao tratamento que o Estado dispensa às pessoas negras.

Dessa forma, o racismo contra as pessoas negras está associado à 
construção e à formação sócio-histórica e cultural da sociedade brasileira, 
pois, desde o início da colonização, o negro foi submetido ao lugar de 
inferiorização, ausência de fala, e à condição literal de mercadoria. Conforme 
elenca Fanon (2008, p. 186) “o negro, mesmo sendo sincero, é escravo do 
passado”, ou seja, mesmo após décadas do fim da escravidão, ainda existem 
grilhões a serem quebrados.

O que nos leva a conclusão que tentar inferiorizar o negro ainda é uma 
prática recorrente no Brasil e noutros países do mundo, mas faz-se necessário 
frisar que existe hoje um movimento de reparação histórica e fortalecimento 
que busca implantar ações de promoção para diminuição de práticas racistas, 
e ações de respeito e responsabilização além da criminalização do racismo, 
isto é, desenvolver o pensamento político e social da população para respeitar 
as pessoas negras e mudar sua condição moral, social e material. No livro 
Pele negra, máscaras brancas, o martinicano Frantz Fanon (2008, p. 161) 
assinala que:

[n]as profundezas do inconsciente europeu elaborou-se um emblema 
excessivamente negro, onde estão adormecidas as pulsões mais 
imorais, os desejos menos confessáveis. E como todo homem se 



409Eixo Roda, Belo Horizonte, v. 32, n. 4, p. 405-419, 2023

eleva em direção à brancura e à luz, o europeu quis rejeitar este não-
civilizado que tentava se defender. Quando a civilização europeia 
entrou em contacto com o mundo negro, com esses povos [aos quais 
pretendera demonizar, chamando-os] selvagens, todo o mundo 
concordou: esses pretos eram o princípio do mal.

A visão negativa do negro, que o branco reforça cotidianamente, é 
o ponto-chave que fez com que ele tivesse sua personalidade estereotipada 
e caricaturada, visto que a subalternização do negro se deu dentro da 
exploração da África e das Américas e se estende até os dias atuais 
justamente pela posição econômica que os países europeus exercem sobre 
os ditos terceiro-mundistas, causando cada vez mais atos de racismo e 
discriminação, pois o branco criou a imagem do negro, como se este fosse 
naturalmente violento, selvagem e viril; e sua cor fosse associada ao mal, 
ao pecado e à miséria.

Nessa relação houve um silenciamento sistêmico e um processo 
de interdição do povo negro, o que não quer dizer que ele foi passivo à 
escravidão, pois ou o negro se submetia ao regime colonialista ou era 
exterminado. Então era uma questão de sobrevivência. Nessa discussão, 
Cuti (2010, p. 25) afirma que “o racismo existe e não podemos negar 
sua existência nem cruzar os braços diante dele!”. Sua existência está no 
consciente e no inconsciente das pessoas, de forma explícita e muitas vezes 
velada. Para Grada Kilomba (2019, p. 130), o racismo “não é biológico, 
mas discursivo. Ele funciona através de um regime discursivo, uma cadeia 
de palavras e imagens que por associação se tornam equivalentes”. Ou 
seja, as relações raciais e o racismo no Brasil são pontos de discussão em 
diversos setores como: na universidade, na escola, na mídia, na política, 
dentre outros, gerando debates acerca da desigualdade que segue separando 
os negros do espaço de poder. O racismo é discursivo também quando 
pessoas usam de palavras, gestos, imagens, sons, e expressões verbais e 
faciais que estereotipam o negro e provocam abuso de poder. O racismo 
é um fenômeno que acontece constantemente mesmo diante do processo 
educacional, do crescimento econômico, do desenvolvimento, da expansão 
dos conhecimentos científicos e tecnológicos. Acerca dessa expansão do 
racismo, Ianni (2004, p. 22) afirma que,

[m]ais uma vez, no início do século XXI, muitos se dão conta de 
que está novamente em curso um vasto processo de racialização do 



410Eixo Roda, Belo Horizonte, v. 32, n. 4, p. 405-419, 2023

mundo. O que ocorreu em outras épocas, a começar pelo ciclo das 
grandes navegações, descobrimentos, conquistas e colonizações, torna 
a ocorrer no início do século XXI, quando indivíduos e coletividades, 
povos e nações, compreendendo nacionalidades, são levados a dar-se 
conta de que se define, também ou mesmo principalmente, pela etnia, 
a metamorfose da etnia em raça, a transfiguração da marca ou traço 
fenotípico em estigma.

A população negra, no decurso da construção histórica do Brasil, 
deixou marcas que estabelecem a identificação étnica com o intuito de 
mostrar sua luta e força, quer dizer, sua própria história, como um povo 
que foi e ainda é vítima de toda forma de violência histórica e cultural, mas 
que resistiu e ainda resiste na cor de sua pele, nos saberes e experiências, na 
ancestralidade, na sua dança, na sua culinária, na sua religiosidade, na sua 
música, no seu corpo e no seu cabelo como símbolo de luta, força, beleza 
e resistência.

3 Força e representatividade do cabelo em O mundo no black power 
de Tayó

O mundo no black power de Tayó traz como protagonista uma 
menina de seis anos, e seu cabelo crespo, ao estilo black power. A narrativa 
gira em torno da ressignificação da identidade negra a partir do cabelo 
negro, isto é, o penteado da menina dá vida à obra, onde habita um mundo 
repleto de histórias, uma reconstrução dos aspectos culturais africanos e 
afro-brasileiros, valorizando os traços fenótipos e desconstruindo a ideia 
estereotipada e negativa de que o cabelo do negro é ruim, feio ou fedido.

A personagem principal tem o nome africano Tayó, que significa 
alegria; é um nome pertencente ao grupo étnico ioruba, e é isso que ela 
representa na narrativa, nos diálogos com a mãe, na sua postura, no seu 
jeito de ver o mundo e as pessoas, fato perceptível no seguinte fragmento: 
“quando amanhece, TAYÓ acorda com uma alegria capaz de contagiar a 
toda a sociedade onde mora. Seu corpo se ilumina” (Oliveira, 2013, p. 29). 
Na narrativa as belezas da protagonista também são representadas conforme 
consta no trecho a seguir:

Seu rosto parece uma moldura de valor, que destaca BELEZAS 
INFINITAS. Seus OLHOS são, tão negros como as mais escuras 



411Eixo Roda, Belo Horizonte, v. 32, n. 4, p. 405-419, 2023

e belas noites que do alto miram com ternura qualquer ser vivo. 
Do fundo desses olhos escuros saem faíscas de um brilho que só 
as estrelas são capazes de emitir. Seu nariz parece mais uma larga 
e valiosa PEPITA DE OURO. Grossos e escuros como orobô, seus 
lábios encantam, só se movendo para dizer PALAVRAS DE AMOR. 
(Oliveira, 2013, p. 10).

A negritude de Tayó é destacada e valorizada como pedras preciosas, 
como as belezas da natureza e o sentimento mais genuíno que é o amor, 
rompendo assim com construções pejorativas e destrutivas ao elencar de 
maneira positiva a beleza e a estética que afirmam as características do corpo 
e do cabelo do negro, conforme consta no trecho a seguir:

Sobre a cabeça, a parte do corpo de que ela mais gosta, ostenta seu 
enorme cabelo crespo, sempre com um penteado chamado BLACK 
POWER. Seu penteado faz o maior sucesso, porque TAYÓ costuma 
escolher os enfeites mais divertidos (Oliveira, 2013, p. 13).

O cabelo crespo passa a ser um símbolo de orgulho étnico, de 
reconhecimento histórico e pertencimento cultural e é assim para Tayó, 
pois ela se orgulha da sua origem, da cor da sua pele e principalmente da 
estética do seu cabelo, isto é, ela não tem vergonha de assumir, de amar e 
cultuar a beleza do próprio corpo negro.

O cabelo teve papel importante em diferentes momentos históricos, 
um dos mais significativos ocorreu na década de 1920, que foi o movimento 
black power. No entanto, é no ano de 1960, nos Estados Unidos, que 
ele ganha notoriedade na luta pelos direitos civis e sociais da população 
negra. Nesse cenário, uma série de manifestações antirracistas de caráter 
reivindicatório é deflagrada pelo movimento negro, extinguindo-se, então, 
as leis de segregação racial naquele país, apresentando nomes de destaque 
como: Angela Davis, Malcom X, Panteras Negras e Martin Luther King.

Nessa perspectiva, os negros começaram a se unir e a se conscientizar 
da opressão colonial e imposições estéticas eurocêntricas. Passaram a usar 
seus cabelos de modo natural como um símbolo de resistência. Sucedeu-se 
a valorização da herança ancestral africana. O negro ganhou visibilidade a 
partir das suas lutas e reivindicações e rompeu com o silêncio que pairava 
acerca das questões raciais e da igualdade de direitos entre negros e brancos.



412Eixo Roda, Belo Horizonte, v. 32, n. 4, p. 405-419, 2023

Nessa seara, as mulheres são mais atingidas pelos padrões estéticos 
e dentre essas está a mulher negra, que é mais estigmatizada pela imposição 
do padrão ocidental e branco de beleza. Esse padrão inclui a mulher negra 
numa redoma de defeitos atribuídos não só ao cabelo, mas a todo o corpo. 
Convém ressaltar que existe uma hierarquização dentro do feminismo, pois 
o movimento feminista hegemônico não contemplava os direitos da mulher 
negra, somente da mulher branca de classe média, com isso, surgem vários 
movimentos do ativismo feminista, como o feminismo negro.

Desse modo, o cabelo se torna fonte de racismo, exclusão, violência, 
inferioridade, além de ter um significado e uma relevância que passam pela 
exigência de ter que seguir um padrão de cabelo liso, pois isso interfere na 
subjetividade, aceitação e no reconhecimento identitário da mulher negra.

Nessa discussão, Grada Kilomba (2019, p. 123) destaca que 
“podemos nos ver ante a cena de um corpo escravizado respondendo a 
perguntas sobre nossos cabelos em sua estética e higiene ou podemos causar 
espanto por cheirarmos bem”. Isto é, as mulheres negras precisam a todo 
momento estar se explicando e ressaltando a sua representatividade por 
não aceitarem se adequar a um padrão estético de beleza que oprime sua 
ancestralidade africana no intuito de manter e preservar a sua identidade 
negra e cultural.

Assim, superar essa barreira é algo que vem de décadas de luta. Há 
muito tempo o cabelo da mulher negra tem sido objeto de críticas negativas 
e piadas maldosas. Seja em letras de músicas como: “Nega do cabelo duro/ 
Que não gosta de pentear”, do cantor baiano Luiz Caldas; em propagandas 
como a da marca de produtos de limpeza Bombril que lançou uma palha 
de aço chamada Krespinha e em outra publicação colocou ao lado da 
palha de aço uma boneca preta e de cabelos crespos, ambas divulgações 
de teor pejorativo; e em programas de TV como novelas em que raramente 
a mulher negra aparecia em papel de destaque e com seu cabelo natural, 
sempre estava liso, causando a essas mulheres vergonha e insegurança de 
possuir um cabelo hostilizado. No presente, devido a diversos movimentos 
de pertencimento étnico-racial, já vemos uma maior presença de pessoas 
negras em papel de destaque em diferentes espaços.

Portanto, a mulher negra cada vez mais tem assumido a sua 
identidade étnico-racial, incorporando aos penteados do cabelo crespo os 
significados da negritude e da ancestralidade de matriz africana, recusando 



413Eixo Roda, Belo Horizonte, v. 32, n. 4, p. 405-419, 2023

a branquitude imposta pelos valores colonialistas europeus, para afirmar de 
forma política e consciente sua negrura. Nessa discussão Kilomba (2019, 
p. 127) enfatiza que

o cabelo tornou-se o instrumento mais importante da consciência 
política entre africanas/os da diáspora. Dreadlocks, rasta, cabelos 
crespos ou “black” e penteados africanos transmitem uma mensagem 
política de fortalecimento racial e um protesto contra a opressão 
racial. Eles são políticos e moldam as posições de mulheres negras 
em relação a “raça”, gênero e beleza. Em outras palavras, eles revelam 
como negociamos políticas de identidade e racismo.

Nesse sentido, o cabelo na sua naturalidade tornou-se sinônimo de 
negritude, momento em que a mulher se propõe a ser um agente perpetuador 
da identidade negra através do autorreconhecimento do passado histórico e 
da aceitação do próprio corpo como lugar de fala (Ribeiro, 2017) do sujeito 
negro subalternizado.

Na narrativa, o penteado de Tayó é ressaltado de modo importante 
para construção e afirmação da identidade negra e isso aparece na relação 
mãe e filha, quando Tayó tece diálogos com a mãe acerca da identidade, 
ancestralidade e racismo. Esses são momentos em que o penteado enfeitado 
se metamorfoseia em diversas maneiras de tradução da autoestima, aceitação 
e amor de mãe e filha pelas suas raízes e negrura capilar, conforme consta 
no trecho seguinte:

Mãe, hoje quero meu BLACK POWER repleto de florzinhas. Mãe, 
hoje quero meu BLACK POWER repleto de BORBOLETINHAS. 
Mãe, hoje quero meu BLACK POWER com uma tiarinha de tranças 
com fios de lã coloridos, arrematada com uma linda flor (OLIVEIRA, 
2013, p. 18)

Essa conexão mãe e filha começa cedo e é importante para os 
ensinamentos, pois durante a infância as tranças, enfeites e adornos que as 
mães fazem nos cabelos das filhas são técnicas que acompanham a história 
dos negros desde a África; é o primeiro cuidado que mantém as tradições 
culturais da população negra, afirmando a identidade e a cultura negra, 
nas quais o cabelo possui significativa representatividade, é um complexo 
sistema estético que explicita a existência de um estilo negro. Assim, as 
crianças crescem e adquirem identidades a partir de experiências vivenciadas 



414Eixo Roda, Belo Horizonte, v. 32, n. 4, p. 405-419, 2023

junto à comunidade negra ou grupo étnico-racial para assumirem a origem 
ancestral, a cor da pele, os lábios, o nariz, o cabelo, o próprio corpo.

Embora Tayó seja uma criança alegre, consciente da sua 
ancestralidade, e tenha o apoio da família, ela sofre preconceito e racismo 
na escola a partir de comentários preconceituosos e odiosos que não 
são somente verbais, mas emocionais e psicológicos. O trecho abaixo 
exemplifica o racismo sofrido:

Bem-humorada, quando seus colegas de classe dizem que seu cabelo 
é ruim, ela responde:
— MEU CABELO É MUITO BOM porque é fofo, lindo e cheiroso. 
Vocês tão com dor de cotovelo, porque não podem carregar o mundo 
nos cabelos como eu posso. (Oliveira, 2013, p. 20).

A personagem, no ambiente escolar, lida com as indiferenças, mas 
não se deixa abater e não admite que chamem seu cabelo de ruim e logo 
recupera seu humor, alegria, sorriso e reforça a importância de enfrentar a 
situação de cabeça erguida, com força e coragem, pois não se inferioriza, 
uma vez que Tayó conhece a história, cultura, riqueza e identidade do povo 
negro, isto é, a negritude de Tayó já está consolidada.

Nessa discussão convém ressaltar que o espaço escolar é visto 
como uma instituição formadora, não apenas dos saberes escolares, mas 
sociais e culturais, dos valores, hábitos, atitudes comportamentais, aspectos 
cognitivos, e construção da identidade, além de ser o espaço de maior 
convívio da criança. Porém, ainda precisa se envolver mais com as questões 
raciais, visto que a instituição escolar impõe padrões tanto de conhecimento 
como de comportamento e de estética onde encontra-se a exigência de 
“arrumar o cabelo”, e para a criança circular nesse espaço, precisa manter 
uma aparência que segue um padrão estabelecido, mascarando o racismo. 
E mesmo a família negra mantendo todo cuidado e seguindo as regras 
escolares e sociais, não consegue evitar que a criança negra seja alvo de 
piadas e apelidos pejorativos com relação ao cabelo do negro com palavras 
e expressões que inferiorizam e marcam a história de vida dos negros.

Na obra investigada, Kiusam também enaltece a imagem acerca da 
cultura africana e afro-brasileira, destacando que ambas se sobrepõem aos 
estereótipos raciais oriundos do regime de escravidão, como os legados 
econômico, cultural, da culinária, da religiosidade, entre outros saberes e 



415Eixo Roda, Belo Horizonte, v. 32, n. 4, p. 405-419, 2023

experiências de origem africana, que fazem parte do cotidiano da população 
brasileira. No trecho a seguir, Tayó enaltece essa representatividade:

[m]as, quando recupera seu bom humor, é capaz de transformar todas 
as suas LEMBRANÇAS tristes em pureza e alegria, projetando em 
seu penteado todos os sons e cores alegres das tradições que negros 
e negras conseguiram criar e preservar, como as danças, os jogos, as 
religiões de matriz africana, as brincadeiras, os cantos, as contações 
de histórias e todos os saberes, demonstrando que nem correntes, nem 
grilhões conseguiram aprisionar a ALMA POTENTE DOS SEUS 
ANTEPASSADOS (Oliveira, 2013, p. 25)

Isso implica na necessidade de propagações de pensamentos e práticas 
antirracistas através da relação de convivência respeitosa e da administração 
de representações positivadas acerca da diversidade racial, cultural e 
ancestral da sociedade brasileira. A propósito dessa construção positiva da 
representação do sujeito negro, Kilomba (2019, p. 127) afirma que

[o] estilo do cabelo […] pode, assim, ser visto como uma declaração 
política de consciência racial através do qual ela redefine padrões 
dominantes de beleza. As ofensas, no entanto, são respostas de 
desaprovação a tal redefinição e revelam a ansiedade branca sobre 
perder o controle sobre a/o colonizada/o.

O negro não é mais um cativo, porém a visão que ainda perdura, 
torna-o um sujeito propenso a viver sob os olhares de desconfiança restritiva 
e vigilância institucionalizada, o que faz do seu corpo um alvo banalizado 
pela violência do racismo à brasileira. Isso em decorrência do pensamento 
colonialista de uma elite branca, que tenta se perpetuar no poder através 
do controle da ascensão social do negro, do seu corpo, do pensamento e 
da alma. Acerca dessa discussão, Silva (2020, p. 117) enfatiza que, “para 
os detentores do poder, a via é reforçar a escravidão moderna.” “A carne 
mais barata do mercado (continua a ser) a carne negra, […] com sangue 
derramado, corpos e mentes pertencem a um outro” (Mbembe, 2018 apud 
Silva, 2020, p. 117).

O sistema de opressão é forte, tornando a vida em sociedade 
desequilibrada devido a inúmeros estereótipos e atos de desumanidade contra 
o negro, em que a discriminação se torna uma prática recorrente. Assim, 
faz-se necessário, sobretudo, uma mudança de comportamento por parte da 



416Eixo Roda, Belo Horizonte, v. 32, n. 4, p. 405-419, 2023

sociedade, na tentativa de diminuir a desigualdade e a inferiorização que 
associam os negros a preguiçosos, irresponsáveis e malandros.

As identidades negras em diáspora se constituem a partir das 
experiências social e histórica desse povo, cuja diversidade cultural decorre 
dos diferentes grupos e etnias, que vivenciaram a experiência de sequestro 
e a travessia do Atlântico para serem subjugados ao cativeiro nas Américas. 
Além da resistência à escravatura e à exclusão da tradição da cultura 
ancestral, esta última agenciada pelos padrões de branquitude, exigiu-se do 
negro atitudes de um ser pensante e cognoscente capaz de operar mudanças 
em sua vida e ascender socialmente.

Isso significa a tomada de consciência negra contra a extensão da 
violência colonialista, ao assumir compromissos como sujeito e agente de 
mudanças sociais e políticas, pela assunção da cultura ancestral de matriz 
africana. E na narrativa, a autora expressa a tomada de consciência da 
personagem principal que, ao sofrer as atitudes racistas e preconceituosas 
na escola, entende que são reflexos das atrocidades que fizeram ao seu povo 
no passado, conforme consta no seguimento:

[q]uando retorna para casa pensativa com toda a falta de gentileza 
de seus colegas, TAYÓ projeta em seu penteado, mesmo sem se 
dar conta disso, todas as memórias do sequestro dos africanos e das 
africanas, sua vinda à força para o Brasil nos navios negreiros, os 
grilhões e correntes que aprisionavam seus corpos. Tudo isso está bem 
guardadinho lá no fundo da sua alma (Oliveira, 2013, p. 22).

Tayó é o que podemos chamar de uma pessoa segura de si por saber o 
que quer, e ter consciência e conhecimento da história do seu povo, tanto que 
se torna capaz de perceber o ato racista dos colegas como falta de gentileza. 
Os insultos, xingamentos e preconceitos acerca do seu cabelo não são um 
problema creditado a ela, mas advêm da estrutura social, uma estrutura que 
associa o negro às características negativas ou ruins, segundo afirmação 
de Fanon (2008, p. 160) “o preto, seja concreta, seja simbolicamente, 
representa o lado ruim”. Isto é, essa visão contraditória acerca do negro não 
fala da imagem real do negro, trata-se de uma construção idealizada, que o 
desqualifica e inferioriza como ser humano. Ainda nessa discussão Fanon 
(2008, p. 162) argumenta: “[o] preto é, na máxima acepção do termo, uma 
vítima da civilização branca”. O processo de colonização caracterizado pela 
exploração, dominação e conflito determinou a inferiorização do ser e do 



417Eixo Roda, Belo Horizonte, v. 32, n. 4, p. 405-419, 2023

saber efetivada pela cor da pele e pelo cabelo, colocando as pessoas negras 
em uma posição que as impede até hoje de serem incluídas na categoria de 
direito e humanidade.

Desse modo, as atitudes de Tayó são resultado de uma educação 
pautada na liberdade, na confiança, na autonomia e no exemplo que a própria 
mãe é para ela. Quer dizer, a protagonista ensina que manter seu cabelo 
crespo e natural e enaltecê-lo é reconhecer e se orgulhar da sua identidade 
negra, da sua negritude, que ganha força e representatividade. Conforme 
Oliveira (2013, p. 30) explana no fragmento a seguir: “Assim faz Tayó: 
todas as manhãs ela se levanta da cama com a certeza de que é uma princesa 
e, como de costume, projeta em seu penteado a mais exuberante coroa de 
palha da costa, búzios e ouro”. Logo, meninas negras como Tayó podem se 
ver representadas como princesas e aprender valores, costumes e cultura, 
afirmando a identidade das crianças, dos jovens e da família.

Hoje, o cabelo tem se tornado um significativo instrumento de 
representatividade da negritude, pois, não utilizar artifícios para assumir 
outra identidade a partir do cabelo é uma maneira que algumas mulheres 
encontraram de não se calar, para assim, afirmar a luta por seus direitos, 
enquanto sujeito carregado de ancestralidade cultural; com isso, a mulher 
recusa os pré-conceitos e constrói novos conceitos de pertencimento de 
negritude no cenário afro-brasileiro.

Por fim, Kiusam consegue com essa obra dialogar acerca da 
ressignificação do valor da cultura negra no Brasil e, ao trazer o penteado, 
a escritora traz a marca da resistência negra. A obra em estudo permite 
refletir sobre igualdade e justiça social. Assim como entender os atos de 
racismo, preconceito e discriminação que acontecem em diferentes esferas 
da sociedade, destacando o espaço escolar.

4 Considerações finais

No decorrer dos anos, a população negra tem diversificado sua cultura 
através do processo de (re)construção das identidades negras que marcam 
a trajetória de experiências e lutas contra a história de violência procedente 
do racismo. Isso significa dizer que existe um longo e árduo caminho a ser 
trilhado no combate à ocorrência de inúmeros casos de preconceito racial 
e discriminação, que acontecem cotidianamente às pessoas negras que são 
agredidas verbal e fisicamente devido à cor da pele e tipo de cabelo.



418Eixo Roda, Belo Horizonte, v. 32, n. 4, p. 405-419, 2023

Ser negro no Brasil é travar uma luta diária por respeito, 
reconhecimento e dignidade. Essa luta não é apenas dos negros, mas de toda 
sociedade brasileira em nome da dignidade da pessoa negra e em respeito 
à cultura, à religiosidade, às experiências e saberes da tradição negra de 
matriz africana.

A trajetória do negro no Brasil traz marcas históricas que condicionam 
a posição social, cultural e identitária até os dias atuais, porém é preciso 
desmontar os valores e práticas racistas, preconceitos e desrespeitos contra 
o negro para alcançarmos o ponto de representatividade do negro e sua 
dinâmica para que todos os indivíduos disponham dos mesmos direitos, 
independente da origem, idade, cor, sexo e condição financeira.

O mundo no black power de Tayó proporciona diálogos e reflexões 
acerca de temáticas como racismo, relações étnico-raciais, consciência 
negra e identidade, pressupondo a urgência de abordar tais temas, como 
essenciais aos direitos humanos. Essa obra afirma o valor da cultura afro, 
o amor e respeito à memória ancestral, além de ser uma narrativa sobre a 
vida em família da gente negra, que trata da autoconfiança, autoestima, 
espiritualidade e aceitação do corpo negro como projeção de identidades 
negras, elementos estes que corroboram para o empoderamento da criança 
negra. Logo, a obra contribui para que outras crianças negras se sintam 
representadas por Tayó com a identidade fortalecida e a autoestima elevada 
para enfrentar o ódio racial e os atos discriminatórios da sociedade brasileira.

Referências

ALMEIDA, S. L. de. Racismo estrutural. São Paulo: Sueli Carneiro: Editora 
Pólen, 2019.
BRASIL. Constituição (1988). Constituição da República Federativa do 
Brasil. Brasília, DF: Senado Federal: Centro Gráfico, 1988.
BRASIL. Ministério da Saúde. Secretaria de Gestão Estratégica e 
Participativa. Departamento de Articulação Interfederativa. Temático 
Saúde da População Negra. Brasília: Ministério da Saúde, 2016. (Painel de 
Indicadores do SUS; v. 7, n. 10). Disponível em: https://bvsms.saude.gov.
br/bvs/publicacoes/tematico_saude_populacao_negra_v._7.pdf. Acesso em: 
3 fev. 2023.



419Eixo Roda, Belo Horizonte, v. 32, n. 4, p. 405-419, 2023

Data de submissão: 15/03/2023. Data de aprovação: 24/10/2023.

CUTI. Literatura negro-brasileira. São Paulo: Selo Negro, 2010. (Coleção 
consciência em debate).
FANON, F. Pele negra, máscaras brancas. Tradução: Renato da Silveira. 
Salvador: EDUFBA, 2008.
IANNI, O. Dialética das relações raciais. Estudos avançados, [s. l.], 
v. 18, n. 50, p. 21-30, 2004. DOI: http://dx.doi.org/10.1590/S0103-
40142004000100003. Disponível em: https://www.scielo.br/j/ea/a/78rQn
dTBbYLBzHMdc3ygj4w/?lang=pt&format=pdf. Acesso em: 3 fev. 2023.
KILOMBA, G. Memórias da plantação: episódios de racismo cotidiano. 
Tradução: Jess Oliveira. Rio de Janeiro: Cobogó, 2019.
OLIVEIRA, K. de. O mundo no black power de Tayó. São Paulo: Peirópolis, 
2013.
RIBEIRO, D. O que é lugar de fala? Belo Horizonte: Letramento: 
Justificando, 2017. (Coleção Feminismos plurais).
SILVA, A. de M. S. e. EscreVivência: itinerário de vidas e de palavras. 
In: DUARTE, C. L.; NUNES, I. R. (Orgs.). Escrevivência: a escrita de 
nós: reflexões sobre a obra de Conceição Evaristo. Rio de Janeiro: Mina 
Comunicação e Arte, 2020. p. 114-133.



Eixo Roda, Belo Horizonte, v. 32, n. 4, p. 420-444, 2023
eISSN: 2358-9787 | DOI: 10.17851/2358-9787.32.4.420-444

Identidade como um problema modelar1 nos estudos literários 
afro-brasileiros

Identity as a Model Problem in the Afro-brazilian Literary Studies

Lucas Anderson Neves de Melo
Universidade Federal do Piauí (UFPI), Teresina, Piauí/ Brasil
lnanderson95@ufpi.edu.br

https://orcid.org/0000-0002-8266-9634

Alcione Corrêa Alves
Universidade Federal do Piauí (UFPI), Teresina, Piauí/ Brasil
alcione@ufpi.edu.br

http://orcid.org/0000-0002-8405-430X

Resumo: As discussões contemporâneas, na comunidade científica dos Estudos Literários, 
no Brasil, sobretudo, em torno da Literatura Afro-brasileira, têm sido marcadas pela 
centralidade do conceito identidade, enquanto categoria analítica. Nesta seara, a 
identidade tem sido examinada em sua forma desconstruída. A identidade, assim posta sob 
rasura, conforme a hipótese de Stuart Hall (2014), demandaria, para ser dialeticamente 
superada, uma mudança que extrapolaria a dimensão da representação conceitual, e se 
concentraria nas bases paradigmáticas. Contudo, quando do deslocamento paradigmático, 
o conceito de identidade não fora substituído, mas recolocado ao centro do paradigma de 
interseccionalidade (Akotirene, 2019; Collins, 2019; Collins; Bilge, 2021). Destarte, o 
presente artigo objetiva apresentar uma primeira proposta de sistematização da problemática 
ora identificada. Para tal, reportaremos um conjunto de pesquisas prévias, que versem 
sobre a temática em tela. Como resultados parciais ou preliminares à questão formulada, 
apresentamos duas hipóteses.
Palavras-chave: identidade; rasura; Stuart Hall; interseccionalidade; Literatura Afro-
Brasileira.

1	  A noção de problemas modelares, bem como as noções de soluções modelares, 
comunidade científica e paradigma, tal qual empregados ao longo deste artigo, decorrem 
de nossa leitura e apropriação dos postulados de Thomas Kuhn (1998) em seu livro A 
estrutura das revoluções científicas.



421Eixo Roda, Belo Horizonte, v. 32, n. 4, p. 420-444, 2023

Abstract: The contemporary discussions in the scientific community of Literary Studies, in 
Brazil, especially around Afro-Brazilian or Black-Brazilian Literature, have been marked 
by the centrality of the identity concept, as an analytical category. In this field, identity has 
been examined in its deconstructed form. The identity, placed under erasure, according 
to the hypothesis of Stuart Hall (2014), would demand, to be dialectically overcome, a 
change that would extrapolate the dimension of conceptual representation, and would focus 
on the paradigmatic bases. However, when the paradigmatic shift took place, the concept 
of identity had not been replaced, but repositioned to the center of the intersectionality 
paradigm (Akotirene, 2019; Collins, 2019; Collins; Bilge, 2021). Therefore, this article 
aims to present a first proposal for the systematization of the problem identified here. 
To this end, we will report on previous research on the subject in question. As partial or 
preliminary results to the formulated question, we will present two hypotheses.
Keywords: Identity; Erasure; Stuart Hall; Intersectionality; Afro-Brazilian Literature.

Uma abordagem paradigmática ao conceito de identidade

Este artigo integra uma pesquisa mais ampla desenvolvida no âmbito 
do projeto de pesquisa e extensão Teseu, o labirinto e seu nome, no nível 
de doutorado, e versa sobre a concepção do conceito identidade, dentro 
da comunidade científica dos Estudos Literários, no Brasil, sobretudo, em 
torno das investigações atinentes a Literatura Afro-brasileira, a partir de um 
breve exame da hipótese apresentada por Stuart Hall (2014), em seu ensaio 
“Quem precisa de identidade?”, à luz do paradigma de interseccionalidade 
(Akotirene, 2019; Collins, 2019; Collins; Bilge, 2021). Destarte, o presente 
artigo objetiva apresentar uma primeira proposta de sistematização da 
problemática ora identificada. Para tal, reportaremos um conjunto de 
pesquisas prévias, que versam sobre a temática em tela.

O lugar da identidade na Literatura Afro-brasileira ou Negro-brasileira

De modo a mapear o conceito identidade na comunidade científica 
dos Estudos Literários, no Brasil, em suas relações com a Literatura negra 
ou Afro-brasileira, com vistas a assimilarmos sua centralidade para o atual 
andamento de nossa comunidade, reportaremos pesquisas prévias; para tal 
delimitamos um conjunto de dissertações e artigos de membros do Projeto 
de Pesquisa e Extensão Teseu, o labirinto e seu nome e demais colaboradores 
que versam sobre o alguns dos modos como o conceito circula em uma 



422Eixo Roda, Belo Horizonte, v. 32, n. 4, p. 420-444, 2023

comunidade científica, da qual nosso projeto busca fazer parte, mas sem se 
constituir em uma metonímia dela.

Jéssica Catharine Barbosa de Carvalho, em sua dissertação intitulada 
Literatura e atitudes políticas (Carvalho, 2018), ao analisar a obra poética e 
ficcional de Maria Firmina dos Reis, num exame pautado pela relação entre 
lugar de fala e antiescravismo, debruça-se sobre os aportes reestruturadores 
da literatura e da crítica literária no Brasil, sobretudo, a partir do debate em 
torno do surgimento de uma literatura de autoria feminina no século XIX. 
Neste percurso, a autora assinala alguns apontamentos quanto ao lugar 
estético-epistemológico das identidades na constituição de uma poética 
afro-brasileira ou negro-brasileira, quanto a disputa terminológica existente 
em nossa comunidade acerca do designativo ou epíteto a esta produção. 
Destaca, por outro lado, os pressupostos crítico-teóricos de Cuti (2010 
apud Carvalho, 2018), mediante os quais se advoga pela manutenção do 
restritivo negro na definição dessa literatura, tomando como base para tal 
a perspectiva de uma “[...] construção e ressignificação de uma identidade 
negra, fruto de lutas” (Carvalho, 2018, p. 28). Seguindo esta mesma linha 
de raciocínio, destaca-se que

Conceição Evaristo (2009) e Luiza Lobo (1993), do mesmo modo, 
referem-se, majoritariamente, à literatura negra, fruto de uma 
concepção que, para além de aspectos discursivos e estéticos, pauta-se 
nas experiências concretas para caracterizar essa produção (Carvalho, 
2018, p. 28).

As perspectivas dos teóricos discutidos pela pesquisadora destacam 
a importância os processos de construção identitária (mais propriamente de 
uma identidade negra), como um aspecto fulcral a configuração da produção 
literária focalizada, quer por sua apropriação e ressignificação ou pelas 
experiências pelas quais essas identidades são produzidas.

Nesta mesma seara, Raimundo Silvino do Carmo Filho, Sebastião 
Teixeira Lopes e Alcione Corrêa Alves (2022) destacam entre as várias 
características das literaturas negras, em artigo chamado “Canto dos 
desenraizados em Diário de um retorno ao país natal, de Aimé Césaire”. 
Partindo da referida epopeia, um quadro problematizador do negro em 
diáspora em “[...] ums condição singular de estranhamento”, de modo a 
assinalar entre seus aspectos temáticos recorrentes a essa literatura: 



423Eixo Roda, Belo Horizonte, v. 32, n. 4, p. 420-444, 2023

[...] os sentimentos de perda, fenda, rasura e abandono, as marcas de 
desterritorialização, o desmantelamento étnico, distúrbios familiares, 
alienação social, esvaziamento histórico e, por conseguinte, a quebra 
das identidades comunais (Carmo Filho; Lopes; Alves, 2022, p. 134, 
grifo nosso).

Por outro lado, salientam os autores, não se trata de um estado de 
completa alienação ou aculturação, mas de um processo de ressignificação 
que permeia e funda a narrativa “[...] e reconstrução da pessoa na sua 
humanidade e sua imersão ao autoencontro”, a possibilidade de emergência 
de identidades outras.

Ella Ferreira Bispo (2017) debatendo as condições a possibilidade 
de uma identidade cultural latino-americana a partir do romance Um defeito 
de cor, em sua pesquisa de mestramento “Processos de crioulização no 
romance Um defeito de cor”, toma a noção glissantiana de digênese para 
pensar a relação entre identidade e enunciação literária nas literaturas 
afro-americanas, desde o Brasil. Assim, tomando Um defeito de cor como 
um prefácio a um repertório mais amplo de literaturas negras femininas 
americanas, ressalta uma abordagem recorrente na configuração interna da 
poéticas destes textos a reconstituição de histórias2, possibilitada por meio 
do processo cumulativo de traços mnemônicos individuais ou coletivos, 
possibilitando desta forma a formulação de formas contra-hegemônicas de 

2	  Essa possibilidade conduz para formas outras de existir para além da história dita oficiosa, 
a qual coloca estas sujeitas em posições simples e naturalizadas de sujeitas degradadas, 
escravizadas e aviltadas. Deste processo de construção de histórias, emergem as narrativas 
que versam sobre afetos. Em “Eros e Psiquê”, de Lívia Natália (2015), a voz poética urde 
os percalços do amor romântico e dos enlaces e desencontros dos amantes, num discurso 
voltado a uma interioridade (a relação da voz poética consigo mesma) e a uma exterioridade 
(a relação da voz poética com o Outro). Em “Luamanda”, de Conceição Evaristo (2019), 
o amor e o erotismo assumem uma multiplicidade de experienciar o amor e o erotismo, 
atravessada por intersecções. A voz da narradora heterodiegética por interpretar a riqueza 
polissêmica do signo amor, à luz das múltiplas experiências da personagem homônima 
ao conto, para além da violência [não que se despreze este operador, mas assinalando-se 
variáveis outras a se pensar], a qual se toma, amiúde, operador por excelência. A pergunta 
sobre o amor se refaz e se atualiza a cada parágrafo: “O amor é terra morta?” (Evaristo, 
2019, p. 60), “O amor é terremoto?” (Evaristo, 2019, p. 60), “Um amor é um poço misterioso 
onde se acumulam águas-lágrimas?” (Evaristo, 2019, p. 61), “O amor não cabe num corpo?” 
(Evaristo, 2019, p. 61), “O amor é um tempo de paciência?” (Evaristo, 2019, p. 62) e “O 
amor comporta variantes sentimentos?” (Evaristo, 2019, p. 62).



424Eixo Roda, Belo Horizonte, v. 32, n. 4, p. 420-444, 2023

pensamento, contestatório a pretensa universalidade do Ocidente e de suas 
literaturas. Logo, para a pesquisadora, essa produção literária que 

[...] sonda nossas digêneses, traz no seu bojo insurgências políticas 
e epistêmicas que apontam novas condições de possibilidade a uma 
identidade cultural latino-americana, de modo a refletir e representar 
nosso diverso de povos e culturas (Bispo, 2017, p. 104).

O conceito de identidade nos paradigmas Pós-moderno e Interseccional

A fim de desenvolvermos as provocações e as tensões necessárias 
ao exame crítico-reflexivo que objetivamos neste artigo, se faz mister que 
compreendamos as bases da hipótese formulada por Stuart Hall (2014) 
quanto a possibilidade de superação da identidade por um método dialético 
a partir de uma “ofensiva”, por assim dizer, aos fundamentos paradigmáticos 
que sustentavam a concepção corrente do conceito identidade. O que nos 
conduz rumo a devida circunscrição do que hodiernamente compreendemos 
por termos como pós-moderno, pós-modernismo ou pós-modernidade, de 
modo a acurarmos a crítica feita por Stuart Hall (2014), da qual resultará a 
formulação do problema ora proposto.

Ao discutir as relações contemporâneas entre ética e pós-
modernidade, Luizir de Oliveira (2010) traça, em linhas gerais, algumas 
considerações assaz pertinentes ao que ora desenvolvemos, no sentido de nos 
possibilitar situar o debate pretendido. Conforme o autor, a pós-modernidade, 
seria marcada por, dentre outras coisas, a uma recusa a acepção hegeliana 
de uma história teleologicamente ordenada pelo espírito, em função do 
progresso, no qual a certeza sobre o passado e a previsibilidade do futuro 
são dirimidas. O que levou a uma “crise” da razão pura, da subjetividade, da 
verdade e do progresso, em suma, do próprio discurso filosófico-metafísico e 
científico, uma vez que as promessas do cientificismo secular emergente no 
século XVI, cujo apogeu se deu no século XIX, sobretudo, com o primado do 
apostolado positivista e da igreja humanista, legou a contemporaneidade um 
sentimento amargo de frustração. As “velhas” certezas são paulatinamente 
abandonadas, e o humano tende a se fragmentar na encruzilhada de 
reivindicações múltiplas e diversas. Aspecto que levou Stuart Hall a propor 
a hoje clássica tese, segundo a qual, na pós-modernidade, as identidades 
são cada vez mais “[...] abertas, contraditórias, inacabadas, fragmentadas” 



425Eixo Roda, Belo Horizonte, v. 32, n. 4, p. 420-444, 2023

(Hall, 2020, p. 28). Assim, a herança iluminista ratificada pelo positivismo, 
que firmava uma concepção de humano a partir de uma “[...] racionalidade 
ontologicamente estabelecida, constituía uma individualidade centrada, 
unificada, dotada das capacidades de razão” (Oliveira, 2010, p. 4), fundada 
no cogito ego sum, sofre consideráveis abalos. Luizir de Oliveira (2010), 
em sua apropriação do pensamento ensaístico de Stuart Hall, argumenta a 
este respeito que:

A pseudo-autonomia nuclear dos homens não se sustentava em 
face das análises sociológicas que tomam fôlego a partir dos anos 
1840. A relação “eu-outro” oferecia novos desafios interpretativos 
profundamente significativos em se tratando do universo dos 
valores, dos sentidos e dos símbolos que constituíam o patrimônio 
cultural humano (Hall, 2004, p. 11 et. seq.). Tratava-se de reelaborar 
a identidade do “eu” a partir de uma visão que privilegiava o caráter 
marcadamente interacionista das relações sociais. Isto acabaria por 
desaguar nas propostas da antropologia cultural da virada do século 
XIX para o XX, com ênfase nas interpretações relativistas. Embora 
se mantivesse uma leitura de um “eu real”, como enfatiza Hall (id., 
ibid.), não se poderia deixar de considerar toda a gama de formações 
e modificações que ele sofria ao longo da sua existência, marcada 
por uma relação dialética interioridade-exterioridade profunda e 
responsável pela proposição de um novo conceito de identidade. A 
crítica dos pós-modernos recairá também neste ponto (Hall, 2004, p. 
11 apud Oliveira, 2010, p. 4).

São essas ponderações que levam a Stuart Hall (2014), em seu ensaio 
Quem precisa de identidade?, estabelecer que o conceito em tela tal como até 
então definido não servia mais para pensar os problemas contemporâneos, 
diante do que ele sugere a adoção de uma perspectiva desconstrutivista, 
propondo rasurar (X) o conceito identidade. “Colocar um pensamento 
sob rasura”, comenta Luiz Felipe Ferreira Stevanim, “é deixá-lo, de certa 
maneira, sob suspeita, mas não em abandono. Ao contrário, consiste em 
provocar tensões em sua lógica de argumentação até que ele se depure por 
meio do exercício crítico” (Stevanim, 2016, 174). Neste mesmo movimento 
retórico, Hall formulará a hipótese de sua superação mediante um abalo 
paradigmático:

Mas um vez que eles não foram dialeticamente superados e que 
não existem outros conceitos, inteiramente diferentes, que possam 



426Eixo Roda, Belo Horizonte, v. 32, n. 4, p. 420-444, 2023

substituí-los, não existe nada a fazer senão continuar a se pensar com 
eles – agora em suas formas destotalizadas e desconstruídas não se 
trabalhando mais no paradigma no qual eles foram originalmente 
gerados (Hall, 1995 apud Hall, 2014, p. 103-104).

Para Hall, problematizar as bases composicionais do conceito não 
se mostraria suficiente; assim, uma vez que se pretenda superá-lo, ensejar-
se-ia uma mudança mais profunda, de ordem paradigmática. O que nos 
leva – de forma quase imperiosa – a analisarmos o lugar epistemológico 
do conceito de identidade à luz da concorrência paradigmática que marca 
a contemporaneidade, com a emergência de novos paradigmas.

Por muito tempo prevaleceu no âmbito acadêmico o determinismo 
de uma branquitude andro-cis-heteronormativa, cujas diretizes ditavam a 
validade do conhecimento circulante (a respeito ver: Alcoff, 2016; Carneiro, 
2005; Dussel, 1986; Kilomba, 2019, p. 47-70; Quijano, 2005, p. 107-130), 
e as diretivas quanto aos temas, às epistemologias e aos procedimentos 
hermenêuticos válidos na pesquisa científica e filosófica (cf. Collins, 
2019). Com isso formas outras de conhecer (epistemologia), construir 
(metodologia), pensar (gnoseologia), sentir (estética/erótica), agir (ética), 
interpretar (hermenêutica) e comunicar (pedagogia) os problemas modelares 
no âmbito dos estudos literários foram historicamente relegados a segundo 
plano, sem que houvesse ora lugares de enunciação3, ora lugares de escuta4 
para produções intelectuais que destoavam do padrão hegemonicamente 
estabelecido. Deste contexto emergem candidatos a paradigmas alternativos, 
desde os quais buscarmos formas outras ou contra-hegemônicas para se 
pensar o fazer científico, aspecto que tem nos deslocado concomitante 
e paulatinamente rumo a outros paradigmas possíveis, dentre eles um 
paradigma de interseccionalidade, compreendido neste texto como “[...] 

3	  O conceito de lócus ou lugar de enunciação ou de fala assume uma multiplicidade de 
formulações, dentre elas podemos destacar as formulações propostas por Djamila Ribeiro 
e Walter Mignolo, atualmente preponderantes em nossa comunidade científica, sem que 
se confundam (cf. Melo, 2022), ao que cabe a devida circunscrição, de modo que o que 
ora entendemos neste artigo por lugar de enunciação encontra suas bases no pensamento 
de Édouard Glissant (1997; 2005; 2014; 2021).
4	  A noção de lugar de escuta, conforme ora empregada decorre de apropriação de 
dissertação intitulada Caliban ou Uma fala contra-hegemônica (Melo, 2022), desenvolvida 
no âmbito do Projeto de Pesquisa e Extensão Teseu, o labirinto e seu nome.



427Eixo Roda, Belo Horizonte, v. 32, n. 4, p. 420-444, 2023

um paradigma alternativo que [...] pode constituir uma parte importante da 
epistemologia feminista negra” (Collins, 2019, p. 403). A interseccionalidade 
permite uma compreensão das relações de poder, como performáticas e 
perpassadas por distintos e diversos marcadores sociais:

O uso da interseccionalidade como ferramenta analítica promove 
entendimentos mais amplos das identidades coletivas e da ação 
política. A identidade foi uma dimensão importante para o surgimento 
da interseccionalidade como forma de investigação e práxis críticas 
(Collins; Bilge, 2021, p. 187).

A proposta paradigmática interseccional retomou o debate sobre 
o conceito de identidade, a partir do Black Feminism – Feminismo negro 
–, para pensar as relações sistêmicas de poder e as violências estruturais 
e estruturantes da/na sociedade. Distanciando-se dos postulados pós-
modernistas, os quais davam ênfase a uma dimensão discursiva no processo 
de construção das identidades, o interseccional irá postular uma práxis 
(política identitária), que lança um ponto luminoso sobre como as estruturas 
de poder articulam diferentes marcadores para subjugar e violentar pessoas, 
e, como, ao contrário, esses mesmos marcadores podem construir políticas 
de enfrentamento.

Neste sentido, algumas pesquisas pretas (que consideramos, no 
Projeto Teseu) paradigmáticas em seus usos de abordagem interseccional, 
sobretudo, mas não apenas, quanto aos seus usos metodológicos no âmbito 
da investigação de problemas atinentes às Literaturas Afro-brasileiras, 
oferecem-nos contributos importantes ao ponto ora suscitado a partir de 
nossa leituras de Collins e Bilge (2021). Em artigo intitulado “O tapete 
voador”, de Cristiane Sobral; “O mérito ou as raízes?”, de Cleide Silva de 
Oliveira e Alcione Corrêa Alves (2021), aspecto que permeando a análise 
das obras, não se desvela dado evidente, ao que frisam quanto: “[...] a 
possibilidade de abordagens metodológicas centradas nas conexões ou, mais 
precisamente, nas intersecções apresentadas pelas vozes ficcionais em sua 
compreensão das violências a elas imputadas” (Oliveira; Alves, 2021, p. 26). 
A partir de um exame da caracterização da personagem do conto de Sobral, 
constata-se como a leitura da obra, desde um único marcador identitário, 
tende a se demonstrar deficitária, à medida que nublar certos dispositivos 



428Eixo Roda, Belo Horizonte, v. 32, n. 4, p. 420-444, 2023

de naturalização e desumanização destas sujeitas em-subalternidade5, no 
âmbito das diegésis que analisamos6.

Outro aspecto fulcral a despeito do papel do conceito identidade na 
seara deste paradigma emergente, é-nos assinalado por Carla Akotirene, em 
seu ensaio Interseccionalidade: “A interseccionalidade”, afirma a autora, 
“é sobre a identidade da qual participa o racismo interceptado por outras 
estruturas” (Akotirene, 2019, p. 48). Por vezes, nossas análises, de forma 
alguma ansiosas, se obstinam em salientar a ausência de hierarquização a 
ponto de ficar, ao fim e ao cabo, sem uma alternativa metodológica efetiva: 
se nada está ao centro de nossa escolha; se nada tem centro ou início ou 
relação; como demonstramos, na carne do texto literário, a propalada 
intersecção? Sobre essa perspectiva a interseccionalidade parte do constructo 
de raça rumo a outras categorias ou marcadores identitários possíveis, sem 
que haja uma hierarquização entre elas, quanto aos termos de seu valor 
epistemológico, político, ético e analítico. É justamente por essa articulação 
entre identidades diversas que se intercruzam que a interseccionalidade 
possibilita inviabilizar uma política identitária de caráter essencialista e 
essencializador, salvaguardados os casos em que se valha do essencialismo 

5	  Termo proposto por Alcione Corrêa Alves (2020), a partir de um diálogo com Gayatri 
Chakravorty Spivak (2010), assinala uma renúncia à acepção de uma subalternidade 
ontologicamente determinada, ou seja, atrelada ao fundamento do Ser, em prol de uma 
noção de ser em-, no que o advérbio ora destacado marca condição ou estado, em oposição 
a corrente noção de essência e natureza.
6	  Isso marca parte dos esforços conjuntos de nosso trabalho no Projeto Teseu: contribuir à 
circulação de paradigmas alternativos na comunidade científica dos Estudos Literários, no 
Brasil, a partir de uma base de pensamento negro. Tributário a essa questão, as dissertações 
Construção de identidades negras na contística de Cristiane Sobral, de Cleide Silva de 
Oliveira (2019) e Violência-resistência em “Duzu-Querença” e “Ana Davenga”, de 
Conceição Evaristo Maria do Desterro da Conceição Silva (2017). As pesquisadoras 
sublinham como os estereótipos de gênero e raça [racialização] se interceptam nas 
estruturas de poder para efetivação de um processo de desumanização das sujeitas em-
interseccionalidade no interior nas diegeses por elas analisadas. Elas apontam, ainda, que 
as referências do patriarcado branco para a construção de todo um processo de subjugação 
e animalização encontram baliza na construção exógena de uma identidade exógena dessas 
mulheres como figuras frágeis, erotizadas e objetificadas. Esta abordagem permite às 
pesquisadoras examinar as violências que afligem as personagens do contos de Cristiane 
Sobral e de Conceição Evaristo, em sua complexidade, se tendermos à reducionismos 
simplificadores.



429Eixo Roda, Belo Horizonte, v. 32, n. 4, p. 420-444, 2023

estratégico (ver: Collins; Bilge, 2021), diante da coalizão de múltiplas 
frentes de opressão, discriminação e violências de gênero, classe, raça, 
orientação sexual, religiosidade: 

[...] impede aforismos matemáticos hierarquizantes ou comparativos. 
Em vez de somar identidades, analisa-se quais condições estruturais 
atravessam corpos, quais posicionalidades reorientam significados 
subjetivos desses corpos (Collins; Bilge, p. 43).

Podemos constatar mediante o exposto que, contrariamente à hipótese 
proposta por Stuart Hall (2014), quando do deslocamento paradigmático 
da comunidade científica dos Estudos Literários, no Brasil, o conceito 
de identidade não fora substituído por um outro, mas, aparentemente, 
deslocado para o centro, constituindo-se como pedra angular do paradigma 
de interseccionalidade7. Diante do que pretendemos, na presente proposta de 

7	  Tal deslocamento, de nossa parte, se mostra na dupla dimensão, de ficcionalidades 
(por vezes) centradas antes na raça que na construção de mundos ficcionais, assim como 
de análises literárias (por vezes) reduzindo a complexidade humana ao fenótipo negro e 
suas imagens de controle correlatas. Talvez, uma resistência, nossa, a nos defrontar com 
concepções de vida corolário de outra coisa que não aquela ideia de identidade. Diante 
do que, exempli gratia, se cobra que necessariamente obras amefricanas versem sobre 
o trinômio dor, resistência e/ou denúncia, como critica tatiana nascimento, ao tratar da 
Literatura LGBTQIANP+ Negra: “[...] o racismo tem tentado, secularmente, nos roubar o 
direito à existência plena, complexa, e diversa. mas o que somos é isso: seres complexos. 
não só máquinas de resistência e denúncia. até porque resistir ao estereótipo da resistência 
também é resistir! e, mais que isso, nos permite existir na plenitude que, desde o continente, 
aprendemos a construir como base fundamental de vida, do bem-viver. quem inventa a 
noção de miséria, escassez, pobreza, sofrimento como parte integrante de nossa existência 
negra na diáspora é a empreitada colonial de sequestro/tráfico/exploração. quem nos 
inventa como escravizados são os escravizadores. sempre fomos mais, sempre fomos 
antes, e sequer viemos pras américas pelo tráfico” (nascimento, 2018, s.p.). Para a autora, 
este trinômio expressa um desejo sadista da branquitude colonial de colocar e negre num 
lugar de sangramento e de tortura e, por conseguinte, igualmente a sua literatura. De modo 
que, pensamos uma crítica literária sem concebermos outras instâncias de experiência e 
ficcionalidade, como o amor e o erótico, como assinala Audre Lorde (apud Collins, 2O19), 
ou mesmo, sem cogitar questionamentos metafísicos e teológicos, como Jeferson Tenório 
faz em Estela sem Deus (Tenório, 2018). Sobre este último ponto em particular Alen das 
Neves Silva, comenta que: “As diversas situações da não-presença de Deus conduzem a 
leitura para uma reflexão sobre até que ponto as religiões são (ou podem ser) o esteio para 
os necessitados. E necessidade é a base desta família sem identidade, ou seja, a não pertença 



430Eixo Roda, Belo Horizonte, v. 32, n. 4, p. 420-444, 2023

investigação, examinar este relocamento da identidade, em sua relação com 
a crise do paradigma dominante e a emergência do paradigma alternativo 
de interseccionalidade; ou, em outras palavras, buscamos apreender deste 
movimento, no interior de nossa comunidade científica, as condições 
para a sua estabilidade, apesar deste giro paradigmático e do período de 
revolução científica pelo qual passamos. Nesse sentido, parecemos ter 
permanecido incônscios tanto da origem – aparentemente subjacente – a 
essa predileção, por assim dizer, quanto das condições a permanência 
da identidade como um conceito central nas discussões contemporâneas 
entorno da interseccionalidade e da Literatura Negra ou Afro-brasileira a 
partir dela lida; sem interpelar, neste trânsito, seu estatuto epistemológico, 
naturalizamos, numa ou noutra medida, sua posição, quer no paradigma 
dominante ou alternativo. Eis, pois, a indagação que Stuart Hall (2014) nos 
compele a fazer a Patricia Hill Collins e Sirma Bilge (2021) e Akotirene 
(2019).

Duas hipóteses para uma abordagem paradigmática ao conceito de 
identidade

Como parte inicial desta primeira tentativa de formulação do 
problema em tela, apresentamos duas hipóteses preliminares para pensarmos 
o conceito identidade, no deslocamento do paradigma preponderante – pós-
moderno – ao paradigma alternativo – interseccional. A primeira hipótese 
discute a possibilidade de um conceito emergente da reconfiguração 
paradigmática, propiciada pela interseccionalidade, ter sido confundido, 
por sua similitude, com o conceito de identidade, até então preponderante 
em nossa comunidade. Para tal, valemo-nos do dispositivo argumentativo 

é a marca destes sujeitos negros. Com essa temática o autor propõe reflexões sobre o que 
é existir e como é existir na sociedade. Ser sem Deus é ser sem identidade? Ou é ser sem 
personalidade? Tais dúvidas conduzem a leitura do romance e quando se imagina encontrar 
uma possível resposta, o autor “puxa o tapete” e desconstrói toda a argumentação. Para 
isso, apoia-se no desejo da protagonista de se tornar filósofa, uma vez que o questionar 
é o que mantém a atividade e o sentido de quem almeja ser um pensador” (Silva, 2021, 
s.p.). Há, portanto, muito mais do que discursos sobre violência e anticolonialismo, de 
modo que (por vezes) aos nos debruçarmos sobre as obras que investigamos nem sequer 
nos atentamos para os refinados mecanismos de “manipulação” da lingua[gem], ou seja, 
de que há um projeto estético para além de nossos fetiches e taras.



431Eixo Roda, Belo Horizonte, v. 32, n. 4, p. 420-444, 2023

utilizado por Arendt (2011) ao debater a perda da autoridade para o 
mundo moderno, e a emergência do poder como instância alternativa de 
legitimidade das formas contemporâneas de governo. A segunda hipótese 
objetiva apresentar o argumento de que uma supração do conceito, identidade 
mediante um método dialético hegeliano-marxista (Hegel, 1992; Marx, 
1996a; 1996b), seria inviável, considerando-se para tal a tese fanoniana 
(Fanon, 2008) da interdição ao reconhecimento (Anerkennung), o que 
solicitaria uma reformulação dos termos iniciais de Hall à luz da proposta 
analética dusseliana (Dussel, 1986, s.p).

Hipótese sobre um conceito emergente

Devemos sublinhar, inicialmente, que quando trazemos Arendt 
(2011) para o centro do debate, não pretendemos estabelecer um diálogo 
teórico entre seu pensamento e o pensamento amefricano, isto é, a relação a 
ser estabelecida não compreende a percepção de que o problema filosófico, 
por ela suscitado, em torno da perda da autoridade para o mundo moderno 
e a crise política a qual ele integra, guardaria quaisquer relações [in]diretas 
com o que identificamos e descrevemos na seção anterior; ele se destina 
a delimitar nossa hipótese mediante procedimento retórico, constituído 
fundamentalmente no recurso da analogia; este movimento, portanto, diz 
respeito ao modo de organização argumentativa da presente seção. Dito de 
outra maneira, a invocação subsidiária ao postulado arendtiano objetiva tão 
somente a uma apropriação da forma lógica do dispositivo argumentativo 
empregado pela autora, para fins de estruturação de nossa hipótese.

Arendt, tomando a acepção românica da auctorĭtas – derivada de 
auctus, particípio passado de augēre (lat. > port. aumentar, fazer crescer) 
–, identifica a base da autoridade no princípio fundacional. Assim posta, 
a autoridade significava, segundo Flávio Rovani de Andrade (2014), em 
uma perspectiva arendtiana, “[...] aumentar, alargar, fazer crescer o ato da 
fundação, isto é, a autoridade residia originalmente nos pais fundadores, 
[...] estando enraizada no passado, ao contrário do poder, que residia no 
presente” (Andrade, 2014, p. 179). A autoridade, diretamente dependente 
da tradição (sobre essa noção dentro do pensamento filosófico da autora, 
sugerimos a leitura de Arendt, 2011, p. 43-68), estava amparada na tripla 
condição de transmissão, alargamento e conservação da fundação, pelo que, 
no entanto, não se confunde autoridade com tradição, a exemplo do proposto 



432Eixo Roda, Belo Horizonte, v. 32, n. 4, p. 420-444, 2023

por Renato M. Perissinotto que interpreta equivocadamente autoridade, no 
pensamento arendtiano, como um “[...] sinônimo de tradição” (Perissinotto, 
2004, p. 121); pois a última é o que lega a primeira do passado fundacional 
ao futuro, permitindo sua continuidade. Mas o problema a saber, conforme 
explana Andrade (2014), é que com o:

[...] advento da moderna ideia de progresso, que desloca o foco das 
atividades humanas para o futuro, em suas raízes e possibilidades 
ilimitadas. A noção de progresso, por assim dizer, é infundada, na 
medida em que tais possibilidades não se vinculam a uma fundação 
passada, nem a quaisquer novas fundações, pois estas podem 
comprometê-las (Andrade, 2014, p. 180).

No entanto, o elemento, para nós fulcral na construção da 
argumentação ora empreendida, e, portanto, a ser sublinhado na tese de 
Arendt (2021), não diz respeito diretamente às consequências que o olvido 
do que teria sido a autoridade trouxe para o mundo moderno. O aspecto 
que nos interessa abstrair disso é que a Modernidade tendeu a buscar 
substitutivos para a ela, dentre os quais, com maior frequência, o poder, 
e que em algum momento, um tanto quanto impreciso, este substitutivo 
foi confundido com o substituído: “Visto que a autoridade sempre exige 
obediência”, elucida-nos Hannah Arendt, “ela é comumente confundida 
como alguma forma de poder ou violência” (Arendt, 2011, p. 129, grifo 
nosso). Assim, o pensamento moderno, vendo no poder uma instância ou 
um instrumento capaz de exercer a mesma função da autoridade – qual seja, 
a de fazer obedecer –, equaciona equivocadamente poder com autoridade, 
criando uma falsa equivalência; daí, exempli gratia, as confusões correntes 
entre governos autoritários – baseados na autoridade – e totalitários – 
baseados no poder, isto é, na violência e na coerção. Ou seja, não é porque 
o poder disponha de uma similitude em relação à autoridade, quanto a sua 
funcionalidade, que isso implique necessariamente na assertiva de que 
poder é autoridade, de modo que, a própria filósofa a define justamente em 
“[...] contraposição à coerção pela força” (Arendt, 2011, p. 129). Arendt 
apresenta este argumento de forma mais contumaz em Sobre a violência 
(2001), ao apontar para uma indiferenciação conceitual: “[...] poder, vigor, 
força, autoridade e violência seriam simples palavras para indicar os meios 
em função dos quais o homem domina o homem; são tomados por sinônimo 
porque têm a mesma função” (Arendt, 2011, p. 35).



433Eixo Roda, Belo Horizonte, v. 32, n. 4, p. 420-444, 2023

Portanto, resulta uma confusão semântica de primeira ordem, cujas 
consequências para esfera política são das mais profundas e graves, chegando 
a atingir “[...] áreas pré-políticas tais como a criação dos filhos e a educação” 
(Arendt, 2011, p. 128), ou seja, embora admitida sua origem e natureza 
política, ela se projeta em outros campos distintos daquele. Propriamente, é 
essa imprecisão conceitual cara, não apenas desde uma perspectiva teórica 
e filosófica, como igualmente desde a organização política da experiência 
cotidiana, que nos interessa enquanto ponto de suturação possível com a 
problemática enunciada na seção precedente, conforme passamos a discorrer.

Analogamente, temos em relação ao conceito de identidade uma 
crise igualmente profunda, que mobiliza um deslocamento de natureza 
paradigmática; inicialmente deslocado do paradigma newton-cartesiano, e 
posto sob rasura, para, posteriormente, em uma cisão com o paradigma pós-
modernista, até então dominante, ser realocado, em aparência, ao centro do 
paradigma de interseccionalidade. Diante do que advogamos em favor da 
proposição preliminar de que um dado conceito hipotético, emergente da 
reconfiguração paradigmática propiciada pelo giro interseccional, teria sido 
confundido, por dispor de alguma similitude aparente, com o conceito de 
identidade, até então preponderante na comunidade científica dos Estudos 
Literários, no Brasil.

À luz desta hipótese, o ganho da análise proposta balizar-se-ia no 
entendimento de que uma possível confusão a definição do conceito em 
foco poderia interferir de modo direto – não apenas na esfera teórica, como 
– na forma pela qual a comunidade científica dos Estudos Literários, no 
Brasil, percebe, formula e recebe os problemas e as soluções modelares 
em torno da Literatura Afro-brasileira, em sentido estrito. Uma confusão 
conceitual tenderia a conduzir a uma confusão de nível epistemológico, 
quanto à natureza e tipologia dos problemas que investigamos – enquanto 
escamotearia outros problemas possíveis e igualmente relevantes à nossa 
comunidade. Um outro extremo é que ela atingiria diretamente nossas 
análises a um nível metodológico, quando da identificação das componentes 
conceituais e da elaboração de indicadores e índices de leitura (sobre esse 
procedimento metodológico ver: Lazarsfeld, 1973; Minayo, 2012) para fins 
de operacionalização do conceito e, consequentemente, de análise das obras; 
e, nestes termos, por conseguinte, a um nível hermenêutico, comprometendo 
as relações que estabelecemos entre conceito e texto literário, quando de 



434Eixo Roda, Belo Horizonte, v. 32, n. 4, p. 420-444, 2023

nossas leituras e interpretações, que permita a um tratamento adequado 
dos problemas focalizados nas obras que examinamos, bem como das 
posturas des/as/os8 sujeites/as/os que são interpelades/as/os na crítica 
literária que construímos, desde um paradigma de interseccionalidade, e 
como compreendemos, dentro dos limites de sua Opacidade9, sua agência 
e seu estar-no-mundo.

Destarte, este desdobramento inicial nos enseja uma abordagem 
metodológica que, a fim de fazer conhecermos o conceito hipotético 
emergente da lógica interseccional, atestando ou não sua possibilidade, 
permita-nos transpor a suposta aparência (Erscheinung) de identidade, 
isto é, que nós prescindimos dela. Este aspecto metodológico constitui-se 
como eixo gravitacional desde o qual elaboramos a segunda hipótese, que 
passamos a enunciar na subseção a seguir.

Hipótese sobre a superação analética do conceito de identidade

A identidade essencial, isto é, aquela preconizada pelo paradigma 
newton-cartesiano (Ver: Hall, 2020), é negada pela contradição do 
processo dialético, conforme apresentado por Friedrich Hegel (1992), 
na Dialektik von Herr und Knecht – Dialética do senhor e do escravo –, 
em sua Phänomenologie des Geistes – Fenomenologia do espírito. Nele, 
a articulação das forças antagônicas e oposicionais, alegorizadas10 nos 

8	  A hierarquização social entre os gêneros através da estrutura da língua, revela-nos “[...] 
a problemática das relações de poder e a violência na língua portuguesa” (Kilomba, 2019, 
p. 16). Seguindo nesta seara, Rafael De Tilio e Mariana Vieira (2021) afirmam que, embora 
romper com esses binarismos de gênero na língua[gem] não sejam suficientes para extirpar 
as desigualdades e as violências de gênero, “propostas de sistemas não-binários e neutros 
de linguagem podem servir de disparador para questionar essas mesmas hierarquias, 
diferenças e desigualdades de poder entre os gêneros” (De Tilio; Vieira, 2021, p. 44). De 
modo, que ao longo do presente artigo marcamos o gênero neutro, feminino e masculino.
9	  Em comentário ao pensamento de Édouard Glissant, Ella Ferreira Bispo assinala que: 
“O princípio da opacidade sustenta-se na compreensão de que a Humanidade é uma parte 
intrínseca a cada um de nós, e, por conseguinte, torna-nos, de modo simultâneo, diferentes 
e semelhantes uns aos outros” (2017, p. 117).
10	 O termo “alegorizadas” torna-se patente ao passo que Susan Buck-Morss (2000; 2009 
apud Faustino, 2021), friza o caráter metafórico das figuras do senhor e do escravizado 
e do próprio modelo de escravidão servilista do qual Hegel se serve, para pensar estes 
distintos momentos ou etapas da consciência de si. De modo que assim como em Hegel, 



435Eixo Roda, Belo Horizonte, v. 32, n. 4, p. 420-444, 2023

distintos momentos de autoconsciência presentes na relação entre senhor e 
escravizado, pela qual a consciência de si passa a ser em si e para si uma 
outra consciência de si. Isso se dá inicialmente pela/na exteriorização 
(Entäußerung), na qual a consciência de si volta-se à exterioridade, e se 
percebendo uma outra exterioridade volta-se para si própria. O segundo 
momento sublinha a alienação (Entfremdung) do trabalho do senhor pelo 
escravizado, a qual desemboca na percepção de sua dependência do trabalho 
daquele. Por fim, o reconhecimento (Anerkennung) na qual: “A consciência 
inessencial é, nesse reconhecimento, para o senhor o objeto que constitui a 
verdade da certeza de si mesmo” (Hegel, 1992, p. 131).

A racionalidade hegeliana da superação dialética da identidade 
essencial, mediada pela contradição, e configurada na dupla negação 
possibilitada pelo reconhecimento (Anerkennung), nos desloca para a aporia 
identificada por Frantz Fanon, em Pele negra, máscaras brancas (Fanon, 
2008), ao mútuo reconhecimento e determinação dos agentes coloniais: “[...] 
o senhor [colonial] difere essencialmente daquele descrito por Hegel. Em 
Hegel há a reciprocidade, aqui o senhor despreza a consciência do escravo. 
Ele não exige seu reconhecimento, mas seu trabalho” (Fanon, 2008, p. 183).

Isto nos solicita, por outro lado, que analisemos, o que Bhabha 
denomina de “[...] leitura marxizante da dialética do senhor e do escravo” 
(Bhabha, 2019, p. 66), pela qual temos o deslocamento da base da 
problemática até então calcada na dimensão fenomenológica do espírito 
para a estrutura histórico-material. Esta rota se faz necessária uma vez que 
o pensamento de Stuart Hall acerca do racismo e da identidade se distanciam 
das abordagens ditas clássicas, para enveredar por aquilo que ele denominou 
de “[...] marxismo complexo” (Hall; Jefferson, 1976, tradução nossa), id est, 
uma compreensão de raça [racialização] e de racismo enquanto constructos 
discursivos (superestrutura) emergente das condições histórico-materiais 
(infraestrutura). Esta aproximação com o marxismo, mostra-se relevante 
a nossa discussão empreendida, uma vez que o método dialético marxista 
se acha na base, conforme vimos anteriormente, de sua formulação sobre 
a hipótese de uma superação do conceito de identidade.

resguardadas as devidas particularidade, as apropriações posteriores (a exemplo daquelas 
de Fanon e Marx, conforme examinaremos mais a frente) compreenderam igualmente 
esta relação como uma alegoria mais ampla referente às relações de poder, dominação, 
exploração e de oposição à liberdade individual e coletiva.



436Eixo Roda, Belo Horizonte, v. 32, n. 4, p. 420-444, 2023

Se para Hegel (1992) os fenômenos podem ser explicados na ordem 
do ideal, sendo, portanto, a História (assim mesmo, em maiúscula, no sentido 
de uma história única e ordenada) um produto do espírito, contra o idealismo 
hegeliano, que identificava no espírito o fio condutor da História humana e 
o homem como mero produto ou portador da vontade maior desse espírito, 
Marx postula o materialismo como base determinante da História e o homem 
como agente. Marx constrói este postulado a partir de um exame das relações 
jurídicas e das formas de organização do Estado; sobre essas, diz ele: “[...] 
não podem ser explicadas por si mesmas, nem pela chamada evolução 
geral do espírito humano; essas relações têm, ao contrário, suas raízes nas 
condições materiais de existência, em suas totalidades” (Marx, 2008, p. 45, 
grifos nossos). A partir daí Marx estabelece metodologicamente o primado da 
elaboração de categorias que superem os limites do ideal, isto é, das relações 
fenomênicas do espírito, concentrando-as na estrutura social determinada 
histórica e materialmente, a partir do sistema econômico subjacente, a qual 
ele denominou infraestrutura. Por outro lado, a ênfase marxista no fato 
econômico não exclui necessariamente as ideias ou os valores espirituais 
(superestrutura), mas os interpreta como categorias condicionadas pela 
estrutura material ou infraestrutura, ainda que estes pensamentos ou ideias 
visem modificar a realidade material da qual emergiram; de modo que é 
sempre em função das condições de vida que elas derivam.

Tomando como ponto de partida a infraestrutura determinante, 
Karl Marx (1996a; 1996b) examina o antagonismo socioeconômico entre 
capitalista e proletário, a partir da forma de existência material do Capital, 
isto é, o próprio meio de produção. Nesta relação entre capitalista e proletário 
evoca-se a necessidade de que o último “[...] aprenda a transferir seus ataques 
do próprio meio de produção para sua forma social de exploração” (Marx, 
1996b, p. 60). Neste movimento argumentativo, o sociólogo marca aqueles 
três momentos da dialética hegeliana, o da exteriorização (Entäußerung) 
e da conformação da consciência acerca da alienação (Entfremdung) do 
trabalho, e o reconhecimento (Anerkennung) do caráter dependente do 
monopólio do controle e distribuição sobre o modo de produção em relação 
à força produtiva.

E neste ponto, a fim de verificar a validade da proposição de 
Fanon (2008) a Hegel (1992), quanto a uma análise extensiva à dialética 
marxista e, por conseguinte, em seus desdobramentos à crítica de Hall 



437Eixo Roda, Belo Horizonte, v. 32, n. 4, p. 420-444, 2023

(2014) à identidade, a devida circunspecção a tais estruturas categoriais 
faz-se necessária, para efeito de nosso debate. De forma que, de um 
lado, temos a determinação das unidades das forças produtivas do 
capitalismo mercantilista baseadas no constructo moderno/colonial de raça 
[racialização], conforme assinalado por Aníbal Quijano (2005); de outro, 
a definição das relações materiais de produção baseados no processo de 
escravização, segundo preconizado por Eric Williams (1975). Por meio 
destas condicionantes histórica e economicamente dadas “[...] homens 
e mulheres originários da África”, afirma Achille Mbembe, “foram 
transformados em homens-objeto, homens-mercadoria e homens-moeda” 
(Mbembe, 2018, p. 13-14, grifo nosso). Sob este prisma e/a/o sujeite/a/o 
racializade/a/o não poderia ser tomade/a/o, segundo o esquema marxista, 
como força produtiva, mas identificade/a/o como meio de produção.

Podemos ir um pouco mais adiante e observar outro postulado 
marxista, dentro deste esquema que analisamos, pelo qual: “Quando um 
valor de uso sai do processo de trabalho como produto, outros valores de 
uso, produtos de processos anteriores de trabalho, entram nele como meios 
de produção” (Marx, 1996a, p. 300). De modo que, para o autor, um dado 
produto no mesmo modo de produção pode vir a servir tanto como meio de 
trabalho, quanto como matéria-prima. Assim, o negro provém, como bem 
semovente, do mercado de escravizados, e nele se insere como meio de 
produção de mais-valia, todavia não como força produtiva propriamente dita.

Patente está que, neste percurso da fenomenologia ao materialismo 
histórico, Marx (1996a; 1996b), transcendendo o argumento de Hegel 
(1992), foi incapaz, à semelhança daquele, de transcender a própria Europa 
e seu autocentramento em relação à localização de/ao Outre/a/o às margens 
do Ocidente, ratificando de uma forma ou de outra sua lógica, de modo 
que ao fim e ao cabo permanece irresoluta a interdição ao reconhecimento 
(Anerkennung) assinalada por Fanon (2008).

Há nisso uma injunção interpelativa e subjacente à hipótese de 
Stuart Hall (2014) quanto à possibilidade de uma supração do conceito 
identidade que se pretenda pelo método dialético. Se a referida operação 
se deva efetuar não ao nível da representação conceitual, mas ao 
nível paradigmático, é justamente o paradoxo figurado na imanência 
paradigmática da dialética que alicerça, em larga medida como pudemos 
inferir, sua inadequação à hipótese halliana. É por meio da intervenção 



438Eixo Roda, Belo Horizonte, v. 32, n. 4, p. 420-444, 2023

indireta do argumento de Fanon aos fundamentos marxistas da configuração 
da hipótese de Hall, que a necessidade de uma revisão metodológica se 
torna patente, e assim se justifica nosso interesse na posição de Fanon 
quanto ao interdito ao reconhecimento (Anerkennung). Nesse sentido, as 
contribuições das epistemologias decoloniais do Sul oferecem-nos um 
instrumento metodológico alternativo, proposto na Filosofia da libertação 
de Enrique Dussel (1986), o qual, em hipótese, demarcaria heuristicamente a 
possibilidade de ultrapassagem da aporia identificada por Fanon na dialética 
hegeliana e, por nós, alargada, de forma extensiva, àquela de viés marxista. 
Linda Alcoff (2016 [2011]), em artigo intitulado “An epistemology for 
the next revolution” – “Uma epistemologia para a próxima revolução” –, 
assinala para a possibilidade deste caminho metodológico a ser percorrido 
para pensarmos o conceito identidade, ao ponderar que:

A demanda para se ir além da dialética é baseada na convicção de 
que as abordagens dialéticas são inadequadas à realidade do trabalho 
vivo e às condições de opressão. O senso de inadequação é moral 
e político porque também é epistemológico; em outras palavras, a 
urgência política da analética é baseada na ideia de que alguma coisa 
sobre a perspectiva, a experiência e o conhecimento dos oprimidos 
não é reconhecida pelo discurso existente. O chamado político para 
a mudança de como desenvolvemos e avaliamos as teorias de justiça 
é baseado numa reivindicação de justiça: as teorias sociais existentes 
atualmente não se engajam significativamente com algumas das 
dificuldades mais críticas encaradas pelos pobres globais. A ideia 
da analética é conduzida por um projeto epistêmico: alcançar um 
amplo, mais abrangente e mais adequado entendimento de tudo o que 
está relacionado com a experiência daqueles cujas experiências são 
frequentemente ignoradas (Alcoff, 2016, p. 135).

O método dialético hegeliano-marxista, assinala Dussel (1986), 
falha, portanto, não só pelo seu jogo de oposições a serem provisoriamente 
superadas pelo reconhecimento (Anerkennung), tal como marcado Alcoff 
(2016) ao tomar o Outre/a/o como absolutamente outre/a/o; não se cogita 
que e/a/o Outre/a/o possa ser o negre/o, o índigene/a. A dialética não vai 
além do autocentramento europeu. De modo que um traço substancial do 
método dialético, é dado por uma metafísica da alteridade alicerçada na 
negatividade (Nichtigkeit) ontológica de/a/o Outre/a/o não-ocidental, de 
modo que não é negada pela contradição do processo dialético, mas ratificada 



439Eixo Roda, Belo Horizonte, v. 32, n. 4, p. 420-444, 2023

em sua lógica interna totalizante, a qual concebe a alteridade desde uma 
perspectiva ôntica (o escravizado). O método analético, enquanto superação 
da dialética, pretende-se também uma superação do limbo ontológico, 
projetando a questão para além da Totalidade ontológica (οντολογία) do 
Ocidente, auscultando e/a/o Outre/a/o externo àquela. Assim segundo Dussel 
(1986) a analética compreende a:

[...] um método (ou do domínio explícito das condições de 
possibilidade) que parte do outro enquanto livre, como um além do 
sistema da totalidade; que parte, então, de sua palavra, da revelação 
do outro e que con-fiado em sua palavra, atua, trabalha, serve, cria. O 
método dia-lético é a expansão dominadora da totalidade desde si; a 
passagem da potência para o ato de “o mesmo”. O método analético 
é a passagem ao justo crescimento da totalidade desde o outro e para 
“servi-lo” criativamente (Dussel, 1986, p. 196).

Ao contrário da dialética hegileano-marxista que opera por dupla 
negação, o método analético se dá mediante a incorporação a partir da 
alteridade, e não mais do Sujeito soberano expresso pelo signo do Ocidente 
cristão, configurando-se como prática dialógica e solidária. O procedimento 
metodológico analético consiste em três etapas ou momentos, assim 
definidos pelo autor: 1) o discurso filosófico parte da cotidianidade ôntica e 
dirigi-se dialeticamente e ontologicamente para o fundamento; 2) demonstra 
cientificamente, id est, epistemológica e apoditicamente, os entes como 
possibilidades existenciais (relação fundante do ontológico sobre o ôntico); 
e, 3) entre os entes há um que é irredutível a uma dedução do fundamento 
(cf. Dussel, 1986). O método analético, por esse triplo movimento, constitui-
se inicialmente como dialético, todavia superando sua lógica, promove um 
deslocamento da Totalidade ontológica ae/à/ao Outre/a/o como Outre/a/o, 
ou seja, a passagem de/a/o sujeite/a/o do lugar de Outridade ao lugar de 
Outre/a/o, demandando um compromisso ético com a palavra provocadora 
do Outre/a/o externo ao Ocidente.

À vista disso, propomos não apenas uma reelaboração dos termos 
inicialmente postos por Hall (2014) para pensarmos a hipótese de uma 
supressão da identidade pela analética dusseliana (Dussel, 1986), como 
a possibilidade de o conceito hipotético que teria emergido com o para-
digma interseccional, analogamente à analética que inicia a dialética e, 



440Eixo Roda, Belo Horizonte, v. 32, n. 4, p. 420-444, 2023

em seguida, realizando um movimento para além dela, superando-a, este 
conceito principie-se com identidade para avançar rumo à outra lógica.

Referências

AKOTIRENE, C. Interseccionalidade. São Paulo: Sueli Carneiro, Pólen, 
2019.
ALCOFF, L. M. Uma epistemologia para a próxima revolução. Sociedade 
e Estado. Brasília, n. 1, v. 31, jan./abr., 2016, p. 129-143. Disponível em: 
https://doi.org/10.1590/S0102-69922016000100007. Acesso: 13 dez. 2022.
ALVES, A. C.. A teoria literária como jogo. In: ALVES, M. C.; ALVES, A. C. 
(org.). Epistemologias e metodologias negras, descoloniais e antirracistas. 
Porto Alegre: Rede UNIDA, 2020, p. 35-50.
ANDRADE, F. R. de. Educação e a crise da autoridade. In: ANDRADE, F. 
R. Crise educacional e mundo pré-totalitário: a compreensão de Hannah 
Arendt. Teresina: EDUFPI, 2014, p. 171-188.
ARENDT, H. Sobre a violência. Tradução: André Duarte. Rio de Janeiro: 
Relume Dumará, 2001.
ARENDT, H. A tradição e a época moderna. In: ARENDT, H. Entre o 
passado e o futuro. Tradução: Mauro W. Barbosa. São Paulo: Perspectiva, 
2014, p. 28-42.
ARENDT, H. Que é autoridade? In: ARENDT, H. Entre o passado e o futuro. 
Tradução: Mauro W. Barbosa. São Paulo: Perspectiva, 2014, p. 127-187.
BISPO, E. F. Processos de crioulização no romance Um defeito de cor: 
as condições de possibilidade a uma identidade cultural latino-americana. 
Orientador: Alcione Correa Alves. Dissertação (Mestrado em Letras) – 
Universidade Federal do Piauí, 2017.
BHABHA, H. K. O local da cultura. Tradução: Myrian Ávila, Eliana 
Lourenço de Lima Reis, Gláucia Renate Gonçalves. 2. ed. Belo Horizonte: 
Editora UFMG, 2019.
CARMO FILHO, R. S. do; LOPES, S. A. T.; ALVES, A. C.. Canto dos 
desenraizados em Diário de um retorno ao país natal, de Aimé Césaire. 
In: COSTA, M. T. de A. Anais do X Congresso Internacional de Línguas e 
Literatura. 2022, p. 132-148. E-book.



441Eixo Roda, Belo Horizonte, v. 32, n. 4, p. 420-444, 2023

CARNEIRO, A. S. A construção do outro como não-ser como fundamento 
do ser. Tese (Doutorado em Educação), Universidade de São Paulo, São 
Paulo, 2005.
CARVALHO, J. C. B. de. Literatura e atitudes políticas: olhares sobre o 
feminino e antiescravismo na obra de Maria Firmina dos Reis. Dissertação 
(Mestrado em Letras) – Programa de pós-graduação em Letras, Universidade 
Federal do Piauí, 2018. Disponível em: https://drive.google.com/drive/
folders/12dtFCFkzJsfjKUAhBh_VviO7iFym8tyl. Acesso em: 12  maio 
2022. 
COLLINS, P. H. Pensamento feminista negro: conhecimento, consciência e 
a política do empoderamento. Tradução: Jamille Pinheiro Dias. São Paulo: 
Boitempo, 2019.
COLLINS, P. H.; BILGE, S. Interseccionalidade. Tradução: Rane Souza. 
São Paulo: Boitempo, 2021.
DE TILIO, R.; VIEIRA, M. de P. P. Sistemas não-binários de gênero e 
sexualidade. Revista DisSoL - Discurso, Sociedade e Linguagem. Pouso 
Alegre, ano VI, n. 13, jan/jun., 2021, p. 42-54. Disponível em: https://doi.
org/10.35501/dissol.vi13.835. Acesso em: 2 set. 2022.
DUSSEL, E. Filosofia da libertação: na América Latina. Tradução: Luiz 
João Gaio. São Paulo, Edições Loyola, s.d.
DUSSEL, E. Método para uma filosofia da libertação: superação analética 
da dialética hegeliana. Tradução: Jandir João Zanotelli. São Paulo: Edições 
Loyola, 1986.
EVARISTO, C. Luamanda. In: EVARISTO, C. Olhos d’água. 11 reimp. Rio 
de Janeiro: Pallas; Fundação Biblioteca Nacional, 2019, p. 59-64.
FANON, F. Pele negra, máscaras brancas. Tradução: Renato da Silveira. 
Salvador: EDUFBA, 2008.
FAUSTINO, D. M. A. “interdição do reconhecimento” em Frantz Fanon: 
a negação colonial, a dialética hegeliana e a apropriação calibanizada dos 
cânones ocidentais. Revista de Filosofia Aurora, Curitiba, v. 33, n. 59, 
mai./ago. 2021, p. 455-481. Disponível em: https://doi.org/10.7213/1980-
5934.33.059.DS07. Acesso em: 2 maio 2022.
GLISSANT, É. Le discours antillais. Paris: Gallimard, 1997.



442Eixo Roda, Belo Horizonte, v. 32, n. 4, p. 420-444, 2023

GLISSANT, É. Introdução a uma poética da diversidade. Tradução: Enilce 
do C. A. Rocha. Juiz de Fora: Editora da UFJF, 2005.
GLISSANT, É. O pensamento do tremor: la cohée du lamentin. Tradução: 
de Enilce do Carmo A. Rocha e Lucy Magalhães. Juiz de Fora: Gallimard/
Editora UFJF, 2014.
GLISSANT, É. Poética da relação. Tradução: Marcela Vieira, Eduardo Jorge 
de Oliveira. Rio de Janeiro: Bazar do Tempo, 2021.
HALL, S. Quem precisa de identidade? In: SILVA, T. T. da (org). Identidade 
e diferença: a perspectiva dos estudos culturais. Petrópolis: Vozes, 2000, p. 
103-133.
HALL, S. A identidade cultural na pós-modernidade. Tradução: Tomaz 
Tadeu da Silva e Guacira Lopes Louro. 12 ed. Rio de Janeiro: Lamparina: 
2020.
KILOMBA, G. Memórias da plantação: episódios de racismo cotidiano. 
Tradução: Jess Oliveira. Rio de Janeiro: Cobogó, 2019.
KUHN, T. S. A estrutura das revoluções científicas. Tradução: Beatriz 
Vianna Boeira e Nelson Boeira. 5. ed. São Paulo: Perspectiva, 1998.
LAZARSFELD, P. A tradução dos conceitos em índices. In: LAZARSFELD, 
P. A sociologia. Lisboa: Bertrand, 1974.
MARX, K. O Capital, v. 1.Tradução: Regis Barbosa. São Paulo: Nova 
Cultural, 1996a.
MARX, K. O Capital, v. 2. Tradução: Regis Barbosa. São Paulo: Nova 
Cultural, 1996b.
NASCIMENTO, t. da palavra queerlombo ao cuíerlombo da palavra. 
palavra, preta! poesia di dendê. 12 mar. 2018. Disponível em: da palavra 
queerlombo ao cuíerlombo da palavra | palavra, preta! (wordpress.com). 
Acesso em: 02 out. 2022.
MELO, L. A. N. de. Caliban ou uma fala contra-hegemônica: lugar de 
enunciação, fratura e escuta descolonial. Dissertação (Mestrado em Letras) – 
Programa de pós-graduação em Letras, Universidade Federal do Piauí, 2022. 
Disponível em: Dissertações 2022 - Google Drive. Acesso em: 24 nov. 2022.
MINAYO, M. C. de S. Análise qualitativa: teoria, passos e fidedignidade. 
Ciência & Saúde Coletiva, 17(3), 2012, p. 621-626. Disponível em: https://
doi.org/10.1590/S1413-81232012000300007. Acesso em: 10 set. 2022.



443Eixo Roda, Belo Horizonte, v. 32, n. 4, p. 420-444, 2023

NATÁLIA, L. Correntezas e outros estudos marinhos. Salvador: Ogum’s 
Toques Negros, 2015.
OLIVEIRA, C. S. de. Construção de identidades negras na contística de 
Cristiane Sobral. Dissertação (Mestrado em Letras) – Programa de pós-
graduação em Letras, Universidade Federal do Piauí, 2019. Disponível em: 
BANCO DE DISSERTAÇÕES - Google Drive. Acesso em: 12 maio 2022.
OLIVEIRA, C. S. de; ALVES, A. C. O “O tapete voador”, de Cristiane 
Sobral: o mérito ou as raízes?. Cerrados, Brasília, v. 30, n. 57, p. 19-33, 
dez. 2021. Disponível em: https://doi.org/10.26512/cerrados.v30i57.38237.
OLIVEIRA, L. A filosofia e o mundo contemporâneo: sobre ética e pós-
modernidade. In: Informe Econômico. Ano 11, n. 23, nov. 2010, p. 2-7.
PERISSINOTTO, R. M. Hannah Arendt, poder e a crítica da “tradição”. In: 
Lua Nova, n. 61, 2004, p. 115-138. Disponível em: https://doi.org/10.1590/
S0102-64452004000100007.
QUIJANO, A. Colonialidade do poder, eurocentrismo e América Latina. 
In: LANDER, E. (org.). A colonialidade do saber: eurocentrismo e ciências 
sociais. Perspectivas latino-americanas. Buenos Aires: CLACSO, 2005, p. 
117-142.
SILVA, A. N. O abandono divino e a tomada de consciência em Estela sem 
Deus, de Jeferson Tenório. LiterAfro, 28 Jul. 2021. Disponível em: Jeferson 
Tenório - Estela sem Deus - Literatura Afro-Brasileira (ufmg.br). Acesso 
em: 2 fev. 2022.
SILVA. M. do D. da C. Violência-resistência em “Duzu-Querença” e “Ana 
Davenga”, de Conceição Evaristo. Dissertação (Mestrado em Letras) – 
Programa de pós-graduação em Letras, Universidade Federal do Piauí, 
2017. Disponível em: Banco de dissertações - Google Drive. Acesso em: 
12 maio 2022.
STEVANIM, L. F. F. Sobre pontes e abismos: aproximações e conflitos entre 
os estudos culturais e a economia política da comunicação a partir da obra 
de Stuart Hall. Matrizes, v. 10, n. 3, set/dez, 2016, p. 173-186.
SPIVAK, G. A. Pode o subalterno falar?. Tradução: Sandra R. G. Almenda, 
Marcos P. Feitosa, André P. Feitosa. Belo Horizonte: Editora UFMG, 2010.
TENÓRIO, J. Estela sem Deus. Porto Alegre: Zouk, 2018.



444Eixo Roda, Belo Horizonte, v. 32, n. 4, p. 420-444, 2023

Data de submissão: 15/03/2023. Data de aprovação: 24/10/2023.

WILLIAMS, E. Capitalismo e escravidão. Tradução: e notas Carlos Nayfeld. 
Rev. téc. Ilmar Rohioff de Mattos. Introdução D. W. Brogan. Rio de Janeiro: 
1975, p. 07-34.



Eixo Roda, Belo Horizonte, v. 32, n. 4, p. 445-469, 2023
eISSN: 2358-9787 | DOI: 10.17851/2358-9787.32.4.445-469

Como é ser negro no brasil?: Uma análise do conto “Conluio das 
perdas”, de Luiz Silva Cuti, e da música “Negro drama”, dos 

Racionais MC’s

How Is Like to Be a Black Man in Brazil?: An Analysis of the Tale 
“Conluio Das Perdas”, by Luiz Silva Cuti, and the Song “Negro 

Drama”, by Racionais MC’s

Alba Valéria Niza Silva
Universidade Estadual de Montes Claros (Unimontes), Montes Claros, Minas Gerais / Brasil
albavniza@yahoo.com.br

http://orcid.org/0000-0002-8485-3929

Alysson Jorge Alves de Andrade
Universidade de Brasília (UnB), Brasília, Distrito Federal / Brasil
alysson-1997@hotmail.com

http://orcid.org/0000-0002-6965-9538

Resumo: O presente artigo visa pesquisar como é ser negro no Brasil, a partir de uma 
análise comparativa do conto “Conluio das Perdas”, de Luiz Silva Cuti, e da música “Negro 
Drama”, do Racionais MC’s. A metodologia utilizada foi a de cunho bibliográfico crítico-
teórico, dedutivo e analítico, além dos levantamentos de pesquisas com o intuito de mostrar 
como é ser negro no Brasil. O referencial teórico ancora-se no pressuposto que há, no 
Brasil, um racismo estrutural, tendo o aporte teórico de: Antonio Candido (2006), Edward 
Telles (2012), Silvio Luiz de Almeida (2019), Grada Kilomba (2019) e outros autores que 
pesquisam temáticas parecidas. A pesquisa foi realizada em quatro partes: Primeiramente, 
observamos que a representação da cidade de São Paulo no conto e na música representa uma 
cidade cheia de desafios para a vida de uma pessoa negra. Posteriormente, foi demonstrado 
que ser negro e a sua relação com a polícia aponta que há, no Brasil, um racismo estrutural 
que está presente nessa instituição. Em seguida, constatamos que há, de fato, uma pressão 
para que as pessoas negras alcancem uma ascensão social e econômica, mesmo com as 
enormes dificuldades que enfrentam diariamente. Por fim, defendemos que, em ambas as 
obras, ocorre um processo de autoafirmação e do orgulho de ser negro, visto que, ainda 
que em meio às dificuldades encontradas, ocasionadas pelo racismo estrutural, ser negro é 
resistir e ter força para combater o problema que assola a comunidade negra diariamente.
Palavras-chave: Conluio das Perdas; Luiz Silva Cuti; Negro Drama; Racionais MC’s; 
racismo estrutural.



446Eixo Roda, Belo Horizonte, v. 32, n. 4, p. 445-469, 2023

Abstract: The present article aims to analyze how it is like to be a black man in Brazil 
from an comparative analysis of the tale “Conluio das Perdas”, by Luiz Silva Cuti, and 
the song “Negro Drama”, by Racionais MC’s. The methodology used was bibliographic 
critical-theoretical, deductive and analytical, in addition to research carried out in order to 
show what is like to be a black man in Brazil. The theoretical framework is anchored in the 
assumption that, in Brazil, there is a structural racism, having the theoretical contribution 
of: Antonio Candido (2006), Edward Telles (2012), Silvio Luiz de Almeida (2019), Grada 
Kilomba (2019) and others authors that search for similar topics. First, we observe that 
the representation of the city of São Paulo in the tale and in the song shows a city full of 
challenges for the life of a black person. Later, it was demonstrated that being black and its 
relationship with the police shows that there is, in Brazil, a structural racism that is present 
within the institution of the police. Then, it was found that there is, in fact, pressure for black 
people to achieve social and economic ascension, even with the enormous difficulties they 
face on a daily basis. Finally, it was demonstrated that, in both works, there is a process 
of self-affirmation and pride in being black, since, despite the difficulties encountered, 
caused by structural racism, being black is being resistant and having the strength to fight 
this problem that plagues the black community daily.
Keywords: Conluio das Perdas; Luiz Silva Cuti; Negro Drama; Racionais MC’s; structural 
racism.

1 Introdução

É difícil traçar o ponto exato em que se iniciou a relação entre 
Literatura e Música, muitos teóricos afirmam que elas são artes irmãs, já que 
compartilham, em suas criações e/ou nascimentos, um ponto primordial e 
fundamental: a fala humana. Assim, com o passar dos anos, essas duas artes 
ora se aproximavam, ora se distanciavam, mas elas nunca deixaram de ser 
associadas e próximas devido a tamanha importância que essa relação tem.

Desse modo, há várias formas de estabelecer essa relação, no entanto, 
neste artigo, analisaremos a relação da literatura com uma letra de música, 
visando responder a seguinte pergunta: Como é ser negro no Brasil? Para 
isso, analisaremos, comparativamente, o conto “Conluio das Perdas”, do 
autor contemporâneo brasileiro Luiz Silva Cuti, e a letra da música “Negro 
Drama”, que integra o álbum, lançado em 2002, Nada como um dia após 
o outro dia, do grupo de rap brasileiro Racionais MC’s.

A metodologia utilizada será a de cunho bibliográfico crítico-teórico, 
dedutivo e analítico, além dos levantamentos de pesquisas visando mostrar 
como é ser negro no Brasil. Dessa forma, as fontes pesquisadas giraram em 



447Eixo Roda, Belo Horizonte, v. 32, n. 4, p. 445-469, 2023

torno do próprio conto escrito por Cuti, bem como a própria letra da música 
dos Racionais MC’s, com o auxílio de textos e de entrevista. O referencial 
teórico ancora-se no pressuposto que há, no Brasil, um racismo estrutural, 
com o aporte de: Antonio Candido (2006), Edward Telles (2012), Silvio Luiz 
de Almeida (2019), Grada Kilomba (2019) e outros autores que pesquisam 
temáticas parecidas.

2 Dos autores e suas artes

O conto de Cuti, pseudônimo de Luiz Silva, foi publicado a primeira 
vez no livro Contos Crespos em 2008 e representa a história de uma família 
que mora em São Paulo, retratando uma sequência de perdas sofridas pelo 
personagem-narrador. Dessa maneira, o conto expõe a vivência de uma 
família negra nesta cidade.

De acordo com José Luis Bubniak (2022), no artigo “A tendência 
historicista em contos de Cuti”, Cuti é um escritor muito ativo, “reconhecido 
tanto por seu trabalho artístico como por suas reflexões teóricas a respeito da 
literatura e da vida dos negros brasileiros (Bubniak, 2022, p. 301). Além de 
ser reconhecido pela escrita literária, o autor também é formado em Letras 
pela Universidade de São Paulo, mestre em Teoria da Literatura e doutor 
em Literatura Brasileira.

Cuti é bastante conhecido por sua militância, uma vez que é um dos 
criadores da série dos Cadernos Negros e também do grupo Quilombhoje, 
e, segundo Moema Parente Augel (2017), o autor “tematiza, em situações 
do cotidiano, as relações raciais e as questões daí decorrentes num Brasil 
onde o discurso hegemônico se proclama democraticamente livre da 
discriminação de natureza étnica” (Augel, 2017, p. 9). Dessa forma, na 
contemporaneidade, Cuti se coloca como um dos principais autores a falar, 
principalmente, sobre as questões que os negros enfrentam cotidianamente 
na sociedade, inserindo-se, a todo momento, como instrumento na luta 
encarada diariamente por toda a população negra no Brasil.

Em “Conluio das Perdas”, Cuti expõe uma sociedade “atual”, com 
o enfoque na realidade brasileira dos anos 1990/2000, abordando a relação 
do cotidiano de uma família negra. Sobre o termo cotidiano, Grada Kilomba 
(2019) afirma que:



448Eixo Roda, Belo Horizonte, v. 32, n. 4, p. 445-469, 2023

o termo “cotidiano” refere-se ao fato de que essas experiências não são 
pontuais. O racismo cotidiano não é um “ataque único” ou um “evento 
discreto”, mas sim uma “constelação de experiências de vida”, uma 
“exposição constante ao perigo”, um “padrão contínuo de abuso” 
que se repete incessantemente ao longo da biografia de alguém – no 
ônibus, no supermercado, em uma festa, no jantar, na família [no 
banco, na delegacia, na escola, no trabalho e, tantos outros lugares] 
(Kilomba, 2019, p. 80).

Então, conforme abordado pela autora, o cotidiano marca experiências 
que não são extraordinárias, mas corriqueiras na vida de qualquer pessoa, 
principalmente tratando-se de uma pessoa negra, visto que essa enfrenta, 
diariamente, episódios de racismo, o qual é, sobretudo, abordado por Cuti: 
o racismo cotidiano. Em consonância a esse pensamento, Maria Nazareth 
Soares Fonseca (2006) declara que:

Nos contos e poemas que Cuti vem publicando desde o início de 
sua carreira, os problemas dos afrodescendentes são enfrentados de 
frente. Muitos dos seus contos focalizam situações vividas por aquelas 
pessoas que tem de enfrentar diariamente o preconceito e estereótipos 
que circulam na sociedade brasileira (Fonseca et al., 2006, p. 122).

Assim, os contos de Cuti visam trabalhar com essa temática, uma 
vez que ele é um autor: “bastante comprometido e tem como um dos seus 
projetos a afirmação da consciência étnica negra. Seus textos procuram 
tratar da trajetória do negro brasileiro, dando sentidos positivos ao sintagma 
‘negro’ e afins” (Bubniak, 2022, p. 303).

O rap, abreviação de rhythm and poetry (ritmo e poesia) faz parte 
do movimento cultural do hip-hop, juntamente com o grafite e a dança. 
Segundo Marcus Rogério Salgado (2015), no artigo “Entre ritmo e poesia: 
rap e literatura oral urbana”:

No código genético, o rap traz um regime estético em que se 
entrelaçam som e palavra. Esse regime insere-se plenamente numa 
tradição cultural de matriz africana na qual se verifica a sobrevivência 
das formas orais de literatura. É nesse sentido que o rap se afirma 
como ponto de convergência entre inúmeras manifestações culturais 
africanas e afro-americanas nas quais esses dois elementos – som 
e palavra, ritmo e poesia – se articulam de forma a gerar canções, 
narrativas, poemas etc. (Salgado, 2015, p. 151).



449Eixo Roda, Belo Horizonte, v. 32, n. 4, p. 445-469, 2023

Dessa maneira, o rap é um dos pontos de encontro entre música, 
letra, poesia e performance. A matriz africana evidencia a importância 
do gênero para as formas orais da literatura, fazendo com que o rap 
assuma papel fundamental na “sobrevivência” dos povos e de sua cultura 
atualmente, pautado, principalmente, na oralidade, dado que ele, conforme 
afirma Salgado (2015), torna-se um ponto de convergência de diversas 
manifestações culturais de matrizes africanas com base, sempre, no ritmo 
e na poesia. Assim, o rap, muitas vezes, tem como temas o sofrimento de 
pessoas marginalizadas, com assuntos, que integram, infelizmente, a vivência 
negra no Brasil, tais como: racismo, violência, morte e denúncia racial.

Nesse sentido, Petrônio Domingues (2007) declara que os adeptos 
do rap “procuram resgatar a autoestima do negro, com campanhas do 
tipo: Negro sim, Negro 100%, e ainda se esforçam por difundir o estilo 
sonoro do rap, música cujas letras de protesto combinam denúncia racial 
e social” (Domingues, 2007, p. 119), mostrando que o rap, para os negros, 
é uma das formas, juntamente com a literatura, de discursar contra uma 
sociedade racista.

Em consonância com esse pensamento, Salgado (2015) declara que:

No plano discursivo, as letras de rap tematizam, em sua esmagadora 
maioria, o problema da violência e sua representação, ambos 
diretamente ligados à experiência urbana nas metrópoles brasileiras. 
Nesse sentido, lidar esteticamente com a violência não é prerrogativa 
do rap, e sim tendência verificada também na literatura e no cinema 
(Salgado, 2015, p. 154).

É nesse contexto, em busca dessa luta pela representação, que o 
grupo Racionais MC’s foi formado no ano de 1988 por Mano Brown, Ice 
Blue, Edi Rock e KL Jay. Segundo Maik Antunes (2018) no livro A cor e 
a fúria: uma análise do discurso racial dos Racionais MC’s, o intuito da 
formação do grupo é, sobretudo, lutar contra as desigualdades, uma vez que 
o grupo é constituído, em boa parte, de músicos oriundos das periferias de 
São Paulo. Acerca dessa criação, Antunes (2018) afirma que:

Percebendo-se excluídos, sobretudo, por motivos raciais, seria 
igualmente através da raça – e em nome da mesma – que, uma vez 
autodeclarando-se os “quatros pretos mais perigosos do Brasil”, 
Mano Brown, Ice Blue, Edi Rock e KL Jay sustentariam um discurso 



450Eixo Roda, Belo Horizonte, v. 32, n. 4, p. 445-469, 2023

marcado tanto por denúncias e convocações à luta quanto por 
mensagens de orgulho, autoconfiança e fé (Antunes, 2018, p. 18).

Por meio de suas letras, o grupo incentivava e exaltava a negritude 
dos negros-brasileiros, além da constante denúncia contra as desigualdades 
vivenciadas por esses povos. Dessa forma, o grupo “conquistou, sobretudo 
através do sucesso inesperado do disco Sobrevivendo ao Inferno – produzido 
e lançado de forma independente no final de 1997 –, atenção considerável por 
parte da sociedade brasileira” (Antunes, 2018, p. 70), visto que ingressaram 
nas grandes mídias da época, possibilitando que as suas músicas, juntamente 
com seus temas, entrassem nas casas dos brasileiros, principalmente, da 
população jovem negra-brasileira que tanto precisava de representatividade, 
sobretudo, no meio artístico. Com o sucesso do grupo, os temas e a realidade 
brasileira começaram a ser expostos, já que um grupo negro obteve voz para 
combater e denunciar as atrocidades e os desafios vivenciados diariamente 
por negros e negras em solo brasileiro.

3 De que eles falavam? A realidade brasileira no século XX

A fim de adentrar na discussão sobre o que o conto “Conluio das 
Perdas”, do Cuti, e a letra da música “Negro Drama”, dos Racionais 
MC’s abordaram, apresentaremos, de maneira breve, como era a realidade 
brasileira na época que ambos foram publicados e/ou lançados. No entanto, 
para isso, discorreremos, brevemente, acerca de raça e de racismo.

3.1 Raça e racismo

De acordo com Silvio Luiz de Almeida (2019), no livro Racismo 
Estrutural, a etimologia do termo “raça” é bastante controversa, no entanto, 
pode-se afirmar com segurança que o termo e seu significado sempre 
estiveram, de alguma maneira, ligados ao ato de estabelecer classificações, 
que, em primeiro momento, foram sobre plantas e animais e, mais tarde, 
passou a estabelecer essas classificações entre seres humanos.

Para o mesmo autor, o termo não é estático, visto que seu sentido está 
rigorosamente atrelado às circunstâncias históricas em que esse é utilizado. 
Essas circunstâncias fazem com que, por trás da compreensão de raça, haja 
poder, conflito e decisão, o que torna o conceito relacional e histórico. Dessa 



451Eixo Roda, Belo Horizonte, v. 32, n. 4, p. 445-469, 2023

maneira, de acordo Almeida (2019), a história das raças é uma história de 
constituição econômica e política das sociedades contemporâneas.

A noção de que raça está atrelada ao contexto histórico, econômico e 
político é importante, porque essa foi utilizada, como ponto de partida, até 
para guerras, como a Segunda Guerra Mundial. Além disso, essa concepção 
é usada, continuamente, como argumento de pessoas racistas e/ou com 
falas e ações racistas, a fim de naturalizar desigualdades e legitimar uma 
segregação de pessoas, impedindo, certos grupos, a terem voz na construção 
político-social da sociedade, conforme declara Almeida (2019):

Ainda que hoje seja quase um lugar-comum a afirmação de que 
a antropologia surgida no início do século XX e a biologia – 
especialmente a partir do sequenciamento do genoma – tenham há 
muito demonstrado que não existem diferenças biológicas ou culturais 
que justifiquem um tratamento discriminatório entre seres humanos, 
o fato é que a noção de raça ainda é um fator político importante, 
utilizado para naturalizar desigualdades e legitimar a segregação e 
o genocídio de grupos sociologicamente considerados minoritários 
(Almeida, 2019, p. 22).

Assim, perpetuar o conceito de que há uma raça superior a outra é 
vital para aqueles que querem manter uma espécie de controle político e 
social, além de subjugar povos minoritários, visando manter o domínio e 
impedir uma ascensão social destes grupos, naturalizando a desigualdade 
como se fosse algo já destinado a esses grupos.

Então, surge o conceito de racismo, preconceito racial e discriminação 
racial, e os encontraremos tanto no conto como na música em análise. Sobre 
racismo, Almeida (2019) afirma que:

O racismo é uma forma sistemática de discriminação que tem a raça 
como fundamento, e que se manifesta por meio de práticas conscientes 
ou inconscientes que culminam em desvantagens ou privilégios para 
indivíduos, a depender do grupo racial ao qual pertençam (Almeida, 
2019, p. 22). 

Acerca do preconceito racial, o autor declara que este baseia-se em 
estereótipos acerca de indivíduos pertencentes a um grupo racializado, 
podendo resultar ou não em práticas discriminatórias. Já sobre a discriminação 



452Eixo Roda, Belo Horizonte, v. 32, n. 4, p. 445-469, 2023

racial, o autor diz que: “é a atribuição de tratamento a membros de grupos 
racialmente identificados” (Almeida, 2019, p. 23).

Desse modo, compreende-se que esses conceitos são intrinsicamente 
relacionados, e que o racismo é manifestado, muitas vezes, como 
discriminação racial, articulando-se, também, com a segregação racial. O 
racismo, como se relaciona com os contextos econômicos, políticos e sociais 
na visão de Almeida (2019), será estrutural, uma vez que “instituições são 
racistas porque a sociedade é racista” (Almeida, 2019, p. 31), ou seja, o 
racismo será um resultado da própria estrutura social, desde as relações 
políticas, jurídicas, sociais e, até mesmo, familiares. Nessa perspectiva, o 
racismo e os atos racistas foram normalizados na sociedade contemporânea 
por meio de ações cotidianas, já que o racismo encontra-se em todos os 
setores do ordenado social. Assim, parafraseando Mano Brown: fora do 
mundo dos negros, o resto é branco.

3.2 A realidade brasileira

O racismo, como discutimos no tópico anterior, é estrutural, pois 
está presente em cada organização da sociedade, mas quais eram os 
acontecimentos relacionados a essa questão no início dos anos 2000? 
Segundo pesquisa divulgada pela Rede Nossa SP e pelo Ibope Inteligência 
em 2020, 83% da população de São Paulo considera que o racismo aumentou 
ou se manteve durante os últimos 10 anos. Estes dados mostram que, desde 
a primeira década dos anos 2000, o racismo e a discriminação racial têm 
aumentado em solo paulista. Essa informação é importante, porque o conto 
e a letra da música ocorrem em São Paulo.

Um reflexo dessa questão é o número de negros mortos em 
decorrência de ações policiais, já que é quase três vezes maior que o 
número registrado de pessoas brancas, conforme mostra pesquisa feita 
pela Universidade Federal de São Carlos – UFSCar, publicada em 2014. 
Em consonância com esses dados, de acordo com Jacqueline Sinhoretto 
e Danilo de Souza Morais (2018), no artigo “Violência e Racismo: novas 
faces de uma afinidade reiterada”, o número de pessoas negras assassinadas 
é muito superior ao de brancos assassinados:

Mais de 270 mil pessoas negras foram assassinadas entre 2002 e 
2010 (mais de 30 mil ao ano) no Brasil, o que indica um patamar de 
violência fatal muito superior ao da maioria dos países do mundo, 



453Eixo Roda, Belo Horizonte, v. 32, n. 4, p. 445-469, 2023

incluindo os que sofrem conflitos armados declarados. Os números 
globais de homicídio no período mudaram pouco, mas a análise 
da componente racial afasta a imagem de estabilidade, posto que 
o número de assassinatos de brancos declinou, e o número de 
assassinatos de negros aumentou. Houve queda de 24,8% da taxa 
de homicídios brancos e aumento de 5,6% da taxa de homicídios 
negros. No início da série analisada, morriam 65,4% mais negros do 
que brancos, e essa desigualdade aumentou para 132,4% em 2010 
(Sinhoretto; Morais, 2018, p. 17).

Dados sobre a discriminação racial são também importantes, e 
uma pesquisa encomendada pelo Grupo Carrefour Brasil constatou que 
61% da população brasileira já viram negros sendo discriminados em 
estabelecimentos comerciais, tais como: shoppings, lojas e supermercados. 
A mesma pesquisa mostra que esse índice aumenta para a população que 
se considera negra, sendo de 71%.

Estes dados além de mostrar a discrepância no tratamento de pessoas 
negras e de indivíduos brancos, evidenciam a discriminação racial e o 
racismo sofridos por toda a população negra no Brasil, ocasionando, em 
solo brasileiro, dois tipos de desigualdade: uma social e outra racial. Em 
relação a isso, o rapper Mano Brown, em entrevista à Sérgio Kalili (1998), 
afirmou que:

Por mais que você queira falar que não, falar que o Brasil é um país 
igual, que o problema aqui é social... não é assim, mano, tá ligado? Se 
você é um cara que tem origem negra, é foda você andar na rua com 
roupa boa, com um carro bom – os caras crescem o olho mesmo direto, 
crescem o olho em mim, me param direto [...] O cara ser branco, tá 
vestido numa farda trabalhando, e você preto com carro bom? O 
cara não se conforma com isso. O racismo já está na mentalidade do 
brasileiro (Kalili, 1998, p. 18).

Assim, para Mano Brown, o racismo também é estrutural, uma 
vez que já está inserido na mentalidade do brasileiro, e é justamente essa 
mentalidade que é mostrada diariamente em todas as estruturas sociais, 
fazendo com que o racismo, o preconceito racial e a discriminação racial 
aumentem nos últimos tempos. É claro que a luta do movimento negro, a 
escrita de autores negro-brasileiros como o Cuti e o lançamento de músicas 
como as do grupo Racionais MC’s, trouxeram o holofote destas questões.



454Eixo Roda, Belo Horizonte, v. 32, n. 4, p. 445-469, 2023

É cada vez mais comum discutir sobre racismo. Hoje em dia, 
os termos são amplamente pesquisados e estudados nas escolas e nas 
universidades, uma vez que essa discussão é extremamente significante 
para todo o contexto político, histórico, social e econômico no Brasil, fato 
que é apontado por Edward Telles (2012):

A raça é um fator marcante para a exclusão social, criando uma 
estrutura de classes na qual os negros são mantidos nos níveis mais 
baixos. A classe e a raça tornam-se, então, significantes [signifiers] 
de status fundamentais em uma sociedade com consciência de status. 
Hierarquias raciais ou de classe estão codificadas em regras informais 
de interação social e são consideradas naturais. Nelas o status de 
uma pessoa ou sua posição na hierarquia garantem maiores direitos 
e privilégios. Ambos os fatores, claramente limitam a mobilidade e a 
aceitação social (Telles, 2012, p. 183).

Então, a discussão sobre esse tema se torna relevante para entender 
o porquê que a população negra sofre tanto com racismo, uma vez que 
a raça é um fator marcante para a exclusão social que há hoje no Brasil. 
Nesse sentido, o negro é visto como inferior em toda a estrutura social. 
Compreender e discutir essa questão amplamente é extremamente vital 
para que haja uma reversão nesse quadro de normalização do racismo e da 
discriminação racial, visto que ambas são aceitas e legitimadas ao longo 
de toda a construção política, social, histórica e econômica no Brasil. Toda 
essa discussão mostra que ser negro no Brasil significa encarar uma luta 
constante, tanto para ser aceito em determinados espaços sociais quanto 
para a sobrevivência.

4 Como é ser negro no Brasil?: análise do conto “Conluio das Perdas”, 
de Cuti, e da letra da música “Negro Drama”, dos Racionais MC’s

No Brasil, desde o início do século XX, houve um aumento 
significativo na produção de produtos artísticos-culturais, realizados no 
Brasil, voltados a população negra, baseando-se em uma perspectiva que visa 
falar e tematizar a vida no espaço urbano, em geral, nas metrópoles brasileiras. 
Em consonância a esse aspecto, Renato Cordeiro Gomes (2012) afirma que 
essas manifestações artísticas-culturais “tematizam e dramatizam a espessura 
do espaço urbano, ou seja, as formas de violência que se manifestam nas 



455Eixo Roda, Belo Horizonte, v. 32, n. 4, p. 445-469, 2023

cidades e as modalidades com que esse fenômeno é apresentado” (Gomes, 
2012, p. 76), assim, muitas representações abordam a vida nesses espaços 
urbanos, principalmente as manifestações de autoria negra, como acontece 
no conto do Cuti e na letra da música dos Racionais MC’s.

Considerando a abordagem aqui utilizada, convém discorrer um 
pouco sobre o processo de realização de uma obra e sua relação com a 
sociedade, uma vez que a literatura é, quase sempre, fruto do próprio 
meio da sociedade, estabelecendo-se, também, como uma das estruturas 
sociais. Acerca do processo de produção, Antonio Candido (2006), no livro 
Literatura e Sociedade, afirma que existem quatro momentos de produção de 
uma obra artística: “a) o artista, sob o impulso de uma necessidade interior, 
orienta-o segundo os padrões da sua época, b) escolhe certos temas, c) usa 
certas formas e d) a síntese resultante age sobre o meio” (Candido, 2006, p. 
31), dessa forma, o processo de produção de uma obra estará relacionado 
com o meio social no qual o artista está inserido, podendo ou não, abordar 
assuntos sociais de sua época.

Dessa maneira, Cuti, ao escrever o seu conto, escolheu o gênero e os 
temas que iria abordar de acordo com a sua própria vivência, resultando em 
uma obra artística que representa a realidade de muitas pessoas negras no 
Brasil no início do século XX e, até mesmo, atualmente. Já o rap, segundo 
Salgado (2015). “mantem-se, contudo, como uma linguagem que pode 
ser considerada uma extensão de algumas ideias em circulação entre os 
pensadores negros ao redor do mundo” (Salgado, 2015, p. 153), fazendo com 
que, várias vezes, o rapper se manifeste de acordo com esses pensamentos, 
fato que é comprovado pela relação do grupo Racionais MC’s com as ideias 
de Malcolm X, um dos porta-vozes da luta pelos direitos da população negra.

Então, tanto os ideais da escrita e escolha por Cuti como os ideais 
propagados pelo rap, na figura do grupo Racionais MC’s, por meio da 
letra da música “Negro Drama”, irão convergir e se relacionar em temas 
parecidos, tais como: a relação do negro com a cidade de São Paulo; a 
ação da polícia em relação ao negro; a necessidade e a pressão de ascender 
socialmente e economicamente; a autoafirmação do orgulho de sua própria 
cor e seus traços. Todos esses pontos são abordados de maneiras distintas 
em ambas as obras.

É importante ressaltar que, enquanto na letra da música a palavra 
“negro” ou “negra” é citada 13 (treze) vezes, no conto “Conluio das Perdas”, 



456Eixo Roda, Belo Horizonte, v. 32, n. 4, p. 445-469, 2023

do Cuti, não há a menção da palavra “negro” e, tampouco, a palavra “negra”. 
Sendo assim, o autor teve a brilhante capacidade de apresentar ao leitor, 
por meio dos acontecimentos no conto e do racismo estrutural que há no 
Brasil, que a família do personagem-narrador seria negra.

4.1 Ser negro na cidade “grande”

A cidade de São Paulo terá participação fundamental na construção 
de ambas as obras, uma vez que São Paulo, conforme mostramos 
anteriormente, é uma das grandes cidades em que o crescimento do racismo 
e da discriminação racial teve um aumento exponencial. Além disso, até 
o clima é importante na análise de ambas as obras. No início do conto, o 
personagem-narrador faz questão de descrever o clima da grande cidade 
de São Paulo:

Gotas de chuva unidas serpenteiam brilhantes na vidraça. O frio da 
tarde começa a manipular suas agulhas de arrepio. É um frio fora de 
hora. É só a noite enxugar as lágrimas, o calor volta com toda a sua 
energia. Mais que nunca, preciso do tempo aberto, de perspectiva 
espacial, de horizonte, de estrelas ao longe. Fico aqui curtindo 
saudade, saudade de quem retorna às minhas próprias raízes e, ao 
mesmo tempo, me abandona nesta São Paulo de tantos sonhos e 
decepções (Cuti, 2017, p. 137).

A descrição do clima da cidade dá o tom de toda a construção narrativa 
do conto, dado que, ao descrever o clima, o autor, consequentemente, 
apresenta ao leitor a imagem de uma cena triste e melancólica: de gotas 
chuvas caindo em uma vidraça. Geralmente, uma descrição como a fornecida 
pelo personagem-narrador, refere-se a uma cena na qual o personagem fixa 
seu olhar na janela (vidraça) e rememora um tempo anterior, demonstrando 
a saudade de algo e/ou alguém. Esse fator é importante na continuidade da 
descrição, pois após citar a descrição, o personagem-narrador diz que está 
com saudades de alguém.

A relação da dualidade do clima “frio” e “calor”, bem como o “sol” e 
a “chuva” são importantes na construção da narrativa do conto, visto que o 
personagem-narrador infere que está triste e que precisa de uma renovação, 
ou seja, de um tempo aberto. Dessa maneira, o termo “perspectiva espacial” 
se torna relevante, dado que ele necessita de um novo lugar e de um novo 
espaço, fugindo, assim, da tristeza que o assola na grande cidade de São Paulo.



457Eixo Roda, Belo Horizonte, v. 32, n. 4, p. 445-469, 2023

É válido ressaltar que, no trecho analisado, percebe-se que o 
personagem-narrador não é natural de São Paulo, uma vez que fala sobre 
um retorno às suas raízes por outra pessoa (o seu filho, Malcolm), que, em 
sua visão, o abandonou na São Paulo de muitos sonhos e decepções.

Sobre o racismo e o preconceito sofrido em São Paulo, o personagem-
narrador afirma que:

Havia, sim, vivido alguns vexames do tipo: pai da namorada, ao me 
conhecer, impede o namoro; ser barrado em porta de prédio ou me 
indicarem o elevador de serviço quando eu era visita; não ser servido 
em restaurante ou tomar chá-de-cadeira; ser preso por vadiagem, 
mesmo com a carteira de trabalho assinada... (Cuti, 2017, p. 137).

Então, percebemos o racismo estrutural na fala do personagem-
narrador, citando as várias formas que sofreu racismo e discriminação racial, 
que vão desde ser barrado em porta de prédio, até ser preso por “vadiagem” 
mesmo estando com a carteira de trabalho assinada, mostrando, dessa forma, 
a realidade de ser negro na Cidade de São Paulo. Essa abordagem mostra 
o estilo de escrita do autor, conforme afirma Bubniak (2022, p. 302): “Sua 
literatura é vista como a de um intelectual que luta por diversas formas de 
emancipação dos afro-brasileiros, funcionando como um instrumento de 
conscientização e resgate cultural e moral”.

Quando o autor insere, no conto, outro município – Salvador –, a 
perspectiva espacial, mais uma vez, torna-se o centro da narrativa, sobretudo 
quando o Malcolm, filho do personagem-narrador, começa a morar na cidade 
natal de seu pai: “Por fim, se foi para Salvador, onde eu nasci, mas não tinha 
parente algum, nem amigos” (Cuti, 2017, p. 139). Assim, Malcolm vai buscar 
as raízes de seu pai e encontra, em Salvador, uma aceitação totalmente 
diferente do que tinha em São Paulo: “Pai, hoje eu colei lá no Curuzu. Fui 
para a saída do Ilê Ayê! Rolou um axé, senti maior energia. Mesmo com a 
miséria que tem aqui, os caras representam mesmo o nosso pessoal” (Cuti, 
2017, p. 139), mostrando que a dualidade entre as cidades apontadas no 
conto pode ser resumida da seguinte forma: São Paulo e a rejeição por ser 
negro x Salvador e a aceitação da negritude.

Após perceber o quão bem o seu filho está em sua cidade natal, o 
personagem-narrador, ao final do conto, diz que: “A chuva passou. Estrelas 
lantejoulam o céu. O calor vai voltar” (Cuti, 2017, p. 140), mostrando que 



458Eixo Roda, Belo Horizonte, v. 32, n. 4, p. 445-469, 2023

existe uma esperança dele alcançar a felicidade com o passar da chuva 
(tristeza) e a chegada do calor (felicidade). Contudo, vale ressaltar que a 
sua esperança é mediante ao seu filho abraçar os aspectos de sua negritude 
em um contexto social que o aprecia.

Portanto, Cuti (2017), por meio da representação das cidades, aponta 
a diferença que é ser negro em um lugar no qual o racismo e a discriminação 
são constantes (chuva), e a diferença que é ser negro em uma cidade em 
que o racismo e a discriminação são menos frequentes, dando esperança e 
felicidade (calor) ao personagem-narrador, ao perceber que seu filho está bem.

A representação de como é ser negro na cidade “grande” acontece 
da seguinte forma em “Negro Drama”, dos Racionais MC’s:

Daria um filme
Uma negra e uma criança nos braços
Solitária na floresta de concreto e aço
Veja, olha outra vez o rosto na multidão
A multidão é um monstro, sem rosto e coração
Ei, São Paulo, terra de arranha-céu
A garoa rasga a carne, é a Torre de Babel
Família brasileira, dois contra o mundo
Mãe solteira de um promissor vagabundo.
(Nada [...], 2002)

O trecho realiza a construção da imagem de uma família negra 
sofrendo na cidade de São Paulo, ao dizer que ela estaria sozinha na floresta 
de concreto e aço, sendo que a capital é conhecida, justamente, por sua 
imensidão de prédios, fator que é abordado em sequência ao se referir à 
São Paulo como “terra de arranha-céu”. Além disso, o termo “floresta” dá a 
entender que o lugar é desconhecido por quem habita, não sabendo, muitas 
vezes, o perigo e os desafios que irão enfrentar.

A imagem dada pelo grupo de rap é importante, pois, como no conto 
de Cuti (2017), refere-se a uma imagem de uma família negra em estado de 
tristeza e perdidos na grande São Paulo. Na parte que cita o clima, pode-se 
observar uma maneira mais “radical”, citando que a “garoa rasga a carne”, 
ou seja, remete à situação da própria realidade que esta família enfrenta na 
cidade, fazendo alusão à dor vivenciada.

A cena de uma mãe negra abandonada com a missão de cuidar de 
seu filho é bastante comum na periferia de São Paulo, e, conforme relatado 



459Eixo Roda, Belo Horizonte, v. 32, n. 4, p. 445-469, 2023

na letra musical, a condição racial e social se faz muito importante, porque, 
na maioria das vezes, as famílias negras têm que lutar pela sobrevivência 
dentro desse contexto, dando a ideia de que são eles contra o mundo, como 
mostra o trecho “família brasileira, dois contra o mundo”.

Assim, ser negro em São Paulo, principalmente nas famílias 
periféricas, perpassa por uma constante luta pela sobrevivência, visto que, ao 
nascer, a criança, segundo a letra da música, já é um “promissor vagabundo”, 
ou seja, já tem o seu futuro em cheque desde o seu nascimento por causa do 
racismo instaurado nas estruturas sociais. Em outro trecho, este pensamento 
se torna mais evidente:

O drama da cadeia e favela
Túmulo, sangue, sirene, choros e velas
Passageiro do Brasil, São Paulo, agonia
Que sobrevivem em meio às honras e covardias
Periferias, vielas, cortiços
Você deve tá pensando: O que você tem a ver com isso?
(Nada [...], 2002)

Nota-se que o drama enfrentado pelo negro em São Paulo está 
permeado do receio da prisão e da morte, por isso, o indivíduo negro busca 
a sua sobrevivência em meio a tantas covardias que sofre diariamente. 
Nessa perspectiva, a letra musical aponta e ressalta o racismo estrutural 
que há na cidade.

4.2 Ser negro e sua relação com a polícia

Percebe-se o racismo estrutural que está presente nas grandes cidades 
principalmente no interior de algumas instituições importantes, como a 
polícia. Conforme os levantamentos das pesquisas informadas anteriormente, 
há, no Brasil, principalmente nas metrópoles, um maior número de 
ocorrências registradas contra pessoas negras que pessoas brancas, bem 
como há um crescente número de casos de racismo envolvendo pessoas 
negras e a sua relação com a polícia. Esses fatores também são abordados 
por Cuti (2017) e pelo Racionais MC’s (2002).

Em “Conluio das Perdas”, o ápice do conto representa justamente 
uma situação que Malcolm, filho do personagem-narrador, enfrentou ao 
presenciar um assalto a um banco da cidade de São Paulo:



460Eixo Roda, Belo Horizonte, v. 32, n. 4, p. 445-469, 2023

Entretanto, antes que ele pegasse a senha e sentasse para aguardar 
o atendimento, dois indivíduos muito bem trajados adentraram o 
banco sem que a porta travasse, renderam o segurança e atingiram 
com um tiro o colega deste, que estava ao fundo e tentara reagir. Um 
dos invasores deu o grito, depois de ambos se encapuzarem: Isso 
é um assalto! Todo mundo deitado no chão com a mão na cabeça! 
Cerca de dez pessoas, incluindo funcionários, ouviram, durante 
cinco minutos, ameaças de morte de outros dois ladrões que já haviam 
invadido o local, também com os rostos cobertos e portando cada 
qual uma metralhadora, enquanto os dois primeiros, com pistolas em 
punho, faziam a coleta nos três caixas. Um bandido fora da agência, 
trajando uniforme de segurança, afastava os clientes alegando estar o 
sistema em manutenção e haver falta de energia. Alguém desconfiou e 
logo a viatura em serviço na região foi acionada. Quando a quadrilha 
encetava a sua fuga, foi surpreendida, na saída. Houve tiroteio, os 
assaltantes retornaram para o interior do banco, ficando um deles de 
bruços após ter sido baleado (Cuti, 2017, p. 139).

A narrativa, contada pelo pai de Malcolm, descreve o terror de uma 
situação aterrorizante como essa, no entanto, tão aterrorizante quanto foi o 
que aconteceu a seguir:

Pai – me contou Malcolm – eu vi tudo. Eles me pularam três vezes. 
Uma, quando entraram. Outra, quando tentaram sair e, depois, 
quando retornaram. Eu estava com a cabeça debaixo de uma 
cadeira, o rosto voltado para a porta e o resto do corpo para fora. 
Um deles, quando estavam tentando fugir, pisou nas minhas costas. 
Quando tiveram de voltar, um outro caiu em cima das minhas pernas 
e a arma dele – uma metralhadora pequena – veio parar próxima 
do meu cotovelo, depois de bater no meu ombro esquerdo. O cara 
agonizava. Foram muitos tiros, vidros estilhaçados e uma gritaria 
geral. Os policiais nem consideraram que havia reféns dentro do 
banco. Tentei me encolher, mas o peso do homem em cima das minhas 
pernas travou meus movimentos. De repente a artilharia parou. O que 
se ouviu naquele instante foi o som de muitas sirenes, choros e gritos 
histéricos. Eu tremia e suava frio. Aí, houve mais dois tiros. Acho que 
devem ter sido esses que mataram o segurança, aquele que tinha me 
barrado. Ele tentou reagir mesmo tendo sido algemado pelos ladrões. 
Então, eu consegui, num impulso, me encolher e fiquei na posição 
fetal. Só que, quando eu fiz isso, a arma caída ficou mais perto de 
mim. Fechei os olhos. Foi então que me deu uma crise de choro e a 
minha tremedeira aumentou. Houve, a partir daí, muitos outros tiros. 



461Eixo Roda, Belo Horizonte, v. 32, n. 4, p. 445-469, 2023

Depois parou tudo, só ficando gemidos. Demorou um tempo assim. 
Aí, os policiais entraram falando alto, até que senti passos perto e 
escutei: “Esse daí não mata não! Esse a gente leva.” Recebi um forte 
chute na coxa e agarram minhas mãos que cobriam a cabeça e me 
algemaram (Cuti, 2017, p. 139).

O relato de Malcolm mostra uma realidade absurda que, infelizmente, 
acontece diariamente em nossa sociedade. O negro ser compreendido 
como bandido e vagabundo é uma concepção comum e racista por parte 
da sociedade, especificamente, em uma instituição como a polícia, como 
representa o conto.

A violência sofrida por Malcolm ultrapassa à situação aterrorizante 
do próprio acontecimento do assalto ao banco, que já é traumatizante por si 
só, chegando a uma nova situação para o adolescente: estar no lugar errado, 
na hora errada, conforme declara o personagem-narrador “Não fosse aquela 
história de “hora errada em lugar errado”, talvez eu tivesse a sua companhia, 
ainda por muitos anos, a meu lado” (Cuti, 2017, p. 137). No entanto, se faz 
necessário o questionamento de que, se fosse uma pessoa branca no lugar de 
Malcolm, ela seria confundida como um dos assaltantes? A resposta provável 
e óbvia é que não, tanto que a única pessoa que a polícia confundira como 
assaltante foi o jovem negro periférico.

Dessa maneira, ser negro e a relação com a polícia denota, de acordo 
com o conto, uma violência estruturada dentro dessa instituição, visto que 
ela enxerga, muitas vezes, o negro como vagabundo e bandido. Nessa 
perspectiva, Lélia Gonzalez (2020), diz que:

a primeira coisa que a gente percebe [quando se fala de] racismo é 
que todo mundo acha que é natural. Que negro tem mais é que viver 
na miséria [...] porque ele tem umas qualidades que não estão com 
nada: irresponsabilidade, incapacidade intelectual [...] Daí é natural 
que seja prosseguido pela polícia, pois não gosta de trabalhar, sabe? 
Se não gosta de trabalhar é malandro, e se é malandro é ladrão. Logo 
tem que ser preso, naturalmente (Gonzalez, 2020, p. 69).

Assim, o discurso que as pessoas negras são malandras, bandidas 
ou vagabundas está perpetuado e inserido na estrutura social, política e 
econômica de nossa sociedade, efetivando a relação dos indivíduos negros 
com a polícia.



462Eixo Roda, Belo Horizonte, v. 32, n. 4, p. 445-469, 2023

Na letra de “Negro Drama” (2002), de Racionais MC’s, a relação de 
ser negro e o seu contato com a polícia é representada de forma parecida 
com a do conto analisado, como podemos ver a seguir:

Desde o início, por ouro e prata
Olha quem morre, então
Veja você quem mata
Recebe o mérito a farda que pratica o mal
Me ver pobre, preso ou morto já é cultural
Histórias, registros e escritos
Não é conto nem fábula, lenda ou mito
(Nada [...], 2002)

A partir desse trecho, de início, observa-se uma referência ao tempo 
de escravidão sofrida pelas pessoas negras no Brasil, trazendo a relação da 
busca incessante, dos europeus, pelo ouro e a prata, ligando esse fato às 
diversas mortes de minorias no Brasil. Essas mortes também são ligadas à 
“farda que pratica o mal”, ou seja, conectadas à relação de como a instituição 
da polícia trata os negros no Brasil. Ao discorrer que ver o negro “pobre 
preso ou morto, já é cultural”, o grupo expõe a presença do racismo presente 
nas estruturas sociais de toda a sociedade. Nesse sentido, para a sociedade, 
observar as pessoas negras nessas condições é algo comum, já que é uma 
visão cotidiana, fazendo com que a população negra no Brasil viva, muitas 
vezes, em estado de medo constante das instituições, fator que é abordado 
pelo grupo de rap quando diz que: “Pra quem vive na guerra, a paz nunca 
existiu” (Nada [...], 2002).

No entanto, o racismo e a discriminação racial no cotidiano das 
pessoas negras, tem sido, continuamente, negado e/ou escondido: “o racismo 
cotidiano tem sido intensamente negado em nossa sociedade e que aquelas/
es que o experienciam são constantemente lembradas/os de não nomeá-
lo, mantê-lo quieto, como um segredo” (Kilomba, 2019, p. 226-227), 
consumando o medo nas pessoas negras principalmente em relação à polícia, 
pois apresenta que esse racismo estrutural não é “conto e nem fábula”, ou 
seja, ele é real e está presente nas histórias, nos registros e escritos.

4.3 Ser negro e a pressão de ascender socialmente e economicamente

De acordo com Edward Telles (2012), várias pesquisas mostram 
que as pessoas brancas, a nível nacional, são mais propensas a ascenderem 



463Eixo Roda, Belo Horizonte, v. 32, n. 4, p. 445-469, 2023

socialmente e economicamente que as pessoas negras. Sobre essa questão, 
Mano Brown, na introdução da música “A Vida é Desafio”, afirma que:

Desde cedo a mãe da gente fala assim: Filho, por você ser preto, você 
tem que ser duas vezes melhor. Aí, passado alguns anos, eu pensei: 
“Como fazer duas vezes melhor se você tá pelo menos cem vezes 
atrasado pela escravidão, pela história, pelo preconceito, pelos trauma, 
pelas psicose, por tudo que aconteceu?” Duas vezes melhor como? 
(1000 Trutas [...], 2006).

A necessidade das pessoas ascenderem socialmente se torna 
uma tarefa bem mais complicada, porque enfrentam desafios que estão 
institucionalizados e estruturados numa sociedade racista. O questionamento 
levantado por Mano Brown se faz muito importante: Como ser negro e 
conseguir ascender socialmente? Uma vez que só por ser negro o indivíduo 
já está muito atrasado? Assim, em uma sociedade que empurra as pessoas 
negras para o desemprego e para a marginalidade, a tarefa da ascensão social 
se torna muito mais complicada que normalmente é para a minoria branca.

A exigência de que as pessoas negras precisam ascender socialmente 
está presente no conto de Cuti (2017) e na música “Negro Drama” (2002). 
No conto, após a morte de Helena, mãe de Malcolm, o personagem-narrador 
encontra-se na tarefa de cuidar de seu filho, e uma das maneiras de conseguir 
galgar espaços na sociedade ocorre por meio dos estudos e do trabalho árduo, 
e, dessa maneira, pai e filho poderiam alcançar a felicidade, conforme o 
bilhete deixado por Helena para Malcolm: “Agora, você e seu pai vão viver 
sem mim. Estude e trabalhe muito para ser feliz. Eu te amo para sempre. 
Sua mãe” (Cuti, 2017, p. 138).

A concepção da necessidade de que para o negro ser feliz é preciso 
conseguir conquistar espaço na sociedade está muito relacionada à ideia de 
que somente por meio do capital a felicidade seja possível, ou, no mínimo, 
que o dinheiro possa tornar as coisas mais fáceis para uma família negra: 
“Eu aprendera a enfrentá-las. Sabia que se tivesse dinheiro tudo ficaria mais 
fácil. Assim, sempre busquei superar dificuldades para alcançá-lo e ensinei 
isso a ele” (Cuti, 2017, p. 138).

No entanto, todo esse processo e a pressão gera um estresse muito 
grande que atrapalha o desenvolvimento das pessoas negras: “Com essa gata 
no meu caminho, acho que começo a desencanar daquela treta do banco, 
do vestibular e todo aquele estresse” (Cuti, 2017, p. 140). Nesse sentido, 



464Eixo Roda, Belo Horizonte, v. 32, n. 4, p. 445-469, 2023

percebe-se que Malcolm, mesmo tempos após o episódio do banco, ainda 
rumina o acontecido e deseja superá-lo.

Dessa forma, compreendemos que ser negro no Brasil é, também, 
lidar com a pressão de ascender socialmente, mesmo vivendo em um país 
que há um racismo impregnado em todas as estruturas da sociedade.

Já na letra da música, este assunto é abordado de forma mais voraz:

Sente o drama
O preço, a cobrança
No amor, no ódio, a insana vingança
Nego drama
Eu sei quem trama e quem tá comigo
O trauma que eu carrego
Pra não ser mais um preto fodido
(Nada [...], 2002)

Desse modo, “sentir” o drama da vida de uma pessoa negra envolve 
compreender a cobrança que ele vive, diariamente, para conseguir ascender 
socialmente e economicamente. Além disso, este drama gera traumas e, 
portanto, uma maior dificuldade de conseguir atingir esse objetivo. Essa 
parte está relacionada, sobretudo, ao trauma de não ser apenas mais um 
indivíduo que passa por necessidades ao longo da vida, ou seja, para não 
ser mais “um preto fodido”, apontando a realidade de muitas pessoas negras 
no Brasil. Afinal, outro trecho da música trata desse assunto de forma mais 
contundente, assinalando, novamente, o racismo estrutural: “Não foi sempre 
dito que preto não tem vez?” (Nada [...], 2002).

Portanto, ser negro é também, conforme mostram as análises, lidar 
com a pressão da ascensão social e econômica, porém com o caminho repleto 
de obstáculos, enquanto saí atrasado nessa corrida.

4.4 Ser negro e a autoafirmação do orgulho de sua própria cor e seus traços

Ser negro no Brasil é, também, se autoafirmar e ter orgulho de sua 
própria cor e seus traços. Por conta do racismo estrutural que há em nossa 
sociedade, a negritude é compreendida, muitas vezes, como algo ruim e 
com um sentido pejorativo, visto que: “Essa cultura racista é reforçada, 
tida como natural e legitimada pela mídia e pela cultura popular, através 
do humor e ditados comuns” (Telles, 2012, p. 183), assim, a cultura racista 



465Eixo Roda, Belo Horizonte, v. 32, n. 4, p. 445-469, 2023

é constantemente reforçada diariamente, fazendo com que o negro tenha 
que se impor e se autoafirmar diante desses abusos.

Nessa perspectiva, a autoafirmação presente em “Conluio das Perdas” 
se dá pela afirmação dos traços de uma pessoa negra, principalmente 
voltada ao seu cabelo: “As dificuldades raciais – tema recorrente em nossas 
conversas, sobretudo quando ele sofria alguma discriminação, arranjava uma 
namoradinha branca ou queria discutir as suas tranças” (Cuti, 2017, p. 138), 
ou seja, para além das discriminações sofridas por Malcolm na adolescência, 
ele e o pai geralmente conversavam sobre as tranças que eles usavam. 
Nessa parte, podemos inferir que, talvez, Malcolm não se sentia confortável 
em usar as tranças, uma vez que a palavra utilizada no texto é “discutir”, 
então, o seu pai, mostrava a importância das tranças como a autoafirmação 
do negro perante a sociedade. No final do conto, Malcolm consegue ver a 
importância dessa representação, quando ele está em Salvador:

Pai, hoje eu colei lá no Curuzu. Fui para a saída do Ilê Ayê! Rolou um 
axé, senti maior energia. Mesmo com a miséria que tem aqui, os caras 
representam mesmo o nosso pessoal. Levantam a moral da galera. 
Trombei uma mina firmeza que você vai gostar. É daqui. Elinalva. 
Meu coração tá bombando. Ela tem uns esquemas com umas pessoas 
do bloco e vai rolar um lance de eu desfilar. Se der, vai ser massa (Cuti, 
2017, p. 139-140).

Ao estar na cidade natal de seu pai, Malcolm entra em contato 
com as raízes de seu pai, e, portanto, com as suas próprias raízes. Nesse 
momento, a personalidade de Malcolm se altera, visto que, agora, ele se 
encaixa e se sente representado pelas pessoas negras. Dessa maneira, ele 
encontrou, por meio dessas representações, uma forma de se autoafirmar e, 
principalmente, de ter orgulho de sua cor e de seus traços ao ter um maior 
contato com pessoas negras, estas que compartilham a sua dor e, sobretudo, 
o seu orgulho de ser negro.

Na música “Negro Drama” esse discurso ocorre de maneira 
semelhante, dado que a autoafirmação e o orgulho de ser negro acontece 
por meio do drama que as pessoas negras sofrem:

Inacreditável, mas seu filho me imita
No meio de vocês ele é o mais esperto
Ginga e fala gíria; gíria não, dialeto



466Eixo Roda, Belo Horizonte, v. 32, n. 4, p. 445-469, 2023

Esse não é mais seu, oh, subiu
Entrei pelo seu rádio, tomei, cê nem viu
Nóis é isso ou aquilo, o quê? Cê não dizia?
Seu filho quer ser preto, ah, que ironia
(Nada [...], 2002)

Nesse momento da música ocorre uma virada de temas, já que 
há a inversão da sociedade ao dizer que o filho (branco) passa a imitar o 
rapper negro. Aqui, a autoafirmação ocorre, justamente, por essa inversão 
na sociedade, uma vez que o branco passa a admirar os passos de uma 
pessoa negra, utilizando até dialetos de comunidades cuja maioria da 
população é negra.

Sendo assim, a autoafirmação ocorre, principalmente, quando 
diz que o filho (branco) quer ser negro, levantando, dessa maneira, uma 
grande ironia: A sociedade não sempre disse que o negro é vagabundo 
e bandido? E agora seu filho quer ser preto? Este pensamento, mostra o 
orgulho que a pessoa negra deve ter, e não sentir vergonha de sua cor, de 
seu cabelo, do seu jeito de ser:

Cola o pôster do 2Pac aí, que tal? Que cê diz?
Sente o negro drama, vai, tenta ser feliz
Ei bacana, quem te fez tão bom assim?
O que cê deu, o que cê faz, o que cê fez por mim?
Eu recebi seu ticket, quer dizer kit
De esgoto a céu aberto e parede madeirite
De vergonha eu não morri, to firmão, eis-me aqui
Você não, cê não passa quando o mar vermelho abrir.
(Nada [...], 2002)

Nessa perspectiva, a autoafirmação e o orgulho de ser negro se 
manifestam, sobretudo, pela admiração de artistas negros, conforme mostra 
o exemplo do rapper americano 2Pac (Tupac Shakur). Quando afirma para 
que a sociedade sinta o “negro drama” e tente ser feliz, o grupo de rap 
brasileiro aponta, por meio da letra, que ser negro, mesmo com os dramas 
que enfrenta, é algo de se ter orgulho e, com isso, mesmo em meio a tantos 
dramas, conflitos e obstáculos, faz parte de ser negro se aceitar, não sentir 
vergonha de sua cor, e não sentir vergonha de sua vida, embora o drama 
esteja presente, se manifestando, especialmente, pelo racismo estrutural. 
Por isso, reconhecer a sua negritude já é um ato de resistência.



467Eixo Roda, Belo Horizonte, v. 32, n. 4, p. 445-469, 2023

5 Considerações finais

Por meio da análise do conto “Conluio das Perdas”, de Cuti, e da letra 
da música “Negro Drama”, do grupo de rap Racionais MC’s, constatamos 
que ambos mostram a realidade de como é ser negro no Brasil, por meio de 
situações que as pessoas negras enfrentam e encaram diariamente, devido 
ao racismo estrutural que há em nossa sociedade.

Primeiramente, houve a apresentação, de maneira breve, dos autores 
e suas obras, mostrando a importância deles para a construção de obras 
artísticas feitas por negros e, por meio de teóricos, pode-se perceber que os 
seus discursos estão bem alinhados para denunciar e combater o racismo 
estrutural que há na sociedade. Em seguida, foi feito um levantamento de 
dados a fim de mostrar a realidade brasileira no que tange ao racismo, com 
o intuito de verificar acerca do que os autores falavam em suas obras.

Dessa forma, tendo como base a pergunta: Como é ser negro no 
Brasil? Observamos, em ambos textos artísticos, os seguintes temas: a 
relação do negro com a cidade de São Paulo; a ação da polícia em relação 
ao negro; a necessidade e a pressão das pessoas negras de ascender 
socialmente e economicamente; a autoafirmação do orgulho de sua própria 
cor e seus traços.

Primeiramente, observamos que a representação da cidade de São 
Paulo no conto e na música representa uma cidade cheia de desafios para 
a vida de uma pessoa negra. Então, ser negro em São Paulo, é enfrentar, 
diariamente, casos de racismo, de discriminação racial, em meio à luta pela 
sobrevivência. Posteriormente, demonstramos que ser negro e a sua relação 
com a polícia perpassa pelo racismo estrutural que está presente nessa 
instituição, ocasionando as pessoas negras a sofrerem com discriminações 
que levam à prisão de maneira injusta e, muitas vezes, à morte, por meio 
da “farda que pratica o mal”.

Em seguida, foi constatado que há, de fato, uma pressão para que 
as pessoas negras alcancem uma ascensão social e econômica, mesmo com 
as enormes dificuldades que enfrentam diariamente, inclusive tendo que 
ser “duas vezes melhores” que uma pessoa branca, mesmo saindo atrasado 
nessa corrida. Por fim, constatamos que ocorre, em ambas as obras, um 
processo de autoafirmação e do orgulho de ser negro, visto que, ainda que 
em meio às dificuldades encontradas, causadas pelo racismo estrutural, ser 



468Eixo Roda, Belo Horizonte, v. 32, n. 4, p. 445-469, 2023

negro e reconhecer sua negritude é exercer a resistência por meio da força 
de combater o problema que assola a comunidade negra diariamente.

Referências

1000 TRUTAS 1000 Tretas. [Compositores e intérpretes]: Racionais MC’s. 
São Paulo: Boogie Naipe, 2006, 1 CD.
ALMEIDA, Silvio Luiz de. Racismo Estrutural. São Paulo: Polén, 2019. 
264 p.
ANTUNES, Maik. A cor e a fúria: uma análise do discurso racial dos 
Racionais MC’s. 1. ed. Jundiaí: Paco, 2018. 280 p.
AUGEL, Moema Parente. O reverso do dito. In: CUTI. Luiz Silva; LOPES, 
Vera. Tenho medo de monólogo & Uma farsa de dois gumes: Peças de teatro 
negro-brasileiro. São Paulo: Ciclo Contínuo Editorial, 2017, p. 9-18.
BUBNIAK, José Luís. A Tendência Historicista em Contos de Cuti. 
Organon, Porto Alegre, v. 37, p. 300-318, 2022. DOI 10.22456/2238-
8915.125551. Disponível em: https://www.seer.ufrgs.br/organon/article/
view/125551. Acesso em: 7 mar. 2023.
CANDIDO, Antonio. Literatura e Sociedade. Rio de Janeiro, RJ: Ouro 
sobre azul, 2006.
CHAGAS, Gustavo. 6 a cada 10 brasileiros já viram negros serem 
discriminados em locais comerciais, diz pesquisa encomendada pelo 
Carrefour. G1.com, Porto Alegre, p. 01-04, 28 abr. 2021. Disponível em: 
https://g1.globo.com/rs/rio-grande-do-sul/noticia/2021/04/28/6-a-cada-10-
brasileiros-ja-viram-negros-serem-discriminados-em-locais-comerciais-
diz-pesquisa-encomendada-pelo-carrefour.ghtml. Acesso em: 8 mar. 2023.
CUTI, Luiz Silva. Conluio das perdas. Opiniães, São Paulo, n. 10, p. 
137-140, 2017. DOI: 10.11606/issn.2525-8133.opiniaes.2017.133560. 
Disponível em: https://www.revistas.usp.br/opiniaes/article/view/133560. 
Acesso em: 25 fev. 2023.
DOMINGUES, Petrônio. Movimento Negro Brasileiro: alguns apontamentos 
históricos. Revista Tempo, Niterói, p. 100-122, 2007.
FONSECA, Maria Nazareth Soares et al. Autores contemporâneos. In: 
SOUZA, Florentina; LIMA, Maria Nazaré (orgs). Literatura afro-brasileira. 



469Eixo Roda, Belo Horizonte, v. 32, n. 4, p. 445-469, 2023

Data de submissão: 15/03/2023. Data de aprovação: 10/10/2023.

Salvador: Centro de Estudos Afro-Orientais; Brasília: Fundação Cultural 
Palmares, 2006, p. 113-178.
GOMES, Renato Cordeiro. Por um realismo brutal e cruel. In: GOMES, 
Renato C. (org.) Novos realismos. Belo Horizonte: Editora da UFMG, 
2012, p. 71-89.
GONZALEZ, Lélia. Por um Feminismo Afro-Latino-Americano: Ensaios, 
Intervenções e Diálogos. Rio Janeiro, RJ: Zahar, 2020.
KILOMBA, Grada. Memórias da plantação – Episódios de racismo 
cotidiano. Tradução: Jess Oliveira. 1. ed. Rio de Janeiro, RJ: Cobogó, 2019.
KALILI, Sérgio. Uma conversa com Mano Brown. In: Caros Amigos, n. 
esp. “Movimento Hip-Hop”. São Paulo, SP: Ed. Casa Amarela Ltda, 1998, 
p. 16-19.
NADA como um dia após o outro dia. [Compositores e intérpretes]: 
Racionais MC’s. São Paulo, SP: Boogie Naipe, 2002, 2 CDs.
PINHONI, Marina. 83% dos paulistanos consideram que racismo se 
manteve ou aumentou nos últimos 10 anos, diz pesquisa. G1.com, São 
Paulo, p. 01-05, 19 nov. 2020. Disponível em: https://g1.globo.com/sp/
sao-paulo/noticia/2020/11/19/83percent-dos-paulistanos-consideram-
que-racismo-se-manteve-ou-aumentou-nos-ultimos-10-anos-diz-pesquisa.
ghtml. Acesso em: 8 mar. 2023.
REIS, Thiago. Taxa de negros mortos pela polícia de SP é 3 vezes a de 
brancos, diz estudo. G1.com, São Paulo, p. 01-06, 26 mar. 2014. Disponível 
em: https://g1.globo.com/sao-paulo/noticia/2014/03/taxa-de-negros-
mortos-pela-policia-de-sp-e-3-vezes-de-brancos-diz-estudo.html. Acesso 
em: 8 mar. 2023.
SALGADO, Marcus Rogerio. Entre ritmo e poesia: rap e literatura oral 
urbana. SCRIPTA, Belo Horizonte, v. 19, n. 37, p. 151-163, 2015. DOI: 
10.5752/P.2358-3428.2015v19n37p153.
SINHORETTO, J.; MORAIS, D. de S. Violência e racismo: novas faces de 
uma afinidade reiterada. Revista de Estudios Sociales, Bogotá, 2018. DOI 
https://doi.org/10.7440/res64.2018.02. Disponível em: https://revistas.
uniandes.edu.co/index.php/res/article/view/6057. Acesso em: 8 mar. 2023
TELLES, Edward Eric. O Significado da Raça na Sociedade Brasileira. 
Tradução: Ana Arruda Callado. Princeton: Princeton University Press, 2012.


