
v. 33, n. 4, p. 33–46, 2025
issn: 2237-2083 ∙ doi: 10.17851/2237-2083.33.4.33-46
Submetido em: 13/10/2024 ∙ Aprovado em: 06/09/2025

 This work is licensed under the Creative Commons Attribution 4.0 International License. To view a copy of this license, 
visit http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/ or send a letter to Creative Commons, PO Box 1866, Mountain View, CA 94042, USA.

Dialogia da dimensão emotivo-volitiva: uma 
discussão círculo-bakhtiniana  

sobre os afetos humanos
The dialogism of the emotive-volitional dimension: a 

discussion of the Bakhtin’s Circle on human affects  

Resumo: A fim de salientarmos uma dimensão dialó-
gica dos afetos dos sujeitos, por estarem, constitutiva-
mente, situados historicamente, discutimos, no presente 
texto, como as posições emotivo-volitivas arquitetam-se 
num contexto ético, ideológico e autoral. Assumimos, 
sob esse viés, que a construção das sensações e dos 
interesses individuais são respostas peculiares a formas 
como o sujeito interage socialmente, portanto, podem 
ser considerados atos autorais contraditórios arquiteta-
dos numa prática social situada. Para desenvolvermos 
nossas ponderações, recorreremos a parâmetros teóri-
cos e metodológicos advindos de Bakhtin em “O autor 
e a personagem na atividade estética” (2011) e em “Para 
uma filosofia do ato responsável” (2010) a fim de anali-
sarmos diversas situações cotidianas extraídas da vida 
comum ou retratadas literariamente, em especial na 
obra “Lavoura Arcaica”, de Raduan Nassar (1989), quando 
estados afetivos são tematizados de maneira a eviden-
ciar seu caráter social axiológico. Sustentamos, ainda 
sob esse prisma teórico, a ideia de que a constituição 
emotivo-volitiva do sujeito desencadeia-se dialogica-
mente numa arena de lutas entre posições apreciativas 
e depreciativas das experimentações de si, através da 
problematização ativa das autossensações vivencia-
das e das imagens de si projetadas por si e por outrem. 
Pretendemos, com o debate, enfim, defender que a afe-
tividade, mais que uma questão individual, é um pro-
cesso tenso de construção social e dialógica.

Palavras-chave: Bakhtin; dialogismo; afetos; 
posições axiológicas; relações emotivo-volitivas.

Marcos Roberto dos Santos 
Amaral 
Secretaria da Educação do Ceará (SEDUC)
Fortaleza | CE | BR
profroberto.amaral@uece.br
https://orcid.org/0000-0001-8130-4580

João Batista Costa Gonçalves
Universidade Estadual do Ceará (UECE) 
Fortaleza | CE | BR
joao.goncalves@uece.br
https://orcid.org/0000-0002-4386-8809  

https://orcid.org/0000-0001-8130-4580
http://orcid.org/0000-0002-4386-8809


Rev. Est. Ling., Belo Horizonte, v.33, n.4, p.  -46, 2025 34

Abstract: In order to highlight a dialogical dimension 
of the subjects’ affects, since they are constitutively 
situated historically, we discuss how emotional-volitio-
nal positions are constructed in an ethical, ideological 
and authorial context. From this perspective, we assume 
that the construction of individual sensations and inte-
rests are peculiar responses to the ways in which the 
subject interacts socially, and, therefore, contradictory 
authorial acts constructed in a situated social practice. 
To develop our considerations, we will resort to theore-
tical and methodological parameters from Bakhtin in 
“The Author and the Hero in Aesthetic Activity,” (2011) 
and in “Toward a Philosophy of the Act” (2010) in order 
to analyze various everyday situations portrayed in lite-
rature, especially those that appear in the work “Lavoura 
Arcaica”, by Raduan Nassar (1989), when affective sta-
tes are thematized in a way that highlights their social 
axiological character. We emphasize that the emotio-
nal volitional constitution of the subject is dialogically 
activated in an arena of struggles between appreciative 
and depreciative positions of self-experiments, through 
the active problematization of the experienced self-
sensations and the images of oneself projected by the 
author and others. Finally, we intend, with the debate, 
to suggest that affect is more than an individual issue; it 
is a tense social process.

Keywords: Bakhtin; dialogism; affects; axiological 
positions; emotive-volitional relations.

1 A dimensão emotivo-volitiva do ato responsável

Podemos supor que uma perspectiva bakhtiniana de analisar como se constrói a percepção 
de si próprio arquiteta-se em função de três momentos da compreensão crítica de si: a autos-
sensação imediata que se tem de si; a assunção de uma determinada imagem que o outro 
lhe faz; e a coincidência, ou não, da imagem mediada de si pelo outro com a autossensação 
de si. As decorrentes imagens de si que se podem projetar do entrecruzamento dessas três 
possibilidades desencadeiam uma rede de interesses e de sensações que subjaz às diversas 
formas de posições axiológicas de o sujeito demarcar o sentido de seus atos. Esta arquitetura, 
enquanto fundo perceptivo em cuja tessitura o ato responsável e a compreensão de si são 
delineados, a nosso ver, permite pensarmos numa dialogia da dimensão emotivo-volitiva do 
sujeito – este sempre inscrito em práticas sociais.



Rev. Est. Ling., Belo Horizonte, v.33, n.4, p.  -46, 2025 35

Defendemos, assim, que lançar luz para esta tessitura dialógica pode oportunizar refle-
xões a respeito de como sensações de si, afirmativas, autodestrutivas e nocivas ao próximo, 
são respostas a diversas contradições sociais. Tomamos, como exemplo, para ilustrar a arena 
de lutas afetivas onde a imagem de si se constitui como resposta às presumidas autoimagens 
que o grupo social no qual se está inserido deflagra, a peculiar condição emotivo-volitiva de 
André, protagonista de Lavoura Arcaica, de Raduan Nassar (1989), além de recorrermos a várias 
menções a atos cotidianos típicos, à medida que discutimos as noções básicas bakhtinianas 
escolhidas para esse artigo.

Para efeito de organização do nosso texto, num primeiro momento, discutimos a 
construção dialógica das emoções e das volições com base na teoria bakhtiniana; depois 
salientamos que o ato responsável constitui-se cognitiva, ética e esteticamente, por isso se 
configurando como um ato ideológico; por fim, em decorrência deste entendimento, trata-
mos do caráter social contraditório da dimensão afetiva do sujeito. 

Para darmos sequência a nossas ponderações, acreditamos ser necessário delinear, de 
imediato, alguns parâmetros conceituais e analíticos fundamentais, a partir de Bakhtin em “O 
autor e a personagem na atividade estética” (2011) e em “Para uma filosofia do ato responsável” 
(2010), aos quais recorremos para desenvolver nossas análises aqui, a saber, autossensação 
imagem interna e externa e máscara. Por autossensação definimos, na esteira bakhtiniana, 
as diversas experimentações que se vivenciam internamente ao corpo; por imagem interna, o 
extrato das autossensações orientadas pela imagem externa, a impressão produzida por esta 
imagem sobre os outros; já, por imagem externa, os elementos significativos das expressões 
do sujeito acessíveis à percepção alheia; enfim, por máscara, o ato de contrapor uma compre-
ensão ao seu avesso, na medida em que se revela seu negativo constitutivo, num processo de 
exteriorização deste e dissimulação daquela.

Cabe pontuar, aqui neste debate, que nos apoiamos na estratégia metodológica 
bakhtiniana de discutir a arquitetônica do ato responsável a partir da atividade estética geral 
(Bakhtin, 2010) tematizando como esta evidencia a forma como nos posicionamos axiologi-
camente na relação, em ininterrupta formação, do eu com a alteridade, e, desta feita, propo-
mos mirar a dialogia dos afetos nesse mesmo movimento, salientando que nossas respostas 
emotivo-volitivas, “admiração, amor, ternura, piedade, inimizade, ódio, etc.” (Bakhtin, 2011, 
p. 28) decorrem de atos na vida que se constituem semelhantemente a atos autorais na ati-
vidade estética, no sentido de que criamos imagens do outro em grande medida como se 
fossem personagens e fôssemos narradores de nossa vida, enquanto uma obra por fazer.

Com estas devidas considerações iniciais, passamos, a seguir, ao debate estrito da 
constitutividade dialógica das relações emotivo-volitivas. 

2 A peculiaridade dialógica das emoções e das volições

Bakhtin (2011, p. 3-4) considera que o sujeito responde a cada manifestação daqueles que 
o rodeiam: aos pensamentos presumidos, à expressão manifesta, às atitudes e aos juízos 
relacionados a estes. Com isso, cria expectativas de como serão os atos alheios e os próprios. 
Nessas mesmas ponderações, o pensador russo alerta que, embora precários, estes “prog-
nósticos”, porque se apresentam com relativa estabilidade, são sempre recortes pragmáticos 
necessários à inscrição nas práticas sociais ordinárias, no entanto, ainda, assim, são uma res-



Rev. Est. Ling., Belo Horizonte, v.33, n.4, p.  -46, 2025 36

posta autoral que se orienta por uma compreensão do mundo, de si, e do próximo enquanto 
uma “determinidade estável”, isto é, uma maneira de garantir um minimum de coerência entre 
as diversas relações de sentido que se desencadeiam historicamente. A partir disso, Bakhtin 
(2011) elucida que é o ativismo do sujeito, a reconhecer que apenas ele ocupa o seu lugar, o 
ponto de partida para a compreensão da sua responsabilidade inalienável. Esta constatação 
é desenvolvida com a reflexão sobre como o caráter emotivo-volitivo do sujeito é constituído 
na interação social.

Bakhtin (2011, p. 10) assevera também que o autor é “o agente da unidade tensamente 
ativa do todo acabado, do todo da personagem e do todo da obra, e este é transgrediente a 
cada elemento particular desta”. Pensando estritamente nas relações dialógicas emotivas e 
volitivas do sujeito, pode-se vislumbrar que, ao assumirmos determinada posição axiológica 
frente ao mundo, ao outro, ou a si mesmo, estamos travando uma disputa entre diversos pon-
tos de vista que presumimos ou pretendemos compartilhar, em cujos sentidos muitas per-
cepções escapam inevitavelmente aos sujeitos em ação. 

Por exemplo, quando um adolescente em fase escolar, por não saber a resposta de 
uma questão feita pelo professor, ri, diante da turma que, na mesma condição de desfami-
liarização com o tema, o referenda, tal ato pode ser explicado nos seguintes termos: estes 
alunos, que acentuam ser algo descontraído não saber de um tema exigido para sua forma-
ção escolar e fazem coro ao que ri ao ser questionado e desconhecer a resposta, tomam uma 
posição a favor de um contexto social de desvalorização da educação; ao mesmo tempo, o riso 
ainda se explica porque há uma quebra de expectativa de uma imagem almejada de aluno, 
como aquele que busca aprender; juntamente, se explica, com o fato de que tanto os colegas 
que ecoam o riso quanto o aluno que ri do equívoco reconhecem a existência dessas duas 
vivências de modos de ser aluno.

O aluno que ri da ignorância pontual vivencia várias experiências: as autossensa-
ções típicas de ser interpelado e reconhecer internamente se sabe ou não a respeito do que 
fora questionado; uma ponderação quanto ao que quer e deve fazer; uma anuência sobre se 
afirmará ou não este querer e dever; além das experiências relativas a se expor ou não em 
público; e, ainda, a dúvida de saber quais os efeitos afetivos da relação entre autossensações 
e os imperativos externos relativos ao seu querer e dever. Logo, é esta uma relação tensa, já 
que é marcada pela transitoriedade de pontos de vista sobre como se compreende a si e ao 
outro e como se presume que o outro faça essa compreensão, por sua vez, juntamente, com a 
de como se deve e como se pode ou quer proceder. É importante ainda observar que Bakhtin 
(2011) destaca que a posição de distância do autor para dar acabamento à personagem e ao 
mundo pode ser encurtada. Desta feita, a compreensão de si e do próximo pode ser detur-
pada havendo uma confusão e/ou incompreensão entre os limites entre um e outro, do que 
decorre a alienação do eu. Assim, configuram-se estados afetivos que interditam uma vivên-
cia saudável. É o caso, por exemplo, de pessoas que perdem em grande parte a sensação do 
próprio corpo, passando a viver conflitos internos sobre uma imagem que assume como a que 
deve apresentar ao outro ou uma imagem que acredita que o outro deve admitir a despeito 
da que efetivamente se apresenta. Afinal, todo ato, conforme Bakhtin (2010, p. 85) desenca-
deia-se enquanto uma orientação sobre o que se admite como um “deve-se…, é desejável”..., 
posto que o caráter valorativo é sensorial, e o volitivo é realizador (Bakhtin, 2010, p. 91).

A experiência de redes sociais cuja tessitura se organiza pela circulação de imagens 
alheias e próprias editadas passam, cada vez mais, a estar atrelada a esta condição desviante 



Rev. Est. Ling., Belo Horizonte, v.33, n.4, p.  -46, 2025 37

da vivência singular de si. Ao se concentrar em imagens editadas, portanto, “infiéis”, a autos-
sensação é escamoteada, bem como a percepção alheia também o é, uma vez que o sujeito se 
relacionará com uma alteridade duplicada. Portanto, é inevitável que as relações dialógicas 
desencadeadas sejam distintas das que eventualmente se teriam, caso a interação se desse 
por imagens de si e alheias “cruas” (não editadas). Ocorrerá a perda de si, nesse caso, quando 
o sujeito se desconectar consigo e viver como se fosse um outro. 

Aí, pode-se dizer, encaminha-se para casos mais extremos, em que se configuram os 
casos clínicos patológicos. Empregando o escopo ontoepistemológico da teoria dialógica, dirí-
amos que o sujeito perdeu a autoria de si mesmo, ficando à mercê apenas do ponto de vista 
modelador do outro. O sujeito passa, assim, a experimentar a si sem ter qualquer parâmetro 
ativo sob o qual ancorar alguma referência de quem seja; ou se confundindo ingenuamente com 
as alteridades com quem interage, bem como sempre buscando diferenciar-se do próximo até 
aniquilar a possibilidade de convivência com as pessoas em geral e consigo mesmo. Poderíamos 
nos arriscar e relacionar estas duas atitudes ao que Bakhtin classifica como as de personagem 
tipo, no primeiro caso; e não redimida e infinita (Bakhtin, 2011, p. 18), no segundo.

Pelo que vimos debatendo até então, podemos assegurar que o que se pode designar 
como dialogia dos afetos arquiteta-se pela contradição de como se axiologizam as emoções 
e vontades do sujeito em relação à vivência interna de si; à imagem que almeja de si; e  à 
imagem que presume que o outro tem de si. Esta imagem presumida de si a partir do outro é 
que baliza os momentos fundamentais da constituição emotivo-volitiva do sujeito e, assim, 
da forma como este acentua suas sensações e vontades. Sobre esta questão nos deteremos 
mais a seguir. 

3 O social histórico e ideológico na construção das emoções e das volições

Bakhtin (2011, p. 25) questiona “como vivenciamos a nossa própria imagem externa e a ima-
gem externa do outro?” – entendendo imagem externa, como já notamos, “conjunto de todos 
os elementos expressivos e falantes do corpo humano”. No mesmo jogo do entrecruzamento 
de imagens presumidas e projetadas de si e do outro, o sujeito se desdobra no “cordão umbi-
lical da autossensação [que] irá ligar minha imagem externa ao meu vivenciamento interior 
de mim mesmo”. 

Como salientamos anteriormente, dentro do contexto de uma formação autoral de si, 
que é tomada como afirmativa, ou seja, quando o sujeito consegue perceber seu ativismo na 
construção de si no emaranhado de diversas imagens próprias e alheias valoradas contradi-
toriamente,  podemos dizer que este sujeito conseguirá perceber que, na contradição de uma 
imagem que admite como a que o outro faz de si com a que o próprio faz de si mesmo, ele 
estabiliza relativamente uma percepção de si. Como corolário, tem-se que esta percepção de 
si do sujeito é uma resposta à maneira como as pessoas com quem se relaciona – sob as quais 
está “confiada” a interação – agem e reagem entre si e com ele mesmo. 

É oportuno considerar que “a percepção da existência” se configura como a “existência 
de algo para alguém”, porque é operada autoralmente pelo outro que assina esta constatação 
ao passo que avalia enquanto desejável e/ou imperativa, como, palavras de Bakhtin (2011, p. 
372), uma testemunha e um juiz.



Rev. Est. Ling., Belo Horizonte, v.33, n.4, p.  -46, 2025 38

A percepção de si consequentemente se delineia em função da forma afirmativa ou 
negativa, tanto de outrem quanto de si mesmo, em relação consigo. Bakhtin (2011, p. 46, des-
taque do autor) apresenta como modelar os primeiros contatos maternos quando “dos lábios 
dela [da mãe], no tom volitivo-emocional do seu amor, a criança ouve e começa a reconhecer 
seu nome”. É preciso deixar claro que, a despeito do exemplo bakhtiniano iluminar uma cena 
maternal, o horizonte teórico-analítico da análise dialógica, reconhece o caráter transitório 
das formas estabilizadas socialmente. Logo, admite-se que o acabamento alheio, que vem de 
fora, através do qual determina-se a imagem de si, pode ser também violento.

Na formação social do sujeito, juntamente com as palavras de acolhimento, vêm as 
palavras, explícita ou veladamente, severas de interdição e de normatização de valores e de 
condutas, como as que assumem o papel de juiz e de carrasco. Assim, a opinião alheia fun-
ciona como o coro que referenda sob qual ponto de vista se encaminhará a posição do sujeito 
em relação à percepção de si. Pense-se, para exemplificar, em como se constroem socialmente 
os sentidos típicos da satisfação e do desejo do sujeito em férias do trabalho. Dificilmente, 
alguém negará que, fora do horário de serviço, o que se espera é uma viagem, uma estadia 
em casa de veraneio, um passeio no parque, no shopping, uma saída a festas, dentre outras 
ações afins. Em outras palavras, o consumo de produtos e serviços relacionados ao mercado 
do entretenimento vincula-se ao período de folga, em nome do descanso.

A construção dessa compreensão de folga, relacionada ao consumo, não deixa de ser 
um ato deflagrado por uma voz social que constrange valores e condutas sociais por meio de 
uma voz cuja força persuasiva se constitui pela referendação que diversos sujeitos sociais dão 
a esta voz. Esta voz social pode ser definida como a confluência de discursos que circulam 
em eesferas específicas, como a midiática, que ecoa publicidades relativas a férias, como a 
do mercado de trabalho que almeja sonhos de descanso e de e entretenimento em paraísos 
e festas badaladas, além do círculo familiar que reforça esses sentidos cotidianamente em 
seus passeios a shoppings, jantares em restaurantes “caros”, sonhos de viagens etc. Enfim, essa 
voz persuasivamente diz como se deve assumir o sentido de folga, assim, decorrentemente,  
orienta quais as sensações que se tem nela, ou de tédios, por não ter para onde ir (ou o que 
consumir), ou de euforia, por estar “curtindo” a folga, consumindo um show ou o spa.

Por sua vez, o sujeito, a partir desta imagem de folga que lhe chega externamente, irá 
acentuá-la com suas autossenssações, enquanto respostas a estes constrangimentos. Uma 
tensão, portanto, se estabelecerá, uma vez que ora haverá simpatia com o que lhe é ofere-
cido, ora haverá antipatia, porque a autossensação e a vivência externa são organizadas de 
maneira distinta. 

Considerando que, diante das peculiaridades das relações neoliberais de precariza-
ção do trabalho popular, podemos admitir que o sujeito, antes que descansado, se encontrará 
mais fadigado, a passar uma folga em práticas de consumo de viagens e de passeios, como 
apontamos há pouco. De fato, estes atos requerem muitas atividades que irão, de várias for-
mas, extenuá-lo (mental, física e economicamente). Isto porque refrata o contexto da lógica 
de controle pelo endividamento geral e pelo cansaço crônico, além da gestão do trabalho 
precarizado e de condições de subsistência miseráveis. Esta compreensão do que é folga não 
coincide com um descanso real – ou mesmo (projetando, para além do entretenimento, um 
alternativo sentido para período fora do trabalho) com atividades de conhecimento de si ou 
do próximo – torna-se um ato severo de ajuizamento de uma condição de padecimento e 
mal-estar, característica da sociedade atual.



Rev. Est. Ling., Belo Horizonte, v.33, n.4, p.  -46, 2025 39

Sob esse viés, podemos sustentar, a partir do exemplo analisado, que as vontades e 
as sensações com as quais orientamos os sentidos de nossos atos se acentuam dialogando 
com as posições ideológicas que circulam socialmente. Aliás, as vivências emotivo-volitivas, a 
serem conscientizadas, confessadas, reveladas, ou seja, percebidas ativamente pelo sujeito, 
são (re)elaboradas discursivamente, de maneira que as condições objetivas de sua produção 
acabam comungando da sua constituição, conforme trataremos adiante.   

4 A construção da relação afetiva via linguagem

Uma importante atividade relacionada à formação da imagem que postulamos como sendo 
de nosso eu delineia-se por meio da tradução da “linguagem da autossensação interna para a 
linguagem da expressividade externa” (Bakhtin, 2011, p. 11). Tal tradução, fundamentalmente, 
arquiteta-se discursivamente. O sujeito, em grande medida, vivencia a si respondendo a que 
imagem ele mesmo reconhece de si em diálogo com a imagem que pressupõe que as demais 
pessoas fazem dele. De tal forma, a maneira como, por assim dizer, se confessa e revela para 
si e para o outro como se concebe o eu, a qual se organiza discursivamente, por excelência, é 
interconstitutiva da construção das sensações que o sujeito tem de si.

Sob esse horizonte, discutiremos, a seguir, como a dimensão emotivo-volitiva do 
sujeito se constitui respondendo às formas como concretamente se desencadeiam as práti-
cas discursivas, seja nas singularidades, por assim dizer, de usos de ativismo crítico na autoria, 
seja na de usos com autoria desacreditada.  

4.1 A posição ativa do sujeito responsável na percepção de si: a dádiva 
das palavras alheias

Em Para uma filosofia do ato, Bakhtin (2010) observa que todo sentido se singulariza a partir 
de um ponto de vista único de um sujeito situado num tempo e num lugar particulares, os 
quais nenhum outro pode assumir. Essa particularização é descrita como uma concretização 
e realização (Bakhtin, 2010, p. 121, destaques do autor) de uma concepção abstrata do ser, do 
mundo e do sentido que daí extraímos. Esse sentido particularizado tem a peculiaridade de 
ser ideologizado, com o que a dimensão afetiva concretiza-se, já que o sujeito pode admitir 
que há uma relação interconstitutiva entre as posições afetivas e discursivas. Em função disso, 
quando o sujeito reflete e fala ou escuta falar  sobre quem ele é, inevitavelmente, assume 
uma posição axiológica  frente a este ato.

Quando, por exemplo, se pergunta a si mesmo ou a outro: quem sou?, ocorre um ato 
como que uma confissão, “entendida como um relato no sentido de uma prestação de con-
tas individual e única” (Bakhtin, 2010, p. 114). Esta prestação de contas/confissão também se 
caracteriza num ato de fé (Bakhtin, 2011), de confiança no que o sujeito crê que ele seja, em 
outras palavras, a compreensão de si deflagra-se a partir do que ele admite como pretende e 
deve ser: afirmar-se como determinado eu. 



Rev. Est. Ling., Belo Horizonte, v.33, n.4, p.  -46, 2025 40

Toda essa expressão desencadeia-se discursivamente quando o sujeito assume e 
anuncia uma posição sobre si, quando – mesmo como uma presunção, pois a última palavra 
sobre si, apenas na morte pode ser dita e pelo próximo – define relativamente quais os parâ-
metros que estabelece para a construção de sua imagem, afirmativa ou destrutiva (caso, a 
relação consigo seja patológica).

Certamente, quando afirmamos quem somos, colocamos em prova quais posições 
axiológicas são mobilizadas por nós. Pode-se citar, a esse respeito, o caso da criação do slogan 
Je suis Charlie. O enunciado foi criado pelo diretor de arte francês Joachim Roncin e adotado 
por apoiadores da liberdade de imprensa após o atentado de 7 de janeiro de 2015, no qual 
doze pessoas foram mortas nos escritórios do semanário satírico francês Charlie Hebdo, como 
retaliação a críticas ácidas ao islamismo. 

A enunciação dessa expressão passou a ser socialmente acentuada como um posicio-
namento em favor da liberdade de expressão e resistência a ameaças fundamentalistas ter-
roristas. Esse ato deixa evidente o quanto a afirmação de quem se é, ou quem se pressupõe 
que seja, é, mais que uma constatação de um estado, a constituição de um modo de experi-
mentação, portanto, uma maneira de construção de si e do mundo, uma vez que estabelece 
um contexto de criação de atitudes orientadas por expectativas de como se pretende ou crê 
que “deveriam” ser “satisfatoriamente” o mundo, o outro e o eu. 

A assunção das posições axiológicas acentuadas pelos sentidos mobilizados pelo 
proferimento do referido enunciado organizam uma série de questões fundantes do ato 
responsável, na sua dimensão ética e afetiva de querer e dever (Bakhtin, 2010, p. 84), como 
apontamos anteriormente; quanto na dimensão da prática imediata de como se fazer, com 
que finalidade, propósito, utilidade; e, por fim, na crítico criativa de quem se é e como se é 
(Bakhtin, 2011, p. 128). Certamente, ao ecoar-se Je suis Charlie, pode-se perceber uma posição 
preferível de responder criticamente a determinada questão pessoal e social que se estabe-
lece como importante, sinalizando modos de agir com finalidades específicas, bem como 
assumindo um juízo moral do que se reconhece como correto ou não, além de afirmar que 
tipo de sujeito e atitudes se valorizam. 

A enunciação de Je suis Charlie indicia um sujeito comprometido com valores demo-
cráticos de liberdade de imprensa, com um modo de organização social característico de sis-
temas políticos ocidentais, e, consequentemente, com uma posição contrária a outros pontos 
de vista, sobretudo, com o que corresponde ao do grupo que promovera o ataque contra o 
jornal satírico Charlie Hebdo.

Sob esse viés, pela produção de enunciados, que sempre estão acentuados axiologi-
camente, pelas relações dialógicas peculiares às práticas discursivas, delineiam-se relações 
afetivas que testemunham e ajuízam (Bakhtin, 2011)um projeto do que se reconhece como 
devendo ou não se realizar(Bakhtin, 2011; 2010). Decorre disso que essas relações sedimen-
tam-se através de contradições entre vontades e sensações. A posição autoral de quem 
declara Je suis Charlie carrega-se afetivamente de sensações empáticas com o contexto ideo-
lógico do jornal, ao passo que negativiza o contexto “rival”. Tais singularidades de sensações 
respondem tensamente aos diversos embates sociais em que o sujeito está inserido.

É importante notar que as relações entre a autossensação e as imagens de si assinadas 
por outrem ou por si mesmo podem orientar-se empaticamente ou polemicamente, ou seja, 
com legitimação da própria autoria ou do descrédito dela. Podemos considerar que, ao se 
afirmar o contexto ideológico do jornal, uma imagem simpática deste é oferecida, a qual 



Rev. Est. Ling., Belo Horizonte, v.33, n.4, p.  -46, 2025 41

pode ser assumida pelos interlocutores, de maneira que interações afetivas desencadeiam-
se como atos de reconhecimento do próprio valor frente a outras pessoas e de legitimidade 
da “aceitação amorosa” da própria imagem (Bakhtin, 2011, p. 46). Tal configuração emotivo-
volitiva afirmativa de si, para tanto, precisa desse reconhecimento que “chega de cima como 
um dom concedido pelos outros” (Bakhtin, 2011, p. 46) 

Da mesma maneira que esta “dádiva do ativismo do outro” (Bakhtin, 2011, p. 72) é 
intrínseca, também o é o ativismo interior, e este encontro será autorizado ou desacreditado 
caso haja ou não eco entre a imagem alheia e a de si. Neste embate, também é importante 
destacar que, enquanto ato histórico em constante transitoriedade, as práticas discursivas, 
sociais e, dentre estas, conforme estamos debatendo, as afetivas, são marcadas por processos 
que extrapolam a percepção crítica de si e do outro, ou seja, vão além da compreensão singu-
lar crítica de como o sujeito participa responsavelmente da constituição dessas percepções. 

À vista disso, por essa peculiaridade dialógica das relações emotivo-volitivas também 
arquitetarem-se como em uma arena de lutas, é que delineamos o debate a respeito da pos-
sibilidade da construção da posição ativa do sujeito como embuste, com que é desencadeado 
um ato, nas palavras de Bakhtin (2011), parasitário. 

4. 2 O uso parasitário das máscaras de si: a impostura da imagem de 
si alheias e próprias

Bakhtin (2011) pondera sobre relações sociais em que uma imagem de si produzida pelo 
sujeito pode estar afetada por assim dizer, pelo “ativismo passivo” deste mesmo sujeito, que 
pode estar postulando uma compreensão de si orientada apenas pelo que acredita que o 
outro pensa que ele seja. Há, portanto, aí uma perda de autoria ativa (Bakhtin, 2011, p. 52). 
Esse parasitismo delineia-se juntamente com arrogar somente a si como fonte exclusiva da 
construção da imagem de si (Bakhtin, 2011, p. 141), depreendendo-se, logo, uma perda da 
coparticipação ativa do outro. 

A perda do ativismo responsável do eu e do outro na constituição da compreensão crí-
tica de si, então, configura uma compreensão mascarada de si mesmo. Bakhtin (2011, p. 114) 
observa , quanto a isso, que, quando o sujeito desvincula a imagem de si de uma sensação da 
condição singular de que apenas por ocupar seu lugar e momento únicos podem vivenciar – 
condição inalienável no ato responsável –, ocorre o mascaramento do ser. Essa desconcretiza-
ção/ desrealização promove um apagamento da singularidade do sujeito, impedindo, assim, 
a participação ativa responsável, bem como a coparticipação do outro. 

Podemos considerar, então, que, caso o sujeito se desconecte da autossensação de sua 
posição única, a construção dialógica do caráter sensorial, mobilizador das sensações e inte-
resses com que compõem a vivência afetiva de si acaba sendo mascarada, isto é, haverá uma 
alienação da posição autoral interconstitutiva com a participação do próximo da percepção 
de si. Logo, a tradução da autossensação para a expressividade externa estará num estado 
de descrédito. Assim, ocorre quando alguém com uma massa corpórea saudável se percebe 
como acima do peso ou , em situações mais extremas, quando alguém, mesmo estando com 
subpeso,  se sinta obeso, numa conduta patológica. Assim, o ato de valoração de si que o 
sujeito perpetra está sobretudo pautado na imagem que ele admite que a sociedade espera 
que ele tenha, do “corpo saudável”, do “padrão de beleza”. 



Rev. Est. Ling., Belo Horizonte, v.33, n.4, p.  -46, 2025 42

Isto ocorre de tal maneira que a própria autossensação de si é obnubilada a ponto 
de o sujeito agir como se esta autossensação coincidisse com uma imagem externa, a qual 
assume que o outro lhe faz e lhe exige intransigentemente. Por exemplo, um sujeito que não 
está obeso poderá se reconhecer contraditoriamente na seguinte confissão: “estou gordo”. 
Mesmo que, ao contrário, lhe revelem: “você não está”, ou este sujeito mire no espelho seu 
corpo magro, ainda assim mascarará a percepção alheia de si que lhe é oferecida concreta-
mente, junto com a autossensação de sua magreza. Este uso parasitário das sensações de si 
acarretará uma construção impostora dos valores que o sujeito vivencia de si mesmo, ou seja, 
uma percepção que dissimula as próprias autossensações. 

Em suma, o sujeito, nesse caso, vive uma representação de si arquitetada apenas pelo 
ponto de vista alheio, experimentando, assim, a construção moribunda da imagem de si, por-
que, de tal forma, não pode “senão interpretar um papel, isto é, vestir, como uma máscara a 
carne de um outro – de um morto” (Bakhtin, 2010, p. 66). Por conseguinte, uma representação 
mascarada é constituída, o que Bakhtin (2010, p. 112) destaca como uma vivência em impostura.

Este embuste mascarado da autoridade na assinatura do sujeito que percebe a si na 
interação consigo mesmo e alheia evidencia como as relações afetivas são dialógicas no sen-
tido de se arquitetarem numa cadeia intensa de disputas de sentidos situados historicamente 
em conjunto com uma vivência contraditória de valorações de si e do outro, em cuja arena as 
posições axiológicas se constituem e são ecoadas.

Pode-se notar, portanto, que a construção das sensações e dos interesses dos sujei-
tos são respostas peculiares a formas como este interage socialmente. Para salientar que a 
tal constituição emotivo-volitiva arquiteta-se numa arena de lutas entre posições axiológicas 
apreciativas e depreciativas de si, recorremos à análise da construção da condição afetiva de 
André, herói de Lavoura Arcaica (Nassar, 1989).

5 O abismal limite entre a conquista e a perda da autoria das 
autossensações 

Para iluminarmos este momento de nossas discussões, tematizamos as respostas funestas 
que André perpetra em relação aos sentimentos de si e das suas vontades assumidas, diante 
da revolta contra o pai e do interesse amoroso/sexual para com a irmã. Destacamos que 
Lavoura Arcaica é um romance estruturado com uma prosa poética tratando de temas como 
patriarcalismo, incesto e religião. A narrativa desenvolve-se em torno de André, que vive 
em uma região rural, na fazenda de sua família e decide se mudar, para se distanciar de sua 
família e seus valores e costumes, cujo poder soberano concentra-se na figura patriarcal que 
personifica a ordem, a rigidez e os valores tradicionais a que André rejeita. Nesse contexto, 
o protagonista constitui-se como um jovem vindo de um meio arcaico marcado por valores 
ortodoxos, que tenta renegar sua origem para morar em uma pequena cidade urbana, com o 
desejo de uma vida diferente da asfixiante na lavoura e na rigidez moral de seu pai. Sua con-
dição trágica é intensificada por ter um desejo incestuoso pela irmã Ana.

Sob esse horizonte, o protagonista reconhece e revela vivenciar uma sensação de inca-
pacidade e desorientação, diante do fato de que Ana não cederá a sua vontade incestuosa 
– “que sentimento de impotência!” (Nassar, 1989, p. 117); “eu fui dizendo num incêndio aluci-



Rev. Est. Ling., Belo Horizonte, v.33, n.4, p.  -46, 2025 43

nado, como quem ora, cheio de sentimentos dúbios, e que gozo intenso açular-lhe a espinha, 
riscar suas vértebras, espicaçar-lhe a nuca com a mornidão da minha língua; mas era inútil a 
minha prece” (Nassar, 1989, p. 119). 

A tensa relação afetiva consigo e com o próximo, neste caso, logo, é arquitetada 
enquanto resposta direta a seu interesse interditado e por consequência dessa interdição 
pela autossensação decorrente depreciativa de si – “e meu corpo, eu não tinha dúvida, fora 
talhado sob medida pra receber o demo” (Nassar, 1989, p. 116). A cadeia dialógica emotivo-
volitiva organiza-se numa ampla dimensão que envolve posicionamentos que André assume 
desde suas primeiras reflexões sobre si, por conta deste desejo proibido, por sua vez, ser uma 
contestação velada à presença intransigente do poder alheio que o pai exerce. 

Tal forma composicional arquiteta-se através da sobreposição dos valores do patriarca 
que sufocam a voz de André, de maneira que seu tom é deturpado. De fato, materialmente, 
as palavras que o pai alude em seus sermões são polemizadas na fala do filho endereçada, 
sobretudo, à irmã. Por exemplo, a imagem de si que André projeta no apelo que faz à Ana está 
impregnada da voz do pai nos seguintes termos: as palavras em memória do pai salientam o 
sermão cujo epílogo é a afirmação de que “o gado sempre vai ao poço” (Nassar, 1989, p. 196), 
e penetram na asserção de André a interpelar Ana, “num murmúrio denso, a engrolar meu 
terço, era a corda do meu poço que eu puxava” (Nassar, 1989, p. 119). Desse modo, a autossen-
sação deprimente, além de estar respondendo imediatamente a frustrações de não poder 
experimentar um “amor proibido”, é endereçada de forma mascarada como desafio à ordem 
onipotente da autoridade do pai. Ou nos termos ambivalentes de André: “foi um milagre des-
cobrirmos acima de tudo que nos bastamos dentro dos limites da nossa própria casa, confir-
mando a palavra do pai” (Nassar, 1989, p. 120).

Sob este fundo emotivo-volitivo, ocorre a constituição de sensações autodestrutivas 
em função da escalada ansiosa da radicalização desse desafio. À medida que se busca afir-
mar a si pela negação absoluta do poder alheio que o oprime, acaba-se anulando a dimen-
são fundante da própria percepção de si: a de ser uma resposta tensa ao outro. Desta feita, o 
paroxismo da negação do pai participa da acentuação do desejo por Ana. Esta configuração 
arquiteta uma farsa, por princípio, uma vez que necessariamente a paixão por Ana não se 
constitui tão somente por ela mesma, mas também por ser a destruição do poder do pai – a 
ruína da família. Ana desencadeia, dessa forma, o duplo possível da morte do poder do pai de 
determinar, sem concessão, a imagem que André deve fazer de si, a despeito mesmo de suas 
próprias sensações e experiências.

Decorrentemente, a perda de si ocorre tanto porque não se vivencia autoralmente 
suas próprias autossensações, pois a imagem de si é obstinadamente uma imagem onipo-
tente que o outro anuncia – “eu, o filho torto, a ovelha negra que ninguém confessa, o vaga-
bundo irremediável da família” (Nassar, 1989, p. 120); quanto a imagem externa que André 
acentua é assinada pela rubrica do que se pressupõe que os outros, além do pai, esperam 
como preferível, desejável – “eu, o filho arredio, o eterno convalescente, o filho sobre o qual 
pesa na família a suspeita de ser um fruto diferente [...]. Vou falar sobre coisas simples como 
todos falam [...]; serei bom e reto, solícito e prestativo” (Nassar, 1989, p. 126-7).

Esta condição emotivo-volitiva tensa constitui-se e reverbera sensações parasitárias, 
porque tragicamente envereda-se por experimentações de estados autodestrutivos, ao mesmo 
tempo em que encena diversas imposturas para mascará-las – “quero uma recompensa para o 



Rev. Est. Ling., Belo Horizonte, v.33, n.4, p.  -46, 2025 44

meu trabalho, preciso estar certo de poder apaziguar a minha fome neste pasto exótico, preciso 
do teu amor, querida irmã, e sei que não exorbito, é justo o que te peço” (Nassar, 1989, p. 125). 

Uma peculiaridade do parasitismo é a não franqueza consigo mesmo e com o pró-
ximo. No caso da personagem de André, vemo-lo marcado por disfarces lógicos-discursivos, 
os quais se tecem na constante estratégia de não dizer o que sente, justificando pela inutili-
dade de tal ato. As cenas iniciais da obra desenvolvem-se como um diálogo indireto atraves-
sado por revelações, apelos e injúrias implícitas a destinatários subentendidos. Nelas, André 
declara que “foi o que eu disse confuso com o desajeito do que dizia e cheio de receio de me 
deixar escapar não importava com o que eu fosse lá dizer, mesmo assim eu repeti” (Nassar, 
1989, p. 11) e discerne “a voz de meu irmão, calma e serena como convinha, era uma oração 
que ele dizia quando começou a falar (era o meu pai) da cal e das pedras da nossa catedral” 
(Nassar, 1989, p. 18). 

A sobreposição evasiva de dizeres e destinatários acaba burlando a própria percepção 
da autoria na interaçãodiscursiva, já que nem é dito o que se pretende efetivamente; nem 
esse dizer é endereçado devidamente a quem se intenciona. Como indicado, há pouco, o 
fim da interação promove o fim mesmo do sujeito. Portanto, quando André dissimula sua 
fala, orienta suas sensações para uma espécie de afirmação da morte como vida, é neste tom 
que acentua sua vivência de “sentimento sublime” (Nassar, 1989, p. 125); do mesmo modo 
que de “santa fúria” (Nassar, 1989, p. 140) e orienta seu desejo de aceitação/deposição do pai 
avizinhando-o com a consideração do incesto como justo. Tal dissimulação emotivo-volitiva 
orquestra-se na intensificação da contradição inescapável entre pretender algo e dizer outro 
nas relações afetivo-discursivas. A dúbia dissimulação – “essa cicatriz sombria que não existe 
mas que todos pressentem” (Nassar, 1989, p. 126-7) – constitui-se num elo interdestrutivo de 
si e do próximo que mobiliza perturbações na compreensão ativa das autossensações e ima-
gens de si e alheias.

O parasitismo emotivo-volitivo intensifica este estado autodestrutivo, pois o sujeito 
não perde a percepção singular de ocupar uma posição num tempo e num lugar, impossível 
de ser ocupada por qualquer outro – por assim dizer, a cicatriz é pressentida,mas não é critica-
mente constitutiva, já que não se desconecta de si mesmo; antes é uma complexa experimen-
tação de como a autosensação pode ser duplicada numa farsa, ou seja, como um processo de 
uma pretensa perda do ativismo autoral. André, no paroxismo de sua confissão à Ana, desvela 
e assente a “consciência” de sua situação: “eu, que desde o início vinha armando minha tem-
pestade” (Nassar, 1989, p. 138); “não tive o meu contento, o mundo não terá de mim a miseri-
córdia; amar e ser amado era tudo o que eu queria, mas fui jogado à margem sem consulta” 
(Nassar, 1989, p. 139).

Ao final das contas, a imagem alheia a que André se agarrou como a que lhe foi ofere-
cida pelos seus próximos e a que foi criando de si não  comungavam entre elas, antes fizeram 
coro sobretudo a diversos conflitos cuja condução enveredou por caminhos inconciliáveis, de 
maneira que a destruição surge como acabamento da interação emotivo-volitiva. Em lugar 
da familiarização entre a dádiva alheia da imagem de si e entre as respostas afirmativas da 
autossensação, ocorreu uma imiscibilidade entre ambas por serem acentuadas como farsas 
da própria imagem de si.

Assim, passamos às nossas considerações finais. 



Rev. Est. Ling., Belo Horizonte, v.33, n.4, p.  -46, 2025 45

6 A contradição farsesca das imagens de si: uma condição tantálica e 
sisífica das posições emotivo-volitivas 

Pelo que vimos discutindo, podemos supor que a construção ativa da condição afetiva do pró-
prio sujeito é uma resposta autoral à tensa interação entre as autossensações experimentadas 
e as que reconhece ou busca reconhecer como tal, entre as imagens de si que o sujeito admite, 
bem como das que pressupõe que os outros admitam. Sob esse fundo perceptivo, é possível 
depreender-se que as condições afetivas oscilam num contínuo cujos limites são uma relação 
paradoxal, por assim dizer, parasitária autodestrutiva e simbiótica graciosa. Nos termos que 
vimos anteriormente, a primeira ocorrendo quando não há coincidência entre a autoria das 
imagens de si e o próprio sujeito das autossensações; e a outra quando há coincidência.

Assim, refletindo sobre que uma justa medida entre emoções, desejos e condições 
históricas, desde a antiguidade é pensada, por exemplo, na posição aristotélica, em “Poética” 
(1990), sobre a adequabilidade entre horror e piedade na tragédia ou ridículo na comédia 
com as situações e atos virtuosos e viciosos; ou mesmo na nietzschiana, em “O Nascimento 
da Tragédia” (2003), a respeito da contiguidade entre sentimento de mundo trágico e morali-
dade; a partir de Bakhtin (2011; 2010), na tensão entre austossensações e imagens de si, pode-
mos aventar que tal construção afetiva do sujeito se arquiteta por tons, que chamaríamos de 
tantálicos e sisíficos. 

Em outras palavras, num contexto de lutas ininterruptas numa arena de posições axio-
lógicas contraditórias, uma situação de dádiva é um limite idealizado, como vimos, quando 
coincidem as autossensações e as imagens de si, construídas, autoralmente ou por outrem. 
Nesse contexto, decorrem, portanto, relações, relativamente, ambivalentes, logo, tendendo à 
incidência parasitária entre as autossensações e as imagens de si. Com este delineamento, o 
reconhecimento desta ambivalência coincidente-incoincidente familiariza-se com a assun-
ção de uma condição de árduo exercício rotineiro ingrato – daí a referência a Sísifo – de busca 
da serenidade da coincidência entre nossa imagem externa e vivenciamento interno, posto 
que um limite ideal (então, inalcançável – daí a referência a Tântalo).

No entanto, com esta mesma compreensão trágica, podemos, certamente, expe-
rimentar criticamente nossas volições e sensações como atos responsáveis, em função de 
podermos assiná-los ativamente e não sermos reféns das contradições individualistas afeti-
vas que mobilizam as diversas interações peculiares a situações de mal-estar, pessoal e social. 
Logo, diante da problemática da saúde emocional tão urgente hoje, a crítica das questões 
afetivas enquanto questão relacionada às formas como a “civilização cria seu mal estar” atra-
vés da arquitetônica das práticas sociais delineadas por atos desencadeados pelos sujeitos 
que por sua vez os orquestram respondendo também a estas práticas, é uma forma de nos 
desviarmos da desresponsabilização/desconexão patológica da realidade, a qual responde 
aos estados de adoecimento que particularizam, cada vez mais, a sociedade em geral. Como 
vimos, a compreensão da dimensão emotiva-volitiva como relações dialógicas podem deter-
minar atos nesse sentido.



Rev. Est. Ling., Belo Horizonte, v.33, n.4, p.  -46, 2025 46

Declaração de autoria

Os autores declaram que participaram de todo o processo de elaboração do artigo.

Referências

ARISTÓTELES. Poética. Tradução Eudoro de Sousa. 2. ed. Imprensa Nacional – Casa da Moeda. 1990.

BAKHTIN, Mikhail. O autor e a personagem na atividade estética. In: BAKHTIN, Mikhail. Estética da 
criação verbal. Trad. Paulo Bezerra. 6. ed. São Paulo: WMF Martins Fontes, 2011.

BAKHTIN, Mikhail. Para uma filosofia do ato responsável. Trad. Valdemir Miotello e Carlos Alberto 
Faraco. São Carlos: Pedro e João editores, 2010. 

NASSAR, Raduan. Lavoura arcaica. 3. ed. rev. pelo autor. São Paulo: Companhia das Letras, 1989.

NIETZSCHE, Friedrich. O Nascimento da Tragédia. Trad. Paulo César de Souza. São Paulo: Companhia 
das Letras, 2003.


