
REVISTA DE CIÊNCIAS DO ESTADO 1 

 

 

ARTIGO 

As Três Caravelas ou de Peri pelo 

Abapuru aos Mais Doces Bárbaros: 

contribuições para uma história da 

Cultura brasileira 
Vinícius Batelli de Souza Balestra

1
 | Hugo Rezende Henriques

 2
 

 

Como citar este artigo: BALESTRA, Vinícius Batelli de Souza; HENRIQUES, Hugo 

Rezende. As Três Caravelas ou de Peri pelo Abapuru aos Mais Doces Bárbaros: 

contribuições para uma história da Cultura brasileira. Revista de Ciências do Estado. Belo 

Horizonte: v. 4, n. 2, e15208. ISSN: 2525-8036. 

 

Resumo: Dois momentos decisivos da cultura brasileira nos legaram ideias de Nação: o 

Romantismo e o Modernismo. O texto acompanha a saga da primeira tentativa, ainda no 

Império brasileiro, de narrar o país e dar um sentido efetivamente nacional à construção de 

nossa institucionalidade, qual seja, o Romantismo, com suas primeiras interpretações do país, 

seus romances indigenistas e os intelectuais ligados à política saquarema. À queda do 

Império, seguem-se anos de terreno árido para a construção de uma narrativa singular 

brasileira – marcados pela hegemonia positivista e cientificista no simbolismo da República –, 

até que a cultura brasileira produz o movimento modernista, que anuncia a novidade dos anos 

vindouros e prepara a narrativa de um país moderno que desagua na Revolução de 30. O 

Modernismo, assim, apresenta-se como o movimento – com as particularidades paulistas – 

que quer dar fim ao Brasil velho dos anos iniciais da República e recuperar a ideia de nação, 

mas com fortes contornos cosmopolitas. O texto acompanha os projetos estéticos e os projetos 

ideológicos de cada movimento na tentativa de revelar as narrativas que irão erigir o Estado 

brasileiro e que passam a ser referenciais para todas as discussões culturais a respeito dos 

nossos passado, presente e futuro. 

 

Palavras-chave: Cultura; Nação; Brasil; Romantismo; Modernismo. 

 

  Recebido em 15.09.2019 

Aprovado em 19.11.2019 

                                                 
1
 Doutorando em Direito pela Universidade Federal de Minas Gerais, com financiamento da CAPES e sob 

orientação da Professora Dra. Karine Salgado. Mestre em Direito pela UFMG e Bacharel em Direito pela 

Universidade de São Paulo E-mail: vinicius_balestra@hotmail.com 
2
 Doutorando em Direito pela Universidade Federal de Minas Gerais, bolsista do Conselho Nacional de 

Desenvolvimento Científico e Tecnológico (CNPq) sob orientação do Prof. Dr. José Luiz Borges Horta; é Mestre 

em Direito pela Universidade de São Paulo, Mestre em Biologia pela USP, Bacharel em Direito pela USP, 

Bacharel em Biologia pela UFMG. E-mail: hugorezende20@yahoo.com.br 



2 REVISTA DE CIÊNCIAS DO ESTADO  

Publicado em 04.12.2019 

 

 

“Realmente, os patriotas que, em 1822, levaram D. Pedro I a proclamar a 

nossa independência, fundaram, é certo, em terras da América, um „novo 

império‟. Fundando este império, teriam fundado uma Nação?” 

(OLIVEIRA VIANA, 1999, p. 326) 

 

1 “MISERERE NOBIS” OU CONSIDERAÇÕES INICIAIS
3
 

É curioso, se não um tanto quanto divertido, perceber a imensa confusão de uma 

mente materialista, ou ainda pior, de um positivista, ante a ideia de uma Nação. Partamos 

então do princípio: o esforço de um marxista seguramente querido da maioria, Hobsbawn, em 

seu livro dedicado ao tema, que percebe logo que esta não é uma noção “tão antiga quanto a 

história”, mas uma palavra cujos contornos modernos foram intuídos mais ou menos pelo 

início do século XVIII. E segue com sua arguta estreiteza buscando um conceito formal para 

o termo: 

Tentativas para estabelecer critérios objetivos para a nacionalidade, ou para explicar 

por que certos grupos se tornaram „nações‟ e outros não, foram realizadas com 

frequência, baseado em critérios únicos tais como a língua, o território comum, a 

história comum, aspectos culturais, ou qualquer outro. A definição de Stalin é 

provavelmente a mais conhecida destas [„Nação é uma comunidade estável, 

historicamente formada, de idioma, de território, de vida econômica e de psicologia, 

manifestada esta na comunidade de cultura‟]. (HOBSBAWN, 1990, p. 5)
 4
 

 

Obviamente o conceito formal não é capaz nem mesmo de vislumbrar a 

complexidade da ideia efetiva; e ainda assim, já nos permite atestar a sua força quando Stalin 

em sua tentativa de percebê-la nota sua relação com uma comunidade de cultura. A 

formulação do idealismo alemão é bastante mais forte, clara e elucidativa, quando enuncia 

que um povo, suficientemente consciente de si mesmo (de sua Cultura e História), se 

reconhece como Nação; e uma Nação suficientemente forte, se impõe no mundo como um 

Estado.
5
 

A Nação é, nesse sentido, o espírito-consciente-de-si da cultura de um povo, isto é, a 

destilação da complexidade cultural de um povo em suas linhas mais gerais e mais fortes. 

Como espírito de um povo (Volksgeist), a Nação é um conceito dialético, que respeita as 

                                                 
3
 As ideias presentes neste artigo foram primeiro apresentadas no IV Simpósio de Filosofia da Dignidade 

Humana em 18 de Junho de 2019, e uma versão parcial do presente texto encontra-se nos anais daquele simpósio 

sob o títulos “Construindo Nações: contribuições para uma história da cultura brasileira”. 
4
 O texto de Stalin, referido em nota no local indicado pelos colchetes no original, é “O marxismo e o Problema 

Nacional”. 
5
 Veja-se, por exemplo, a complexa e instigante dialética entre os momentos do Estado em HEGEL, 2010, §260, 

p. 235-236. 



REVISTA DE CIÊNCIAS DO ESTADO 3 

 

 

diversas particularidades que dela participam, por ela são influenciados e nela influem.
6
 As 

particularidades subsistem à Nação, e inclusive por meio dela, e continuam a influir sobre a 

reformulação de seu conceito continuamente na História. Assim, é justamente a ideia de uma 

Nação que se investe da capacidade de nortear os destinos de um povo, conferindo substância 

ao Estado por meio da política – que, bebendo na fonte desse espírito nacional, deve buscar 

dar-lhe racionalidade jurídica e constitucional.
7
 

Os conceitos, porque dialéticos, não seguem uma lógica cronológica necessária, 

como poderiam supor aqueles mais acostumados à lógica formal. Povo, Nação e Estado 

formam uma tríade interdependente, um movimento incessante que deverá sempre reassegurar 

e atualizar (diríamos: suprassumir; isto é, negar, conservar e elevar) cada um de seus 

momentos em novos sentidos historicamente vinculados. É dizer que um povo, uma nação, ou 

mesmo um Estado, não são apenas em si, não são jamais conceitos formais que se perpetuam 

no tempo sem movimentar-se, sem mover-se em direção a serem mais e mais aquilo que 

sempre foram desde o princípio, um eterno ciclo de consciência de si mesmos que avança na 

História de uma Cultura particular, como, por exemplo, a brasileira. 

Tampouco se deverá imaginar que a Nação seja algo dado, uma totalidade posta e 

evidente que não careça de um esforço refletido e intencional de autoconhecimento, é, 

ademais, um trabalho constante e que não cessa nunca de exigir novos e talvez maiores 

esforços à medida que uma sociedade se complexifica e suas particularidades vão se 

multiplicando em número e em necessidades. É, desde logo, uma realidade viva e loquaz, que 

deve ser percebida e erigida lógica e especulativa a partir da racionalidade de um povo,
8
 que 

necessita de revisitações constantes pois é, em si, alvo tanto de disputa interna pela 

                                                 
6
 O trauma usualmente emanado do conceito de Nação, e que aqui buscamos enfaticamente ultrapassar, se deve 

ao conceito rigorosamente objetivo e uniformizante que lhe conferiram os totalitarismos do século XX, 

especialmente o Nacional-Socialismo alemão, quando buscaram definir em sentido materialista tal conceito, 

formulando-o em termos de “sangue e solo”, isto é, de comunidade de descendência e território, e o utilizaram 

para justificar ações de higienismo étnico. O conceito conforme aqui trabalhado, ao contrário, busca perceber a 

dialeticidade da ideia que, justamente por ser tipicamente ocidental, tem em si mesma o desafio ocidental de 

reconciliar a totalidade e a particularidade, isto é, de ser uma universalidade que respeita e integra a diferença, 

produzindo constantemente manifestações novas e mais dinâmicas, mas sem desrespeitar as manifestações mais 

típicas e tradicionais, que são igualmente preservadas como suas preciosas particularidades (seja historicamente, 

como aqui se busca fazer, ou efetivamente, como até hoje o Estado brasileiro faz ao garantir as manifestações 

tradicionais de nossa cultura, de que são exemplos as folias de reis, a literatura de cordel, as cavalhadas e as 

festas do boi). 
7
 É este, aliás, o magistério e o ponto de chegada da obra de Joaquim Carlos Salgado, quando percebe o Direito 

como o maximum ético, isto é, como fruto do movimento de conscientização da cultura e das morais em um todo 

lógico e ético politicamente determinado e formalmente instituído como norma (Cf. SALGADO, 2007). Para o 

desenvolvimento do conceito de Lima Vaz de consciência moral e de Salgado de consciência jurídica, v. 

FERREIRA, 2002. 
8
 O campo de estudos culturais se dedica justamente à árdua tarefa que aqui se coloca, como demonstram 

HORTA; RAMOS, 2009. 



4 REVISTA DE CIÊNCIAS DO ESTADO  

determinação de seu conceito (ainda que momentâneo)
9
 quanto de ataques desestabilizadores 

externos.
10

  

Eis então desde logo nosso problema central, emergindo com toda sua força quando, 

em 1822, Dom Pedro I proclamou a Independência do Brasil e dotou-nos, ainda em 1824, de 

uma Constituição Formal própria.
11

 Éramos inequivocamente um Estado! Mas éramos desde 

logo uma Nação? Construir Nações, como as contribuições à história brasileira que aqui 

brevemente pretendemos desenvolver, poderão talvez demonstrar, não é um esforço simples. 

Trata-se, como já percebemos acima, de conferir a um povo a capacidade de reconhecer-se 

parte de uma totalidade maior que cada subjetividade – de dotar um povo de uma Cultura 

própria e ciosa de si. 

 

2 CORAÇÃO MATERNO 

O Brasil, enquanto Estado, começa a se colocar ao mundo subitamente com a 

Independência em 1822, armando a população de um inevitável elemento integrador bastante 

eficaz, mas talvez ainda efêmero: o ódio ao colonizador.
12

 Dessa forma, o primeiro lampejo 

da nacionalidade brasileira se coloca na integração de nosso povo contra este elemento 

estrangeiro invasor, um antagonismo raso e imediato a um alvo identificado como “inimigo” 

em um processo de afastamento entre o Império brasileiro e o Império Português.
13

 Uma 

tensão que só se resolveria plenamente após a expulsão (dirão alguns: abdicação) do 

Imperador Dom Pedro I do Brasil, em 1831, menos de uma década após a nossa 

Independência (SCHWARCZ, 1998, p. 35 e ss). 

                                                 
9
 O Professor José Luiz Borges Horta é renitente tanto em sua defesa de um esforço de reconstitucionalização do 

Estado brasileiro, por perceber, entre outras questões, o descompasso entre o documento formal ora existente (a 

Constituição da República de 1988) e as reflexões havidas desde sua edição, bem como os anseios e percursos 

trilhados pela Constituição material (aquela efetiva nos corações e mentes do povo e que efetivamente norteiam 

a Nação, Cf. HORTA, 2017, p. 129 e ss.), quanto em seu alerta para a exigência de que a Constituição de um 

Estado plasme com clareza os anseios e destinos propostos e a serem perseguidos pelo Estado com base nos 

caminhos descobertos pela Nação (Cf. HORTA, 2007). 
10

 Sobre o tema, recomendamos especialmente a leitura do cuidadoso trabalho de KORYBKO, 2018. 
11

 Sobre o processo constitucional de 1823-1824 e seus atores e disputas, v. LYNCH, 2014, especialmente p. 13-

21. 
12

 Não nos referimos aqui a um ódio contra qualquer vinculação ao elemento português, que ainda ocupava não 

apenas o trono, mas também toda a alta burocracia dita coimbrã (tomamos o termo a LYNCH, 2014, p. 15) do 

nascente Império, e que teria papel fundamental no sucesso da empreitada independentista ante o fracasso dos 

movimentos ilustrados mais radicais do período 1789-1817 que não buscavam conciliar com tais setores (BOSI, 

1970, p. 57). De fato, o ódio ao colonizador plasmou movimentos de afastamento entre aquelas características 

tidas por brasileiras e aquelas tidas por tipicamente portuguesas; entretanto jamais imprimiu um tom de 

radicalidade chauvinista que tomariam certos movimentos independentistas mais bem sucedidos em outras 

localidades da América do Sul e especialmente do Caribe – onde a Revolução Haitiana se destaca tanto por sua 

radicalidade quanto por suas influências sobre o pensamento político brasileiro (NASCIMENTO, 2008). 
13

 A percepção dessa forma do fenômeno político em base de antagonismos, isto é, na chave simplista da díade 

amigo-inimigo é percebida em sua ocorrência e em sua insuficiência (já que não se estabelece como política 

efetiva e institucional) por MOUFFE, 2015, p. 18-19. 



REVISTA DE CIÊNCIAS DO ESTADO 5 

 

 

Mas esse elemento se fez presente e forte naquela integração primeva como bem 

demonstra o acentuado “naturismo” de nossas elites e de suas agremiações políticas 

(inúmeras, em um primeiro momento, tamanho o afã que tomou nosso povo brasileiro na 

possibilidade de determinar os rumos de seu próprio Estado). Como nos relata João Francisco 

Lisboa, os nomes escolhidos homenageavam a terra, nossa fauna e flora, o elemento 

brasileiro, contra o elemento português pretensamente expurgado com a Independência: 

"Nesta heróica província -- diz Timon, no seu Jornal -- a contar da época em que 

nela se inaugurou o sistema constitucional, os partidos já não têm conta, peso ou 

medida; tais, tantos, de todo tamanho, nomes e qualidades têm eles tido. As aves do 

céu, os peixes do mar, os bichos do mato, as mais imundas alimárias e sevandijas já 

não podem dar nomes que bastem a designá-los, a eles e aos seus periódicos: os 

cangabás, jaburus, bacuraus, moroçocas, papistas, sururuas, guaribas, 

catingueiros. Assim, os partidos os vão buscar nas suas pretendidas tendências e 

princípios -- nos ciúmes de localidades, nas disposições antimetropolitanas, na 

influência deste ou daquele chefe, desta ou daquelas famílias” (LISBOA, p. 107 

apud OLIVEIRA VIANA, 1999, p. 269). 

 

Neste primeiro momento da história da cultura brasileira o elemento português, 

compreendido na simplória chave do “inimigo” (ainda que apenas virtual, como buscariam 

demonstrar os estudos posteriores de FREYRE, 2003, p. 64 e ss.), serviu de base para um 

antagonismo agregador – plasmado em um naturismo rudimentar e imediato – a partir do qual 

se poderia distinguir a brasilidade em face do seu não-ser, a lusitanidade. Esse antagonismo 

primário, entretanto, ainda que imediatamente integrador do povo brasileiro em torno do 

reconhecimento de seu Estado-Nação, não poderia perdurar como única fonte de 

reconhecimento e agregação da nacionalidade brasileira.  

O Brasil carecia de uma cultura nacional, e esta carência se tornaria um problema 

absolutamente prioritário em face do risco iminente de desagregação territorial enfrentado 

pelo longo período de revoltas durante a Regência, entre 1831-1840, sobre as quais pairava 

ainda vívido o fantasma incômodo da perda de nossa província Cisplatina, brutalmente 

arrancada do Império brasileiro em 1828, pelo Tratado de Montevidéu.
14

 

Era cada vez mais urgente e patente a necessidade de construção de nosso próprio 

laço de uma unidade brasileira. Urgia ao Estado brasileiro fortalecer a Nação brasileira, 

dotando-lhe de uma Cultura e de uma História compartilhadas que permitissem a legitimação 

do Brasil não pelo antagonismo externo, mas por si mesmo, isto é, pela unidade interna. Foi 

                                                 
14

 Para uma visão sobre o esforço e a construção da ideia de uma nacionalidade (patriótica) uruguaia a partir das 

tensões havidas na Bacia do Prata entre 1821-1828, v. WINTER, 2013. 



6 REVISTA DE CIÊNCIAS DO ESTADO  

esta a missão que o Estado brasileiro conferiu ao seu Imperador Dom Pedro II quando 

declarou a sua maioridade em 1840.
15

 

No entanto, a despeito de todas as qualidades do segundo Imperador, não poderia por 

si só realizar a tarefa de legar ao Brasil uma cultura verdadeiramente brasileira. Não se 

constroi uma Nação sozinho. O primeiro impulso a este imenso projeto se daria pela expansão 

e injeção de recursos do Estado brasileiro no notável Instituto Histórico Geográfico Brasileiro 

(criado em 1838 sob inspiração da instituição congênere francesa) e que marcaria o princípio 

de uma empreitada nacional de autoconhecimento – o princípio efetivo da História da Cultura 

brasileira seria ali gestado e nutrido na forma do movimento artístico denominado 

“romantismo brasileiro” (SCHWARCZ, 1998, p. 126). Ao Instituto se uniriam ainda o apoio 

inequívoco e consonante dos artistas da Academia Imperial de Belas Artes, fundada em 1826 

mas efetivamente implementada e financiada durante o Segundo Império.
16

 

O pensamento brasileiro construído e desenhado pelas mentes de autores e artistas 

brilhantes deveria transbordar para o universo do pensamento popular, estabelecendo-se um 

Estado digno da História e da Cultura que ora se revelava à Nação brasileira. 

Os principais expoentes do Romantismo brasileiro foram imortalizados na memória 

nacional até os dias presentes, seja pelos nobres e doces selvagens de José de Alencar – a 

Iracema dos lábios de mel, ou Peri, o apaixonado goitacá batizado católico e salvador de sua 

amada Ceci –, seja pelo antológico e eterno poema “Canção do Exílio” de Gonçalves Dias. O 

Romantismo se constituiria em um movimento inarredável na história artística nacional tanto 

por sua força quanto por sua íntima e bem documentada relação com o esforço político nítido 

de delineamento de uma cultura brasileira própria e forte. Uma produção cultural que deveria 

ser, ainda, simultaneamente culta mas também acessível a uma população majoritariamente 

iletrada e que dependia de narradores orais para sua difusão. 

Quando consideramos a literatura no Brasil, vemos que a sua orientação dependeu 

em parte dos públicos disponíveis nas várias fases, a começar pelos catecúmenos 

dos autos de Anchieta, a eles ajustados e sobre eles atuando como lição de vida e 

                                                 
15

 O naturismo, contudo, permaneceria forte, como apresenta Antonio Candido: “Os românticos, depois de 1840, 

fizeram do indianismo uma paixão nacional, que transbordou do círculo dos leitores e se espalhou por todo país, 

onde, ainda hoje, perdura o hábito de usar nomes de personagens indígenas dos poemas e romances daquela 

época. Os dois escritores mais eminentes do indianismo romântico, Gonçalves Dias e Alencar, foram 

considerados pelos contemporâneos como realizadores de uma literatura finalmente nacional, que vinha 

manifestar a nossa sensibilidade e visão própria das coisas. O triunfo dessa opinião unilateral manifesta o apogeu 

da “tendência genealógica” durante o Romantismo, quando foi fortalecido pela vontade política compreensível 

de negar os valores identificados à colonização portuguesa” (CANDIDO; CASTELLO, 1964, p. 8). 
16

 Às instituições mencionadas, do IHGB e da Academia de Belas-Artes, há ainda autores que visualizem uma 

importância das recém criadas Faculdades de Direito de Olinda e de São Paulo (ambas criadas em 11 de Agosto 

de 1827) no estabelecimento de um pensamento nacional brasileiro (FANTINATI, 2007). De fato, as Faculdades 

de Direito legariam ao nascente Império uma burocracia e uma doutrina jurídica própria, ainda que legatária dos 

afluxos do pensamento europeu continental e da expressiva influência coimbrã sobre seus autores. 



REVISTA DE CIÊNCIAS DO ESTADO 7 

 

 

concepção de mundo. Vemos em seguida que durante cerca de dois séculos, pouco 

mais ou menos, os públicos normais da literatura foram aqui os auditórios – de 

igreja, academia, comemoração (CANDIDO, 2006, p.77-8). 

 

O movimento artístico acompanhava um aparato estatal próprio, com vistas a 

construir o maquinário do Estado brasileiro: 

 “Essa elite dos homens de 1.000 o Império formou através desses três grandes 

centros de fixação dos valores no governo político: o Ministeriado, que tinha a 

função de um teste de experiências para as duas outras corporações seguintes, que 

eram – o Conselho de Estado e o Senado, um e outro de provimento vitalício. Nestes 

três centros de experimentação de capacidade política e estadística, o Imperador 

colocava os homens da grande elite que fez o Império e sua grandeza”. (OLIVEIRA 

VIANA, 1999, p. 343) 

 

O IHGB fornece ao país, portanto, suas primeiras referências como nação. Enquanto 

instituto geográfico, trata de fazer com que a Terra Brasilis conheça e reconheça seu próprio 

território; mapeia suas vilas, cidades, rios, planaltos e planícies, serras e escarpas, traça os 

limites entre seu litoral e seu sertão. Já que também histórico, o IHGB tratou de dar memória 

e, mais precisamente, de contar a narrativa nacional, de seus herois e seus episódios 

momentosos, e assim “salvar do esquecimento os nomes dos seus melhores filhos” (REIS, 

2006, p. 26). 

Por outro lado, o esforço de formação de uma elite política e burocrática não foi 

menos digno de nota, e o Império legaria ao Brasil, também, um panteão de “semideuses”; 

políticos de envergadura que estabeleceriam o modelo dificilmente alcançável de políticos 

verdadeiramente comprometidos com as causas nacionais, mesmo quando divergiam sobre os 

rumos do governo. “Chegaram mesmo a viver os primeiros anos da República como uma 

categoria à parte, inconfundível – como homens do Império, reconhecíveis pelos traços 

peculiares do caráter e da conduta. [...] Como semideuses destronados.” (OLIVEIRA VIANA, 

1999, p. 342-343).
17

 

 

3 LINDONÉIA 

Não à toa, quando o Império encontra seu fim, no golpe republicano de 1889, a 

primeira tarefa de que se incumbem homens de Estado da República é a de tentar estabelecer 

uma nova mitologia com a qual explicar o Brasil. Romper com o Império significava, 

também, romper com o arcabouço intelectual e artístico que lhe dera sustentáculo. Mas o 

Positivismo não poderia ser veio de frutos muito fecundos; sua cientificidade encontrou 

                                                 
17

 Os políticos que cita nominalmente, nesta passagem, Oliveira Viana, são da extirpe que perdura no imaginário 

popular e nos estudos do pensamento político brasileiro como faróis: Bom Retiro, Sepetiba, Nabuco de Araújo, 

Paraná, Ouro Preto, Carlos Afonso, Andrade Figueira, Saraiva, Afonso Celso, João Alfredo, Lafaiete, Paulino. A 

elite dos “carismados” do Imperador D. Pedro II (OLIVEIRA VIANA, 1999, p. 342-343). 



8 REVISTA DE CIÊNCIAS DO ESTADO  

dificuldades em fornecer símbolos nacionais ao país. Não é muito difícil que o leitor encontre, 

desse modo, material sobre o tema em “A Formação das Almas: o imaginário da República no 

Brasil”, de José Murilo de Carvalho.  

Isto porque Carvalho, ao reconstituir o esforço das três ideologias republicanas que 

disputam a paternidade da nova forma política brasileira – não só agora uma República, mas 

também uma República presidencialista – parece mesmo narrar uma cômica disputa 

genealógica entre três pais ilegítimos; mesmo os positivistas ortodoxos, afinal vencedores na 

disputa política e ideológica dos anos iniciais da Primeira República, encontraram “limitação 

do voluntarismo na manipulação do imaginário”. (CARVALHO, 1999, p. 15) 

Todo seu arsenal propagandístico, que bem servira à mobilização de elites políticas e 

letradas para dar o golpe de misericórdia no Império, era afinal inspirado “numa filosofia em 

muitos pontos alheia à cultura nacional”. (CARVALHO, 1999, p. 15)  

Sabemos, assim, que desde sua gestação, o movimento reformista, em especial o 

grupo positivista, formara seu ideário em oposição mesmo à estética que dava sustentáculo ao 

ideário Imperial, como ensina Alonso a respeito da “política científica” dos positivistas (2000, 

p. 47): 

De outra parte, a prosa organicista típica da política científica oferece formas de 

expressão para o movimento: o estilo de tese e principalmente as metáforas 

organicistas e químicas, científicas, contrastam a com a retórica liberal-romântico do 

Império. Comparece, assim, como a linguagem comum pela qual experiências 

particulares de marginalização podem se sintonizar em um mesmo discurso de 

crítica. O movimento intelectual adotou mesmo o gênero literário experimental 

típico dos adeptos europeus da política científica, o romance naturalista. Romances 

de tese, minuciosamente descritivos, sociológicos, rompiam com a estetização da 

sociedade imperial que o indianismo de Alencar tinha nutrido e se dedicavam ao 

desvelamento das “patologias” da sociedade estamental e escravista. 

 

Não significa, com isto, que os positivistas não tenham tentado estabelecer sua 

própria narrativa sobre a formação do Brasil, e a partir dela apontar seus rumos. Mas o lugar 

da nação na mitologia positivista é diminuto; em sua ideologia, a pátria é mera mediação entre 

a família e uma ideia um tanto difusa de humanidade (CARVALHO, 1999, p. 22). A sua 

explicação para o Brasil parte, antes, de uma teoria geral das forças sociais, indistintamente 

aplicada a todo o Ocidente; a especificidade da história nacional, no Positivismo, ganhou 

pouco destaque. Sua tentativa de mitologia passou pela exaltação de figuras como Benjamin 

Constant ou mesmo por Deodoro da Fonseca, entre os militares.  

A figura da República como uma mulher, aos moldes franceses, também recebeu 

esforço de propaganda republicana. Mesmo sua exaltação da figura de Tiradentes encontrava 

pouca guarida na própria realidade. Em seu livro dedicado ao elogio da figura de Tiradentes, 

Silva Jardim atribui um legado de ideias a Joaquim José da Silva Xavier que inclui, dentre 



REVISTA DE CIÊNCIAS DO ESTADO 9 

 

 

outras coisas, a abolição da escravatura, a liberdade de pensamento e imprensa e a limitação 

das “forças anarchicas do parlamentarismo”. (JARDIM, 1890, p. 41) 

Se os positivistas e os jacobinos (com sua exaltação de Floriano Peixoto) 

encontraram pouca guarida em sua tentativa de tomar a paternidade da narrativa republicana, 

tampouco foram bem sucedidos os escassos liberais, unidos em torno da figura de Quintino 

Bocaiúva. (CARVALHO, 1999, p. 48). Sua versão da história nacional passava pela exaltação 

do Manifesto Republicano de 1870, e pela construção de uma narrativa em muito inspirada na 

independência das treze colônias. Sua versão do Brasil incluía o contratualismo liberal 

clássico e, claro, o federalismo.  

Não será difícil perceber que nenhuma destas fabulações encontrou grande 

ressonância na cultura nacional. A tarefa que perseguia a geração intelectual da Primeira 

República, a de buscar uma identidade coletiva para o país, conflitava gravemente com os 

contornos de suas matrizes ideológicas: cientificista
18

 e universalizante, no caso Positivista. O 

autoritarismo tecnocrático dos primeiros governos da República, com a colaboração mesma 

dos nossos ditos liberais (na verdade, em sua maioria, potentados locais defensores do 

federalismo e, normalmente, conservadores), fazia qualquer mito ou alegoria política do 

Brasil desvanecer com crua facilidade. 

A dificuldade de disputar o imaginário da cultura nacional se reflete mesmo nas 

artes. O movimento republicano, afinal bem-sucedido em derrubar o Império, não logrou a 

boa companhia de um movimento artístico de fôlego e duradouro, embora com ele 

colaborassem eventuais pintores, escultores ou mesmo literatos. Careceu, no entanto, de um 

sustentáculo artístico que lhe fornecesse as ferramentas literárias que deixassem seu insípido 

cientificismo
19

 algo mais palatável à cultura brasileira.
20

  

                                                 
18

 Assim Angela Alonso esclarece o pensamento cientificista dos republicanos positivistas: “‟Política científica‟ 

designa a simplificação e conversão das principais descobertas da sociologia nascente em princípios de 

orientação política. O recurso a uma ciência da sociedade é um modo de distanciamento em relação à filosofia 

política do liberalismo francês da Restauração que orientou a fundação das instituições do Segundo Reinado 

(MATOS, 1987). O movimento intelectual encontrou aí uma linguagem e um esquema conceitual para se 

diferenciar da tradição imperial. Incorporou especialmente duas teorias fundamentais: uma para a história, outra 

para a política. Uma teoria da história sociologicamente formulada forneceu-lhe uma explicação científica da 

sociedade brasileira. Uma lei de evolução universal organizaria todas as sociedades em graus de atraso e 

civilização conforme padrões sucessivos de produção, sociabilidade, instituições políticas e formas de pensar.” 

(ALONSO, 1984). 
19

 “Primeiro e obviamente, os positivistas fazem parte do cientificismo, isto é, comungam a crença na capacidade 

da ciência em descobrir as leis que regem os fenômenos sociais e de fornecer instrumentos de explicação e de 

intervenção na realidade. A ciência é vista como a alavanca do progresso e da civilização, como meio de 

informar e conformar diagnósticos do atraso brasileiro e construir projetos civilizatórios. Daí se deriva como 

regra comum a subsunção da política à ciência e a proposição dos cientistas como uma espécie de vanguarda da 

civilização.” (ALONSO, 1996). 



10 REVISTA DE CIÊNCIAS DO ESTADO  

4 PARQUE INDUSTRIAL 

Eis então o cenário no qual o Brasil adentra o século XX: um povo que já não goza 

da saudosa mitologia imperialista; uma Nação centrifugada pelo afã provincialista, no centro 

da qual não restara quaisquer ícones de força efetiva sobre o imaginário popular; e um Estado 

que buscava cicatrizar as feridas da ruptura institucional proporcionada pelo republicanismo 

por meio de uma fé insípida no Positivismo. Esse deserto de ideias deu ensejo que se buscasse 

um projeto estético e ideológico de nação; o Modernismo assim surge, a partir das 

peculiaridades de um movimento particular e marcadamente paulista.
21

 Encontraremos nas 

palavras de Antonio Candido: 

Na literatura brasileira há dois momentos decisivos que mudam os rumos e 

vitalizam toda a inteligência: o Romantismo, no século XIX (1836-1870), e o ainda 

chamado Modernismo, no presente século (1922-1945). Ambos representam fases 

culminantes de particularismo literário na dialética do local e do cosmopolita; ambos 

se inspiram, não obstante, no exemplo europeu. (CANDIDO, 2006, p. 118) 

 

De fato, o próprio Antonio Candido (2006, p. 119) reconhece que, entre 1900 e 1922, 

a literatura é basicamente uma literatura de permanência: conserva e atualiza os elementos do 

Romantismo, mas com ele não rompe de modo significativo. O descompasso entre uma 

nacionalidade que se quer nova e republicana será, de algum modo, conciliado com um 

movimento artístico legatário do Império nesse momento em que viceja a mentalidade 

modernista. 

O Modernismo faria sua estreia nos anos 20, com a pompa própria da ambição 

paulista.
22

 Com uma geração artisticamente iconoclasta, surge o arquétipo do modernista, com 

novo projeto estético e ideológico. O modernista se vê na tarefa de subverter as paisagens, 

dar-lhes autonomia, em oposição àqueles que supunham apenas mimetizá-las. Vê-se também 

                                                                                                                                                         
20

 Nas letras de José Murilo de Carvalho: “Falharam os esforços das correntes republicanas que tentaram 

expandir a legitimidade do novo regime para além das fronteiras limitadas em que a encurralara a corrente 

vitoriosa. Não foram capazes de criar um imaginário popular republicano. Nos aspectos em que tiveram algum 

êxito, este se deveu a compromissos com a tradição imperial ou com valores religiosos. O esforço despendido 

não foi suficiente para quebrar a barreira criada pela ausência de envolvimento popular na implantação do novo 

regime. Sem raiz na vivência coletiva, a simbologia republicana caiu no vazio, como foi particularmente o caso 

da alegoria feminina.” (CARVALHO, 1999, p. 141). 
21

 Isto, aliás, é reflexo do próprio crescimento de São Paulo em termos econômicos durante o período da 

República Velha. Como lembra Maria Stella Bresciani: “O período de 1870  a 1910 corresponde ao momento em 

que São Paulo emerge da condição de província de pouca importância econômica e cultural, tornando-se o 

principal centro produtor e exportador de café do país, além de partilhar com a capital do Império a condição de 

centro difusor da propaganda republicana. Trata-se pois de um período em que um vasto repertório de questões 

são levantadas e discutidas amplamente pela parcela letrada da população que se vê obrigada a assumir posições 

coerentes com o ideário que diz defender.” (BRESCIANI, 1993). 
22

 Sobre o paulistismo e o paulistanismo do Modernismo, ensina Bosi: “Há uma condição paulista do 

Modernismo, que marcaria alguns escritores de índole mais conservadora (Guilherme de Almeida e um certo 

Cassiano Ricardo) e conseguia sublimar-se na arte dos radicais: Mário e Oswald. Quanto a Antônio de Alcântara 

Machado e Sérgio Milliet, tiveram, cada um, uma face paulistana tão marcada quanto a face internacional.” 

(BOSI, 2003, p. 210). 



REVISTA DE CIÊNCIAS DO ESTADO 11 

 

 

em uma cruzada, a romper com o modo de escrever e se comunicar: não mais a “linguagem 

bacharelesca, artificial e idealizante que espelhava [...] a consciência ideológica da oligarquia 

rural instalada no poder” (LAFETÁ, 2000, p. 21). 

Seu projeto ideológico, portanto, e como não poderia deixar de ser, estava acoplado 

ao estético: renovar a linguagem que, afinal, refletia a velharia da Primeira República, 

atualizar a literatura e a arte,
23

 de modo geral, para refletir um país que se industrializava, se 

urbanizava e recebia um vultoso número de imigrantes (LAFETÁ, 2000, p. 23).  

O uso de uma linguagem mais próxima da popular, com elementos corriqueiros e 

cotidianos, refletia a própria revolta contra as oligarquias agrárias que ainda comandavam o 

país e os esforços intelectualistas do Romantismo. 

Dos anos 20, sua explosão, aos anos 30, quando encontra sua rotina, o Modernismo 

se espraia; influencia outros movimentos artísticos e mesmo as Ciências Sociais. Ganha 

contornos mesmo de radicalização e frente à dificuldade dos intelectuais da República Velha 

em discutirem a especificidade nacional, retoma o problema do Brasil. Nos anos 30, observar-

se-á a radicalização e engajamento político, religioso e social dos artistas e intelectuais 

(CANDIDO, 2009, p. 17-18).  

As interpretações do Brasil, a tentativa de dar uma resposta à especificidade da 

história nacional, voltam à moda. Nesse campo, destacam-se as obras de Gilberto Freyre 

(Casa-Grande & Senzala, Sobrados & Mucambos), Sérgio Buarque de Holanda (Raízes do 

Brasil) e Caio Prado Jr. (Evolução Política do Brasil). Completa Candido, sobre este 

movimento: 

Nele, e sobretudo na culminância em que todos os seus frutos amadureceram (1930-

1940), fundiram-se a libertação do academismo, dos recalques históricos, do 

oficialismo literário; as tendências de educação política e reforma social; o ardor de 

conhecer o país. A sua expansão coincidiu com a radicalização posterior à crise de 

1929, que marcou em todo o mundo civilizado uma fase nova de inquietação social 

e ideológica. Em consequência, manifestou-se uma "ida ao povo", um V Narod, por 

toda parte e também aqui, onde foi o coroamento natural da pesquisa localista, da 

redefinição cultural desencadeada em 1922. A alegria turbulenta e iconoclástica dos 

modernistas preparou, no Brasil, os caminhos para a arte interessada e a 

investigação histórico-sociológica do decênio de 1930. A instauração do Estado 

Novo ditatorial e antidemocrático marcaria o início de uma fase nova. Ele coincide 

realmente com o zênite do Modernismo ideológico e uma recrudescência do 

                                                 
23

 Sobre a novidade e a especificidade da visão brasileira do Modernismo, Bosi tem a dizer: “O Modernismo 

rompeu, de fato, com o sertanismo estilizado dos prosadores parnasianos. Mas não o fez senão para pôr em 

prática um primitivismo mais radical e, em certo sentido, mais romântico; e assim fazendo, o imaginário de 22 se 

encontrava com o renovado irracionalismo europeu. Era um primitivismo culto, que não tolerava mais o jeito 

parnasiano de falar da vida rústica. Em nome de uma poética do insconsciente, 22 opôs-se às sensaborias do 

penúltimo nativismo. O ângulo de visão era o de intelectuais mais informados e mais inquietos que se 

propunham desentranhar a poesia dos origens, o substrato selvagem de uma “raça”; e que desejavam intuir o 

modo de ser brasileiro aquém da civilização, ou então surpreendê-lo na hora fecunda do seu primeiro contato 

com o colonizador.” (BOSI, 2003. p. 216-217). 



12 REVISTA DE CIÊNCIAS DO ESTADO  

Espiritualismo, estético e ideológico, que vimos perdurar ao lado dele, tendo 

começado antes e, mais de uma vez, convergido nos seus esforços de luta contra o 

academismo. (CANDIDO, 2006, p. 131) 

 

Quando o Modernismo brasileiro se levanta em 1922 para responder, ainda que de 

forma particularista, ao vazio legado pelo positivismo da Primeira República, temos, com 

alguma recepção do cosmopolitismo, a consagração do esforço de conferir dialeticidade à 

Cultura brasileira. A partir de então o movimento da cultura brasileira poderia se dar em sua 

dialética interna; independente, ainda que em permanente diálogo, das culturas de outros 

povos, inclusive das outras nações ocidentais. Ao menos duas narrativas se digladiariam a 

partir de então no imaginário nacional: a do Brasil indigenista e envolto na pompa do 

Romantismo do Império, e a do Brasil cosmopolita e exótico do Modernismo.  

De todo modo, é impossível negar as contribuições do Modernismo. Nesta época, 

aprofundam-se os estudos a respeito da realidade brasileira, especialmente exemplificada em 

figuras como a de Gilberto Freyre que, além de pioneiro em seu Casa-Grande & Senzala, 

também o foi na organização do Primeiro Congresso Afro-Brasileiro, realizado no Recife em 

1934 (CANDIDO, 2006, p. 29).  

O Brasil dos anos 20 e 30 é um tema a ser explorado, um problema a ser resolvido. 

Nessa esteira, estará também a obra do marxista Caio Prado Júnior, ou mesmo a “discreta mas 

segura” (CANDIDO, 2006, p. 30) contribuição de Sérgio Buarque de Holanda e suas Raízes 

do Brasil. Se a estética modernista tem seus pilares e um modelo de nação, refletido mesmo 

nos gostos de diversos artistas paulistas, também impulsionará uma intensa discussão sobre o 

país nos círculos intelectuais.
24

 

Isto está em plena consonância com a própria razão de efervescência do 

Modernismo. Enquanto movimento de crítica e que se pretende progressista, o Modernismo 

“retoma e aprofunda uma tradição que vem de Euclides da Cunha, passa por Lima Barreto, 

Graça Aranha, Monteiro Lobato: trata-se da denúncia do Brasil arcaico, regido por uma 

política ineficaz e incompetente” (LAFETÁ, 2000, p. 27).  

No Modernismo, há dois movimentos claros: um cosmopolita, de assimilação da 

vanguarda europeia. Outro, de retomada dos temas nacionalistas, mais ou menos 

negligenciados nas décadas anteriores. Nas palavras de Candido: 

Desrecalque localista; assimilação da vanguarda européia. Sublinhemos também o 

nacionalismo acentuado desta geração renovadora, que deixa de lado o patriotismo 

                                                 
24

 “Lembre-se, nesta chave, o papel dos recém-fundados cursos superiores de filosofia, ciências sociais, histórias, 

letras, bem como a difusão do ensino na sociologia no nível médio. Isto contribuiu para o desenvolver o espírito 

analítico nos estudos sobre o Brasil, com incremento do interesse pelos grupos até então menos estudados, ou 

estudados com ilusões deformadoras: além do negro, o índio, o trabalhador rural, o operário, o pobre”. 

(CANDIDO, 2009. p. 17-18). 



REVISTA DE CIÊNCIAS DO ESTADO 13 

 

 

ornamental de Bilac, Coelho Neto ou Rui Barbosa, para amar com veemência o 

exótico descoberto no próprio país pela sua curiosidade liberta das injunções 

acadêmicas. Um certo número de escritores se aplica a mostrar como somos 

diferentes da Europa e como, por isso, devemos ver e exprimir diversamente as 

coisas. Em todos eles encontramos latente o sentimento de que a expressão livre, 

principalmente na poesia, é a grande possibilidade que tem para manifestar-se com 

autenticidade um país de contrastes, onde tudo se mistura e as formas regulares não 

correspondem à realidade. Cria o teu ritmo livremente. (CANDIDO, 2006, p. 128) 

 

Percebe-se, portanto, que se o Romantismo é marcado pelo nativismo, uma busca 

primeira das coisas próprias da terra brasilis, uma primeira empreitada em torno da 

construção da mitologia nacional, os anos que o seguiram – isto é, os primeiros anos da 

República – falharam em produzir um pensamento de cunho verdadeiramente nacional, pelo 

próprio universalismo das correntes positivista e liberal que dominavam o ideário da 

constituição republicana. Nesse vácuo de um projeto estético que desse sentido ao ideário 

político de uma nação em franca efervescência social, econômica, e cultural, o Modernismo,
25

 

munido das ideias de vanguardas europeias,
26

 oferece seu projeto: cosmopolita, por um lado, 

mas que recupera o exótico e o singular daquilo que é propriamente brasileiro. Esse novo 

projeto estético dará sentido narrativo ao Brasil dos anos 30, e por muito tempo será a 

referência ideológica do Brasil do século XX. 

 

5 GELÉIA GERAL OU CONSIDERAÇÕES FINAIS 

Romantismo e Modernismo são, como ensina Antonio Candido, os dois momentos 

cruciais da literatura brasileira. O esforço deste ensaio, nesse sentido, não é de recuperação 

desses movimentos nas considerações particulares deste ou aquele autor, de suas obras mais 

relevantes e exemplares; antes, o que se pretende foi revelar o aparecimento de novas 

narrativas, de novos projetos estéticos que deram sustentáculo a novos ideários políticos e 

novos projetos institucionais do Estado brasileiro: um primeiro esforço nativista que dá 

sustentáculo à mitologia imperial; e uma segunda mitologia cosmopolita sensível à 

singularidade nacional nos anos prévios à Revolução de 30.  

Mas ao projeto modernista dos anos 20 e 30, bem intencionado no seu resgate do 

nacionalismo inaugurado no Romantismo, faltou o retrato de diversas partes do Brasil. Ou, 

nas palavras de Bosi: 

                                                 
25

 Diz Bosi, inspirado, a respeito do projeto do modernismo: “A Semana [de 22] pretendeu ser a abolição da 

República Velha das Letras.” (BOSI, 2003. p. 210). 
26

 Ainda em Bosi, encontramos o seguinte, a respeito da influência europeia nos modernistas: “A Combinação de 

uma nova perspectiva histórica, o novo espaço-tempo da cidade grande de pós-guerra, com uma bateria de 

estímulos artísticos europeus, tornou possível, historicamente, a Semana de Arte Moderna de 1922.” (BOSI, 

2003. p. 210). 



14 REVISTA DE CIÊNCIAS DO ESTADO  

Mas, estendendo os olhos para a Nação, não poderia apanhá-la na sua riqueza e 

pobreza concretas: viu a floresta, a tribo, o rito, o selvagem sempre bom mesmo 

quando mau, e, na verdade, aquém do Bem e do Mal. E diante da alternativa sofrida 

por todos os povos coloniais – ou o futuro tecnológico ou o passado aborígene – 

preferiu resolver o impasse fugindo à escolha. (...) E o resto? E o presente brasileiro, 

tudo aquilo que não era nem a São Paulo da indústria nem a tribo remota dos 

tapanhumas? (BOSI, 2003, p. 221) 

 

O que Bosi nos apresenta no excerto é não apenas a caracterização dos temas do 

modernismo, mas suas lacunas; sobre esse legado, no entanto, os futuros movimentos 

artísticos brasileiros irão se debruçar, preenchendo espaços, amalgamando suas tendências, 

invertendo seus esquemas, mas fundamentalmente partem das premissas tanto românticas 

quanto modernas. É o caso do movimento tropicalista, que bebe do nacionalismo nativista do 

Romantismo e da Antropofagia do Modernismo, ao mesmo tempo em que revela e inventa 

novas tendências e novas cores para o projeto de Brasil: 

O Tropicalismo, ou Cruzada Tropicalista, pode ser lançado qualquer dia desses 

numa grande festa no Copacabana Palace. A piscina estará repleta de vitórias-régias 

e a pérgula enfeitada com palmeiras de todos os tipos. Uma nova moda será lançada: 

para homens, ternos de linho acetinado branco, com golas bem largas e gravatas de 

rayon vermelho; as mulheres devem copiar antigos figurinos de Luiza Barreto Leite 

ou Iracema de Alencar. Em casa, nada de decorações moderninhas, rústicas ou 

coloniais. A pedida são móveis estofados em dourado e bordô, reproduções de 

Osvaldo Teixeira e Pedro Américo, bibelôs de louça e camurça, retratos de Vicente 

Celestino, Emilinha Borba e Cézar de Alencar. Nada de Beatles, nada de Rolling 

Stones. E muitos pufes, centenas de almofadas. (NETO, 1982, p. 309) 

 

Este embate entre forças poderosas que, em sua dinâmica, elevariam o berço 

esplêndido do Brasil à grande nação que somos e seremos (a terceira Roma que profetiza 

Darcy Ribeiro),
27

 seria, entretanto, abafado momentaneamente por aquilo que se denomina  

“Razão anti-utópica”.
28

 Este esforço imperialista de impedimento da força das Nações pela 

imposição de uma visão de mundo única (um pensamento único) cosmopolita dificultou, 

desde os estertores do século XX, a consciência brasileira da dinâmica própria e da riqueza 

incomensurável de sua própria cultura, que esta apresentação buscou, ainda que brevemente, 

retomar. O esforço de nos voltarmos à grandiosidade da História da Cultura brasileira é o 

esforço por reconhecermos a grandiosidade do Estado brasileiro que queremos e que nos 

propomos a buscar e construir – a esplendorosidade da Nação brasileira. 

 

 

                                                 
27

 As inspiradas e utópico-proféticas considerações da sua obras “O Povo Brasileiro” traz a conclamação ao 

Brasil de seu Destino de uma terceira Roma muito mais eclética, sincrética, miscigenada, aberta e inclusiva 

(RIBEIRO, 1995, p. 441 e ss.) 
28

 A expressão que tomamos de empréstimo a ALMEIDA, 2018, denuncia o paradigma do penseè unique, que 

impede a liberdade e a criatividade dos povos em delinearem seus próprios caminhos e destinos, em franca 

contraposição a todo o esforço de construção de nacionalidade plasmada na cultura brasileira que aqui buscamos 

demonstrar (ALMEIDA, 2018, passim). 



REVISTA DE CIÊNCIAS DO ESTADO 15 

 

 

REFERÊNCIAS BIBLIOGRÁFICAS 

 

ALMEIDA, Philippe Oliveira de. Crítica 

da Razão antiutópica. São Paulo: Edições 

Loyola, 2018. 

 

ALONSO, Angela. Crítica e Contestação: 

o movimento reformista da geração 

1870. Revista Brasileira de Ciências 

Sociais, São Paulo, v. 15, n. 22, p. 35-44, 

abr., 1984. 

 

ALONSO, Angela. De Positivismo e 

positivistas: interpretações do positivismo 

brasileiro. Revista Brasileira de 

Informação Bibliográfica, São Paulo, v.1, 

n. 42, p. 109-134, jul., 1996. 

 

BOSI, Alfredo. História concisa da 

literatura brasileira. São Paulo: Cultrix, 

1970. 

 

BOSI, Alfredo. Moderno e modernista na 

literatura brasileiro. In: BOSI, 

Alfredo. Céu, Inferno: ensaios de crítica 

literária e ideológica. São Paulo: Editora 

34, 2003. 

 

BRESCIANI, Maria Stella. O Cidadão da 

República: Liberalismo versus positivismo. 

Crítica e Contestação: o movimento 

reformista da geração 1870. Revista 

Brasileira de Ciências Sociais, São Paulo, 

v. 15, n. 17, p. 122-135, mai., 1993. 

 

CANDIDO, Antonio. A Revolução de 30 e 

a cultura. In: MONTERO, Paula; COMIN, 

Álvaro. Mão e contramão. São Paulo: 

Globo, 2009. 

 

CANDIDO, Antonio. A Revolução de 30 e 

a cultura. Novos Estudos, São Paulo, v. 4, 

n. 1, p.27-28, abr. 1984. 

 

CANDIDO, Antonio. Literatura e 

Sociedade. Rio de Janeiro: Ouro Sobre 

Azul, 2006. 

 

CANDIDO, Antonio; CASTELLO, José 

Aderaldo. Presença da literatura 

brasileira. São Paulo: DIFEL, 1964. 

 

CARVALHO, José Murilo de. A 

Formação das Almas: O imaginário da 

república no Brasil. São Paulo: Companhia 

das Letras, 1999. 

 

FANTINATI, Carlos Erivany. A visão 

eufórica do Brasil. Guavira Letras.Três 

Lagoas, n. 05, p. 116-138, 2007. 

 

FERREIRA, Mariá A. Brochado. 

Consciência moral e consciência 

jurídica. Belo Horizonte: Mandamentos, 

2002. 

 

FREYRE, Gilberto. Casa Grande & 

Senzala: formação da família brasileira 

sob o regime da economia patriarcal. 48ª 

Ed. São Paulo: Global, 2003. 

 

HEGEL, Georg Wilhelm Friedrich. 

Filosofia do Direito. Trad. Paulo Meneses. 

São Leopoldo: Ed. UNISINOS, 2010. 

 

HOBSBAWN, Eric. Nations and 

Nationalism since 1780: Programme, 

Myth, Reality. Cambridge: Cambridge 

University Press, 1990. 

 

HORTA, José Luiz Borges. Globalização, 

(des)ideologização e reconstitucionaliza-

ção do Brasil. In: HORTA, José Luiz 

Borge; SALGADO, Karine. História, Es-

tado e idealismo alemão. Belo Horizonte: 

Editora UFMG, 2017. 

 

HORTA, José Luiz Borges. Urgência e 

emergência do constitucionalismo 

estratégico. Revista Brasileira de Estudos 

Constitucionais – RBEC. Ano 1, v. 1, 

jan./mar. 2007, Belo Horizonte: Fórum, 

2007. 

 



16 REVISTA DE CIÊNCIAS DO ESTADO  

HORTA, José Luiz Borges; RAMOS, 

Marcelo Maciel. Entre as veredas da 

cultura e civilização. Revista Brasileira 

de Filosofia. V. 233, p. 235-264, 2009. 

 

JARDIM, Antônio da Silva. Tiradentes: 

discurso lido por Silva Jardim. Rio de 

Janeiro: Tipografia Leuzinger e Filhos, 

1890. 

 

LAFETÁ, José Luiz. 1930: A Crítica e o 

Modernismo. São Paulo: Editora 34, 2000. 

 

LYNCH, Christian Edward Cyril. 

Monarquia sem despotismo e liberdade 

sem anarquia: o pensamento político do 

Marquês de Caravelas (1821-1836). Belo 

Horizonte, Editora UFMG, 2014. 

 

MOUFFE, Chantal. Sobre o político. 

Trad. Fernando Santos. São Paulo: WMF 

Martins Fontes, 2015. 

 

NASCIMENTO, Washington Santos. “São 

Domingos, o grande São domingos!”: 

repercussões e representações da 

Revolução Haitiana no Brasil escravista. 

Dimensões. Vitória, v. 21, 2008, p. 125-

142. 

 

NETO, Torquato. Os últimos dias de 

Paupéria. São Paulo: Max Limonad, 1982. 

OLIVEIRA VIANA, Francisco José de. 

Instituições Políticas Brasileiras. 

Brasília: Editora do Senado Federal, 1999. 

 

REIS, José Carlos. As Identidades do 

Brasil: de Varnhagen a FHC. Rio de 

Janeiro: Fundação Getúlio Vargas, 2006. 

 

RIBEIRO, Darcy. O povo brasileiro: a 

formação e o sentido do Brasil. São Paulo: 

Companhia das Letras, 1995. 

 

SALGADO, Joaquim Carlos. A Ideia de 

Justiça no mundo contemporâneo: 

fundamentação e aplicação do Direito 

como maximum ético. Belo Horizonte: Del 

Rey, 2007. 

 

SCHWARCZ, Lilia Moritz. As barbas do 

Imperador: D. Pedro II, um monarca nos 

trópicos. São Paulo: Companhia das 

Letras, 1998. 

 

WINTER, Murillo Dias. “Vivir en 

cadenas, ¡que triste vivir!, Morir por la 

Patria, ¡que belo Morir!” – o conceito de 

Pátria nas páginas da imprensa periódica 

da Província Cisplatina (1821-1828). 

Estudios históricos. Uruguay, n. 11, a. V. 

Disponível em: <http://www.estudios 

historicos.org/11/art.17%20Vivir%20en%2

0cadenas-%20MURILLO.pdf>, Acesso em 

10 Set. 2019, 2013. 

 

 

THE THREE CARAVELS OR FROM PERI THROUGH THE ABAPURU TO OS 

MAIS DOCES BÁRBAROS: CONTRIBUTES TO A HISTORY OF THE BRAZILIAN 

CULTURE 

Vinícius Batelli de Souza Balestra
 
| Hugo Rezende Henriques 

 

How to cite this article: BALESTRA, Vinícius Batelli de Souza; HENRIQUES, Hugo 

Rezende. As Três Caravelas ou de Peri pelo Abapuru aos Mais Doces Bárbaros: 

contribuições para uma história da Cultura brasileira. Revista de Ciências do Estado. Belo 

Horizonte: v. 4, n. 2, e15208. ISSN: 2525-8036. 

 

Abstract: Two decisive moments of Brazilian culture legated us the ideas of our Nation: 

Romantism and Modernism. The paper accompanies the epic of our first try, still during the 

Brazilian Empire, to narrate the country and provide an effectively national meaning to the 



REVISTA DE CIÊNCIAS DO ESTADO 17 

 

 

construction of our institutions, that is, the Romantic movement, with its first interpretations 

of the country, its indigenous romances and the intellectuals connected to the “saquarema” 

field of politics. To the fall of the Empire, follow some years of arid terrain to the construction 

of a singularly Brazilian narrative – marked by positivist and scientific hegemony in the 

symbolism of the Republic –, until the time when Brazilian culture produced the Modernist 

movement, which announces the novelty of future years and prepares the narrative of a 

modern country that would lead to the 1930 revolution. Modernism, in this sense, presents 

itself as the movement – with the particularities of São Paulo‟s culture – that wishes to put an 

end to the old Brazil of the early years of our Old Republic and to recover the idea of a nation, 

but now with strong cosmopolitan contours. The paper accompanies both the esthetic and 

ideological projects of each movement, in an effort to reveal the narratives that would 

construct the Brazilian State and which would be references to all cultural discussions about 

our past, present and future. 

 

Key-worlds: Culture; Nation; Brazil; Romantism; Modernism. 


