SECAO: CATEDRATICOS IEAT/UFMG
Q)
I l\ \ 2965-6931

CCBY 40

REVIST “Anthropos-ceno”/Conquistualoceno: Crisis de la
& o S & humusidad de la Tierra. Reflexiones sobre violencia

politica y perturbacién climatica

Horéacio Machado Araoz
Instituto Regional de Estudios Socioculturales (IRES-CONICET) y
Universidad Nacional de Catamarca

https:/ / orcid.org/0000-0002-6072-9763
hamachadoaraoz@huma.unca.edu.ar

RESUMO

La voz “Antropoceno” evoca la naturaleza radical de la crisis de
nuestro tiempo-espacio. Da cuenta de wuna transformaciéon
catastrofica. De la Tierra y de la humusidad de la tierra.
Corriéndonos criticamente de los naturalismos y las naturalizaciones
insitas en la nocién de “ Anthropos”, acd procuramos revisar las raices
y los factores histérico-politicos que provocaron semejante
emergencia geo-social. Invitamos a un desplazamiento de la mirada:
de la Naturaleza a la historia, de la Especie a formaciones
geoculturales, de las sustancias a las practicas sociales. Con ello se
intenta dar cuenta de los impactos geoldgicos de la violencia politica.
El texto remite los origenes de esta Era de las catédstrofes a la violencia
conquistual originaria, aquella que dio lugar al nuevo mundo
colonial-moderno. Y que dio nacimiento a Occidente como una
(in)Civilizacion de la guerra. Guerra perpetua de conquista. El pasaje
del colonialismo al conquistualismo se entiende como un ejercicio de
profundizacién de la conciencia critica. La violencia conquistual est4
degradando la habitabilidad de la Tierra. Y las potencialidades
sensoafectivas de la sociabilidad que nos hizo Huma-nus.
Conquistualoceno habla de la violencia politica provocando no sélo
la "caida del cielo" sino también degradando la propia condicién
humana.

Palavras chaves: Anthropos-ceno, violencia politica, perturbacion
climatica.

Revista da UFMG | Belo Horizonte, MG | v.32, Fluxo Continuo | e- 64283 | 2025


https://portal.issn.org/resource/ISSN/2965-6931
https://portal.issn.org/resource/ISSN/2965-6931
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/deed.pt-br

“Nos dicen, y debe ser verdad, que todo estd descontrolado, desorientado,
amortiguado, enloquecido,

la sangre y el viento.

Eso es lo que vemos y experimentamos.

Pero es el mundo entero el que te habla, a través de tantas voces amordazadas.
Mires donde mires, encuentras desolacion. Y, sin embargo, vuelves. (...)
No es frecuente que veamos,

Yy cada vez es mds frecuente que no nos esforcemos por vet,

la miseria del mundo,

la de los bosques de Ruanda y la de las calles de Nueva York,

la de las fabricas clandestinas de Asia, donde los nifios no crecen,

y la de las silenciosas altitudes andinas,

y la de todos los lugares de humillacion, degradacion, prostitucion,

y el de tantos otros que pasan ante nuestros ojos desorbitados,

pero no podemos evitar admitir que hace ruido,

un rumor infatigable que mezclamos sin saberlo

4

con la ritmica mecdnica y tediosa de nuestro progreso y nuestros legados.”
(Edouard Glissant, Treité du Tout-Monde, 1997).

1. SOBRE EL NUEVO ESTADO DE LA TIERRA: APERTURAS,
IMPLICACIONES.

Desde que fuera enunciada justo en el comienzo de este nuevo milenio del

cristianismo-occidentalocéntrico (desde donde se nos ha acostumbrado a contar el tiempo
Z V74 7 . e

-y no so6lo eso), la voz “Antropoceno” resuena como un gran terremoto cientifico y
politico. Ha conmovido el suelo epistémico més pétreamente consolidado del Mundo
Moderno. El “Antropoceno” plantea un diagnodstico crucial, critico, terminal para las
formas politicas a través de las cuales las sociedades humanas modernas han construido
sus nociones de mundo y sus formas de concebirlo/producirlo; sus cosmovisiones, sus

modos de vivir, de convivir, de habitar y de tratar la Tierra.

Eso significa que las implicaciones de esa palabra “Antropoceno” pone en crisis la
totalidad e integralidad del edificio cientifico moderno (al menos, el erigido en base y al
calor de la oficialidad del poder), cuestionandolo desde sus propias raices: no sélo esa

compartimentacién del mundo que le es constitutiva, entre una Naturaleza-objeto inerte y

Revista da UFMG | Belo Horizonte, MG | v.32, Fluxo Continuo | e- 64283 | 2025




pura exterioridad carente de cualquier valor intrinseco, mas alld de los valores
instrumentales/utilitarios asignados antropogénicamente, de un lado, donde se
estructuran todas las ciencias naturales (desde la biologia a la geologia, pasando por la
fisica, la quimica, la botanica, la zoologia, la oceanografia, la astronomia, y todo el
conjunto de incontables ramificaciones que no paran de crecer); y del otro lado, el mundo
presunto de lo propiamente Humano, el de la historia y la cultura; vale decir, el del Sujeto
que se erige como tnico protagonista de la historia; tnico duefio y sefior de la Tierra; el tnico
productor geografico. “Antropoceno” viene a decir que esa fractura radical esta errada; no
se corresponde con la materialidad factica de los procesos, basicamente terrdqueos y

eventualmente, sobrevinientemente, humanos.

Al corroer el axioma de la fractura que estd en sus fundamentos, el cuestionamiento
se extiende, en general, a los modos mismos de concebir y de producir el propio
conocimiento; un cuestionamiento sobre sus bases, sus medios y sus fines. Porque
efectivamente, al develar los peligros de esta nueva Era, la propia voz “Antropoceno”
revela también en qué medida tales peligros son, propiamente, producto y resultado del
desarrollo cientifico. Es la propia ciencia moderna la que ha creado las amenazas y los
riesgos que hoy se ciernen sobre el mundo. Como reflexionaba el historiador ambiental
Donald Worster “no hay manera de evadir el hecho de que la ciencia ha hecho posible la

moderna devastacion de la naturaleza” (Worster, 2008, p. 13).

No deja de ser una paradoja tragica: el hecho de que, mientras que la emergencia y
sobrevivencia de la especie humana ha sido enteramente dependiente de nuestro
extraordinario desarrollo cognitivo, de nuestras capacidades especificas sobresalientes en
términos de produccién y acumulacién de conocimientos, por otro lado, ahora, a estas
alturas de la historia, nos percatamos de que “cuanto mas conocemos, méas peligrosos nos
hemos vuelto para nosotros mismos, y para el resto de las especies y formas de vida que

habitan la Tierra” (Worster, 2008, p. 13).
Se trata, entonces, de la propia naturaleza de las afecciones y afectaciones entre lo
Humano y la Tierra, lo que viene a ser colocado como materia de revision critica por parte

del hallazgo del “Antropoceno”. Debemos re-examinar ;qué tipo de vinculos existen entre

Revista da UFMG | Belo Horizonte, MG | v.32, Fluxo Continuo | e- 64283 | 2025



los seres humanos y la Tierra?; ;jcudl es la naturaleza de esos vinculos?; ;qué significa la
Tierra para nuestra especie y qué significa el Homo Sapiens para el resto de las
comunidades bidticas que conforman la biodiversidad terraquea?. Es que ;tenemos un
lugar, un papel que cumplir en el planeta? ;Sera que tenemos alguna funcién ecolégica

que desempenar?

Por supuesto, planteamos y abordamos estas preguntas corriéndonos de todo
naturalismo y prevenidos contra todo tipo de naturalizaciones. El punto de origen de las
interpelaciones es que no hay nada dado ni pre-establecido en materia del rol o la funcién
de los humanos sobre la Tierra. De lo que se trata es, justamente, de indagar sobre qué
hemos hecho facticamente; como hemos construido (o seria més apropiado decir destruido)
ese vinculo con la Tierra; en qué lugar nos hemos colocado, y qué rol nos hemos
autoasignado como especie; de qué manera, de qué modos (geoshistoricos concretos,
socioculturalmente circunscritos, politicamente determinados) hemos determinado los

contornos y los fondos de la propia naturaleza humana.

El “Antropoceno”, como revelacién, pone en evidencia, de manera central, como
cuestion decisiva, que el modo socialmente humano de concebir, producir y tratar la Tierra
es, ipso facto, un acto constituyente fundamental, no sélo del mundo que tendremos (la
realidad factica de la existencia dada), que “nos damos” como consecuencia emergente de
tal determinacién, sino también, consecuentemente, correlativa e insoslayablemente, es
también el proceso ontolégico-politico fundamental a través del cual definimos qué es y en

qué consiste el ser humano.

Vale decir, queda claro que no hay determinacién ni natural ni sobrenatural
respecto a los modos de vinculacién y de interrelacién entre lo humano y lo terraqueo;
toda determinacion es una resultante de un proceso geohistérico; sociopolitico, donde las
diversas comunidades y formas de ser humanos producen sus mundos-de-vida en una
densa y compleja red de interacciones e imbricaciones co-existenciales que vitalmente,
organicamente, nos unen y nos vinculan con el resto de biodiversidad terraquea. El punto

entonces es, qué tipos especificos de determinaciones y formas son las que estan en los

Revista da UFMG | Belo Horizonte, MG | v.32, Fluxo Continuo | e- 64283 | 2025



origenes de este nuevo ciclo y proceso geolégico sobreviniente, llamado de

“ Antropoceno”.

Hoy, como una tarea urgente, como una necesidad vital, de sobrevivencia, estamos
conminados a afrontar y acometer una revision integral, radical, exhaustiva y
necesariamente critica, de los modos histérico-politicos a través de los cuales las
sociedades modernas (lo vamos a decir asi, todavia en un sentido muy general) han
construido sus vinculos con la Tierra; qué tipo de contrato (epistémico, ontolégico y
politico) es el que la ciencia moderna ha establecido entre lo Humano y la Tierra, como

base y suelo epistémico de sus condiciones operativas y de validez.

En ese sentido hemos afirmado que la voz “ Antropoceno” esta abriendo paso a una
nueva revolucion cientifica. Implica la desfundamentacion del paradigma cientifico
moderno en si, pero también da un paso mas alla de la pura disolucién posmoderna de
todo criterio de validez. Con todas sus limitaciones, las aperturas e implicaciones del
“Antropoceno” nos proveen nuevos elementos, nuevas pistas, nuevos motivos y
argumentos para revisar y repensar la naturaleza de las afecciones que en general se dan
sobre la Tierra; y, en particular, para reflexionar sobre la naturaleza de las afectaciones y

vincularidades — producidas y que se producen — entre Terra y Homo.

Dada la relevancia y trascendencia de sus implicaciones, consideramos que el
hallazgo del “Antropoceno” puede ser el detonante de una nueva revolucién cientifica
(deberiamos procurar que lo sea). Sus revelaciones son tan decisivas como aquellas que
salieran a la luz con los hallazgos convergentemente revolucionarios de la llamada “edad
heroica de la geologia” (Bowler, 1992) y de la biologia evolutiva, a mediados del siglo XIX,
cuando las evidencias sobre la profunda historicidad de la materia — en las complejidades
de su devenir — empezaran a horadar los presupuestos humanistas de la primitiva ciencia
cartesiana. En efecto, nos remitimos al momento revolucionario en el que las nuevas
evidencia sobre la edad y las edades de la Tierra, sobre el origen de las especies y la
ascendencia inmanente del propio Homo Sapiens, comenzaron a echar por tierra las

doctrinas creacionistas, entonces dominantes.

Revista da UFMG | Belo Horizonte, MG | v.32, Fluxo Continuo | e- 64283 | 2025



Entre 1830 y 1863 se publicaron: “Principios de Geologia”, “El origen de las
especies”, “Evidencias geolégicas de la antigiiedad del hombre”, “Evidencias del lugar del
hombre en la Naturaleza”. A través de estas obras, los hallazgos de Abraham Gottlob
Werner (1749-1817) y Charles Lyell (1797-1875) en la geologia, de Charles Darwin
(1809-1892), de Alfred Russel Wallace (1823-1913) y Thomas Huxley (1825-1895) en la
biologia, empezaban a revelar la extraordinaria complejidad, longevidad e intensidad de
las conexiones y afecciones entre la Tierra y lo Humano, ya concebido éste como
forma-especifica emergente de la incesante dindmica contingente de la materia en
continuo devenir. Estos hallazgos no sélo ponian en crisis las versiones teoldgicas del
origen del mundo y del ser humano, sino también la novel representacién de lo humano
que se fraguaba al calor de la primitiva ciencia moderna. El excepcionalismo humano —
tanto en su version celestial, como en la version cartesiana de un Cogito abstraido del
mundo, con capacidades panépticas, omniscientes y presuntamente ilimitadas — pasé a
ser jaqueado por las evidencias de una especie cuya ascendencia provenia mas bien del
azaroso devenir simpoiético de moléculas, bacterias, organismos y procesos teltiricos. No
sOlo se abria paso a una dimensién de la temporalidad hasta entonces impensada, sino
que, ademads, dentro de esa profunda hendidura mil-millonaria de la vida terrdquea, las
especies se veian intensa y orgdnicamente interconectadas en procesos comunes de
formacion y transformacién continua. Dentro de esos flujos, lo humano se revelaba como
un mindsculo ser corpéreo, materialmente envuelto en una maraha excedentaria de

biodiversidad, interdependencias y mutualidades en continuo movimiento.

Hoy, como en los tiempos revolucionarios de Lyell y Darwin, el “Antropoceno”
resulta también profundamente incémodo e inconveniente para las mas profundas
convicciones religiosas del presente. Pone en cuestion visiones de mundo petrificadas en
instituciones, geografias y practicas; en creencias-hecha-cuerpos (Bourdieu, 1980), ahora, en
algunos millones de organismos humanos vivientes. Pero no se trata ya de la impugnacion
de los preceptos de la vieja teologia medieval. Ahora el “Antropoceno” resuena como
herejia para la fe moderna del progreso; el credo de la omnipotencia tecnolégica, del
crecimiento infinito y su liturgia eficientista, de la racionalidad instrumental bajo comando

burocratico.

Revista da UFMG | Belo Horizonte, MG | v.32, Fluxo Continuo | e- 64283 | 2025



En términos estrictamente cientificos, empiricamente verificados y contrastables, el
“ Antropoceno” designa un nuevo estado y condicién general de la bidsfera terrestre en el
que sus dinamicas, composiciones y configuraciones hidrolégicas, atmosféricas, climaticas
y geoquimicas han sido drasticamente perturbadas por determinadas y concretas formas

antropogénicas de obrar.

Las perturbaciones antropogénicas sobre la Tierra nos retrotraen a los efectos
industriales de la primitiva ciencia moderna. Los hallazgos de Lyell y Darwin se
producian al mismo tiempo que empezaba a levantar velocidad y vuelo la hasta ahora
imparable maquinaria de destruccion creativa del progreso moderno. Las huellas del
“progreso” que toman en cuenta Crutzen y Stoermer (2000) nos hablan de un devenir
catastrofico del mundo. En el instante de tiempo geoldgico que nos separa del mal llamada
(es decir, incorrectamente localizada y fechada) Primera Revolucién Industrial, los autores

constatan que:

La expansion de los humanos, tanto en su nimero como en la explotaciéon
per capita de los recursos de la Tierra, ha sido asombrosa.... A lo largo de
los ultimos tres siglos, la poblacién humana se increment6 en diez veces,
s6lo acompafiada de un crecimiento en la poblacién de ganado hasta unos
1400 millones (cerca de una res por familia promedio). La urbanizacion se
ha incrementado en diez veces durante el altimo siglo. A lo largo de unas
pocas generaciones, los humanos han explotado y acercado al agotamiento
los combustibles fosiles que fueron generados a lo largo de varios
centenares de millones de afios. Las emisiones globales de diéxido de
azufre son al menos dos veces mayores que la suma de todas las emisiones
naturales...

Los humanos utilizan més de la mitad de toda el agua dulce accesible; la
actividad humana ha incrementado la tasa de extincién de especies entre
mil y diez mil veces en los bosques hiimedos tropicales y muchos gases
importantes de “efecto invernadero” se han incrementado sustancialmente
en la atmosfera: diéxido de carbono en més del 30%, y metano en mas del
100%. Mas alla de esto, los humanos liberan muchas sustancias toxicas en el
ambiente.

Los humedales costeros también se ven afectados por los humanos, lo que
ha dado lugar a la destruccién del 50% de los bosques de manglar del
mundo. Por daltimo, las actividades predatorias mecanizadas (las
“pesquerias”) extraen mas del 25% de la produccién primaria de los
océanos y del 35% en la placa continental de las regiones templadas. Los
efectos antropogénicos documentados incluyen la modificacion del ciclo

Revista da UFMG | Belo Horizonte, MG | v.32, Fluxo Continuo | e- 64283 | 2025



geoquimico en grandes sistemas de agua dulce, y ocurren en sistemas
distantes de sus fuentes primarias.

En otros términos, “Antropoceno” alude al fin del mundo geolégico hasta ahora
conocido por la humanidad. Refiere a la muerte definitiva de las regularidades del
Holoceno y al ingreso hacia una materialidad no sélo completamente incégnita, sino
ademas, extremadamente desafiante. En menos de 300 afios las concentraciones de diéxido
de carbono atmosférico saltaron de 280 ppm a mas de 420 ppm, superando holgadamente
lo que otros cientificos han marcado como el limite planetario de seguridad climética
establecido en 350 ppm (Rockstrom et al., 2010). Para hallar una composiciéon quimica de la
atmosfera terrestre similar a la actual, debemos remontarnos al Plioceno, la época
geologica acontecida entre 5,3 millones a 2,6 millones de afios atrds, cuando las
temperaturas medias globales eran entre 2° y 3° C més cdlidas, el nivel medio del mar era
de 25 metros. mas alto que el actual, y la especie humana ni siquiera hacia parte de la vida

planetaria.

El fin del mundo del Holoceno nos coloca ante un nuevo régimen climatico en el
que nuestra especie no tiene experiencia alguna de sobrevivencia. Al decir de Bruno

Latour:

no solamente nos encontramos en un momento sin precedentes en la
historia; no solamente hemos franqueado un umbral -término a la vez
juridico, cientifico, moral y politico-..., sino que, ademads, probablemente ya
hemos dejado atras el momento en el que podiamos hacer algo al respecto”
(Latour, 2017, p. 60).

Asi, el “Antropoceno” expresa de modo radical una paradoja desesperante: la
pretensiéon de omnipotencia de la primitiva ciencia moderna, nos sittia en un escenario
inédito de extrema vulnerabilidad e impotencia. La atrevida aventura de la Razén
Imperial (Worster, 1998) — el de hacer de la vida un objeto de control y campo de
experimentaciéon sometido al dominio, pretendido absoluto, de la voluntad humana —,
pone en el centro de las cuestiones politicas del presente las conexiones insoslayables entre
régimen de verdad y régimen climatico; entre epistemologias, ontologias y des-6rdenes

geologicos; mejor dicho, geolégico-politicos.

Revista da UFMG | Belo Horizonte, MG | v.32, Fluxo Continuo | e- 64283 | 2025



La ruinosa alteracién de las composiciones holocénicas de la Tierra pone en entredicho (o
deberia) no sélo la cuestién superficial de los efectos y consecuencias aparentemente “no
deseadas” o “imprevistas” del aparato cientifico-tecnolégico constitutivo de la economia
politica moderna, sino ya, mds radicalmente, la de las propias raices epistémicas y
ontoldgicas en las que se sustenta. No se trata apenas de la huella atmosférica de los
combustibles fésiles, sino del sistema perceptivo, cognitivo y préctico a través del cual ha
sido construido el modo “humano-moderno” (hegemonico y globalizado) de ser y estar en
el mundo; de concebir el mundo, de relacionarse con el mundo de la vida y de producir
sus propias condiciones de existencia. El gravoso deterioro “antropogénico” de la Bi6sfera
terrestre no puede comprenderse sino como parte resultante del proceso histérico-politico
que edificé las bases epistemoldgicas y ontolégicas sobre las que se erigieron las

transformaciones modernas; tanto del sistema Tierra como de la propia condicién humana.

De alli la imperiosa necesidad de revisar las genealogias y las historiografias
universalistas que se nos ofrecen; de desconfiar y deconstruir los imperialismos implicitos
en el discurso geoldgico (Yussof, 2018). Una revolucién cientifica, epistémica-politica,
significa la necesidad de un desplazamiento desde la arrogancia de la Razén Imperial hacia
una epistemologia de la humildad, suelo sobre el que puede prosperar una ecologia de

saberes -mds que necesaria- para nuestro tiempo.

Traducido en términos de desafios politicos, la cuestion decisiva es jcoémo
reaccionamos frente al “Antropoceno”? ;Qué actitudes tomamos ante sus amenazas y
peligros? Poner nombres a la nueva era; indicar sus fechas de origen y sefialar sus factores
desencadenantes, no es una tarea meramente de erudicién intelectual. Ahi mismo se
juegan las actitudes y practicas politicas desde las cuales se piensa afrontar las
inclemencias de este nuevo régimen climatico. De alli nuestra insistencia en descolonizar
el “Antropoceno”, en afrontar la necesidad de revisar radicalmente el régimen de verdad

desde el cual vamos a procurar la sobrevivencia humana en esta nueva Era de la Tierra.

Revista da UFMG | Belo Horizonte, MG | v.32, Fluxo Continuo | e- 64283 | 2025



2. “ANTROPOCENO”, CAPITALOCENO Y MAS ALLA... HACIA
UNA DESCOLONIZACION DEL DISCURSO GEOLOGICO

El Antropos no hizo el fracking y no deberia nombrar a esta época amate de la doble muerte... La
historia de la Especie Hombre como agente del Antropoceno es una repeticion casi ridicula de la
gran Aventura falica, humanizadora, modernizadora, en la que el hombre, hecho a imagen de un
dios desvanecido, adquiere superpoderes en su ascension sagrado-secular, solo para acabar en una
tragica detumescencia... (Donna Haraway, “Seguir con el problema”, 2019).

Donna Haraway afirma que “si tan solo pudiéramos tener una palabra para estos
tiempos SF, deberia ser, sin duda alguna, Capitaloceno” (Haraway, 2019, p. 84). Al
subsumir toda la historia de la humanidad en la trayectoria aldeana de Occidente, al
suprimir de un plumazo la vastisima diversidad y hasta la inconmensurable riqueza de
experiencias, producciones y modos de existencia de infinidad de poblaciones/pueblos
humanos (agro-culturas) que habitaron y habitan la Tierra, los geélogos del Norte que
hablan de “Antropoceno” se hacen eco de la violencia epistémica inherente a la Razén
colonial/imperial eurocentrada, que justamente esta en la raiz de los desastres geol6gicos

del presente.

Para los naturalistas del “Antropoceno”, fijar sus origenes es una tarea que se
restringe a determinar fechas y sustancias; ya sea, el carbono y su ininterrumpida carrera
de quema obsesiva desde la invenciéon de la maquina de vapor de James Watt (1784)
(Crutzen y Stoermer, 2000); sea ya, la del uranio y su persistente radioactividad milenaria,
desatada tras la escalada nuclear de posguerra (Zalasiewickz et al., 2008). Su problema no
es tanto la historiografia que proponen como la ontologia antropocéntrica, evolucionista,
racista y patriarcal en la que estd asentada. Hablar de Antropoceno, a secas, supone la
universalizacion de la condicion humana bajo el molde de la mundializacion de
“Occidente”; una inaceptable naturalizacion de la propia violencia civilizatoria sobre la que dicha

experiencia se ha constituido.

Frente a ello, la perspectiva de las ciencias sociales ha avanzado en una
historizacion de esta nueva Era, contribuyendo a poner de manifiesto las relaciones de poder
y los especificos grupos de humanos que -con sus respectivas motivaciones particulares e

intereses concretos, mediante tipos determinados tipos de practicas, y bajo modalidades

Revista da UFMG | Belo Horizonte, MG | v.32, Fluxo Continuo | e- 64283 | 2025



politicamente  determinadas- operaron esas sustancias, desencadenando sus
proliferaciones catastréficas. La historizacion involucra una operacion de distanciamiento
critico respecto de la antropologia imaginaria — de cufio liberal burgués,
predominantemente hobbesiana-smithiana — ocluida bajo la figura del “Anthropos” como
un universal abstracto; pero también requiere una deconstruccién critica de la trayectoria
tecnologica del “desarrollo de las fuerzas productivas” del capitalismo como si se hubiese
tratado del mero resultado de elecciones racionales fundadas en exclusivos criterios de

eficiencia y productividad.

Al historizar, estas operaciones producen un desplazamiento sustancial: de la
Naturaleza a la historia; de la Especie a la diversidad de pueblos/geoculturas (en cuanto
modos humanos concretos y situados geohistéricamente de vida y convivencialidad; de
produccion social de la existencia); de las sustancias y las tecnologias, a la de determinadas
précticas, modos de uso, significacion y valoracién, ancladas en determinadas formas y
estructuras de relaciones de poder (Machado Araoz, 2022). La nocién de Capitaloceno
(Altvater, 2014; Malm, 2016; Moore, 2016; 2021; Fraser, 2021) viene a operar como una
primera y fundamental operaciéon de distanciamiento critico de la ideologia
pseudo-universalista, de las generalizaciones y abstracciones embutidas en la evocacion de

un presunto “Anthropos” que reflejaria la esencia de la condicién humana.

Los efectos catastroficos sobre el clima y los ciclos hidroenergéticos y bioquimicos
de la Tierra no son el resultado de un “desarrollo natural” o un “proceso civilizatorio”
preestablecido de la especie humana. Las dindmicas de urbanizacién, industrializacion,
mercantilizacién, carbonizacién y uniformizaciéon de la vida terrdquea no responden a
ningtn mandato, ni natural, ni sobrenatural; no son el producto de un designio divino ni
de la Historia. Son simplemente el resultado de un proceso histérico-geo-politico
contingente a través del cual los presupuestos y configuraciones praxeoldgicas del capital
fueron erigiéndose como imperativo categérico del modo de concebir-se, sentir-se y
hacer-se “humano”. Configuraciones praxeoldgicas a través de las cuales también,

correlativamente, fueron produciendo y moldeando las condiciones generales de

Revista da UFMG | Belo Horizonte, MG | v.32, Fluxo Continuo | e- 64283 | 2025



existencia de la vida social (de todas las poblaciones) humana(s) y del conjunto de la

biodiversidad terraquea co-existente y con-viviente sobre la faz de la Tierra.

Ahora bien, siendo fundamental este movimiento es, en si mismo, insuficiente. Es
necesario no sélo desnaturalizar el “Antropoceno” sino también descolonizarlo. Una
desnaturalizaciéon que hace caso omiso del colonialismo como contexto y modo de
producciéon de las condiciones histéricas de posibilidad del capitalismo, es una
desnaturalizacion que se queda a mitad de camino. Ofrece una lectura, muy
probablemente, susceptible de tornarse presa facil para otro tipo de imperialismo
evolucionista, inscripto ya en una filosofia de la historia supuestamente critica; ese que ha
hecho del “materialismo histérico”, una sucesiéon determinista de “modos de produccién”,
en la que el capitalismo seria un estadio superior de la “humanidad”, aunque no ya el
altimo.

La descolonizacién del “Antropoceno” y del “Capitaloceno” implica ir a las raices
ontogenéticas del capital como nuevo patrén de poder (Quijano, 2000) de caracter
originariamente global, y que acabd erigiéndose como una fuerza ecolégico-politica
re-configuradora de la totalidad de  relacionamientos, establecimientos,
convencionalidades, emocionalidades, racionalidades, fuerzas motivacionales y
valorativas que hacen a la produccién de la vida social -humana y mas que humana- sobre
la Tierra. Una lectura descolonial del capitalismo/Capitaloceno supone dar cuenta de su
emergencia no como una “necesidad evolutiva”, sino como una (dréstica) contingencia

histérico politica; propiamente, una emergencia geosocial.

De alli nuestra insistencia en sefialar a la entidad “América” como origen
histérico-geogréafico y principio epistémico-politico del capitalismo/Capitaloceno
(Machado Araoz, 2014; 2016; 2019; 2022). Ese planteo involucra un desplazamiento radical
de la ontologia politica de la colonial-Modernidad. Indica la necesidad de retrotraer los
origenes del capital al “largo siglo XVI” y a las profundas transformaciones en escala y
significaciéon que adquieran las précticas mercantiles y bélicas, en el desplazamiento de la
economia del Mediterrdneo a la del Atlantico y el Océano Indico (Braudel, 1976;

Wallerstein, 1979). De pensar la formacién geogréfico-politica del capitalismo no como un

Revista da UFMG | Belo Horizonte, MG | v.32, Fluxo Continuo | e- 64283 | 2025



fenémeno intra-europeo, resultante de una presunta excepcionalidad del hombre blanco,
sino como el producto de un proceso geografico mas complejo, multiescalar, imbricado en
transformaciones sincronizadas de multiples espacios locales, regionales y globales, todos
ellos conectados y reconfigurados por un sistema de gestion propiamente colonial de
disposicion y administraciéon de energias y seres vivos, ya exclusivamente codificados en
términos unidimensionales de “recursos” (sea “materias primas” o “fuerza de trabajo”)

mercantilizados/mercantilizables.

Descolonizar el Capitaloceno supone desplazar sus origenes, desde la “Revoluciéon
Industrial” y la “Revolucién Francesa”, a la Revoluciéon Mineral puesta en marcha con la
explotaciéon a escala industrial del Cerro Rico del Potosi y la correlativa Revolucion del
régimen de Plantacion que en los trépicos del litoral atlantico dinamiza la produccién de

azucar, la esclavitud y la devastacion de bosques a gran escala.

En términos de sustancias y de regimenes energéticos, implica advertir que antes
que el carbono empezara a ser usado como combustible que mueve el sistema de
maquinas y objetos en el siglo XVII, ya los metales preciosos y el aztcar en el siglo XVI
empiezan a cambiar la matriz energética que mueve el sistema de sujetos; sus
motivaciones y practicas, como sustancias emblematicas que fungieron como combustible

de la avidez conquistual del valor abstracto.

Antes que protestante, el espiritu del capitalismo fue catdlico, mismo un
cristianismo de guerra fundado en una presunta superioridad moral y civilizatoria
impuesta a sangre y fuego, fundadora y legitimadora de una economia de guerra; una
guerra de conquista y explotacién-mercantilizaciéon. Antes que las mudanzas de los viejos
burgos medievales, las primeras urbanizaciones propiamente modernas se edificaron en
“América”, pensadas propiamente como tecnologias espaciales de control (primero, de
colonizaciéon; luego, de modernizacion) de territorios y poblaciones sometidas a dindmicas

de mercantilizacion forzada (Morse, 1990; Santos, 2009; 2017).

En términos de los cambios en las relaciones de produccién, antes que en la
“generalizacién” del régimen asalariado, es preciso remitirnos a la organizacion racional y

a gran escala de la servidumbre y la esclavitud; admitir la dependencia originaria y

Revista da UFMG | Belo Horizonte, MG | v.32, Fluxo Continuo | e- 64283 | 2025



estructural del capitalismo respecto de la clasificacién racial de las poblaciones, como
dispositivo clave de su sistema de explotacion y stuper-explotacion diferencial del trabajo

humano (Quijano, 2000; Marini, 2008).

De la misma manera, al revisar el cambio crucial que se da en el modo de concebir y
de producir el conocimiento con los origenes de la ciencia, hay que tener claro que esa
revolucion cientifica no se gesta en el Siglo XVII en escritorios y laboratorios de
Konigsberg, Londres o Paris, sino en las expediciones exploratorias y los laboratorios a
cielo abierto desplegados por misioneros y comerciantes sobre la vasta biodiversidad de la
geografia americana desde el siglo XVI en adelante. Como sefiala el historiador de la

ciencia Peter Bowler:

a largo plazo, los descubrimientos hechos en América y Asia fueron los que
ejercieron los efectos més profundos en la [constitucién] de la ciencia
europea (...) [Desde entonces] todas las ciencias, entre ellas la historia
natural, serfan revolucionadas cuando los nuevos imperios comerciales
empezaran a demandar una ideologia que presentara a la naturaleza
solamente como un sistema material a ser explotado (Bowler, 1998, p. 55).

Mas concretamente, advierte que no hay que perder de vista que:

los hombres que partieron a colonizar América y la India, no eran
ilustrados, sino comerciantes [y mercenarios] que partian en busca de
ganancias. Al final, su manera préctica de percibir la naturaleza tendria un
efecto sobre el desarrollo de la ciencia mayor atn que el ejercido por los
propios descubrimientos [cognitivos] (Bowler, 1998, p. 55).

En definitiva, descolonizar el Capitaloceno implica retrotraerlo a sus albores, es

decir, remitirnos al:

descubrimiento de los yacimientos de oro y planta de América, la cruzada
de exterminio, esclavizacién y sepultamiento en las minas de la poblacion
aborigen, el comienzo de la conquista y saqueo de las Indias Orientales, la
conversion del continente africano en un coto de caza de esclavos negros...
(Marx, 1867).

Pensado en estos términos, el capitalismo no se concibe como una necesidad
histérica en el marco de un “desarrollo ineluctable” de la “Humanidad”; ni la produccién

capitalista de la “Naturaleza” se da apenas como una expansioén cuantitativa y geografica

Revista da UFMG | Belo Horizonte, MG | v.32, Fluxo Continuo | e- 64283 | 2025



de una transicién econémica ya en curso en el mundo medieval (Moore, 2003; 2013). En
todo caso, mas que una continuidad, la invasiéon/invenciéon de “América” — asi
constituida como “la primera entidad geosocial de la Modernidad” /colonialidad (Quijano
y Wallerstein, 1992, p. 583) — constituye una crucial ruptura; una ruptura histdrica,
ecoldgica y politica; la Gran Fractura Geosociometabolica que da lugar a la emergencia, no
apenas de un “Nuevo Mundo” (“América” y todo el sistema mundo colonial de estados
territoriales nacionales), sino ya, de una Nueva Era geoldgica. Como sefiala Donna

Haraway:

El carbén y la maquina de vapor no determinaron la historia (...), hay que
incluir, por lo menos, las reconfiguraciones de mundos del gran mercado y
las mercancias de los largos siglos XVI y XVII... Sin lugar a dudas, es
necesario hablar de las redes que conectan azticar, metales preciosos,
plantaciones, genocidios indigenas y esclavitud, con sus innovaciones
laborales y sus desplazamientos y recomposiciones de bichos y cosas
barriendo a trabajadores humanos y no humanos de todos los tipos.”
(Donna Haraway, 2019, p. 84).

3. LA CONQUISTA Y EL PICO ORBIS: HUELLAS GEOLOGICAS DE
LA VIOLENCIA CONQUISTUAL

“La conquista fue, ante todo, una tremenda carniceria” (Mariategui, “Siete Ensayos de
interpretacion de la realidad peruana”, 1928).

“En Ameérica hubo una destruccion tan vasta de las poblaciones indigenas y una importacion tan
abundante de mano de obra, que el proceso generd menos una reconstruccion de instituciones
politicas y econdmicas, que su construccion virtualmente ex-nihilo” (Quijano y Wallerstein, “La
americanidad como concepto, o América en el moderno sistema mundial”, 1992).

Retrotrayéndolo entre casi dos y cuatro siglos a las fechas propuestas por los
naturalistas del “Antropoceno”, los gedgrafos y climatélogos Simon Lewis y Mark Maslin
(2015) plantean datar los origenes de esta nueva era geolédgica en 1610. Ese afio los hielos
antarticos reflejan el mayor descenso del didéxido de carbono atmosférico registrado
durante la historia de la especie humana sobre la Tierra, cayendo a 271,8 ppm, fenémeno
que la climatologia histérica también certifica, en vinculaciéon con la llamada “Pequena

Edad de Hielo”, extendida entre 1570 y 1700 aproximadamente, y registrada por una

Revista da UFMG | Belo Horizonte, MG | v.32, Fluxo Continuo | e- 64283 | 2025



sucesion de anomalias y desastres meteorolégicos que se expandieron por el globo en
forma de pérdidas de cosechas, trastornos en la agricultura, hambrunas, conflictos y

guerras por alimentos (Lewis y Maslin, 2015; Blom, 2020).

A diferencia también de los naturalistas del clima, que remiten la causalidad a una
accion antropogénica directa sobre sustancias, Lewis y Maslin advierten la perturbacién en
la composicién quimica de la atmésfera como resultado de acciones antropogénicas de
ciertos grupos de humanos sobre otros. Concretamente, en forma de una Gran Matanza de

poblaciones humanas, de proporciones inéditas a lo largo de toda la historia de la especie.

En efecto, el Pico Orbis — tal como plantean denominar al significativo descenso del CO2
atmosférico registrado como Seccién y Punto Estratigrafico Global (GSSP) en 1610 —,
seria, en realidad, el registro atmosférico de lo que los autores llaman la “Gran
Mortandad”, registrada a partir de 1492 en adelante, como consecuencia de la invasion y
guerra de conquista de “América” y de todo el despliegue de un sistema organizado a
gran escala de captura y trafico de esclavos extraidos de Africa para ser trasplantados
como mano de obra forzada en minas y plantaciones. por entonces, proliferantes en el

“Nuevo Mundo”.

De acuerdo a los autores, ese proceso desencaden6 el més grande desplazamiento y
“reemplazo de poblacion humana en los tltimos 13.000 afios”, con la muerte de mas de 56
millones de habitantes originarios de las “ Ameérica” y el trafico de 12 millones de africanos
esclavizados (Lewis & Maslin, 2015, p. 174). Se trata del mayor evento de mortalidad
humana en términos proporcionales a lo largo de toda la historia de la especie, que implicé
la eliminacion del 90% de la poblacién americana, equivalente al 10% de la poblacién
mundial de la época. En términos absolutos, esa mortandad sélo fue superada por la
cantidad de victimas de la Segunda Guerra Mundial (80 millones de personas; 3% de la
poblacién de la época). Por cierto, la catastrofe demografica provoco ineludibles efectos
ambientales: “El casi cese de la agricultura y la reducciéon del uso del fuego dieron lugar a
la regeneraciéon de mas de 50 millones de hectdreas de bosques, sabanas lefiosas y
pastizales” (Lewis y Maslin, 2015, p. 175), lo que subyace y da cuenta de la absorcién a

gran escala del CO2 atmostérico registrado por el Pico Orbis.

Revista da UFMG | Belo Horizonte, MG | v.32, Fluxo Continuo | e- 64283 | 2025



A 150 afios de las anotaciones de Marx sobre los albores de una nueva economia
politica que naci6é “chorreando lodo y sangre” y que hizo de “la violencia, por si misma,
una potencia econdémica” (Marx, 1867), dotados de un poderoso instrumental de
observacion empirica de las dindmicas geolégicas, atmosféricas y climaticas de la Tierra,
ademas de un vasto acimulo de investigaciones y desarrollos cientificos, Lewis y Maslin
vienen a certificar empiricamente la envergadura geolégica de la llamada “acumulacién
primitiva”. 1610 marca asi el registro estratigrafico del genocidio fundacional de la nueva
Era. El Pico Orbis es un indicador de la violencia del Conquistador dejando su huella en el
clima y la atmésfera; provocando el primer gran evento de trastorno geometabdlico del

planeta.

Esta gran “espiga dorada” es la primera de una sucesion de espigas subsecuentes,
las que, mas alla de dejar registros en los hielos inmemoriales, estan “empaladas en la
carne, como sitios de violencia ejercida sobre la integridad de la subjetividad, la
corporeidad y la territorialidad” (Yusoff, 2018, p. 67). Una espiga dorada que consigna no
s6lo la perturbacién del clima y la ola de extinciones masivas del presente, sino ya
entonces, la extinciéon de pueblos enteros, con sus respetivas biotas y ecosistemas, sus
lenguas, sus culturas, sus saberes y modos de vida. El fin de sus mundos; el fin del mundo
del Holoceno. Aun cuando en 1610 haya quedado impreso en las huellas estratigraficas de
la Tierra, su origen se desencadend en 1492. Desde entonces, “Occidente cay6 sobre todas
las civilizaciones como un Apocalipsis que puso fin a su existencia. Creyéndonos
portadores de salvacion, nos convertimos en el apocalipsis para los otros” (Latour, 2017, p.
232).

Antes que se conociera el hallazgo de Lewis y Maslin, también el socidlogo e
historiador ambiental Jason Moore, propuso remitir los origenes del Capitaloceno, no ala
Revolucién Industrial detonada con la bomba de Watt, sino a las transformaciones en el
modo social de apropiacién y produccién de la naturaleza, desencadenas durante el “largo
siglo XVI”, de 1450 en adelante. Para Moore, en las tensiones y conflictos de la “Europa

feudal” se produce un:

Revista da UFMG | Belo Horizonte, MG | v.32, Fluxo Continuo | e- 64283 | 2025



cambio crucial en la escala, la velocidad y el alcance de la transformacién
del paisaje en el mundo atlantico y mas alld”, que implicaron “un cambio
en las relaciones de la humanidad con el resto de la naturaleza, mayor que
ningtn otro desde la apariciéon de la agricultura y las primeras ciudades -y
en términos relacionales, mayor que la apariciéon de la maquina de vapor

(Moore, 2021, p. 215).

Asi, el autor apunta a senalar la importancia de la mercantilizacion como fenémeno
precedente y determinante de la carbonizacién, en tanto factor clave de las
transformaciones capitalogénicas. Ademds, decisivamente, procura poner de relieve la
conexiones intrinsecas (econémicas, geograficas, ecoldgicas e historico-politicas) entre
capitalismo e imperialismo, ya que, al considerar los requerimientos socioecolégicos de la
ley del valor — de una economia concebida en crecimiento perpetuo —, ésta no puede
realizarse sino a través de un movimiento incesante de expansiéon de la frontera de
mercantilizacién; basicamente, para lograr el aprovisionamiento de “los cuatro baratos:

trabajo, alimento, energia y materias primas” (Moore, 2013, p. 13).

Aunque Jason Moore omite toda referencia al respecto, desde Mariategui a Quijano,
pasando por las criticas del estructuralismo latinoamericano a los regimenes
primario-exportadores, la teoria de la dependencia, los desarrollos de la historia ambiental
latinoamericana, desde el invaluable ensayo de Eduardo Galeano (“Las venas abiertas de
América Latina”, 1971) en adelante, y hasta llegar a las perspectivas descoloniales y los
estudios de la ecologia politica latinoamericana fraguada en la critica radical al
desarrollismo y al extractivismo, hay una vasta tradicién en el pensamiento critico
indo-afro-americano que, desde hace por lo menos 70 afios atras, viene colocando como un
eje central de la constitucién y funcionamiento de la economia/ecologia mundo del
capital, la configuraciéon de la entidad “América” como espacio subalterno, como mera
“naturaleza”, objeto de saqueo y botin de guerra, fuente presuntamente inagotable de
“recursos naturales” para el abastecimiento del proceso de industrializacion excluyente de
los centros imperiales, sucesivamente reorganizados y relocalizados en cuanto ejes

coordinadores y concentradores de la acumulacion capitalista mundializada.

En todo caso, los debates sobre Antropoceno (Crutzen y Stoermer, 2000;

Zalasievickz et al., 2008; Steffen et al., 2011), Capitaloceno (Altvter, 2014; Malm, 2015;

Revista da UFMG | Belo Horizonte, MG | v.32, Fluxo Continuo | e- 64283 | 2025



Moore, 2021; Fraser, 2021), Plantacionoceno (Tsing, 2018) Chthuluceno (Haraway, 2016) y
demas — todos ellos sustancialmente requeridos a ser profundamente revisados y
reelaborados a partir del hallazgo del Pico Orbis —, vienen a resignificar y a darle una
inusitada relevancia a estos antecedentes. La critica originaria al modo de ocupacion,
despoblamiento/repoblamiento, usurpacién, colonizacién y organizacion de un sistema
integral (econémico, juridico, politico, militar, religioso, cultural, ecolégico) centrado en la
stuper-explotacién de la tierra y de los cuerpos de “América” viene ahora a adquirir una
centralidad excluyente en cuanto detonante de las drasticas y amenazantes

transformaciones de la Tierra que configuran el presente.

La violencia descomunal ejercida y desatada durante el proceso de
invasion/invencion, conquista, usurpaciéon e imposiciéon de la explotaciéon colonial de la
entidad “América” adquirié un caracter determinante en el curso sucesivo de la historia de
la humanidad y de la propia historia de la Tierra. Es en el marco de ese proceso que tiene
lugar la emergencia — y posterior constitucién, consolidacién y mundializacién) del
colonialismo-capitalismo-patriarcado en cuanto nuevo patrén de poder mundial (Quijano
y Wallerstein, 1992; Quijano, 2000) y en cuanto nuevo régimen de relaciones sociales que

alteraria definitivamente los ciclos y ritmos del Holoceno.

A la luz de los efectos sobrevinientes, se puede dimensionar la inmensa
productividad destructiva, la potencia geoldgica y politica performativa emergente de ese
entorno colonial y de las especificas circunstancias ambientales y sociales que
determinaron el proceso de apropiacion/produccion de la Naturaleza-América(na)
(Machado Araoz, 2016), en cuanto plataforma representacional y material de la emergente
concepciéon moderna-cientifica de “Naturaleza” y en cuanto espacio ecolégico de
aprovisionamiento subordinado de las nuevas practicas econémico-politicas dominantes

que, desde entonces, se aduefiarian del mundo (sensu Segato, 2003; 2018).

Revista da UFMG | Belo Horizonte, MG | v.32, Fluxo Continuo | e- 64283 | 2025



4. VIOLENCIA CONQUISTUAL COMO FUERZA GEOLOGICA

“Una civilizacion que se muestra incapaz de resolver los problemas que suscita su funcionamiento
es una civilizacion decadente. Una civilizacion que escoge cerrar los ojos ante sus problemas mds
cruciales es una civilizacion herida. Una civilizacion que le hace trampas a sus principios es una

civilizacion moribunda.” (Aimé Césaire, Discurso sobre el colonialismo, 1950).

En dltima instancia, el discurso del “Antropoceno” constituye un intento bastante
burdo de naturalizacién de la violencia. Los gedlogos del Norte que hablan de su hallazgo
remiten a los filésofos, también del Norte, que tras la conquista del “Nuevo Mundo”,
emprendieron la tarea de la naturalizacion del Sujeto-Individuo maximizador,
predispuesto a ver y concebir el mundo como Objeto-de-Conquista; ya en su version
epistemolégica (Descartes), o econémica (Smith) o politica (Hobbes), el Individuo es
realmente un sujeto peligroso. Hace del conocimiento una tecnologia de poder, y del poder
un arma de guerra; de la violencia el medio de conquista y de produccién del mundo. La

vida en si, pasa a ser percibida como un campo de batalla.

La historizacién, como método para visualizar y reconstruir la geografia
expansionista de Occidente, permite desencubrir las relaciones ontolégico-politicas entre
violencia y mercantilizacién; entre conquistualidad y “civilizacién”, entendida ésta como
reverso de la barbarizacion acaecida del género humano tras la Gran Guerra de
Conquista-Originaria.

Es necesario advertir que el discurso del “ Antropoceno” supone una naturalizacién
de la violencia, como rasgo estructural, base y columna vertebral de la matriz
“civilizatoria” de “Occidente”. Su matriz racista estd inserida en la configuraciéon del
binarismo CIVILIZACION vs BARBARIE como cosmovisiéon politica de fondo; como
filosofia de la Historia y como pragmatica politica institucionalizada e incorporada en el

nicleo del sistema de estructuracién y reproduccién social de “Occidente”.

No estamos desconociendo la violencia como posibilidad genéricamente humana,
ni haciendo caso omiso de sus antecedentes concretos. Sino de lo que se trata es de
analizar e identificar cudndo y bajo qué circunstancias la violencia se convirtié en patrén
dominante del modo de concebirse y comportarse como superiormente “humano”. Con su

lucidez caracteristica, Lewis Mumford en “Los origenes de la guerra” (1959), sefala que la

Revista da UFMG | Belo Horizonte, MG | v.32, Fluxo Continuo | e- 64283 | 2025



guerra es una “aberracion de la condicion humana”, pero cuya ocurrencia estd vinculada
no a la “especie” sino a un particular modo de concepcién y produccién de la existencia,
que él llama “civilizaciéon. Para Mumford, la “civilizacién” no es sinénimo de cultura, sino
casi lo contrario: refiere a un exceso, una extralimitacion de la ambicion humana; una
desmesura de la voluntad de poder; una voluntad de poder que se impone
arrasadoramente — unilateralmente — sobre la alteridad y que avanza destruyendo
diversidad y complementariedad. La guerra es un producto de la civilizacién y la
civilizaciéon es la imposicion monolégica de la voluntad de poder desquiciada,
descontrolada, absoluta; es decir, que ha roto y ha perdido sus obligaciones morales y
materiales con el universo de mutualidades que sostienen la vida. Las civilizaciones
crearon obras grandiosas; mega-arquitecturas, todas ellas construidas con la sangre de
trabajo humano forzado y de la  generalizacion de relaciones de

objetualizacion/explotacion de seres vivos en general.

Para Mumford, atribuir la guerra a la naturaleza humana, es una trampa ideolégica
de la civilizacién:
En la actualidad existen suficientes pruebas antropolégicas y arqueologicas
de un pasado mas pacifico, cuando la escasez de comida, la violencia, el
peligro y la muerte eran sobre todo producto de los desastres naturales, y
no el resultado deliberado de la accion humana” (...) “Los esfuerzos
posteriores del hombre civilizado para imputar el origen de la guerra a

algtn impulso animal primario hacia la agresion asesina contra los de su
propia especie es una vacia racionalizacién.” (Mumford, 2016, p. 544-549).

Con la invasion, invenciéon y colonizaciéon de “América” — primera “entidad
geosocial de la modernidad” (Quijano y Wallerstein, 1992) — la guerra de conquista se
convierte en el principio civilizatorio por excelencia, que, una vez activado como tal,
extiende su geometabolismo geofagico sobre el resto del mundo y la totalidad del mundo,
ahora apropiado como botin de guerra. El comercio y la guerra colonizan el universo de
las précticas consideradas humanas por excelencia. El animus domini, la voluntad imperial,
condensa el ntcleo motivacional de los individuos; la posesion y el control, el sentido y fin
de la existencia. La guerra y el comercio, s6lo son las mediaciones de esa voluntad de

poder-como-dominacién.

Revista da UFMG | Belo Horizonte, MG | v.32, Fluxo Continuo | e- 64283 | 2025



Si la violencia y la guerra pre-existieron como taras civilizatorias previas, con la
irrupcion del capitalismo, pasan a constituirse en el patréon mundializado de un modo
hegemoénico, presuntamente universal, tnico, excluyente de existencia superior, que se
impone como tal sobre el resto de las agro-culturas humanas y sobre el conjunto de la
sociobiodiversidad de la Tierra en toda su extension. El orden colonial del capital
institucionaliza la guerra-de-conquista como la cumbre de la Civilizacién; estadio superior
del Espiritu Absoluto hegeliano. Y el “Antropoceno” es, consecuentemente, una
emergencia geosocial, climdtica, geolégica y politica, de un modo-de-existencia

completamente basado en la violencia conquistual.

En otros trabajos sefialamos que, propiamente, en estrictos términos histéricos, 1492
es el punto de inicio de la primera y tnica guerra mundial; una guerra contra las mujeres
(Merchant, 1982; Mies, 1999; Segato, 2016; Federici, 2018); una guerra contra las
comunidades campesinas; contra los pueblos indigenas de Abya Yala, de Africa y también
de Europa misma; luego también de Asia; una guerra contra Gea misma, nuestra propia
Tierra, el origen y fundamento de nuestra existencia. El eco-genocidio originario,

instituyente de un mundo-de-guerra, de guerra perpetua de conquista permanente.

Con precisiéon, Nafeez Ahmed sefiala que la guerra estd esculpida en los tendones

del Antropoceno.

Si bien se puede considerar que los siglos XX y XXI ejemplifican la
dindmica intrinsecamente ecocida del crecimiento exponencial de la
civilizacién humana, al mismo tiempo exhiben otra caracteristica paralela:
la proliferacion sistematica de la guerra, la violencia masiva y las multiples
formas de genocidio. Estas caracteristicas paralelas —-ecocidio y genocidio-,
la destruccion de nuestros ecosistemas que soportan la vida y la
destruccion directa de las vidas de los miembros de nuestra propia especie
no son fruto del azar, sino que son sintomas del sistema de la propia vida
humana en su forma actual.” (Ahmed: 2019, p. 63).

La guerra, la guerra de conquista, en definitiva, estd en las raices generativas de una
falla geoldgico-politica; una falla civilizatoria. “Antropoceno” es la huella de la violencia

conquistual; el nombre de una Civilizacién fallida.

Histéricamente, empiricamente, al frente de esa guerra de conquista, de esa

civilizacién fallida, lo que se visualiza, lo que encontramos, no es un “ser humano”, sino

Revista da UFMG | Belo Horizonte, MG | v.32, Fluxo Continuo | e- 64283 | 2025



un “Super-Hombre”, un stper macho; un Individuo revestido con los privilegios de la
“duefiidad”, generalmente, de manera abrumadoramente mayoritaria, un varén blanco,
armado de todas las formas y los medios de poder materiales y simbolicos del mundo de
guerra que habita (desde las armas legales, semidticas, simboélicas, a las armas materiales y
literales, cada vez mas letales). Ese individuo piensa la tierra como de su propiedad. Se
cree duefio absoluto, que no le debe nada a nadie; y que no depende de nadie. Piensa a los
que trabajan en “sus tierras” como una extensién de su propiedad. Piensa el proceso
econémico, no como sustento, sino como explotaciéon. Piensa la realizacion humana no

como colaboracion sino como dominacion.

En definitiva, frente a la Civilizacién, no hay un humanus, un agricultor, sino un
Conquistador. Un individuo-violento que ha hecho de la explotaciéon extractiva de las
energias vitales de la tierra para su valorizacion abstracta, el sentido tnico de su
existencia. Cuanta mas violencia ejerce, mas insensible se hace a los dafios y al sufrimiento
que provoca. El conquistador, en el acto de conquistar, no s6lo se erosiona la complejidad
ecosistémica de la Tierra; no s6lo se afecta la bidsfera del planeta; se erosiona
principalmente, la propia condicién humana. Esto nos revela, o nos invita a pensar una
dimensién mas radical de la Era que nos ocupa: El “Antropoceno” es una Era donde el
“Anthropos” ha ido demasiado lejos... Su desmesura ha intoxicado el mundo... Una Era
donde el Humano se desconoce como humus y sélo sabe comportarse como

conquistador/depredador.

5. CONQUISTUALOCENO, EMERGENCIA GEOSOCIAL Y
ENFERMEDAD DE LA PIEL

“Como é que, ao longo dos tltimos 2 mil ou 3 mil anos, nds construimos a ideia de humanidade?
Serd que ela ndo estd na base de muitas escolhas erradas que fizemos, justificando o uso da
violéncia?”. (Ailton Krenak, Ideias para adiar o fim do mundo, 2022).

Como uno de los efectos de falla civilizatoria, la escision epistémica-ontolégica

fundacional de la Razon colonial entre Naturaleza y Cultura se refleja en el modo en que

geodlogos (y no pocos filésofos del Norte) piensen el “Antropoceno” exclusivamente en

Revista da UFMG | Belo Horizonte, MG | v.32, Fluxo Continuo | e- 64283 | 2025



términos de los efectos unilaterales que “los humanos” provocaron sobre la Bidsfera.
Dejando de lado asi, u omitiendo, que la violencia conquistual, no sélo tiene efectos hacia
la exterioridad/alteridad sobre la que se ejerce, sino que también — insoslayablemente —

provoca consecuencias hacia la interioridad del sujeto violentador.

¢Qué ha pasado con una Humanidad que se ha (mal)acostumbrado a pensarse y
auto-concebirse desde el antropocentrismo, el individualismo competitivo de guerra, el
horizonte civilizatorio del ciudadano/consumidor, normalizado en el disfrute inmediato
(Scribano, 2013) provisto en el universo fetichista de la mercancia como sustancia
monopodlica de la noodsfera de las sociedades contemporaneas? ;Qué efectos tiene esta
trayectoria de devastacion incesante y creciente sobre la propia humanidad de lo

Humano?

La dindmica geometabdlica involucra el movimiento dialéctico como atributo de la
materia viva. Eso implica que el obrar humano es la tecnologia a través de la cual no sélo
moldeamos nuestro ambiente, damos forma a la Tierra, producimos la/s Gea/grafias
concretas como culturas arraigadas, territorializadas, productoras y habitantes de esos
espacios de habitabilidad donde la vida se hace posible y puede prosperar. Pero ademas,
implica también, decisivamente,que el modo de obrar es la tecnologia de la propia

constitucion antropolégica de la humanidad de lo humano.

Corriéndonos de todo esencialismo, prevenidos contra toda naturalizacion,
asumiéndonos como entidades histérico-materiales, emergentes de la co-evolucién de la
biodiversidad terraquea de y en la Tierra, los humanos somos los que nos hacemos. Nuestras
préacticas tienen efectos geologicos y antropolégicos. La politicidad de nuestra condicion

de existencia se refleja necesariamente, insoslayablemente en esos dos niveles.

Como sefiala Marshall Shalins:

“El problema no es si la naturaleza humana es buena o mala. Hay muchos
‘anti-Hobbes” que atacaron el egoismo innato con base en la bondad natural
y que continuaron en el mismo esquema esclerosado de una determinacién
corporea de las formas culturales. (...) Para Marx, la ‘esencia humana’
existe dentro de y en cuanto relaciones sociales, no como un pobre sujeto
agachado fuera del universo. ‘Nacidos ni buenos ni malos, los humanos se
forman a si mismos como mejores o peores dentro de la actividad social

Revista da UFMG | Belo Horizonte, MG | v.32, Fluxo Continuo | e- 64283 | 2025



(praxis) en la forma como ella se desarrolla dadas las circunstancias
histéricas.”” (Marshall Sahlins, 2011).

Asi, dentro de la matriz (in)civilizatoria del capital, el hobbesianismo es un
resultado 1l6gico emergente; no de la naturaleza humana, sino de la naturaleza de la
formacion geosocial dentro de la cual fue incubado. Esto nos lleva a pensar el
Antropoceno, en lo que més nos atafie, como especie y como comunidad biética: verlo no
ya s6lo como una emergencia geosocial, sino como una enfermedad de la piel. En el
sentido que ese derrotero necroeconémico de guerra conquistual perpetua no sélo ha
significado una gran transformacién catastrofica de la Tierra, sino también una
transformaciéon monstruosa de lo humano. La proliferacion de ultra-derechas exacerbadas
en discursos militaristas racistas, machistas por el mundo, y hasta la contaminacién de los
procesos electorales de la democracia representativa moderna, no pueden verse con

asombro, como una novedad inexplicable.

Lo que Rita Segato llamé de “pedagogia de la crueldad” para dar cuenta de la
socializacién del sujeto auto-concebido como conquistador-duefio; lo que Michel Taussig
llamé de “pedagogia del terror” para hacer referencia a los modos de imposicién del poder
imperial y a su capacidad de aniquilacién, eso es lo que que aflora en este devenir
monstruoso de lo humano. En ese sentido, hemos hablado del “Antropoceno” como una

enfermedad de la piel.

Es clave entender que la destructividad inherente al sociometabolismo del capital
no tiene efectos e impactos sélo a nivel de los procesos macro-geopoliticos y biosféricos de
la Tierra, sino también, decisivamente, a nivel micro-biopolitico, en las estructuras mas
elementales de la percepcion y la sensibilidad de los cuerpos. Vale decir, la capacidad
performativa que la dindmica sociometabdlica del capital tiene y ejerce sobre la
estructuraciéon de los organismos humanos vivientes constituye un elemento central para
entender la naturaleza de la crisis, su real envergadura como crisis ecolégico-civilizatoria;
en definitiva, para procurar comprender qué nos estd pasando como especie, como
comunidad biolégica que por su propio proceso geoldgico y ontogenético de constitucion
adquiri6 y ejerce — como atributo histérico-especifico — la capacidad de direccién y

disposicion general de la historia de la Vida en la Tierra.

Revista da UFMG | Belo Horizonte, MG | v.32, Fluxo Continuo | e- 64283 | 2025



Y lo que “nos pasa” es que la vertiginosa aceleraciéon del sociometabolismo del
capital experimentada durante las dltimas cinco décadas, no sélo ha involucrado un
agravamiento drastico de los soportes y procesos materiales de la vida en el Planeta, sino
que también ha provocado profundos efectos ecobiopoliticos a nivel de las sensibilidades
humanas. Como consecuencia, se ha terminado instaurando un nuevo régimen de
(in)sensibilidad social que hace parte clave de los mecanismos y dispositivos de devastacion
generalizada de la vida en el Planeta. Asi, el aspecto determinante de la crisis hoy, pasa
por cémo la vivimos, por como la experimentamos a nivel de nuestra sensibilidad
organico-corporal-espiritual. Mas peligroso y mds grave que la propia destructividad del
capitalismo, es su capacidad para moldear subjetividades cuyas estructuras perceptivas,
sensoriales y cognitivas resultan completamente incapaces de sentir el deterioro objetivo

de las fuentes y procesos de vida al que se hallan insoslayablemente expuestas.

Situados en esa perspectiva y en ese marco, la nociébn de crisis
ecolégico-civilizatoria alude especificamente al profundo estado de anestesiamiento
ecobiopolitico en el que se encuentran sumidos vastos individuos de la especie humana
(especialmente, los habitantes de las grandes urbes y las zonas dichas “desarrolladas” del
mundo), para los cuales pasa absolutamente desapercibido como el sistema de producciéon
de mercancias/deseos se erige y funciona sobre el aplastamiento, subsuncién y fagocitosis
del sistema-de-Vida-en-si.

Asi, en el siglo XXI, tras cinco siglos de aventuras imperiales, el capitalismo ha
devenido en régimen exterminista. El devenir Mundo del Capital ha desembocado en la
instauracion de una sociedad de drones, donde matamos sin ver y destruimos sin sentir. Eso
es, en rigor, crisis ecolégico-civilizatoria: crisis del sentido de la Tierra y del sentido de los
cuerpos. La (presuntamente) ilimitada carrera de conquista, explotacién, mercantilizaciéon
de la Tierra ha avanzado destruyendo los capilares més delicados de nuestra sensibilidad
vital; y ha terminado colonizando los sustratos motivacionales mas profundos de la
subjetividad. La Era del Capitaloceno sefiala justamente una era geoldgica dominada por
una especie especialmente discapacitada para sentir y percibir los flujos y requerimientos

de la Vida-en-si. Somos crecientemente incapaces de sentir lo que nos esta pasando, pero

Revista da UFMG | Belo Horizonte, MG | v.32, Fluxo Continuo | e- 64283 | 2025



también crecientemente incapaces de responder por el sentido de nuestra existencia. El
proceso de (in)civilizacién ha ido haciendo de lo humano una especie extremadamente
peligrosa: peligrosamente insensible ante el dolor, el sufrimiento humano y mas que

humano; de todo ser vivo.

BIBLIOGRAFIA

ALTVATER, Elmar. El Capital y el Capitaloceno. Mundo Siglo XXI, Ciudad de México, v.
9,n. 33, p. 5-15. 2014.

BLOM, Philipp. El motin de la Naturaleza: Historia de la Pequefia Edad de Hielo
(1570-1700). Barcelona: Anagrama, 2020.

BRAUDEL, Fernand. El Mediterraneo y el mundo del mediterraneo en la época de
Felipe II. México: Fondo de Cultura Econémica, 1976.

CESAIRE, Aimé. Discurso sobre el colonialismo. Madrid: Akal, 2006.

CRUTZEN, Paul; STOERMER, Eugenne. The Anthropocene. IGPB Global Change
Magazine, n. 41, p. 17-18. 2000.

BOWLER, Peter. Historia fontana de las ciencias ambientales. México: Fondo de Cultura
Econémica, 1998.

FEDERICI, Silvia. Caliban y la bruja: Mujeres, cuerpo y acumulacion originaria. Buenos
Aires: Tinta Limé6n, 2015.

FRASER, Nancy. Los talleres ocultos del capital. Madrid: Traficantes de suefios, 2020.
FRASER, Nancy. Climates of Capital. New Left Review, Londres, n. 127, p. 101-117. 2021.
HARAWAY, Donna. Antropoceno, Capitaloceno, Plantacionoceno, Chthuluceno:
Generando relaciones de parentesco. Revista Latinoamericana de Estudios Criticos

Animales, n. 3, v. 1, jun. 2016.

HARAWAY, Donna. Seguir con el problema: Generar parentesco en el Chthuluceno.
Buenos Aires: Consonni, 2019.

LEWIS, Simon; MASLIN, Mark. Defining the Anthropocene. Nature, n. 519, p.171-80.
2015.

Revista da UFMG | Belo Horizonte, MG | v.32, Fluxo Continuo | e- 64283 | 2025



MACHADO ARAOZ, Horacio. La naturaleza como objeto colonial. Boletin Onteaiken,
Coérdoba, n. 10. 2010.

MACHADO ARAOZ, Horacio. Potosi, el origen: Geneaologia de la mineria
contemporanea. Buenos Aires: Mardulce, 2014.

MACHADO ARAOZ, Horacio. Ecologia Politica de los regimenes extractivistas. Revista
Bajo el Volcan, México, vol. 15, n. 23, p. 11-51, set./fev. 2015.

MACHADO ARAOZ, Horacio. Sobre la Naturaleza realmente existente, la entidad
“América” y los origenes del Capitaloceno. Revista Actuel Marx Intervenciones, n. 20, p.
205-230. 2016.

MACHADO ARAOZ, Horacio. “América Latina” y la Ecologia Politica del Sur: Luchas de
re-existencia, revolucién epistémica y migracion civilizatoria. In: ALIMONDA, H. et al
(coord.). Ecologia Politica Latinoamericana. Buenos Aires: Clacso, 2019.

MACHADO ARAOZ, Horacio. America(n)-Nature, Capitalocene and challenges for the
human species. Perspectives from a Political Ecology of the South. DIE ERDE - Journal of
the Geographical Society of Berlin, Berlim, v. 153, n. 3. 2022.

MALM, Andreas. The Anthropocene Myth. Jacobin, Nova Iorque. 2015. Disponivel em:

https:/ /www.jacobinmag.com/2015/03 /anthropocene-capitalism-climate-change/
Acesso em: 15/01/2022.

MALM, Andreas. Fossil Capital: The Rise of Steam Power and the Roots of Global
Warming. London: Verso, 2016.

MARIATEGUI, José Carlos. Siete ensayos de interpretaciéon de la realidad peruana.
Buenos Aires: Gorla, 2005.

MARX, Karl. El Capital: El proceso de acumulacién capitalista. México: Siglo XXI Eds,
1979.v. 1.

MIES, Maria. Partiarchy and Accumulation on a World Scale. London: Zed Books, 1999.

MORSE, Richard. El desarrollo urbano de la Hispanoamérica colonial. In: BETHELL, L.
(ed.). Historia de América Latina. Barcelona: Ed. Critica, 1990. v. 3.

MOORE, Jason. El auge de la ecologia-mundo capitalista (I). Laberinto, n. 38. 2013.

MOORE, Jason (ed.). Anthropocene or Capitalocene?: Nature, History, and the Crisis of
Capitalism. Kairos, 2016.

Revista da UFMG | Belo Horizonte, MG | v.32, Fluxo Continuo | e- 64283 | 2025


https://www.jacobinmag.com/2015/03/anthropocene-capitalism-climate-change/

MOORE, Jason. El Capitalismo en la trama de la vida: Ecologia y acumulacién de Capital.
Madrid: Traficantes de suefios, 2021.

MUMEFORD, Lewis. Ensayos: Interpretaciones y prondsticos. La Rioja: Pepitas de calabaza,
2016.

QUIJANO, A.; WALLERSTEIN, I. La americanidad como concepto, o América en el
moderno sistema mundial. Revista Internacional de Ciencias Sociales, Catalunha, v.
XLIV, n. 4, p. 583-592. dez. 1992.

QUIJANO, Anibal. Colonialidad del poder, eurocentrismo y América Latina. In: LANDER,
E. (comp.). La colonialidad del saber: eurocentrismo y ciencias sociales. Buenos Aires:
Clacso, 2000.

ROCKSTROM, J. et al. Planetary boundaries: Exploring the safe operating space for
humanity. Ecology and Society, v. 14 (2), p. 2-32. 2009.

SAHLINS, Marshall. La ilusion occidental de la naturaleza humana. México: Fondo de
Cultura Econémica, 2011.

SANTOS, Milton. A urbanizagao brasileira. Sio Paulo: Editora USP, 2009.

SCRIBANO, Adrian. Una aproximacion a la moral del disfrute: Normalizacién, consumo y
espectaculo. Revista Brasileira de Sociologia da Emocgao, v. 12, n. 36. dez. 2013.

YUSOFF, Kathryn. A Billion Black Anthropocenes or None. Minnesota: Minnesota
University Press, 2018.

WORSTER, Donald. Transformaciones de la Tierra. Montevideo: Coscoroba Ed, 1998.

ZALASIEWICZ, J. et al. Are we now living in the Antrhropocene?. Geological Society of
America Today, v. 18 (2), p. 4-8. 2008.

Revista da UFMG | Belo Horizonte, MG | v.32, Fluxo Continuo | e- 64283 | 2025



