
 

SEÇÃO: CATEDRÁTICOS IEAT/UFMG 

 
 2965-6931 

  
 

 
 

CC BY 4.0   

 
 

“Anthropos-ceno”/Conquistualoceno: Crisis de la 
humusidad de la Tierra. Reflexiones sobre violencia 
política y perturbación climática 

 
Horácio Machado Aráoz 

Instituto Regional de Estudios Socioculturales (IRES-CONICET) y 
Universidad Nacional de Catamarca 

 https://orcid.org/0000-0002-6072-9763 
hamachadoaraoz@huma.unca.edu.ar  

 

 
 
 

RESUMO  

La voz “Antropoceno” evoca la naturaleza radical de la crisis de 
nuestro tiempo-espacio. Da cuenta de una transformación 
catastrófica. De la Tierra y de la humusidad de la tierra. 
Corriéndonos críticamente de los naturalismos y las naturalizaciones 
ínsitas en la noción de “Anthropos”, acá procuramos revisar las raíces 
y los factores histórico-políticos que provocaron semejante 
emergencia geo-social. Invitamos a un desplazamiento de la mirada: 
de la Naturaleza a la historia, de la Especie a formaciones 
geoculturales, de las sustancias a las prácticas sociales. Con ello se 
intenta dar cuenta de los impactos geológicos de la violencia política. 
El texto remite los orígenes de esta Era de las catástrofes a la violencia 
conquistual originaria, aquella que dio lugar al nuevo mundo 
colonial-moderno. Y que dio nacimiento a Occidente como una 
(in)Civilización de la guerra. Guerra perpetua de conquista. El pasaje 
del colonialismo al conquistualismo se entiende como un ejercicio de 
profundización de la conciencia crítica. La violencia conquistual está 
degradando la habitabilidad de la Tierra. Y las potencialidades 
sensoafectivas de la sociabilidad que nos hizo Huma-nus. 
Conquistualoceno habla de la violencia política provocando no sólo 
la "caída del cielo" sino también degradando la propia condición 
humana. 

Palavras chaves: Anthropos-ceno, violencia política, perturbación 
climática. 

____________________________________________________________________________________________________ 

Revista da UFMG | Belo Horizonte, MG | v.32, Fluxo Contínuo | e- 64283 | 2025 

 

https://portal.issn.org/resource/ISSN/2965-6931
https://portal.issn.org/resource/ISSN/2965-6931
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/deed.pt-br


 

 

 

“Nos dicen, y debe ser verdad, que todo está descontrolado, desorientado,  
amortiguado, enloquecido,  

la sangre y el viento. 
 Eso es lo que vemos y experimentamos.  

Pero es el mundo entero el que te habla, a través de tantas voces amordazadas. 
Mires donde mires, encuentras desolación. Y, sin embargo, vuelves. (…) 

No es frecuente que veamos,  
y cada vez es más frecuente que no nos esforcemos por ver, 

la miseria del mundo,  
la de los bosques de Ruanda y la de las calles de Nueva York, 

la de las fábricas clandestinas de Asia, donde los niños no crecen,  
y la de las silenciosas altitudes andinas,  

y la de todos los lugares de humillación, degradación, prostitución, 
y el de tantos otros que pasan ante nuestros ojos desorbitados,  

pero no podemos evitar admitir que hace ruido,  
un rumor infatigable que mezclamos sin saberlo 

con la rítmica mecánica y tediosa de nuestro progreso y nuestros legados.” 
(Edouard Glissant, Treité du Tout-Monde, 1997). 

1.​ SOBRE EL NUEVO ESTADO DE LA TIERRA: APERTURAS, 
IMPLICACIONES. 

Desde que fuera enunciada justo en el comienzo de este nuevo milenio del 

cristianismo-occidentalocéntrico (desde donde se nos ha acostumbrado a contar el tiempo 

–y no sólo eso), la voz “Antropoceno” resuena como un gran terremoto científico y 

político.  Ha conmovido el suelo epistémico más pétreamente consolidado del Mundo 

Moderno. El “Antropoceno” plantea un diagnóstico crucial, crítico, terminal para las 

formas políticas a través de las cuales las sociedades humanas modernas han construido 

sus nociones de mundo y sus formas de concebirlo/producirlo; sus cosmovisiones, sus 

modos de vivir, de convivir, de habitar y de tratar la Tierra. 

Eso significa que las implicaciones de esa palabra “Antropoceno” pone en crisis la 

totalidad e integralidad del edificio científico moderno (al menos, el erigido en base y al 

calor de la oficialidad del poder), cuestionándolo desde sus propias raíces: no sólo esa 

compartimentación del mundo que le es constitutiva, entre una Naturaleza-objeto inerte y 

____________________________________________________________________________________________________ 

Revista da UFMG | Belo Horizonte, MG | v.32, Fluxo Contínuo | e- 64283 | 2025 

 



 

pura exterioridad carente de cualquier valor intrínseco, más allá de los valores 

instrumentales/utilitarios asignados antropogénicamente, de un lado, donde se 

estructuran todas las ciencias naturales (desde la biología a la geología, pasando por la 

física, la química, la botánica, la zoología, la oceanografía, la astronomía, y todo el 

conjunto de incontables ramificaciones que no paran de crecer); y del otro lado, el mundo 

presunto de lo propiamente Humano, el de la historia y la cultura; vale decir, el del Sujeto 

que se erige como único protagonista de la historia; único dueño y señor de la Tierra; el único 

productor geográfico. “Antropoceno” viene a decir que esa fractura radical está errada; no 

se corresponde con la materialidad fáctica de los procesos, básicamente terráqueos y 

eventualmente, sobrevinientemente, humanos. 

Al corroer el axioma de la fractura que está en sus fundamentos, el cuestionamiento 

se extiende, en general, a los modos mismos de concebir y de producir el propio 

conocimiento; un cuestionamiento sobre sus bases, sus medios y sus fines. Porque 

efectivamente, al develar los peligros de esta nueva Era, la propia voz “Antropoceno” 

revela también en qué medida tales peligros son, propiamente, producto y resultado del 

desarrollo científico. Es la propia ciencia moderna la que ha creado las amenazas y los 

riesgos que hoy se ciernen sobre el mundo. Como reflexionaba el historiador ambiental 

Donald Worster “no hay manera de evadir el hecho de que la ciencia ha hecho posible la 

moderna devastación de la naturaleza” (Worster, 2008, p. 13). 

No deja de ser una paradoja trágica: el hecho de que, mientras que la emergencia y 

sobrevivencia de la especie humana ha sido enteramente dependiente de nuestro 

extraordinario desarrollo cognitivo, de nuestras capacidades específicas sobresalientes en 

términos de producción y acumulación de conocimientos, por otro lado, ahora, a estas 

alturas de la historia, nos percatamos de que “cuanto más conocemos, más peligrosos nos 

hemos vuelto para nosotros mismos, y para el resto de las especies y formas de vida que 

habitan la Tierra” (Worster, 2008, p. 13). 

Se trata, entonces, de la propia naturaleza de las afecciones y afectaciones entre lo 

Humano y la Tierra, lo que viene a ser colocado como materia de revisión crítica por parte 

del hallazgo del “Antropoceno”. Debemos re-examinar ¿qué tipo de vínculos existen entre 

____________________________________________________________________________________________________ 

Revista da UFMG | Belo Horizonte, MG | v.32, Fluxo Contínuo | e- 64283 | 2025 

 



 

los seres humanos y la Tierra?; ¿cuál es la naturaleza de esos vínculos?; ¿qué significa la 

Tierra para nuestra especie y qué significa el Homo Sapiens para el resto de las 

comunidades bióticas que conforman la biodiversidad terráquea?. Es que ¿tenemos un 

lugar, un papel que cumplir en el planeta? ¿Será que tenemos alguna función ecológica 

que desempeñar? 

Por supuesto, planteamos y abordamos estas preguntas corriéndonos de todo 

naturalismo y prevenidos contra todo tipo de naturalizaciones. El punto de origen de las 

interpelaciones es que no hay nada dado ni pre-establecido en materia del rol o la función 

de los humanos sobre la Tierra. De lo que se trata es, justamente, de indagar sobre qué 

hemos hecho fácticamente; cómo hemos construido (o sería más apropiado decir destruido) 

ese vínculo con la Tierra; en qué lugar nos hemos colocado, y qué rol nos hemos 

autoasignado como especie; de qué manera, de qué modos (geoshistorícos concretos, 

socioculturalmente circunscritos, políticamente determinados) hemos determinado los 

contornos y los fondos de la propia naturaleza humana. 

El “Antropoceno”, como revelación, pone en evidencia, de manera central, como 

cuestión decisiva, que el modo socialmente humano de concebir, producir y tratar la Tierra 

es, ipso facto, un acto constituyente fundamental, no sólo del mundo que tendremos (la 

realidad fáctica de la existencia dada), que “nos damos” como consecuencia emergente de 

tal determinación, sino también, consecuentemente, correlativa e insoslayablemente, es 

también el proceso ontológico-político fundamental a través del cual definimos qué es y en 

qué consiste el ser humano. 

Vale decir, queda claro que no hay determinación ni natural ni sobrenatural 

respecto a los modos de vinculación y de interrelación entre lo humano y lo terráqueo; 

toda determinación es una resultante de un proceso geohistórico; sociopolítico, donde las 

diversas comunidades y formas de ser humanos producen sus mundos-de-vida en una 

densa y compleja red de interacciones e imbricaciones co-existenciales que vitalmente, 

orgánicamente, nos unen y nos vinculan con el resto de biodiversidad terráquea. El punto 

entonces es, qué tipos específicos de determinaciones y formas son las que están en los 

____________________________________________________________________________________________________ 

Revista da UFMG | Belo Horizonte, MG | v.32, Fluxo Contínuo | e- 64283 | 2025 

 



 

orígenes de este nuevo ciclo y proceso geológico sobreviniente, llamado de 

“Antropoceno”.  

Hoy, como una tarea urgente, como una necesidad vital, de sobrevivencia, estamos 

conminados a afrontar y acometer una revisión integral, radical, exhaustiva y 

necesariamente crítica, de los modos histórico-políticos a través de los cuales las 

sociedades modernas (lo vamos a decir así, todavía en un sentido muy general) han 

construido sus vínculos con la Tierra; qué tipo de contrato (epistémico, ontológico y 

político) es el que la ciencia moderna ha establecido entre lo Humano y la Tierra, como 

base y suelo epistémico de sus condiciones operativas y de validez. 

En ese sentido hemos afirmado que la voz “Antropoceno” está abriendo paso a una 

nueva revolución científica. Implica la desfundamentación del paradigma científico 

moderno en sí, pero también da un paso más allá de la pura disolución posmoderna de 

todo criterio de validez. Con todas sus limitaciones, las aperturas e implicaciones del 

“Antropoceno” nos proveen nuevos elementos, nuevas pistas, nuevos motivos y 

argumentos para revisar y repensar la naturaleza de las afecciones que en general se dan 

sobre la Tierra; y, en particular, para reflexionar sobre la naturaleza de las afectaciones y 

vincularidades — producidas y que se producen — entre Terra y Homo.  

Dada la relevancia y trascendencia de sus implicaciones, consideramos que el 

hallazgo del “Antropoceno” puede ser el detonante de una nueva revolución científica 

(deberíamos procurar que lo sea). Sus revelaciones son tan decisivas como aquellas que 

salieran a la luz con los hallazgos convergentemente revolucionarios de la llamada “edad 

heroica de la geología” (Bowler, 1992) y de la biología evolutiva, a mediados del siglo XIX, 

cuando las evidencias sobre la profunda historicidad de la materia — en las complejidades 

de su devenir — empezaran a horadar los presupuestos humanistas de la primitiva ciencia 

cartesiana. En efecto, nos remitimos al momento revolucionario en el que las nuevas 

evidencia sobre la edad y las edades de la Tierra, sobre el origen de las especies y la 

ascendencia inmanente del propio Homo Sapiens, comenzaron a echar por tierra las 

doctrinas creacionistas, entonces dominantes.  

____________________________________________________________________________________________________ 

Revista da UFMG | Belo Horizonte, MG | v.32, Fluxo Contínuo | e- 64283 | 2025 

 



 

Entre 1830 y 1863 se publicaron: “Principios de Geología”, “El origen de las 

especies”, “Evidencias geológicas de la antigüedad del hombre”, “Evidencias del lugar del 

hombre en la Naturaleza”. A través de estas obras, los hallazgos de Abraham Gottlob 

Werner (1749-1817) y Charles Lyell (1797-1875) en la geología, de Charles Darwin 

(1809-1892), de Alfred Russel Wallace (1823-1913) y Thomas Huxley (1825-1895) en la 

biología, empezaban a revelar la extraordinaria complejidad, longevidad e intensidad de 

las conexiones y afecciones entre la Tierra y lo Humano, ya concebido éste como 

forma-específica emergente de la incesante dinámica contingente de la materia en 

continuo devenir. Estos hallazgos no sólo ponían en crisis las versiones teológicas del 

origen del mundo y del ser humano, sino también la novel representación de lo humano 

que se fraguaba al calor de la primitiva ciencia moderna. El excepcionalismo humano — 

tanto en su versión celestial, como en la versión cartesiana de un Cogito abstraído del 

mundo, con capacidades panópticas, omniscientes y presuntamente ilimitadas — pasó a 

ser jaqueado por las evidencias de una especie cuya ascendencia provenía más bien del 

azaroso devenir simpoiético de moléculas, bacterias, organismos y procesos telúricos. No 

sólo se abría paso a una dimensión de la temporalidad hasta entonces impensada, sino 

que, además, dentro de esa profunda hendidura mil-millonaria de la vida terráquea, las 

especies se veían intensa y orgánicamente interconectadas en procesos comunes de 

formación y transformación continua. Dentro de esos flujos, lo humano se revelaba como 

un minúsculo ser corpóreo, materialmente envuelto en una maraña excedentaria de 

biodiversidad, interdependencias y mutualidades en continuo movimiento. 

Hoy, como en los tiempos revolucionarios de Lyell y Darwin, el “Antropoceno” 

resulta también profundamente incómodo e inconveniente para las más profundas 

convicciones religiosas del presente. Pone en cuestión visiones de mundo petrificadas en 

instituciones, geografías y prácticas; en creencias-hecha-cuerpos (Bourdieu, 1980), ahora, en 

algunos millones de organismos humanos vivientes. Pero no se trata ya de la impugnación 

de los preceptos de la vieja teología medieval. Ahora el “Antropoceno” resuena como 

herejía para la fe moderna del progreso; el credo de la omnipotencia tecnológica, del 

crecimiento infinito y su liturgia eficientista, de la racionalidad instrumental bajo comando 

burocrático.  
____________________________________________________________________________________________________ 

Revista da UFMG | Belo Horizonte, MG | v.32, Fluxo Contínuo | e- 64283 | 2025 

 



 

En términos estrictamente científicos, empíricamente verificados y contrastables, el 

“Antropoceno” designa un nuevo estado y condición general de la biósfera terrestre en el 

que sus dinámicas, composiciones y configuraciones hidrológicas, atmosféricas, climáticas 

y geoquímicas han sido drásticamente perturbadas por determinadas y concretas formas 

antropogénicas de obrar.  

Las perturbaciones antropogénicas sobre la Tierra nos retrotraen a los efectos 

industriales de la primitiva ciencia moderna. Los hallazgos de Lyell y Darwin se 

producían al mismo tiempo que empezaba a levantar velocidad y vuelo la hasta ahora 

imparable maquinaria de destrucción creativa del progreso moderno. Las huellas del 

“progreso” que toman en cuenta Crutzen y Stoermer (2000) nos hablan de un devenir 

catastrófico del mundo. En el instante de tiempo geológico que nos separa del mal llamada 

(es decir, incorrectamente localizada y fechada) Primera Revolución Industrial, los autores 

constatan que:  

La expansión de los humanos, tanto en su número como en la explotación 
per cápita de los recursos de la Tierra, ha sido asombrosa…. A lo largo de 
los últimos tres siglos, la población humana se incrementó en diez veces, 
sólo acompañada de un crecimiento en la población de ganado hasta unos 
1400 millones (cerca de una res por familia promedio). La urbanización se 
ha incrementado en diez veces durante el último siglo. A lo largo de unas 
pocas generaciones, los humanos han explotado y acercado al agotamiento 
los combustibles fósiles que fueron generados a lo largo de varios 
centenares de millones de años. Las emisiones globales de dióxido de 
azufre son al menos dos veces mayores que la suma de todas las emisiones 
naturales…  

Los humanos utilizan más de la mitad de toda el agua dulce accesible; la 
actividad humana ha incrementado la tasa de extinción de especies entre 
mil y diez mil veces en los bosques húmedos tropicales y muchos gases 
importantes de “efecto invernadero” se han incrementado sustancialmente 
en la atmósfera: dióxido de carbono en más del 30%, y metano en más del 
100%. Más allá de esto, los humanos liberan muchas sustancias tóxicas en el 
ambiente.  

Los humedales costeros también se ven afectados por los humanos, lo que 
ha dado lugar a la destrucción del 50% de los bosques de manglar del 
mundo. Por último, las actividades predatorias mecanizadas (las 
“pesquerías”) extraen más del 25% de la producción primaria de los 
océanos y del 35% en la placa continental de las regiones templadas. Los 
efectos antropogénicos documentados incluyen la modificación del ciclo 

____________________________________________________________________________________________________ 

Revista da UFMG | Belo Horizonte, MG | v.32, Fluxo Contínuo | e- 64283 | 2025 

 



 

geoquímico en grandes sistemas de agua dulce, y ocurren en sistemas 
distantes de sus fuentes primarias. 

En otros términos, “Antropoceno” alude al fin del mundo geológico hasta ahora 

conocido por la humanidad. Refiere a la muerte definitiva de las regularidades del 

Holoceno y al ingreso hacia una materialidad no sólo completamente incógnita, sino 

además, extremadamente desafiante. En menos de 300 años las concentraciones de dióxido 

de carbono atmosférico saltaron de 280 ppm a más de 420 ppm, superando holgadamente 

lo que otros científicos han marcado como el límite planetario de seguridad climática 

establecido en 350 ppm (Rockström et al., 2010). Para hallar una composición química de la 

atmósfera terrestre similar a la actual, debemos remontarnos al Plioceno, la época 

geológica acontecida entre 5,3 millones a 2,6 millones de años atrás, cuando las 

temperaturas medias globales eran entre 2° y 3° C más cálidas, el nivel medio del mar era 

de 25 metros. más alto que el actual, y la especie humana ni siquiera hacía parte de la vida 

planetaria. 

El fin del mundo del Holoceno nos coloca ante un nuevo régimen climático en el 

que nuestra especie no tiene experiencia alguna de sobrevivencia. Al decir de Bruno 

Latour:  

no solamente nos encontramos en un momento sin precedentes en la 
historia; no solamente hemos franqueado un umbral –término a la vez 
jurídico, científico, moral y político-…, sino que, además, probablemente ya 
hemos dejado atrás el momento en el que podíamos hacer algo al respecto” 
(Latour, 2017, p. 60).  

Así, el “Antropoceno” expresa de modo radical una paradoja desesperante: la 

pretensión de omnipotencia de la primitiva ciencia moderna, nos sitúa en un escenario 

inédito de extrema vulnerabilidad e impotencia. La atrevida aventura de la Razón 

Imperial (Worster, 1998) — el de hacer de la vida un objeto de control y campo de 

experimentación sometido al dominio, pretendido absoluto, de la voluntad humana —, 

pone en el centro de las cuestiones políticas del presente las conexiones insoslayables entre 

régimen de verdad y régimen climático; entre epistemologías, ontologías y des-órdenes 

geológicos; mejor dicho, geológico-políticos. 

____________________________________________________________________________________________________ 

Revista da UFMG | Belo Horizonte, MG | v.32, Fluxo Contínuo | e- 64283 | 2025 

 



 

La ruinosa alteración de las composiciones holocénicas de la Tierra pone en entredicho (o 

debería) no sólo la cuestión superficial de los efectos y consecuencias aparentemente “no 

deseadas” o “imprevistas” del aparato científico-tecnológico constitutivo de la economía 

política moderna, sino ya, más radicalmente, la de las propias raíces epistémicas y 

ontológicas en las que se sustenta. No se trata apenas de la huella atmosférica de los 

combustibles fósiles, sino del sistema perceptivo, cognitivo y práctico a través del cual ha 

sido construido el modo “humano-moderno” (hegemónico y globalizado) de ser y estar en 

el mundo; de concebir el mundo, de relacionarse con el mundo de la vida y de producir 

sus propias condiciones de existencia. El gravoso deterioro “antropogénico” de la Biósfera 

terrestre no puede comprenderse sino como parte resultante del proceso histórico-político 

que edificó las bases epistemológicas y ontológicas sobre las que se erigieron las 

transformaciones modernas; tanto del sistema Tierra como de la propia condición humana.  

De allí la imperiosa necesidad de revisar las genealogías y las historiografías 

universalistas que se nos ofrecen; de desconfiar y deconstruir los imperialismos implícitos 

en el discurso geológico (Yussof, 2018). Una revolución científica, epistémica-política, 

significa la necesidad de un desplazamiento desde la arrogancia de la Razón Imperial hacia 

una epistemología de la humildad, suelo sobre el que puede prosperar una ecología de 

saberes -más que necesaria- para nuestro tiempo. 

Traducido en términos de desafíos políticos, la cuestión decisiva es ¿cómo 

reaccionamos frente al “Antropoceno”? ¿Qué actitudes tomamos ante sus amenazas y 

peligros?  Poner nombres a la nueva era; indicar sus fechas de origen y señalar sus factores 

desencadenantes, no es una tarea meramente de erudición intelectual. Ahí mismo se 

juegan las actitudes y prácticas políticas desde las cuales se piensa afrontar las 

inclemencias de este nuevo régimen climático. De allí nuestra insistencia en descolonizar 

el “Antropoceno”, en afrontar la necesidad de revisar radicalmente el régimen de verdad 

desde el cual vamos a procurar la sobrevivencia humana en esta nueva Era de la Tierra. 

 

 

____________________________________________________________________________________________________ 

Revista da UFMG | Belo Horizonte, MG | v.32, Fluxo Contínuo | e- 64283 | 2025 

 



 

2.​ “ANTROPOCENO”, CAPITALOCENO Y MÁS ALLÁ… HACIA 
UNA DESCOLONIZACIÓN DEL DISCURSO GEOLÓGICO 

El Ántropos no hizo el fracking y no debería nombrar a esta época amate de la doble muerte… La 
historia de la Especie Hombre como agente del Antropoceno es una repetición casi ridícula de la 

gran Aventura fálica, humanizadora, modernizadora, en la que el hombre, hecho a imagen de un 
dios desvanecido, adquiere superpoderes en su ascensión sagrado-secular, solo para acabar en una 

trágica detumescencia… (Donna Haraway, “Seguir con el problema”, 2019). 
Donna Haraway afirma que “si tan solo pudiéramos tener una palabra para estos 

tiempos SF, debería ser, sin duda alguna, Capitaloceno” (Haraway, 2019, p. 84). Al 

subsumir toda la historia de la humanidad en la trayectoria aldeana de Occidente, al 

suprimir de un plumazo la vastísima diversidad y hasta la inconmensurable riqueza de 

experiencias, producciones y modos de existencia de infinidad de poblaciones/pueblos 

humanos (agro-culturas) que habitaron y habitan la Tierra, los geólogos del Norte que 

hablan de “Antropoceno” se hacen eco de la violencia epistémica inherente a la Razón 

colonial/imperial eurocentrada, que justamente está en la raíz de los desastres geológicos 

del presente.  

Para los naturalistas del “Antropoceno”, fijar sus orígenes es una tarea que se 

restringe a determinar fechas y sustancias; ya sea, el carbono y su ininterrumpida carrera 

de quema obsesiva desde la invención de la máquina de vapor de James Watt (1784) 

(Crutzen y Stoermer, 2000); sea ya, la del uranio y su persistente radioactividad milenaria, 

desatada tras la escalada nuclear de posguerra (Zalasiewickz et al., 2008). Su problema no 

es tanto la historiografía que proponen como la ontología antropocéntrica, evolucionista, 

racista y patriarcal en la que está asentada. Hablar de Antropoceno, a secas, supone la 

universalización de la condición humana bajo el molde de la mundialización de 

“Occidente”; una inaceptable naturalización de la propia violencia civilizatoria sobre la que dicha 

experiencia se ha constituido. 

Frente a ello, la perspectiva de las ciencias sociales ha avanzado en una 

historización de esta nueva Era, contribuyendo a poner de manifiesto las relaciones de poder 

y los específicos grupos de humanos que -con sus respectivas motivaciones particulares e 

intereses concretos, mediante tipos determinados tipos de prácticas, y bajo modalidades 

____________________________________________________________________________________________________ 

Revista da UFMG | Belo Horizonte, MG | v.32, Fluxo Contínuo | e- 64283 | 2025 

 



 

políticamente determinadas- operaron esas sustancias, desencadenando sus 

proliferaciones catastróficas. La historización involucra una operación de distanciamiento 

crítico respecto de la antropología imaginaria — de cuño liberal burgués, 

predominantemente hobbesiana-smithiana — ocluida bajo la figura del “Anthropos” como 

un universal abstracto; pero también requiere una deconstrucción crítica de la trayectoria 

tecnológica del “desarrollo de las fuerzas productivas” del capitalismo como si se hubiese 

tratado del mero resultado de elecciones racionales fundadas en exclusivos criterios de 

eficiencia y productividad. 

Al historizar, estas operaciones producen un desplazamiento sustancial: de la 

Naturaleza a la historia; de la Especie a la diversidad de pueblos/geoculturas (en cuanto 

modos humanos concretos y situados geohistóricamente de vida y convivencialidad; de 

producción social de la existencia); de las sustancias y las tecnologías, a la de determinadas 

prácticas, modos de uso, significación y valoración, ancladas en determinadas formas y 

estructuras de relaciones de poder (Machado Aráoz, 2022). La noción de Capitaloceno 

(Altvater, 2014; Malm, 2016; Moore, 2016; 2021; Fraser, 2021) viene a operar como una 

primera y fundamental operación de distanciamiento crítico de la ideología 

pseudo-universalista, de las generalizaciones y abstracciones embutidas en la evocación de 

un presunto “Anthropos” que reflejaría la esencia de la condición humana. 

Los efectos catastróficos sobre el clima y los ciclos hidroenergéticos y bioquímicos 

de la Tierra no son el resultado de un “desarrollo natural” o un “proceso civilizatorio” 

preestablecido de la especie humana. Las dinámicas de urbanización, industrialización, 

mercantilización, carbonización y uniformización de la vida terráquea no responden a 

ningún mandato, ni natural, ni sobrenatural; no son el producto de un designio divino ni 

de la Historia. Son simplemente el resultado de un proceso histórico-geo-político 

contingente a través del cual los presupuestos y configuraciones praxeológicas del capital 

fueron erigiéndose como imperativo categórico del modo de concebir-se, sentir-se y 

hacer-se “humano”. Configuraciones praxeológicas a través de las cuales también, 

correlativamente, fueron produciendo y moldeando las condiciones generales de 

____________________________________________________________________________________________________ 

Revista da UFMG | Belo Horizonte, MG | v.32, Fluxo Contínuo | e- 64283 | 2025 

 



 

existencia de la vida social (de todas las poblaciones) humana(s) y del conjunto de la 

biodiversidad terráquea co-existente y con-viviente sobre la faz de la Tierra. 

Ahora bien, siendo fundamental este movimiento es, en sí mismo, insuficiente. Es 

necesario no sólo desnaturalizar el “Antropoceno” sino también descolonizarlo. Una 

desnaturalización que hace caso omiso del colonialismo como contexto y modo de 

producción de las condiciones históricas de posibilidad del capitalismo, es una 

desnaturalización que se queda a mitad de camino. Ofrece una lectura, muy 

probablemente, susceptible de tornarse presa fácil para otro tipo de imperialismo 

evolucionista, inscripto ya en una filosofía de la historia supuestamente crítica; ese que ha 

hecho del “materialismo histórico”, una sucesión determinista de “modos de producción”, 

en la que el capitalismo sería un estadio superior de la “humanidad”, aunque no ya el 

último. 

La descolonización del “Antropoceno” y del “Capitaloceno” implica ir a las raíces 

ontogenéticas del capital como nuevo patrón de poder (Quijano, 2000) de carácter 

originariamente global, y que acabó erigiéndose como una fuerza ecológico-política 

re-configuradora de la totalidad de relacionamientos, establecimientos, 

convencionalidades, emocionalidades, racionalidades, fuerzas motivacionales y 

valorativas que hacen a la producción de la vida social –humana y más que humana- sobre 

la Tierra. Una lectura descolonial del capitalismo/Capitaloceno supone dar cuenta de su 

emergencia no como una “necesidad evolutiva”, sino como una (drástica) contingencia 

histórico política; propiamente, una emergencia geosocial. 

De allí nuestra insistencia en señalar a la entidad “América” como origen 

histórico-geográfico y principio epistémico-político del capitalismo/Capitaloceno 

(Machado Aráoz, 2014; 2016; 2019; 2022). Ese planteo involucra un desplazamiento radical 

de la ontología política de la colonial-Modernidad. Indica la necesidad de retrotraer los 

orígenes del capital al “largo siglo XVI” y a las profundas transformaciones en escala y 

significación que adquieran las prácticas mercantiles y bélicas, en el desplazamiento de la 

economía del Mediterráneo a la del Atlántico y el Océano Índico (Braudel, 1976; 

Wallerstein, 1979). De pensar la formación geográfico-política del capitalismo no como un 

____________________________________________________________________________________________________ 

Revista da UFMG | Belo Horizonte, MG | v.32, Fluxo Contínuo | e- 64283 | 2025 

 



 

fenómeno intra-europeo, resultante de una presunta excepcionalidad del hombre blanco, 

sino como el producto de un proceso geográfico más complejo, multiescalar, imbricado en 

transformaciones sincronizadas de múltiples espacios locales, regionales y globales, todos 

ellos conectados y reconfigurados por un sistema de gestión propiamente colonial de 

disposición y administración de energías y seres vivos, ya exclusivamente codificados en 

términos unidimensionales de  “recursos” (sea “materias primas” o “fuerza de trabajo”) 

mercantilizados/mercantilizables.  

Descolonizar el Capitaloceno supone desplazar sus orígenes, desde la “Revolución 

Industrial” y la “Revolución Francesa”, a la Revolución Mineral puesta en marcha con la 

explotación a escala industrial del Cerro Rico del Potosí y la correlativa Revolución del 

régimen de Plantación que en los trópicos del litoral atlántico dinamiza la producción de 

azúcar, la esclavitud y la devastación de bosques a gran escala.  

En términos de sustancias y de regímenes energéticos, implica advertir que antes 

que el carbono empezara a ser usado como combustible que mueve el sistema de 

máquinas y objetos en el siglo XVII, ya los metales preciosos y el azúcar en el siglo XVI 

empiezan a cambiar la matriz energética que mueve el sistema de sujetos; sus 

motivaciones y prácticas, como sustancias emblemáticas que fungieron como combustible 

de la avidez conquistual del valor abstracto. 

Antes que protestante, el espíritu del capitalismo fue católico; mismo un 

cristianismo de guerra fundado en una presunta superioridad moral y civilizatoria 

impuesta a sangre y fuego, fundadora y legitimadora de una economía de guerra; una 

guerra de conquista y explotación-mercantilización. Antes que las mudanzas de los viejos 

burgos medievales, las primeras urbanizaciones propiamente modernas se edificaron en 

“América”, pensadas propiamente como tecnologías espaciales de control (primero, de 

colonización; luego, de modernización) de territorios y poblaciones sometidas a dinámicas 

de mercantilización forzada (Morse, 1990; Santos, 2009; 2017).  

En términos de los cambios en las relaciones de producción, antes que en la 

“generalización” del régimen asalariado, es preciso remitirnos a la organización racional y 

a gran escala de la servidumbre y la esclavitud; admitir la dependencia originaria y 

____________________________________________________________________________________________________ 

Revista da UFMG | Belo Horizonte, MG | v.32, Fluxo Contínuo | e- 64283 | 2025 

 



 

estructural del capitalismo respecto de la clasificación racial de las poblaciones, como 

dispositivo clave de su sistema de explotación y súper-explotación diferencial del trabajo 

humano (Quijano, 2000; Marini, 2008).  

De la misma manera, al revisar el cambio crucial que se da en el modo de concebir y 

de producir el conocimiento con los orígenes de la ciencia, hay que tener claro que esa 

revolución científica no se gesta en el Siglo XVII en escritorios y laboratorios de 

Königsberg, Londres o Paris, sino en las expediciones exploratorias y los laboratorios a 

cielo abierto desplegados por misioneros y comerciantes sobre la vasta biodiversidad de la 

geografía americana desde el siglo XVI en adelante. Como señala el historiador de la 

ciencia Peter Bowler: 

a largo plazo, los descubrimientos hechos en América y Asia fueron los que 
ejercieron los efectos más profundos en la [constitución] de la ciencia 
europea (…) [Desde entonces] todas las ciencias, entre ellas la historia 
natural, serían revolucionadas cuando los nuevos imperios comerciales 
empezaran a demandar una ideología que presentara a la naturaleza 
solamente como un sistema material a ser explotado (Bowler, 1998, p. 55).  

Más concretamente, advierte que no hay que perder de vista que:  

los hombres que partieron a colonizar América y la India, no eran 
ilustrados, sino comerciantes [y mercenarios] que partían en busca de 
ganancias. Al final, su manera práctica de percibir la naturaleza tendría un 
efecto sobre el desarrollo de la ciencia mayor aún que el ejercido por los 
propios descubrimientos [cognitivos] (Bowler, 1998, p.  55). 

En definitiva, descolonizar el Capitaloceno implica retrotraerlo a sus albores, es 

decir, remitirnos al:  

descubrimiento de los yacimientos de oro y planta de América, la cruzada 
de exterminio, esclavización y sepultamiento en las minas de la población 
aborigen, el comienzo de la conquista y saqueo de las Indias Orientales, la 
conversión del continente africano en un coto de caza de esclavos negros… 
(Marx, 1867).  

Pensado en estos términos, el capitalismo no se concibe como una necesidad 

histórica en el marco de un “desarrollo ineluctable” de la “Humanidad”; ni la producción 

capitalista de la “Naturaleza” se da apenas como una expansión cuantitativa y geográfica 

____________________________________________________________________________________________________ 

Revista da UFMG | Belo Horizonte, MG | v.32, Fluxo Contínuo | e- 64283 | 2025 

 



 

de una transición económica ya en curso en el mundo medieval (Moore, 2003; 2013). En 

todo caso, más que una continuidad, la invasión/invención de “América” — así 

constituida como “la primera entidad geosocial de la Modernidad”/colonialidad (Quijano 

y Wallerstein, 1992, p. 583) — constituye una crucial ruptura; una ruptura histórica, 

ecológica y política; la Gran Fractura Geosociometabólica que da lugar a la emergencia, no 

apenas de un “Nuevo Mundo” (“América” y todo el sistema mundo colonial de estados 

territoriales nacionales), sino ya, de una Nueva Era geológica. Como señala Donna 

Haraway:  

El carbón y la máquina de vapor no determinaron la historia (…), hay que 
incluir, por lo menos, las reconfiguraciones de mundos del gran mercado y 
las mercancías de los largos siglos XVI y XVII… Sin lugar a dudas, es 
necesario hablar de las redes que conectan azúcar, metales preciosos, 
plantaciones, genocidios indígenas y esclavitud, con sus innovaciones 
laborales y sus desplazamientos y recomposiciones de bichos y cosas 
barriendo a trabajadores humanos y no humanos de todos los tipos.” 
(Donna Haraway, 2019, p. 84). 

3.​ LA CONQUISTA Y EL PICO ORBIS: HUELLAS GEOLÓGICAS DE 
LA VIOLENCIA CONQUISTUAL 

“La conquista fue, ante todo, una tremenda carnicería” (Mariátegui, “Siete Ensayos de 
interpretación de la realidad peruana”, 1928). 

 
“En América hubo una destrucción tan vasta de las poblaciones indígenas y una importación tan 

abundante de mano de obra, que el proceso generó menos una reconstrucción de instituciones 
políticas y económicas, que su construcción virtualmente ex-nihilo” (Quijano y Wallerstein, “La 

americanidad como concepto, o América en el moderno sistema mundial”, 1992). 
Retrotrayéndolo entre casi dos y cuatro siglos a las fechas propuestas por los 

naturalistas del “Antropoceno”, los geógrafos y climatólogos Simon Lewis y Mark Maslin 

(2015) plantean datar los orígenes de esta nueva era geológica en 1610. Ese año los hielos 

antárticos reflejan el mayor descenso del dióxido de carbono atmosférico registrado 

durante la historia de la especie humana sobre la Tierra, cayendo a 271,8 ppm, fenómeno 

que la climatología histórica también certifica, en vinculación con la llamada “Pequeña 

Edad de Hielo”, extendida entre 1570 y 1700 aproximadamente, y registrada por una 

____________________________________________________________________________________________________ 

Revista da UFMG | Belo Horizonte, MG | v.32, Fluxo Contínuo | e- 64283 | 2025 

 



 

sucesión de anomalías y desastres meteorológicos que se expandieron por el globo en 

forma de pérdidas de cosechas, trastornos en la agricultura, hambrunas, conflictos y 

guerras por alimentos (Lewis y Maslin, 2015; Blom, 2020). 

A diferencia también de los naturalistas del clima, que remiten la causalidad a una 

acción antropogénica directa sobre sustancias, Lewis y Maslin advierten la perturbación en 

la composición química de la atmósfera como resultado de acciones antropogénicas de 

ciertos grupos de humanos sobre otros. Concretamente, en forma de una Gran Matanza de 

poblaciones humanas, de proporciones inéditas a lo largo de toda la historia de la especie.  

En efecto, el Pico Orbis — tal como plantean denominar al significativo descenso del CO2 

atmosférico registrado como Sección y Punto Estratigráfico Global  (GSSP) en 1610 —, 

sería, en realidad, el registro atmosférico de lo que los autores llaman la “Gran 

Mortandad”, registrada a partir de 1492 en adelante, como consecuencia de la invasión y 

guerra de conquista de “América” y de todo el despliegue de un sistema organizado a 

gran escala de captura y tráfico de esclavos extraídos de África para ser trasplantados 

como mano de obra forzada en minas y plantaciones. por entonces, proliferantes en el 

“Nuevo Mundo”.  

De acuerdo a los autores, ese proceso desencadenó el más grande desplazamiento y 

“reemplazo de población humana en los últimos 13.000 años”, con la muerte de más de 56 

millones de habitantes originarios de las “América” y el tráfico de 12 millones de africanos 

esclavizados (Lewis & Maslin, 2015, p. 174). Se trata del mayor evento de mortalidad 

humana en términos proporcionales a lo largo de toda la historia de la especie, que implicó 

la eliminación del 90% de la población americana, equivalente al 10% de la población 

mundial de la época. En términos absolutos, esa mortandad sólo fue superada por la 

cantidad de víctimas de la Segunda Guerra Mundial (80 millones de personas; 3% de la 

población de la época). Por cierto, la catástrofe demográfica provocó ineludibles efectos 

ambientales: “El casi cese de la agricultura y la reducción del uso del fuego dieron lugar a 

la regeneración de más de 50 millones de hectáreas de bosques, sabanas leñosas y 

pastizales” (Lewis y Maslin, 2015, p. 175), lo que subyace y da cuenta de la absorción a 

gran escala del CO2 atmosférico registrado por el Pico Orbis.  

____________________________________________________________________________________________________ 

Revista da UFMG | Belo Horizonte, MG | v.32, Fluxo Contínuo | e- 64283 | 2025 

 



 

A 150 años de las anotaciones de Marx sobre los albores de una nueva economía 

política que nació “chorreando lodo y sangre” y que hizo de “la violencia, por sí misma, 

una potencia económica” (Marx, 1867), dotados de un poderoso instrumental de 

observación empírica de las dinámicas geológicas, atmosféricas y climáticas de la Tierra, 

además de un vasto acúmulo de investigaciones y desarrollos científicos, Lewis y Maslin 

vienen a certificar empíricamente la envergadura geológica de la llamada “acumulación 

primitiva”. 1610 marca así el registro estratigráfico del genocidio fundacional de la nueva 

Era. El Pico Orbis es un indicador de la violencia del Conquistador dejando su huella en el 

clima y la atmósfera; provocando el primer gran evento de trastorno geometabólico del 

planeta.  

Esta gran “espiga dorada” es la primera de una sucesión de espigas subsecuentes, 

las que, más allá de dejar registros en los hielos inmemoriales, están “empaladas en la 

carne, como sitios de violencia ejercida sobre la integridad de la subjetividad, la 

corporeidad y la territorialidad” (Yusoff, 2018, p. 67). Una espiga dorada que consigna no 

sólo la perturbación del clima y la ola de extinciones masivas del presente, sino ya 

entonces, la extinción de pueblos enteros, con sus respetivas biotas y ecosistemas, sus 

lenguas, sus culturas, sus saberes y modos de vida. El fin de sus mundos; el fin del mundo 

del Holoceno. Aun cuando en 1610 haya quedado impreso en las huellas estratigráficas de 

la Tierra, su origen se desencadenó en 1492. Desde entonces, “Occidente cayó sobre todas 

las civilizaciones como un Apocalipsis que puso fin a su existencia. Creyéndonos 

portadores de salvación, nos convertimos en el apocalipsis para los otros” (Latour, 2017, p. 

232). 

Antes que se conociera el hallazgo de Lewis y Maslin, también el sociólogo e 

historiador ambiental Jason Moore, propuso remitir los orígenes del Capitaloceno, no a la 

Revolución Industrial detonada con la bomba de Watt, sino a las transformaciones en el 

modo social de apropiación y producción de la naturaleza, desencadenas durante el “largo 

siglo XVI”, de 1450 en adelante. Para Moore, en las tensiones y conflictos de la “Europa 

feudal” se produce un: 

____________________________________________________________________________________________________ 

Revista da UFMG | Belo Horizonte, MG | v.32, Fluxo Contínuo | e- 64283 | 2025 

 



 

cambio crucial en la escala, la velocidad y el alcance de la transformación 
del paisaje en el mundo atlántico y más allá”, que implicaron “un cambio 
en las relaciones de la humanidad con el resto de la naturaleza, mayor que 
ningún otro desde la aparición de la agricultura y las primeras ciudades –y 
en términos relacionales, mayor que la aparición de la máquina de vapor 
(Moore, 2021, p. 215).  

Así, el autor apunta a señalar la importancia de la mercantilización como fenómeno 

precedente y determinante de la carbonización, en tanto factor clave de las 

transformaciones capitalogénicas. Además, decisivamente, procura poner de relieve la 

conexiones intrínsecas (económicas, geográficas, ecológicas e histórico-políticas) entre 

capitalismo e imperialismo, ya que, al considerar los requerimientos socioecológicos de la 

ley del valor — de una economía concebida en crecimiento perpetuo —, ésta no puede 

realizarse sino a través de un movimiento incesante de expansión de la frontera de 

mercantilización; básicamente, para lograr el aprovisionamiento de “los cuatro baratos: 

trabajo, alimento, energía y materias primas” (Moore, 2013, p. 13). 

Aunque Jason Moore omite toda referencia al respecto, desde Mariátegui a Quijano, 

pasando por las críticas del estructuralismo latinoamericano a los regímenes 

primario-exportadores, la teoría de la dependencia, los desarrollos de la historia ambiental 

latinoamericana, desde el invaluable ensayo de Eduardo Galeano (“Las venas abiertas de 

América Latina”, 1971) en adelante, y hasta llegar a las perspectivas descoloniales y los 

estudios de la ecología política latinoamericana fraguada en la crítica radical al 

desarrollismo y al extractivismo, hay una vasta tradición en el pensamiento crítico 

indo-afro-americano que, desde hace por lo menos 70 años atrás, viene colocando como un 

eje central de la constitución y funcionamiento de la economía/ecología mundo del 

capital, la configuración de la entidad “América” como espacio subalterno, como mera 

“naturaleza”, objeto de saqueo y botín de guerra, fuente presuntamente inagotable de 

“recursos naturales” para el abastecimiento del proceso de industrialización excluyente de 

los centros imperiales, sucesivamente reorganizados y relocalizados en cuanto ejes 

coordinadores y concentradores de la acumulación capitalista mundializada.  

En todo caso, los debates sobre Antropoceno (Crutzen y Stoermer, 2000; 

Zalasievickz et al., 2008; Steffen et al., 2011), Capitaloceno (Altvter, 2014; Malm, 2015; 

____________________________________________________________________________________________________ 

Revista da UFMG | Belo Horizonte, MG | v.32, Fluxo Contínuo | e- 64283 | 2025 

 



 

Moore, 2021; Fraser, 2021), Plantacionoceno (Tsing, 2018) Chthuluceno (Haraway, 2016) y 

demás — todos ellos sustancialmente requeridos a ser profundamente revisados y 

reelaborados a partir del hallazgo del Pico Orbis —, vienen a resignificar y a darle una 

inusitada relevancia a estos antecedentes. La crítica originaria al modo de ocupación, 

despoblamiento/repoblamiento, usurpación, colonización y organización de un sistema 

integral (económico, jurídico, político, militar, religioso, cultural, ecológico) centrado en la 

súper-explotación de la tierra y de los cuerpos de “América” viene ahora a adquirir una 

centralidad excluyente en cuanto detonante de las drásticas y amenazantes 

transformaciones de la Tierra que configuran el presente. 

La violencia descomunal ejercida y desatada durante el proceso de 

invasión/invención, conquista, usurpación e imposición de la explotación colonial de la 

entidad “América” adquirió un carácter determinante en el curso sucesivo de la historia de 

la humanidad y de la propia historia de la Tierra. Es en el marco de ese proceso que tiene 

lugar la emergencia — y posterior constitución, consolidación y mundialización) del 

colonialismo-capitalismo-patriarcado en cuanto nuevo patrón de poder mundial (Quijano 

y Wallerstein, 1992; Quijano, 2000) y en cuanto nuevo régimen de relaciones sociales que 

alteraría definitivamente los ciclos y ritmos del Holoceno.  

A la luz de los efectos sobrevinientes, se puede dimensionar la inmensa 

productividad destructiva, la potencia geológica y política performativa emergente de ese 

entorno colonial y de las específicas circunstancias ambientales y sociales que 

determinaron el proceso de apropiación/producción de la Naturaleza-América(na) 

(Machado Aráoz, 2016), en cuanto plataforma representacional y material de la emergente 

concepción moderna-científica de “Naturaleza” y en cuanto espacio ecológico de 

aprovisionamiento subordinado de las nuevas prácticas económico-políticas dominantes 

que, desde entonces, se adueñarían del mundo (sensu Segato, 2003; 2018). 

 

____________________________________________________________________________________________________ 

Revista da UFMG | Belo Horizonte, MG | v.32, Fluxo Contínuo | e- 64283 | 2025 

 



 

4.​ VIOLENCIA CONQUISTUAL COMO FUERZA GEOLÓGICA 

“Una civilización que se muestra incapaz de resolver los problemas que suscita su funcionamiento 
es una civilización decadente. Una civilización que escoge cerrar los ojos ante sus problemas más 
cruciales es una civilización herida. Una civilización que le hace trampas a sus principios es una 

civilización moribunda.” (Aimé Césaire, Discurso sobre el colonialismo, 1950). 

En última instancia, el discurso del “Antropoceno” constituye un intento bastante 

burdo de naturalización de la violencia. Los geólogos del Norte que hablan de su hallazgo 

remiten a los filósofos, también del Norte, que tras la conquista del “Nuevo Mundo”, 

emprendieron la tarea de la naturalización del Sujeto-Individuo maximizador, 

predispuesto a ver y concebir el mundo como Objeto-de-Conquista; ya en su versión 

epistemológica (Descartes), o económica (Smith) o política (Hobbes), el Individuo es 

realmente un sujeto peligroso. Hace del conocimiento una tecnología de poder, y del poder 

un arma de guerra; de la violencia el medio de conquista y de producción del mundo. La 

vida en sí, pasa a ser percibida como un campo de batalla.  

La historización, como método para visualizar y reconstruir la geografía 

expansionista de Occidente, permite desencubrir las relaciones ontológico-políticas entre 

violencia y mercantilización; entre conquistualidad y “civilización”, entendida ésta como 

reverso de la barbarización acaecida del género humano tras la Gran Guerra de 

Conquista-Originaria.  

Es necesario advertir que el discurso del “Antropoceno” supone una naturalización 

de la violencia, como rasgo estructural, base y columna vertebral de la matriz 

“civilizatoria” de “Occidente”. Su matriz racista está inserida en la configuración del 

binarismo CIVILIZACIÓN vs BARBARIE como cosmovisión política de fondo; como 

filosofía de la Historia y como pragmática política institucionalizada e incorporada en el 

núcleo del sistema de estructuración y reproducción social de “Occidente”. 

No estamos desconociendo la violencia como posibilidad genéricamente humana, 

ni haciendo caso omiso de sus antecedentes concretos. Sino de lo que se trata es de 

analizar e identificar cuándo y bajo qué circunstancias la violencia se convirtió en patrón 

dominante del modo de concebirse y comportarse como superiormente “humano”. Con su 

lucidez característica, Lewis Mumford en “Los orígenes de la guerra” (1959), señala que la 
____________________________________________________________________________________________________ 

Revista da UFMG | Belo Horizonte, MG | v.32, Fluxo Contínuo | e- 64283 | 2025 

 



 

guerra es una “aberración de la condición humana”, pero cuya ocurrencia está vinculada 

no a la “especie” sino a un particular modo de concepción y producción de la existencia, 

que él llama “civilización. Para Mumford, la “civilización” no es sinónimo de cultura, sino 

casi lo contrario: refiere a un exceso, una extralimitación de la ambición humana; una 

desmesura de la voluntad de poder; una voluntad de poder que se impone 

arrasadoramente — unilateralmente — sobre la alteridad y que avanza destruyendo 

diversidad y complementariedad. La guerra es un producto de la civilización y la 

civilización es la imposición monológica de la voluntad de poder desquiciada, 

descontrolada, absoluta; es decir, que ha roto y ha perdido sus obligaciones morales y 

materiales con el universo de mutualidades que sostienen la vida. Las civilizaciones 

crearon obras grandiosas; mega-arquitecturas, todas ellas construidas con la sangre de 

trabajo humano forzado y de la generalización de relaciones de 

objetualización/explotación de seres vivos en general.   

Para Mumford, atribuir la guerra a la naturaleza humana, es una trampa ideológica 

de la civilización:  

En la actualidad existen suficientes pruebas antropológicas y arqueológicas 
de un pasado más pacífico, cuando la escasez de comida, la violencia, el 
peligro y la muerte eran sobre todo producto de los desastres naturales, y 
no el resultado deliberado de la acción humana” (…) “Los esfuerzos 
posteriores del hombre civilizado para imputar el origen de la guerra a 
algún impulso animal primario hacia la agresión asesina contra los de su 
propia especie es una vacía racionalización.” (Mumford, 2016, p. 544-549). 

Con la invasión, invención y colonización de “América” — primera “entidad 

geosocial de la modernidad” (Quijano y Wallerstein, 1992) — la guerra de conquista se 

convierte en el principio civilizatorio por excelencia, que, una vez activado como tal, 

extiende su geometabolismo geofágico sobre el resto del mundo y la totalidad del mundo, 

ahora apropiado como botín de guerra. El comercio y la guerra colonizan el universo de 

las prácticas consideradas humanas por excelencia. El animus domini, la voluntad imperial, 

condensa el núcleo motivacional de los individuos; la posesión y el control, el sentido y fin 

de la existencia. La guerra y el comercio, sólo son las mediaciones de esa voluntad de 

poder-como-dominación.  

____________________________________________________________________________________________________ 

Revista da UFMG | Belo Horizonte, MG | v.32, Fluxo Contínuo | e- 64283 | 2025 

 



 

Si la violencia y la guerra pre-existieron como taras civilizatorias previas, con la 

irrupción del capitalismo, pasan a constituirse en el patrón mundializado de un modo 

hegemónico, presuntamente universal, único, excluyente de existencia superior, que se 

impone como tal sobre el resto de las agro-culturas humanas y sobre el conjunto de la 

sociobiodiversidad de la Tierra en toda su extensión. El orden colonial del capital 

institucionaliza la guerra-de-conquista como la cumbre de la Civilización; estadio superior 

del Espíritu Absoluto hegeliano. Y el “Antropoceno” es, consecuentemente, una 

emergencia geosocial, climática, geológica y política, de un modo-de-existencia 

completamente basado en la violencia conquistual.  

En otros trabajos señalamos que, propiamente, en estrictos términos históricos, 1492 

es el punto de inicio de la primera y única guerra mundial; una guerra contra las mujeres 

(Merchant, 1982; Mies, 1999; Segato, 2016; Federici, 2018); una guerra contra las 

comunidades campesinas; contra los pueblos indígenas de Abya Yala, de África y también 

de Europa misma; luego también de Asia; una guerra contra Gea misma, nuestra propia 

Tierra, el origen y fundamento de nuestra existencia. El eco-genocidio originario, 

instituyente de un mundo-de-guerra, de guerra perpetua de conquista permanente.  

Con precisión, Nafeez Ahmed señala que la guerra está esculpida en los tendones 

del Antropoceno.  

Si bien se puede considerar que los siglos XX y XXI ejemplifican la 
dinámica intrínsecamente ecocida del crecimiento exponencial de la 
civilización humana, al mismo tiempo exhiben otra característica paralela: 
la proliferación sistemática de la guerra, la violencia masiva y las múltiples 
formas de genocidio. Estas características paralelas –ecocidio y genocidio–, 
la destrucción de nuestros ecosistemas que soportan la vida y la 
destrucción directa de las vidas de los miembros de nuestra propia especie 
no son fruto del azar, sino que son síntomas del sistema de la propia vida 
humana en su forma actual.” (Ahmed: 2019, p. 63).  

La guerra, la guerra de conquista, en definitiva, está en las raíces generativas de una 

falla geológico-política; una falla civilizatoria. “Antropoceno” es la huella de la violencia 

conquistual; el nombre de una Civilización fallida.  

Históricamente, empíricamente, al frente de esa guerra de conquista, de esa 

civilización fallida, lo que se visualiza, lo que encontramos, no es un “ser humano”, sino 
____________________________________________________________________________________________________ 

Revista da UFMG | Belo Horizonte, MG | v.32, Fluxo Contínuo | e- 64283 | 2025 

 



 

un “Super-Hombre”, un súper macho; un Individuo revestido con los privilegios de la 

“dueñidad”, generalmente, de manera abrumadoramente mayoritaria, un varón blanco, 

armado de todas las formas y los medios de poder materiales y simbólicos del mundo de 

guerra que habita (desde las armas legales, semióticas, simbólicas, a las armas materiales y 

literales, cada vez más letales). Ese individuo piensa la tierra como de su propiedad. Se 

cree dueño absoluto, que no le debe nada a nadie; y que no depende de nadie. Piensa a los 

que trabajan en “sus tierras” como una extensión de su propiedad. Piensa el proceso 

económico, no como sustento, sino como explotación. Piensa la realización humana no 

como colaboración sino como dominación. 

En definitiva, frente a la Civilización, no hay un humanus, un agricultor, sino un 

Conquistador. Un individuo-violento que ha hecho de la explotación extractiva de las 

energías vitales de la tierra para su valorización abstracta, el sentido único de su 

existencia. Cuanta más violencia ejerce, más insensible se hace a los daños y al sufrimiento 

que provoca. El conquistador, en el acto de conquistar, no sólo se erosiona la complejidad 

ecosistémica de la Tierra; no sólo se afecta la biósfera del planeta; se erosiona 

principalmente, la propia condición humana. Esto nos revela, o nos invita a pensar una 

dimensión más radical de la Era que nos ocupa: El “Antropoceno” es una Era donde el 

“Anthropos” ha ido demasiado lejos… Su desmesura ha intoxicado el mundo… Una Era 

donde el Humano se desconoce como humus y sólo sabe comportarse como 

conquistador/depredador. 

5.​ CONQUISTUALOCENO, EMERGENCIA GEOSOCIAL Y 
ENFERMEDAD DE LA PIEL 

“Como é que, ao longo dos últimos 2 mil ou 3 mil anos, nós construímos a ideia de humanidade? 
Será que ela não está na base de muitas escolhas erradas que fizemos, justificando o uso da 

violência?”. (Ailton Krenak, Ideias para adiar o fim do mundo, 2022). 

Como uno de los efectos de falla civilizatoria, la escisión epistémica-ontológica 

fundacional de la Razón colonial entre Naturaleza y Cultura se refleja en el modo en que 

geólogos (y no pocos filósofos del Norte) piensen el “Antropoceno” exclusivamente en 

____________________________________________________________________________________________________ 

Revista da UFMG | Belo Horizonte, MG | v.32, Fluxo Contínuo | e- 64283 | 2025 

 



 

términos de los efectos unilaterales que “los humanos” provocaron sobre la Biósfera. 

Dejando de lado así, u omitiendo, que la violencia conquistual, no sólo tiene efectos hacia 

la exterioridad/alteridad sobre la que se ejerce, sino que también — insoslayablemente — 

provoca consecuencias hacia la interioridad del sujeto violentador.  

¿Qué ha pasado con una Humanidad que se ha (mal)acostumbrado a pensarse y 

auto-concebirse desde el antropocentrismo, el individualismo competitivo de guerra, el 

horizonte civilizatorio del ciudadano/consumidor, normalizado en el disfrute inmediato 

(Scribano, 2013) provisto en el universo fetichista de la mercancía como sustancia 

monopólica de la noósfera de las sociedades contemporáneas? ¿Qué efectos tiene esta 

trayectoria de devastación incesante y creciente sobre la propia humanidad de lo 

Humano? 

La dinámica geometabólica involucra el movimiento dialéctico como atributo de la 

materia viva.  Eso implica que el obrar humano es la tecnología a través de la cual no sólo 

moldeamos nuestro ambiente, damos forma a la Tierra, producimos la/s Gea/grafías 

concretas como culturas arraigadas, territorializadas, productoras y habitantes de esos 

espacios de habitabilidad donde la vida se hace posible y puede prosperar. Pero además, 

implica también, decisivamente,que el modo de obrar es la tecnología de la propia 

constitución antropológica de la humanidad de lo humano.  

Corriéndonos de todo esencialismo, prevenidos contra toda naturalización, 

asumiéndonos como entidades histórico-materiales, emergentes de la co-evolución de la 

biodiversidad terráquea de y en la Tierra, los humanos somos los que nos hacemos. Nuestras 

prácticas tienen efectos geológicos y antropológicos. La politicidad de nuestra condición 

de existencia se refleja necesariamente, insoslayablemente en esos dos niveles. 

Como señala Marshall Shalins:  

“El problema no es si la naturaleza humana es buena o mala. Hay muchos 
‘anti-Hobbes’ que atacaron el egoísmo innato con base en la bondad natural 
y que continuaron en el mismo esquema esclerosado de una determinación 
corpórea de las formas culturales. (…) Para Marx, la ‘esencia humana’ 
existe dentro de y en cuanto relaciones sociales, no como un pobre sujeto 
agachado fuera del universo. ‘Nacidos ni buenos ni malos, los humanos se 
forman a sí mismos como mejores o peores dentro de la actividad social 

____________________________________________________________________________________________________ 

Revista da UFMG | Belo Horizonte, MG | v.32, Fluxo Contínuo | e- 64283 | 2025 

 



 

(praxis) en la forma como ella se desarrolla dadas las circunstancias 
históricas.’” (Marshall Sahlins, 2011). 

Así, dentro de la matriz (in)civilizatoria del capital, el hobbesianismo es un 

resultado lógico emergente; no de la naturaleza humana, sino de la naturaleza de la 

formación geosocial dentro de la cual fue incubado. Esto nos lleva a pensar el 

Antropoceno, en lo que más nos atañe, como especie y como comunidad biótica: verlo no 

ya sólo como una emergencia geosocial, sino como una enfermedad de la piel. En el 

sentido que ese derrotero necroeconómico de guerra conquistual perpetua no sólo ha 

significado una gran transformación catastrófica de la Tierra, sino también una 

transformación monstruosa de lo humano. La proliferación de ultra-derechas exacerbadas 

en discursos militaristas racistas, machistas por el mundo, y hasta la contaminación de los 

procesos electorales de la democracia representativa moderna, no pueden verse con 

asombro, como una novedad inexplicable. 

Lo que Rita Segato llamó de “pedagogía de la crueldad” para dar cuenta de la 

socialización del sujeto auto-concebido como conquistador-dueño; lo que Michel Taussig 

llamó de “pedagogía del terror” para hacer referencia a los modos de imposición del poder 

imperial y a su capacidad de aniquilación, eso es lo que que aflora en este devenir 

monstruoso de lo humano. En ese sentido, hemos hablado del “Antropoceno” como una 

enfermedad de la piel.  

Es clave entender que la destructividad inherente al sociometabolismo del capital 

no tiene efectos e impactos sólo a nivel de los procesos macro-geopolíticos y biosféricos de 

la Tierra, sino también, decisivamente, a nivel micro-biopolítico, en las estructuras más 

elementales de la percepción y la sensibilidad de los cuerpos. Vale decir, la capacidad 

performativa que la dinámica sociometabólica del capital tiene y ejerce sobre la 

estructuración de los organismos humanos vivientes constituye un elemento central para 

entender la naturaleza de la crisis, su real envergadura como crisis ecológico-civilizatoria; 

en definitiva, para procurar comprender qué nos está pasando como especie, como 

comunidad biológica que por su propio proceso geológico y ontogenético de constitución 

adquirió y ejerce — como atributo histórico-específico — la capacidad de dirección y 

disposición general de la historia de la Vida en la Tierra. 
____________________________________________________________________________________________________ 

Revista da UFMG | Belo Horizonte, MG | v.32, Fluxo Contínuo | e- 64283 | 2025 

 



 

Y lo que “nos pasa” es que la vertiginosa aceleración del sociometabolismo del 

capital experimentada durante las últimas cinco décadas, no sólo ha involucrado un 

agravamiento drástico de los soportes y procesos materiales de la vida en el Planeta, sino 

que también ha provocado profundos efectos ecobiopolíticos a nivel de las sensibilidades 

humanas. Como consecuencia, se ha terminado instaurando un nuevo régimen de 

(in)sensibilidad social que hace parte clave de los mecanismos y dispositivos de devastación 

generalizada de la vida en el Planeta. Así, el aspecto determinante de la crisis hoy, pasa 

por cómo la vivimos, por cómo la experimentamos a nivel de nuestra sensibilidad 

orgánico-corporal-espiritual. Más peligroso y más grave que la propia destructividad del 

capitalismo, es su capacidad para moldear subjetividades cuyas estructuras perceptivas, 

sensoriales y cognitivas resultan completamente incapaces de sentir el deterioro objetivo 

de las fuentes y procesos de vida al que se hallan insoslayablemente expuestas. 

Situados en esa perspectiva y en ese marco, la noción de crisis 

ecológico-civilizatoria alude específicamente al profundo estado de anestesiamiento 

ecobiopolítico en el que se encuentran sumidos vastos individuos de la especie humana 

(especialmente, los habitantes de las grandes urbes y las zonas dichas ‘desarrolladas’ del 

mundo), para los cuales pasa absolutamente desapercibido cómo el sistema de producción 

de mercancías/deseos se erige y funciona sobre el aplastamiento, subsunción y fagocitosis 

del sistema-de-Vida-en-sí.  

Así, en el siglo XXI, tras cinco siglos de aventuras imperiales, el capitalismo ha 

devenido en régimen exterminista. El devenir Mundo del Capital ha desembocado en la 

instauración de una sociedad de drones, donde matamos sin ver y destruimos sin sentir. Eso 

es, en rigor, crisis ecológico-civilizatoria: crisis del sentido de la Tierra y del sentido de los 

cuerpos. La (presuntamente) ilimitada carrera de conquista, explotación, mercantilización 

de la Tierra ha avanzado destruyendo los capilares más delicados de nuestra sensibilidad 

vital; y ha terminado colonizando los sustratos motivacionales más profundos de la 

subjetividad. La Era del Capitaloceno señala justamente una era geológica dominada por 

una especie especialmente discapacitada para sentir y percibir los flujos y requerimientos 

de la Vida-en-sí. Somos crecientemente incapaces de sentir lo que nos está pasando, pero 

____________________________________________________________________________________________________ 

Revista da UFMG | Belo Horizonte, MG | v.32, Fluxo Contínuo | e- 64283 | 2025 

 



 

también crecientemente incapaces de responder por el sentido de nuestra existencia. El 

proceso de (in)civilización ha ido haciendo de lo humano una especie extremadamente 

peligrosa: peligrosamente insensible ante el dolor, el sufrimiento humano y más que 

humano; de todo ser vivo. 

BIBLIOGRAFÍA 

ALTVATER, Elmar. El Capital y el Capitaloceno. Mundo Siglo XXI, Ciudad de México, v. 
9, n. 33, p. 5-15. 2014.  
 
BLOM, Philipp. El motín de la Naturaleza: Historia de la Pequeña Edad de Hielo 
(1570-1700). Barcelona: Anagrama, 2020. 
 
BRAUDEL, Fernand. El Mediterráneo y el mundo del mediterráneo en la época de 
Felipe II. México: Fondo de Cultura Económica, 1976.  
 
CÉSAIRE, Aimé. Discurso sobre el colonialismo. Madrid: Akal, 2006.  
 
CRUTZEN, Paul; STOERMER, Eugenne. The Anthropocene. IGPB Global Change 
Magazine, n. 41, p. 17-18. 2000.  
BOWLER, Peter. Historia fontana de las ciencias ambientales. México: Fondo de Cultura 
Económica, 1998.  
 
FEDERICI, Silvia. Calibán y la bruja: Mujeres, cuerpo y acumulación originaria. Buenos 
Aires: Tinta Limón, 2015.  
 
FRASER, Nancy. Los talleres ocultos del capital. Madrid: Traficantes de sueños, 2020.  
 
FRASER, Nancy. Climates of Capital. New Left Review, Londres, n. 127, p. 101-117. 2021. 
 
HARAWAY, Donna. Antropoceno, Capitaloceno, Plantacionoceno, Chthuluceno: 
Generando relaciones de parentesco. Revista Latinoamericana de Estudios Críticos 
Animales, n. 3, v. 1, jun. 2016. 
 
HARAWAY, Donna. Seguir con el problema: Generar parentesco en el Chthuluceno. 
Buenos Aires: Consonni, 2019.  
 
LEWIS, Simon;  MASLIN, Mark. Defining the Anthropocene. Nature, n. 519, p.171-80. 
2015. 
 

____________________________________________________________________________________________________ 

Revista da UFMG | Belo Horizonte, MG | v.32, Fluxo Contínuo | e- 64283 | 2025 

 



 

MACHADO ARÁOZ, Horacio. La naturaleza como objeto colonial. Boletín Onteaiken, 
Córdoba, n. 10. 2010.   
 
MACHADO ARÁOZ, Horacio. Potosí, el origen: Geneaología de la minería 
contemporánea. Buenos Aires: Mardulce, 2014.  
 
MACHADO ARÁOZ, Horacio. Ecología Política de los regímenes extractivistas. Revista 
Bajo el Volcán, México, vol. 15, n. 23, p. 11-51, set./fev. 2015. 
 
MACHADO ARÁOZ, Horacio. Sobre la Naturaleza realmente existente, la entidad 
“América” y los orígenes del Capitaloceno. Revista Actuel Marx Intervenciones, n. 20, p. 
205-230. 2016.  
 
MACHADO ARÁOZ, Horacio. “América Latina” y la Ecología Política del Sur: Luchas de 
re-existencia, revolución epistémica y migración civilizatoria. In: ALIMONDA, H. et al 
(coord.). Ecología Política Latinoamericana. Buenos Aires: Clacso,  2019.  
 
MACHADO ARÁOZ, Horacio. America(n)-Nature, Capitalocene and challenges for the 
human species. Perspectives from a Political Ecology of the South. DIE ERDE - Journal of 
the Geographical Society of Berlin, Berlim, v. 153, n. 3. 2022.  
 
MALM, Andreas. The Anthropocene Myth. Jacobin, Nova Iorque. 2015. Disponível em: 
https://www.jacobinmag.com/2015/03/anthropocene-capitalism-climate-change/  
Acesso em: 15/01/2022. 
 
MALM, Andreas. Fossil Capital: The Rise of Steam Power and the Roots of Global 
Warming. London: Verso, 2016.  
 
MARIÁTEGUI, José Carlos. Siete ensayos de interpretación de la realidad peruana. 
Buenos Aires: Gorla, 2005.  
 
MARX, Karl. El Capital: El proceso de acumulación capitalista. México: Siglo XXI Eds, 
1979. v. 1. 
 
MIES, Maria. Partiarchy and Accumulation on a World Scale. London: Zed Books, 1999.  
 
MORSE, Richard. El desarrollo urbano de la Hispanoamérica colonial. In: BETHELL, L. 
(ed.). Historia de América Latina. Barcelona: Ed. Crítica, 1990. v. 3.  
 
MOORE, Jason. El auge de la ecología-mundo capitalista (I). Laberinto, n. 38. 2013.  
 
MOORE, Jason (ed.). Anthropocene or Capitalocene?: Nature, History, and the Crisis of 
Capitalism. Kairos, 2016. 
 

____________________________________________________________________________________________________ 

Revista da UFMG | Belo Horizonte, MG | v.32, Fluxo Contínuo | e- 64283 | 2025 

 

https://www.jacobinmag.com/2015/03/anthropocene-capitalism-climate-change/


 

MOORE, Jason. El Capitalismo en la trama de la vida: Ecología y acumulación de Capital. 
Madrid: Traficantes de sueños, 2021.  
 
MUMFORD, Lewis. Ensayos: Interpretaciones y pronósticos. La Rioja: Pepitas de calabaza, 
2016.  
 
QUIJANO, A.; WALLERSTEIN, I. La americanidad como concepto, o América en el 
moderno sistema mundial. Revista Internacional de Ciencias Sociales, Catalunha, v. 
XLIV, n. 4, p. 583-592. dez. 1992. 
 
QUIJANO, Aníbal. Colonialidad del poder, eurocentrismo y América Latina. In: LANDER, 
E. (comp.). La colonialidad del saber: eurocentrismo y ciencias sociales.  Buenos Aires: 
Clacso, 2000.  
 
ROCKSTRÖM, J. et al. Planetary boundaries: Exploring the safe operating space for 
humanity. Ecology and Society, v. 14 (2), p. 2-32. 2009. 
 
SAHLINS, Marshall. La ilusión occidental de la naturaleza humana. México: Fondo de 
Cultura Económica, 2011.  
 
SANTOS, Milton. A urbanização brasileira. São Paulo: Editora USP, 2009.  
 
SCRIBANO, Adrián. Una aproximación a la moral del disfrute: Normalización, consumo y 
espectáculo. Revista Brasileira de Sociologia da Emoção, v. 12, n. 36. dez. 2013. 
 
YUSOFF, Kathryn. A Billion Black Anthropocenes or None. Minnesota: Minnesota 
University Press, 2018.  
 
WORSTER, Donald. Transformaciones de la Tierra. Montevideo: Coscoroba Ed, 1998.  
 
ZALASIEWICZ, J. et al. Are we now living in the Antrhropocene?. Geological Society of 
America Today, v. 18 (2), p. 4-8. 2008. 
 

____________________________________________________________________________________________________ 

Revista da UFMG | Belo Horizonte, MG | v.32, Fluxo Contínuo | e- 64283 | 2025 

 


