
 

 
 

SEÇÃO: CATEDRÁTICOS IEAT/UFMG 
 
 2965-6931 

  
 

 
CC BY 4.0   

 
 

A democracia como transformação decolonial e 
contra colonial possível no Brasil e na Colômbia: 
a urgência da justiça reparadora1 

 
Marlise Matos2 

 Universidade Federal de Minas Gerais 

  https://orcid.org/0000-0002-0158-4584 
matos.marlise@gmail.com 

 

Agustin Lao Montes3 
Universidade de Massachusetts-Amherst 

https://orcid.org/0000-0002-1497-2914  
alaomontes@gmail.com  

 
Resumo 
O artigo analisa a democracia como um processo de transformação 
decolonial e contra colonial na América Latina, a partir de uma 
comparação entre Brasil e Colômbia, em meio à policrise global do 
capitalismo ocidental. Partindo da recente instabilidade política — 
marcada pela alternância entre governos progressistas e o avanço de 
populistas autoritários na região —, os autores examinam as tensões 
entre o poder institucional do Estado (potestas) e o poder constituinte 
das lutas sociais (potências). Brasil e Colômbia são destacados por 
suas grandes populações afrodescendentes, forte tradição de 
mobilização social e experiências progressistas recentes. A análise 
concentra-se nas políticas antirracistas, na promoção da igualdade 
étnico-racial e na justiça reparadora como princípio estruturante de 

3 Professor de Sociologia e Estudos Africanos na Universidade de Massachusetts-Amherst, Coordenador da Malunga: 
Rede pela Justiça Global e contra o Racismo Antinegro. 

2 Professora Titular, Departamento de Ciência Política da Universidade Federal de Minas Gerais, Coordenadora 
Executiva do Núcleo de Estudos e Pesquisas sobre a Mulher (NEPEM), Universidade Federal de Minas Gerais. 

1 Este trabalho é fruto de uma colaboração que se iniciou entre junho e agosto de 2025 durante uma estadia de pesquisa 
do Professor Agustín Lao-Montes na Universidade Federal de Minas Gerais, financiada pela CALAS, na qual a 
Professora Marlise Matos foi a anfitriã acadêmica, bem como de outros estudos realizados por ambos os intelectuais. 

____________________________________________________________________________________________________ 

Revista da UFMG | Belo Horizonte, MG | v.32, Fluxo Contínuo |e64286| 2025 

 

https://portal.issn.org/resource/ISSN/2965-6931
https://portal.issn.org/resource/ISSN/2965-6931
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/deed.pt-br


 

uma democracia decolonial, feminista e pluriétnica (Matos,2024). O 
texto argumenta que, especialmente durante a Onda Rosa, 
emergiram inovações democráticas que desafiam o liberalismo 
representativo, incorporando participação interseccional, pluralismo 
jurídico e novos modelos de justiça. A justiça reparadora é 
apresentada como justiça transformadora, fundamental para 
enfrentar os legados estruturais do colonialismo e da escravidão, 
distinguindo propostas neoliberais de reparações radicais. 
 
Palavras-chave: abordagens conceituais centro-periferia; América 
Latina; construção do conhecimento; eurocentrismo. 
 

 
 
 

RESUMEN 

El artículo parte de lo que puede denominarse como teorización 
centro-periferia para examinar dentro de la misma lo que se 
identifican como cuatro bloques conceptuales: dependencia, 
sistemas-mundo y economía-mundo, debates poscoloniales y 
extractivismo. En ese recorrido, se ponderan hallazgos en la 
producción de conocimiento pero también debilidades y limitaciones 
de los respectivos aportes.  Esta operación analítica se realiza 
considerando los contextos sociales de producción de conocimiento 
pero también los insumos teóricos. Una cuestión central que recorre 
el trayecto es el rescate de una mirada no eurocéntrica y el papel de 
América Latina. Se propone en ese sentido un particular 
detenimiento dentro del bloque poscolonial de lo que significó el 
“giro cultural” de los estudios subalternos y el problema del 
universalismo. En cuanto al bloque sobre la perspectiva extractivista, 
se entiende que si bien muestra la cara oculta de la revolución 
informacional y de la transición energética en el capitalismo, se 
fundamenta que es el que ostenta menos densidad teórica. Todo ello 
en el marco de un balance final de los cuatro bloques sobre 
consecuencias para la construcción de conocimiento y para las 
perspectivas de cambio social en la región. 
 
Palavras-chave: enfoques centro-periferia; América Latina; 
construcción de conocimiento; eurocentrismo. 

  

 

____________________________________________________________________________________________________ 

Revista da UFMG | Belo Horizonte, MG | v.32, Fluxo Contínuo |e64286| 2025 

 



 

ABSTRACT  

This article begins with what can be termed center-periphery 
theorization to examine what are identified as four conceptual 
blocks: dependency, world-systems and world-economy, 
postcolonial debates, and extractivism. Along this path, it considers 
discoveries in knowledge production, as well as the weaknesses and 
limitations of the respective contributions. This analytical process is 
carried out by considering the social contexts of knowledge 
production, as well as theoretical input. A central issue running 
through this article is the recovery of a non-eurocentric perspective 
and the role of Latin America. In this regard, a particular focus is 
proposed within the postcolonial block on the meaning of the 
"cultural turn" in subaltern studies and the problem of universalism 
meant. Regarding the block on the extractivist perspective, it is 
understood that while it shows the hidden face of the informational 
revolution and the energy transition in capitalism, it is argued that it 
is the one with the least theoretical density. All of this is done within 
the framework of a final assessment of the four blocks' implications 
for the construction of knowledge and for the prospects for social 
change in the region. 
 
Keywords: center-periphery conceptual approaches; Latin America; 
knowledge construction; eurocentrism. 

 
 
 

 
 

 
 
 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

____________________________________________________________________________________________________ 

Revista da UFMG | Belo Horizonte, MG | v.32, Fluxo Contínuo |e64286| 2025 

 



 

1.​ INTRODUÇÃO 

A policrise global da civilização capitalista ocidental — econômica, ecológica, ética, 

epistêmica, de legitimidade, existencial e humanitária — é o contexto histórico do pêndulo 

político na América Latina que oscila entre o surgimento de governos ditos progressistas 

na Onda Rosa da virada do século e o crescimento de populistas autoritários, 

personificados em Bolsonaro no Brasil, Milei na Argentina e agora Kast no Chile.4 Esses 

sintomas de instabilidade política na esfera institucional, ou Potestas, correspondem à 

emergência de sujeitos históricos que lideram lutas sociais que moldaram novas 

constelações de poder constituinte, ou Potentia.  

   Aqui realizaremos uma análise de contraponto de alguns elementos do novo 

progressismo5, com foco em políticas étnico-raciais e na relação entre Estado e movimentos 

negros e feministas no Brasil e na Colômbia, sob a chave da democracia e da justiça 

reparadora. Ambos os países são bastiões desse novo progressismo porque trazem 

cenários políticos onde a direita perdeu nas últimas eleições e governos denominados 

progressistas foram eleitos. Além de serem os dois países com a maior população 

afrodescendente da região, pode-se argumentar que eles possuem sólido repertório de 

lutas sociais, nas quais se destacam movimentos feministas, afrodescendentes, indígenas, 

camponeses, ecológicos e LGBTQ+.  

   Neste artigo, faremos especialmente a análise comparativa das políticas de 

combate ao racismo e de promoção da igualdade étnico racial no Brasil e na Colômbia, 

com foco nas propostas de justiça reparadora que visam enfrentar as consequências do 

colonialismo e escravidão transatlântica, que permanecem vivas em um contínuo histórico 

de injustiças, desigualdades e violências, reconfigurando colonialidade (ou 

neocolonialismo) e racismo sistêmico-estrutural na atualidade. 

5 Estamos nos referindo a uma nova conjuntura de administrações governamentais que representam a oposição eleitoral 
à direita, que utilizam discursos contrários ao neoliberalismo, em favor da soberania nacional e da integração regional, e 
que são apoiadas por coalizões que articulam uma ampla constelação de lutas e movimentos, entre os quais destacamos 
as presidências de Claudia Sheinbaum no México, Gabriel Boric no Chile, Gustavo Petro na Colômbia e Luís Inácio da 
Silva-Lula no Brasil. 

4 Extrapolamos o conceito de “populismo autoritário” a partir da análise de Stuart Hall sobre o Thatcherismo. Ver Stuart 
Hall (2021).  

____________________________________________________________________________________________________ 

Revista da UFMG | Belo Horizonte, MG | v.32, Fluxo Contínuo |e64286| 2025 

 



 

   Nosso trabalho tem, pois, três objetivos: 1) fazer uma abordagem preliminar sobre 

as possibilidades e limites da mudança substancial a partir do quadro institucional do 

Estado democrático nos dois países, com base na gestão de administrações progressistas 

em período de crise global; 2) desenvolver alguns traços da teoria da democracia 

decolonial (ou contra colonial) à luz da análise comparativa Brasil e Colômbia na 

perspectiva do neoconstitucionalismo;6 3) apresentar argumentação sobre os valores da 

justiça reparadora como princípio de libertação e como medida em prol da democracia e 

da justiça decoloniais. 

2.​ UMA PROPOSTA DE MOLDURA ANALÍTICA PARA AS 
TRANSFORMAÇÕES DEMOCRÁTICAS LATINO-AMERICANAS 
A PARTIR DA ONDA ROSA 

Em sua tese Democracia Decolonial Feminista Pluriétnica na América Latina: a 

insurreição silenciosa,7 Marlise Matos (2024), como investigadora e intelectual decolonial, 

feminista antirracista, reafirmou a possibilidade de países latino americanos 

experimentarem outras formas de exercício democrático-estatal. Estas formas, segundo 

sua proposta analítica, se pautam na urgência de reconhecer novos aprendizados e 

sistemas de ordenamento da vida social e de gestão dos bens comuns, assim como 

diferentes formas de conhecer, julgar e sancionar transgressões; formas mais plurais e 

inclusivas de reorganizar agendas de políticas públicas junto ao Estado (com vocação à 

despatriarcalização, desracialização e à desheteronormatização), bem como outros modos 

de se relacionar e buscar deliberadamente desmontar a dinâmica liberal representativa, 

subvertendo-a pela imaginação da coletividade, da paridade e da cogestão ou gestão 

compartilhada, que, para a autora, criaram nova moldura — especialmente durante os 

governos da Onda Rosa latino-americana — para regimes democráticos na região. Nessa 

linha de pensamento, argumentamos que tais características das formas emergentes de 

Estado e governo são produto de racionalidades e subjetividades políticas radicalmente 

7 MATOS, Marlise (2024). Democracia Decolonial Feminista Pluriétnica na América Latina: a insurreição silenciosa. 
Departamento de Ciência Política, Tese de Professora Titular, 13 Junho de 2024. Universidade Federal de Minas Gerais. 

6 Neste trabalho analítico, partimos fundamentalmente da conceitualização desenvolvida por Marlise Matos em sua Tese 
de Professora Titular. 

____________________________________________________________________________________________________ 

Revista da UFMG | Belo Horizonte, MG | v.32, Fluxo Contínuo |e64286| 2025 

 



 

democráticas, de natureza decolonial que, embora coexistem com lógicas de poder liberais 

e burguesas nos Estados, representam outra racionalidade política que denominamos 

democracia decolonial libertadora. A proposta não teve a intenção de tratar os regimes 

democráticos inovadores que observava e destacava simplesmente pela análise dos 

poderes de Estado, uma escolha analítica empobrecedora e reducionista dos fenômenos 

que descrevia, já que várias experiências não se restringiam a apenas uma destas arenas, 

pelo contrário, elas podiam até emergir de uma delas, mas seu meio de realização, fim ou 

destinação estavam localizadas em outras. Os fenômenos se imbricavam em nova trama 

onde Executivo, Legislativo e Judiciário eram revistos pela força de transformações que 

exigiam cosmovisão diferente da moderna-ocidental colonial. E ela surgiu das raízes 

comunitárias feministas andinas, indígenas, diaspóricas e não capitalistas dos povos 

excluídos e colonizados da América Latina: o que a autora definiu por novo contrato 

Améfrico Ladino (Matos, 2024), inspirada em Lélia Gonzalez (1988a, 1988b), buscando 

romper com lógicas antropocêntricas coloniais para sermos repensados a partir de 

posturas outras, contra coloniais. Essa transição exigiu colocar mulheres, negros e negras, 

indígenas e segmentos LGBT+ no centro das transformações, já que estes segmentos 

indicavam ademais a construção — para além dos Estados revisionados e democratizados 

— de outras identidades étnicas, raciais, de gênero e sexuais, com a incorporação de 

dinâmicas culturais também diversas, especialmente aquelas que iam na contramão do 

sistema de dominação moderno colonial racista e patriarcal. Isso implicava não apenas 

transformar o Estado, mas também articular o poder político institucional ao poder social. 

O esforço desenvolvido na tese de Matos foi o de atribuir agência transformadora, a 

estes/as “outros/as” da modernidade colonial ocidental na transformação 

democratizadora de seus Estados. Muitos exemplos de transformações democratizadoras 

contra coloniais dos Estados latino-americanos foram trabalhados em sua Tese, ao menos, 

em cinco grandes eixos (que servem de demonstração das práticas de contra colonização 

democrática que estiveram — e, em parte, ainda estão — em curso), a saber: 1) nova 

articulação, redesenho e valoração para e das esferas referidas aos privados e aos públicos, 

em especial no que tange à construção de outros pactos nacionais, pautados num 

momento de renovado pluralismo jurídico e de constitucionalismo transformador e o foco 
____________________________________________________________________________________________________ 

Revista da UFMG | Belo Horizonte, MG | v.32, Fluxo Contínuo |e64286| 2025 

 



 

em princípios de justiça racial reparadora; 2) aprofundamento interseccional da 

participação e representação político-democráticas, com emergência de outras formas de 

ação coletiva radicalmente democratizadoras (dentre elas: representação de grupo, agência 

suprapartidária, mandatas coletivas e formas de “descentralização/delegação” políticas); 

3) adoção de princípios de paridade participativa, reformulação político-partidária, de 

formação política, na construção de cadeias de equivalências e de horizontalidades entre 

diferentes lutas democráticas; 4) destradicionalização das políticas públicas estatais, que 

disparou a transformação no escopo destas, a partir da contra colonização, que seria, 

simultaneamente, despatriarcalização, desracialização e desheteronormatização; 5) 

experimentação de novo modelo de justiça reparadora 

sociopolítico-afetiva-territorial-ambiental como critério de legitimidade política e 

fundamento estrutural para o paradigma do Bem Viver democrático latino-americano. 

Novamente, essas características expressam o melhor das racionalidades políticas 

democráticas decoloniais que emergiram com força entre nós, sem negar sua coexistência 

com lógicas e práticas autoritárias de natureza classista, racista e heteropatriarcal que 

continuavam a reproduzir a matriz de dominação moderno colonial.  

Matos desenvolveu ainda a proposta de modelagem que identificou quais foram 

(para além dos próprios atores e atrizes de e contra coloniais) as forças sociopolíticas que 

tiveram papel importante em quebrar ou interromper (parcial e temporariamente) o ciclo de 

dominação/reserva/preservação colonial masculina branca institucionalizado nos Estados da 

região latino-americana. A autora destaca que os Estados são pressionados a se 

transformar, ao menos, por duas principais forças exógenas e uma endógena e que a 

combinação virtuosa, mas contingente dessas forças, conjugou a abertura de 

oportunidades para a mudança institucional democratizante que descreveu em seu 

trabalho.  

As forças exógenas realizavam ações concretas de consolidação e expansão da 

cidadania de mulheres, pessoas negras, indígenas e LGBT+ na forma de: pressão, difusão e 

implementação de normativas cidadãs —  Convenções, planos de ação etc. — 

internacionais, regionais e nacionais dos direitos humanos (num efeito e força que, como já 

____________________________________________________________________________________________________ 

Revista da UFMG | Belo Horizonte, MG | v.32, Fluxo Contínuo |e64286| 2025 

 



 

afirmei acima, pressiona os Estados de “cima para baixo”) e, ainda, a pressão das 

demandas e estratégias de ações mobilizadoras de movimentos sociais, participação 

política e ativismos em geral (que exercem, por sua vez, a pressão sobre o Estado de “baixo 

para cima”). A terceira força democratizadora reconhecida foi oriunda da dinâmica de sua 

operação a partir de “dentro do próprio Estado”, na forma de pressão dos ativismos 

institucionais representativos e burocráticos, que contou com a presença de atores críticos 

no Estado e a ocupação de postos críticos para fortalecer e estimular as agendas no âmbito 

dos poderes estatais.  

A experimentação de uma espécie de ciclo virtuoso histórico entre essas forças foi 

brevemente observada quando os governos de centro-esquerda se organizaram no escopo 

do primeiro Ciclo da Onda Rosa na região. Na tese se analisam aspectos relacionados aos 

ativismos institucionais estatais como força endógena democratizadora dos Estados na 

América Latina e são discutidas também as forças exógenas, a relação entre as demandas 

das organizações internacionais/regionais de direitos humanos e dos próprios 

movimentos sociais. Sob essa perspectiva, entendemos os processos de inovação 

democrática e descolonização como originários, primordialmente, de forças vivas das lutas 

e movimentos, mas também das lutas travadas no interior dos Estados, que não são 

espaços neutros, mas terrenos contestados. Como veremos adiante, isso implicou em 

estratégia tríplice para a democratização, a descolonização, a libertação e o bem-viver em 

relação aos Estados: de fora (a partir de cima e de baixo), de dentro e contra eles. 

Cabe destacar ademais que tais inovações se encontram em distintos graus de 

incidência transformadora da política democrática: há aquelas que têm, de fato, poder de 

promover transformações contra coloniais na democracia e há uma boa parte delas que 

são inovações de impacto limitado sobre este processo.  

Sabemos que durante a década de 1980, a saída dos regimes autoritários colocou a 

Argentina, Brasil, Chile, Colômbia, Paraguai e Uruguai em movimento para conduzir 

reformas constitucionais, remodelando o Estado como forma de rompimento com o 

passado autoritário e a herança das instituições militares (Nino, 1989). A integração de 

mecanismos deliberativos e participativos foi uma das formas para se contornar tais 

____________________________________________________________________________________________________ 

Revista da UFMG | Belo Horizonte, MG | v.32, Fluxo Contínuo |e64286| 2025 

 



 

configurações, combatendo-se ainda a corrupção e o autoritarismo, garantindo-se a 

responsabilização e devolvendo os direitos políticos e sociais para desenhos de sociedade 

civil lesadas, divididas e desiguais (O’Donnell; Schmitter; Whitehead, 1986). Mais adiante, 

especialmente a partir dos anos 2000, Bolívia e Equador, trouxeram mudanças 

constitucionais ainda mais importantes e, em 2023, o Chile buscou deliberar sobre novo 

pacto constitucional a partir de uma Assembleia Constituinte paritária em termos de 

gênero, raças e etnias, sendo essa experiência inédita em todo o mundo (e mesmo com a 

rejeição do plebiscito, podemos e devemos considerar os avanços promovidos neste 

momento específico). Ainda que não tenha sido possível aprovar a nova proposta de 

Constituinte chilena (fruto de novo pacto social democrático radical), fato é que uma 

Constituição de caráter neoliberal também foi rechaçada pelo povo chileno e a proposta 

radical inicial segue nos iluminando como um farol de demo pluriversalidade 

latino-americana decolonial e voltaremos a ela mais adiante. 

Tanto as chamadas “transições democráticas” da década de 1980, quanto a chamada 

Onda Rosa no primeiro quartil do século XXI, foram produtos de constelações de lutas 

contra o capitalismo racista patriarcal ou heteropatriarcal em sua era neoliberal: oriunda 

de movimentos negros, indígenas, camponeses, urbanos, ecológicos, feministas, LGTBQ+ 

e estudantis, que forjaram novas racionalidades políticas e ergueram a bandeira da 

descolonização, despatriarcalização, libertação e bem-viver em favor de um projeto de 

justiça integral contra as múltiplas cadeias da colonialidade — social, sexual, étnico-racial, 

ecológica, epistêmica, religiosa etc. — e conceberam formas de inovação democrática (ou 

de democracia decolonial radical), onde enfatizaremos a emergência da justiça reparadora, 

pautada na consulta prévia às comunidades afetadas em seus territórios.  

A reparação histórica pelas injustiças e danos duradouros causados ​​pelo 

colonialismo ocidental e a escravidão racial moderno colonial, com o contínuo de 

desigualdades e violência que são fundamentais na matriz moderno colonial de 

dominação, a que denominamos colonialidade do poder, do ser e do saber, tem sido uma 

reivindicação dos movimentos negros desde, pelo menos, o século XIX. Atualmente, as 

reparações históricas são bandeira desses movimentos em todo o mundo e constituem 

____________________________________________________________________________________________________ 

Revista da UFMG | Belo Horizonte, MG | v.32, Fluxo Contínuo |e64286| 2025 

 



 

princípio ético-político fundamental que orienta as políticas de libertação negra, como se 

pode observar em iniciativas como as da Comunidade do Caribe (CARICOM), União 

Africana, Comunidade de Estados Latino-Americanos e Caribenhos (CELAC) e do 

Instituto para o Mundo Negro nos Estados Unidos: atores principais em um crescente 

movimento global por justiça reparadora. 

Exige-se a cobrança por dívida histórica pelos territórios e recursos expropriados e 

saqueados, pelos salários não pagos à escravizados, pela desumanização que desvalorizou 

culturas, saberes, estética e espiritualidade, enquanto desprezou e descartou vidas de 

pessoas e comunidades africanas e afrodescendentes. A escravidão racial transatlântica 

como um todo — tráfico de escravos, travessia transatlântica e regimes escravistas — 

constituiu o grande holocausto, no qual milhões morreram e cujas consequências 

continuamos a sofrer na teia de violências do racismo estrutural como regime de 

dominação global. A reparação para as vítimas de crimes contra a humanidade é, tanto um 

direito, quanto uma obrigação moral. De nossa perspectiva decolonial e transformadora, 

as reparações visam não apenas reparar o dano causado pelos crimes passados, mas 

também transformar as próprias estruturas coloniais, ideologias e relações de 

poder/saber/ser que tais crimes históricos deixaram, a fim de impedir a continuidade da 

opressão racial, sexual, social e de gênero.  

De modo geral, entendemos o movimento pelas reparações como um tipo de justiça 

transformadora, forma de justiça libertadora, de política e pedagogia antirracista e 

antipatriarcal que abre caminho para a libertação e descolonização da teia de opressões 

que constitui a matriz da dominação moderno colonial. Portanto, é necessário definir 

reparações para além de uma abordagem meramente econômica e enxergar as políticas de 

reparação como oportunidades para uma profunda mudança estrutural que reconheça os 

legados do colonialismo e da escravidão nas condições atuais das comunidades, povos 

africanos e indígenas.8  É preciso destacar, no entanto, que nem todas as propostas de 

8 Resumimos a justiça reparadora em cinco Ps a seguir: 1) Um Princípio da Justiça Reparadora devido à continuidade 
das injustiças, da violência e dos danos causados ​​pelo colonialismo e pela escravidão, desde o início do capitalismo e do 
imperialismo ocidental no século XVI até suas consequências no neocolonialismo e no racismo sistêmico até os dias 
atuais. Nesse sentido, trata-se de um princípio de justiça histórica integral que implica uma Redistribuição de Poder, 
Riqueza, Reconhecimento e Representação, uma nova globalização a partir de baixo; 2) Um Processo Político Coletivo 
para unir forças e construir consciência, organização e mobilização para nutrir um movimento que lute radicalmente 

____________________________________________________________________________________________________ 

Revista da UFMG | Belo Horizonte, MG | v.32, Fluxo Contínuo |e64286| 2025 

 



 

reparação histórica possuem tal caráter transformador, decolonial e libertador. Portanto, 

diferenciarmos entre reparações neoliberais e aquelas radicais, que exploraremos mais a 

fundo neste artigo. Por ora, é importante notar que, na racionalidade política emergente 

dos movimentos e comunidades, esta é a proposta de justiça reparadora que se destaca: 

uma moldura para outro projeto democrático. Nesse sentido, a justiça reparadora e as 

reivindicações por reparações históricas constituem pilar dos projetos raciais radicais 

democratizantes que emergiram das lutas de movimentos sociais mais recentes, forças 

vivas do poder constituinte (Potentia) nesta era, que apontam para novas formas de 

institucionalidade política (Potestas). Isso implica que a justiça reparadora está se tornando 

princípio fundamental dos movimentos emergentes que estão construindo a democracia 

decolonial feminista e pluriétnica na teoria e na prática. 

3.​ PLURALISMO JURÍDICO E NOVO CONSTITUCIONALISMO 
LATINO-AMERICANO (NCLA) EM CENA: A CONSTRUÇÃO DE 
OUTRO PACTO DEMOCRÁTICO NACIONAL NÃO COLONIAL E 
OS PRINCÍPIOS DA JUSTIÇA REPARADORA 

​ O contratualismo moderno definiu as esferas pública e privada como distintas, 

generificadas e racialmente delimitadas. A separação entre as esferas do 

público–universal, convenção/cultura, igualdade e liberdade civis, razão, contrato civil 

(masculino e branco), privado-particularidade, natureza, diferenciação, desigualdade, 

emoção, afetos, amor e laços de sangue (feminino e negro), constituiu-se em momento 

fundador do cisheteropatriarcado racista moderno. Assim, seguir na postulação radical da 

democracia feminista pluriétnica implica dois movimentos: 1) a pluralização de vários 

privados e públicos e 2) a sua não hierarquização colonial e não vinculação subalternizante 

contra as opressões e desigualdades causadas pelo capitalismo racial e patriarcal; 3) Uma Pedagogia Antirracista, 
Anticolonial, Anticapitalista e Antipatriarcal para aumentar a conscientização sobre as causas profundas das principais 
injustiças que vivenciamos no mundo atual, a fim de termos maior capacidade de construir um mundo melhor; 4) Um 
repertório de Políticas Públicas e estratégias práticas, tanto no âmbito estatal quanto no social, para reparar os danos 
causados ​​pelo capitalismo racial, colonial e neocolonial, e para construir um mundo mais justo e equitativo onde todos 
possam viver com dignidade, e; 5) Um Projeto de Libertação contra a teia de opressões que nos aflige há mais de 500 
anos, desde a instituição do capitalismo racial colonial, e, nesse sentido, um compromisso com a vida contra a 
necropolítica que destrói o planeta, buscando aniquilar os modos de ser, agir e conviver da maioria da população 
mundial. Nesse sentido, é um projeto de bem-viver, de reexistência, de harmonia cósmica e ecológica para todos os seres 
vivos em sinergia com as forças ancestrais.  

____________________________________________________________________________________________________ 

Revista da UFMG | Belo Horizonte, MG | v.32, Fluxo Contínuo |e64286| 2025 

 



 

ao gênero, sexualidade, etnia e raça. Também permanece em questão que o “novo” 

democrático latino-americano seria (ou não) uma nova espécie de contratualismo. Nesse 

“novo” o que se está reconstruindo seria a aproximação entre direito e reparação como 

critério de justiça, e constitucionalismo como instrumento de e para tal transformação. 

Contra os valores individualistas liberais coloniais, as lutas antirracistas feministas 

de e contra coloniais defendem conjunto de valores de experiências coletivas das 

comunidades, mulheres, negros/as, indígenas, gays, lésbicas, bissexuais, trans etc.;  a 

experiência da condição oprimida, tanto na esfera pública quanto na esfera privada como 

partida. Nessa revalorização, há noções que têm, ademais, alguma inspiração reconhecível 

na tradição ocidental do republicanismo, mas que, na verdade, se enraizaram mesmo entre 

nós com base na tradição negra radical, na política indígena e feminismos decoloniais 

latino-americanos, tais como: responsabilidade pública, pertencimento ético, comunitário e 

territorial, ativismo cívico, diferentes padrões de parentesco expandidos, distintas formas 

de gestão de autoridade, de economias, cuidados com os recursos naturais, política da 

“tradução” e de “reparação histórica” pautadas em diversas e mais justas concepções de  

Bem Viver, formas múltiplas e cruzadas de participação política horizontalizada, 

pluralismo jurídico, de Bem público, que se opõem à exclusividade da cidadania fruída 

como liberdade individual, egoísta, autocentrada, baseada estritamente nos interesses 

pessoais, que serviu, inclusive, à empreitada colonial, autorizando que colonizadores 

agissem em conformidade com um poderoso princípio de exclusão, controle e dominação 

(male preserved).  

Tais princípios ético-políticos, figuras e metodologias de deliberação e governo 

constituem robusto repertório de inovações democráticas que emergiram de baixo para 

cima, de dentro para fora, de cima para baixo e contra colonialmente: de lutas, entidades, 

territórios e movimentos e transformaram, tanto o mapa cognitivo, quanto às formas de 

fazer política e administrar o governo em período específico. 

Sabemos que os territórios latinos são resultado de violento processo de 

invasões/intrusões, conquistas e colonização que, no curso da modernidade ocidental, 

pautou-se na negação de formas autóctones de produção e reprodução da vida; e na 

____________________________________________________________________________________________________ 

Revista da UFMG | Belo Horizonte, MG | v.32, Fluxo Contínuo |e64286| 2025 

 



 

cultura jurídica não seria diferente. Roberto Gargarella (2015) concluiu sua pesquisa sobre 

o tema do constitucionalismo latino-americano nos últimos duzentos anos (1810-2010), 

apontando para 5 períodos de transformações nesse campo: o primeiro constitucionalismo 

seria do o “período fundacional” (1810-1850); o segundo foi designado por 

“constitucionalismo de fusão” (1850-1890); o terceiro “período de crise”, com influência do 

pensamento positivista; em quarto o período do “constitucionalismo social” e o quinto e 

último, chamado de “novo constitucionalismo latino-americano” (NCLA), ao final do 

século XX (2015, p. 10). O que parece se constituir em diferença é o movimento, nas 

últimas décadas, vindo do Sul latino: o NCLA que veio paulatinamente se impondo contra 

a implantação de instituições e sistemas normativos e jurídicos criados pelo colonizador. 

Essa nomenclatura tem aglutinado processos de luta e transformação de instituições 

representativas e participativas do Estado, a partir da resistência/resiliência dos coletivos 

de Abya Yala, em especial, das comunidades indígenas e/ou tradicionais (que inclui ainda 

mulheres e pessoas negras).  

Yrigoyen Farjado (2012) entende que esse Novo Constitucionalismo, considerado 

como movimento constitucional de caráter questionador da monoculturalidade e 

colonialismo eurocêntrico, somente teve início na América Latina no final do século 

passado (1980), constituindo-se em três ciclos: 1) de 1982 a 1988, denominado de 

“Constitucionalismo Multicultural”, caracteriza-se com a abertura das Constituições para 

a diversidade cultural e o reconhecimento de várias línguas oficiais. São Exemplos desse 

ciclo: a Constituição da Guatemala (1985), a da Nicarágua (1987) e a do Brasil (1988); 2) de 

1989 a 2005), denominado “Constitucionalismo Pluricultural”, coincidiu com o advento 

da Convenção n.º 169 da OIT, que teve forte influência na caracterização desse período, ao 

trazer em seu texto a necessidade de consulta prévia às comunidades indígenas e a 

inclusão de fórmulas de pluralismo jurídico consistente no reconhecimento das tradições, 

dos costumes e das autoridades indígenas. São exemplos as Constituições da Colômbia 

(1991), México e Paraguai (1992), Peru (1993), Equador (1998) e a da Venezuela (1999), e; 3) 

2006-2009, denominado “Constitucionalismo Plurinacional”, representou uma quebra de 

paradigma em relação a teoria constitucional de matriz europeia e norte americana – 

antropocêntrica e centralizadora do poder - ao internalizar os conhecimentos tradicionais e 
____________________________________________________________________________________________________ 

Revista da UFMG | Belo Horizonte, MG | v.32, Fluxo Contínuo |e64286| 2025 

 



 

a cosmovisão indígena no processo de formação da Constituição. Os principais exemplos 

são as Constituições do Equador (2008) e da Bolívia (2009) Como resultado foram 

positivados nas constituições o direito à água e à segurança alimentar, além dos direitos 

indígenas e reconhecimento de sua cosmovisão (Buen Vivir e Pachamama). Aqui vamos 

olhar com mais detalhe para as Constituições da Colômbia (1991) e do Brasil (1988), e 

depois, para os desafios colocados pela adoção, por estes Estados de ações que levem em 

conta o novo Princípio da Justiça Reparadora. 

Sem a possibilidade de elaborarmos uma genealogia própria neste artigo, 

precisamos acrescentar outro critério fundamental: os Projetos Raciais que prevaleceram 

em diferentes momentos históricos. A importância dos projetos raciais para a 

caracterização desses momentos em cada país e na região baseia-se na caracterização do 

sistema mundial moderno/colonial como regime capitalista racista patriarcal cujas 

instituições são “estruturas racializadas” (Bonilla Silva, 2001), incluindo a divisão étnico 

racial do trabalho, o Estado-nação moderno como um Estado racista, as culturas 

hegemônicas da modernidade/colonialidade como “culturas racistas” e suas 

subjetividades como racializadas e etnicizadas (Goldberg, 2001; Quijano, 1993; 

Lao-Montes, 2020; Mbembe, 2016; Winant 2001; Wynter, 2003).  

Embora este artigo não disponha de espaço para apresentar a genealogia completa, 

é necessário ao menos indicar os quatro períodos históricos, a fim de apresentar e 

diferenciar os projetos raciais hegemônicos em diferentes momentos históricos. Assim, o 

primeiro período corresponde ao momento de surgimento dos Estados-nação 

imediatamente após a independência dos impérios espanhol e português, no início do 

século XIX. Nessa fase inicial, o Projeto Racial dominante era a Missão Civilizadora 

Nacional Crioulo, definida pelas elites crioulas brancas patriarcais que detinham a 

liderança política e intelectual. Seu principal projeto racial, naquele momento, era 

“resolver o problema do negro e o problema do indígena”, como sugerido na tese de 

Domingo Sarmiento (que foi presidente da Argentina), segundo a qual a conquista da 

modernidade em seu país derivava de dilema entre "Civilização e Barbárie".9 Isso 

9 Ome e Winant cunharam o conceito de "projeto racial" como “simultaneamente uma interpretação, representação ou 
explicação da dinâmica racial e um esforço para reorganizar e redistribuir recursos segundo linhas raciais específicas”. 

____________________________________________________________________________________________________ 

Revista da UFMG | Belo Horizonte, MG | v.32, Fluxo Contínuo |e64286| 2025 

 



 

implicava o abandono da barbárie plebeia (na qual "negro" e "indígena" eram destacados, 

juntamente com camponeses e trabalhadores, e sem necessariamente registrar 

discursivamente as mulheres e as diversidades sexuais, especialmente dos setores 

subalternos) como grandes “obstáculos” ao advento da modernidade, como definida pela 

civilização ocidental. Nesse intervalo histórico, os principais projetos raciais contra 

hegemônicos foram as lutas nos quilombos e dos povos indígenas pela autodeterminação, 

buscando estabelecer seus próprios territórios de vida, o republicanismo negro e indígena, 

que formulou demandas por igualdade de cidadania e democracia substancial, 

reivindicando igualdade universal e a justiça étnico racial como componentes-chave do 

projeto republicano democrático. 

A segunda fase, no início do século XX, caracterizou-se pela hegemonia de um 

Projeto Racial de Mestiçagem como elemento definidor. Muito já se escreveu sobre a 

mestiçagem como um marco importante na história  da América Latina.10 Os significados 

da mestiçagem no terreno controverso dos projetos raciais que definiram as nações e 

regiões nascentes do subcontinente que hoje chamamos de América Latina oscilam entre 

vê-la como parte do "problema racial", que impede a modernização e o progresso e, no 

outro extremo, sua defesa como característica definidora da região por figuras fundadoras 

do latino americanismo, como Simón Bolívar e José Martí (Catelli, 2020; Lao-Montes, 2025; 

Miller, 2004).  

A virada do século XX marcou uma dialética hemisférica de identidade e diferença, 

com a ascensão do império estadunidense como ator global, em contraste com a invenção 

da América Latina como região enquadrada como distinção civilizacional e racial entre 

anglo-saxões e latinos. Essa mudança geopolítica e ideológica, juntamente com as críticas 

ao racismo científico por correntes intelectuais e políticas nas ciências sociais — lideradas 

pela rejeição de Franz Boas à própria noção de raça em favor da etnia, e ligadas ao 

surgimento de movimentos anticoloniais e pan-africanos — moldaram as condições 

10 Veja, entre outros: Catelli, Lao-Montes, Matinez Echezabal, Miller, Perez-Torres, Wade.  

Aqui definimos projetos raciais (ou etnorraciais) como os discursos e ideologias hegemônicas em certos momentos 
históricos que correspondem aos modos de racialização, aos regimes racistas e às lutas políticas etnorraciais que definem 
e contestam a ordem racial do momento. Nossa definição corresponde mais de perto à maneira como Hooker et al. 
utilizam a categoria de projeto racial. 

____________________________________________________________________________________________________ 

Revista da UFMG | Belo Horizonte, MG | v.32, Fluxo Contínuo |e64286| 2025 

 



 

epistêmicas e políticas que possibilitaram a ascensão do que é conhecido como culto da 

mestiçagem.  

O fracasso parcial do projeto em resolver "o problema” negro e indígena por meio 

de estratégias de branqueamento através do extermínio e/ou substituição populacional, 

deu origem ao projeto racial de miscigenação que promoveu a "harmonia racial" ou a 

"democracia racial", sob a tutela ou o domínio de "raças" e "culturas" ocidentais ou 

eurodescendentes. Na década de 1920, a tendência de transformar a mestiçagem em 

categoria étnicorracial definidora da região e nação tornou-se dominante na América 

Latina. Uma corrente epistêmico-política, impulsionada por intelectuais como José 

Vasconcelos no México, Gilberto Freyre no Brasil e Fernando Ortiz em Cuba, liderou a 

transformação dos projetos raciais e das ideologias de identidade e cultura, na qual as 

nações latino-americanas foram definidas em termos de mestiçagem racial e cultural. Isso 

levou ao estabelecimento da mestiçagem como ideologia hegemônica, tornando a “Nossa 

América Mestiça” o senso comum. 

No contexto da luta de diversos atores coletivos — afrodescendentes, artistas, 

camponeses, pessoas de diferentes orientações sexuais, ambientalistas, estudantes, povos 

indígenas, LGBTQ+, mulheres, etc. — que lutaram contra os efeitos negativos do 

neoliberalismo, do chamado “Consenso de Washington”, que ganhou força nas décadas de 

1980 e 1990, surgiu novo Projeto Racial que foi denominado Multiculturalismo 

Neoliberal. O chamado novo constitucionalismo, que teve início com as mudanças 

constitucionais na Nicarágua (1987), Brasil (1988), Colômbia (1991) e Guatemala (1994), se 

refletiu no texto refundador dessas Constituições, na mudança do discurso 

homogeneizador da mestiçagem como harmonia racial para a retórica da etnicidade e do 

multiculturalismo como indicadores de diversidade.  

Embora as lutas anti racistas tenham longa história na região, especialmente em 

países como Brasil, Cuba e Colômbia, as políticas étnico-raciais não foram registradas em 

documentos oficiais, nem na maioria das análises de cenários políticos.  O 

multiculturalismo neoliberal declarou, em grande parte, sua defesa da diversidade em 

contextos nacionais como políticas em favor da tolerância e da representação da 

____________________________________________________________________________________________________ 

Revista da UFMG | Belo Horizonte, MG | v.32, Fluxo Contínuo |e64286| 2025 

 



 

pluralidade étnica e cultural, sem abordar a dominação racial. A principal razão pela qual 

as lutas e os discursos antirracistas emergiram em cenários dominados pelo 

multiculturalismo neoliberal, que afirmavam a diversidade étnica e cultural sem 

questionar a ordem neoliberal, foi o protagonismo histórico dos movimentos negros e seus 

aliados. Um marco nesse processo foi a articulação do movimento afro-latino-americano a 

partir da década de 1990, culminando na liderança da Aliança Estratégica de 

Afrodescendentes da América Latina, na Terceira Conferência Mundial contra o Racismo e 

Formas Correlatas de Discriminação, realizada em 2001, em Durban, África do Sul, que 

estabeleceu as redes do movimento negro da região como protagonistas nas lutas globais 

pela justiça racial e reparadora. 

Há dois tipos de perguntas-chave a serem feitas para se problematizar e desvendar 

a caracterização do projeto racial do multiculturalismo neoliberal. A primeira é: quais 

foram os projetos, discursos e políticas de multi ou interculturalidade do período; e a 

segunda: como foi concebida a relação entre raça, cultura e poder. Por isso distinguimos 

três projetos de interculturalidade que envolvem diferentes políticas culturais, sociais, de 

gênero e raciais, bem como distintas estruturas de poder com suas respectivas formas de 

democracia e cidadania. Caracterizamos esses projetos como: multiculturalismo 

neoliberal, multiculturalismo corporativo e interculturalidade decolonial. Na América 

Latina, os princípios da interculturalidade e do multiculturalismo referem-se a políticas 

que reconhecem identidades e culturas dos "outros" étnicos e raciais marginalizados nos 

discursos e políticas das instituições dominantes. 

De uma perspectiva geo histórica diferente, o que nos Estados Unidos se chama por 

“guerras culturais”¹² se refere aos desafios às políticas culturais predominantes em 

instituições estatais e sociais importantes — como o aparato governamental, o sistema 

educacional, espaços culturais hegemônicos como museus e indústrias culturais e a mídia 

de massa, por exemplo — no que diz respeito a questões-chave da vida social e cultural, 

como valores estéticos, representações étnicas e raciais, relações e representações de gênero 

e ética sexual. Nesse sentido, predominantemente norte-americano, o multiculturalismo 

refere-se à abertura do campo cultural à interação de diferenças — não apenas étnicas e 

____________________________________________________________________________________________________ 

Revista da UFMG | Belo Horizonte, MG | v.32, Fluxo Contínuo |e64286| 2025 

 



 

raciais, mas também sexuais e de gênero, geracionais, estéticas e intelectuais — o que 

estabelece espectro mais amplo e contraditório de políticas multiculturais. Esse contraste 

entre a América do Norte e Nuestra América será fundamental para entender como agrupar 

o multiculturalismo corporativo com o multiculturalismo neoliberal, os dois tipos de 

política intercultural que se desenvolvem nos Estados Unidos para se disseminarem 

globalmente, e, assim, distingui-los por completo do projeto intercultural decolonial que 

surgiu, afinal, de movimentos étnico-raciais e feministas na América Latina. 

Uma das características do multiculturalismo neoliberal é a negação da importância 

da raça, subjugando-a a uma concepção culturalista onde raça é reduzida à etnia. Isso 

ocorre dentro de uma estrutura de “progresso racial” ou democracia onde o racismo é 

completamente apagado ou é visto como problema do passado, permanecendo apenas 

como elementos residuais expressos nas ações de alguns indivíduos considerados 

“desviantes sociais”, devido ao seu comportamento racista. Dentro dessa estrutura, os 

projetos raciais deste tipo de multiculturalismo foram definidos na teoria racial crítica 

como “racismo laissez-faire” (Bobo e Smith, 1998) e “racismo daltônico” (Bonilla-Silva, 

2001), já que postulam uma “sociedade pós-racial”. Esses discursos podem ser 

interpretados como análogos às ideologias de “democracia racial” que ainda prevalecem 

na América Latina. 

Em relação ao multiculturalismo neoliberal, gostaríamos de destacar um de seus 

paradoxos mais significativos: a contradição entre o reconhecimento (senão tolerância) da 

diversidade cultural — que implica a aceitação da cidadania cultural e a concessão de 

direitos culturais — e o aumento das desigualdades sociais, raciais e econômicas, erosão 

das liberdades civis e enfraquecimento da democracia política. A concepção predominante 

de justiça no multiculturalismo neoliberal não registra nem reconhece a importância da 

justiça racial, pois nega o racismo como problema estrutural que exige solução por meio de 

qualquer estratégia voltada para a construção de uma sociedade justa. No que diz respeito 

à justiça e à equidade, há uma série de princípios interconectados que devem nortear um 

diálogo necessário em prol da democracia intercultural; nos referimos aqui às relações 

entre democracia e diferença e entre diferença e desigualdade. Em outras palavras, a 

____________________________________________________________________________________________________ 

Revista da UFMG | Belo Horizonte, MG | v.32, Fluxo Contínuo |e64286| 2025 

 



 

democracia substancial exige a inclusão genuína daqueles historicamente excluídos por 

razões étnico-raciais, sexuais, de gênero, geracionais, etc.  

A combinação da redistribuição de poder e riqueza social com o reconhecimento 

cultural e étnico racial nos leva ao terceiro projeto, denominado interculturalidade 

decolonial. Este projeto é, em grande parte, produto de movimentos indígenas e 

afrodescendentes da América Latina durante a onda de lutas que travaram na década de 

1980, desafiando o capitalismo neoliberal desenfreado da época. O multiculturalismo 

neoliberal não foi primordialmente um produto das lógicas da globalização capitalista 

neoliberal, mas sim das respostas dos Estados e de ONGs emergentes às lutas e demandas 

dos movimentos sociais. 

A proposta intercultural dos movimentos indígenas e afrodescendentes na Bolívia, 

Brasil, Colômbia, Chile, Equador, Guatemala, Honduras, México, Nicarágua e Peru é 

apresentada como um projeto transformador que envolve a reinvenção do Estado e da 

nação como pluriétnicos ou plurinacionais; mudanças profundas nas memórias, narrativas 

e representações do espaço geo-histórico associado ao Estado, resultando em uma 

redefinição desse espaço cultural, não como uma entidade única, mas como um conjunto 

de comunidades; e, em formulações mais políticas, uma revisão da relação entre território 

e governo, abrindo espaços para a autogestão local indígena, feminista e afrodescendente. 

Implica também o reconhecimento de facto e de jure dos modos de vida, saberes, línguas e 

religiões ancestrais, o que envolve tanto críticas às narrativas e perspectivas epistêmicas 

ocidentais quanto reformas não apenas dentro das comunidades indígenas e 

afrodescendentes, mas também na sociedade em geral; e políticas ecológicas de unidade 

harmoniosa e integral entre o meio ambiente, os modos de produção econômica e as 

práticas culturais. 

Essas políticas de movimento influenciaram uma série significativa de mudanças 

constitucionais em toda a região, da Nicarágua e Guatemala ao Brasil, Colômbia, Bolívia e 

Equador. Nos dois últimos países, as assembleias constituintes se declararam oficialmente 

estados plurinacionais. Na Bolívia, durante o governo de Evo Morales, foi criado um 

Ministério da Descolonização e Despatriarcalização, seguindo a liderança de organizações 

____________________________________________________________________________________________________ 

Revista da UFMG | Belo Horizonte, MG | v.32, Fluxo Contínuo |e64286| 2025 

 



 

feministas decoloniais como "Mujeres Creando" que promoviam os princípios 

compartilhados de descolonização e despatriarcalização em todas as esferas institucionais 

e cotidianas.  

Como já dissemos, o multiculturalismo neoliberal tende a negar o racismo e a 

marginalizar a questão racial, o que significa etnicizar, e ainda mais, indigienizar as lutas e 

reivindicações dos movimentos negros (Lao-Montes 2022; Vasquez, 2022).  Dada a força 

das lutas e movimentos negros no Brasil e na Colômbia, essa tendência não conseguiu 

ofuscar completamente as demandas antirracistas e os apelos pelo reconhecimento dos 

povos e comunidades afrodescendentes como sujeitos políticos. O que ocorreu no Brasil e 

na Colômbia foi que as Constituições de 1988 e 1991 não abordam o racismo como um 

problema, nem para a conquista da plena cidadania, nem como um imperativo 

democrático. Em vez disso, implementaram uma espécie de etnicização ou indigenização 

dos direitos coletivos, reconhecendo apenas comunidades quilombolas no Brasil e as 

chamadas comunidades negras (principalmente rurais do Pacífico) na Colômbia como 

sujeitos de direitos específicos. Como demonstraram diversos estudos, isso correspondeu à 

formação de duas tendências nos movimentos negros: uma que se concentrava nos 

direitos culturais e territoriais, sem dar destaque ao racismo e à democratização da 

cidadania negra; em contraste com outra que se concentrava principalmente no combate 

ao racismo e às desigualdades associadas ao racismo estrutural, como condições de 

possibilidade para o exercício pleno da cidadania e a democratização da sociedade 

(Hooker, 2009; Monagreda, 2020; Paschel, 2016). No caso da Colômbia, o campo político 

afro-colombiano dividiu-se entre organizações que se concentravam na autonomia 

territorial e nos direitos étnicos, como o caso do Processo das Comunidades Negras (PCN), 

e grupos como o Movimento Nacional Cimarron, que defendem a representação política e 

a igualdade social contra as injustiças causadas pelo racismo em áreas básicas como 

emprego, educação, saúde pública e sistema de justiça. 

Embora seja verdade que essas tensões entre uma política racial negra focada em 

direitos culturais e territoriais, em oposição a outra que prioriza o combate ao racismo e 

afirma o poder negro, moldem o campo político afrodescendente no Brasil e na Colômbia, 

____________________________________________________________________________________________________ 

Revista da UFMG | Belo Horizonte, MG | v.32, Fluxo Contínuo |e64286| 2025 

 



 

também é justo afirmar que houve uma espécie de virada antirracista no processo 

associado à Terceira Conferência contra o Racismo e Formas Correlatas de Discriminação, 

realizada em Durban, África do Sul, em 2001, onde as redes de movimentos afro 

latinoamericanos ascenderam à liderança mundial dos movimentos antirracistas e por 

justiça racial.11 

A Declaração e Plano de Ação de Durban incluía uma agenda antirracista assinada 

por todos os países da região, e a proclamação da escravidão transatlântica como crime 

contra a humanidade, servindo de premissa para levantar a necessidade de reparações 

históricas pelos danos causados ​​pelo colonialismo e pela escravidão racista e suas 

consequências que ainda moldam a matriz da dominação moderna/colonial na 

colonialidade e no racismo sistêmico. 

Como consequência da configuração de um campo político afrodescendente na 

América Latina, que se consolidou no início do século XX, discursos anti racistas foram 

introduzidos na mídia e na linguagem governamental, em currículos educacionais, 

programas de ONGs e agências governamentais supranacionais e de cooperação 

inter/transnacional. Ao final da primeira década do século XXI, a maioria dos Estados da 

região possuía órgãos dedicados a reconhecer o valor das histórias e culturas negras, e a 

abordar a necessidade de se combater o racismo. Mas isso, em grande parte, não se 

traduziu na formulação de políticas públicas que buscassem justiça e igualdade racial, no 

desenvolvimento de programas anti racistas ou na criação de maneiras de representar 

positivamente os povos e sujeitos afrodescendentes. Nesse cenário regional, o Brasil e a 

Colômbia, os dois países com a maior população negra e os movimentos sociais 

afrodescendentes mais robustos, foram os locais onde os esforços governamentais contra o 

racismo e em prol da justiça e igualdade racial surgiram mais cedo e de forma mais 

elaborada. 

Os projetos raciais sempre fazem parte de um campo contestado, enquadrado em 

constelações mais amplas de lutas. No contexto da atual policrise civilizacional, em que há 

a espécie de pêndulo político-eleitoral oscilando entre governos progressistas e da nova 

11 Este argumento da virada antirracista é defendido por diversos pesquisadores. Veja entre outros: Moreno Figueroa, 
Mônica e Peter Wade (2022).  

____________________________________________________________________________________________________ 

Revista da UFMG | Belo Horizonte, MG | v.32, Fluxo Contínuo |e64286| 2025 

 



 

direita, o multiculturalismo neoliberal e sua guinada antirracista são desafiados pelo novo 

projeto racial que chamamos de racismo heteropatriarcal daltônico, porque este é 

eminentemente racista, embora negue seu próprio racismo e declare que vivemos numa 

sociedade pós-racial, tudo isso enquanto ataca abertamente o feminismo — uma suposta 

“ideologia de gênero” — e a diversidade sexual em nome de suposta recuperação da 

“normalidade”.  

O racismo heteropatriarcal e daltônico crítica agressivamente o multiculturalismo 

neoliberal e, ainda mais, a interculturalidade decolonial, atacando ferozmente os 

princípios da diversidade cultural e da representação racial. Isso fica ilustrado por seus 

alvos imediatos de ataque, tais como a "ideologia de gênero", os "estudos críticos da raça", 

os espaços públicos para pessoas transgênero e o reconhecimento de famílias não binárias 

e/ou com diversidade sexual. 

Para concluir esta seção queremos argumentar que anos de novidades e reinvenções 

no campo de reformulações constitucionais trouxeram como afirmações: o Estado 

plurinacional, o reconhecimento da existência pré-colonial de nações/povos indígenas e 

de sua livre determinação; a responsabilidade social do Estado; novos direitos de 

indivíduos, grupos, comunidades, povos, nações e nacionalidades indígenas; novos 

direitos sociais (à água, ao Buen Vivir, à segurança alimentar); os direitos da Natureza 

(Equador e Chile); as autonomias indígenas; as instituições mistas plurinacionais e 

interculturais e o reconhecimento explícito da jurisdição indígena. Toda essa 

movimentação também gerou impactos na busca por parâmetros de justiça social, política, 

econômica e simbólica, gerando as demandas por reparação histórica para efetivação 

democrática. 

BRASIL E COLÔMBIA: JUSTIÇA REPARADORA COMO 

PROJETOS E POLÍTICAS DE LIBERTAÇÃO 

​ Os princípios da justiça reparadora, como apresentados anteriormente, baseiam-se 

no reconhecimento das injustiças históricas do colonialismo e da escravidão moderna, e na 

continuidade associada de opressões, injustiças e violências que se reproduzem hoje com o 

neocolonialismo e o racismo estrutural buscando reparar, ao menos parcialmente, os danos 
____________________________________________________________________________________________________ 

Revista da UFMG | Belo Horizonte, MG | v.32, Fluxo Contínuo |e64286| 2025 

 



 

a fim de promover dignidade e igualdade. Diferentemente da justiça retributiva (focada na 

punição), a justiça reparadora busca, através de políticas específicas, reconstruir e 

empoderar comunidades afrodescendentes e povos indígenas.12   

São estes princípios que orientam a busca por países mais igualitários, justos e 

democráticos, onde as feridas do passado são reconhecidas e tratadas para a construção de 

um futuro com dignidade, democracia e justiça para todos. O projeto histórico e social da 

justiça reparadora depende da orientação política e ideológica das diferentes propostas de 

reparação histórica. A justiça reparadora étnico-racial (para afrodescendentes e indígenas) 

tem uma longa história que remonta às lutas contra o colonialismo e pela abolição da 

escravatura no século XIX. Hoje existe um movimento global por reparações históricas 

com diversos atores, desde movimentos sociais e comunidades de base até Estados, 

organismos de integração regional como a CARICOM (Associação dos Estados do Caribe) 

e a CELAC (Conselho de Estados da América Latina e do Caribe), e instituições inter e 

supranacionais como as Nações Unidas. Sempre existiram políticas concorrentes que 

definem o conteúdo e os objetivos da justiça reparadora. No cenário atual, vemos uma 

disputa entre políticas de reparação neoliberais e políticas de reparação radicais.13  

13 Qualquer análise dos atores e das lutas por justiça reparadora deve destacar o papel de liderança do Caribe. Como 
força motriz do panafricanismo, o Caribe sempre esteve na vanguarda da luta por reparações históricas pelo 
colonialismo, pela escravidão e pelo racismo. Essas lutas históricas contra a dominação imperial, o desenvolvimento 
desigual provocado pelo poder do capital ocidental e a opressão racial influenciaram a Comunidade do Caribe 
(CARICOM), que foi uma das principais vozes a exigir reparações históricas em fóruns internacionais, como a Terceira 
Conferência Mundial contra o Racismo e Formas Correlatas de Discriminação, realizada em 2001 em Durban, África do 
Sul, onde a escravidão transatlântica foi declarada crime contra a humanidade. Desde sua formação em 2013, a 
CARICOM tornou a justiça reparatória um foco central de sua agenda, promovendo o estabelecimento de Comissões de 
Reparações em 13 países e uma comissão regional. A CARICOM se tornou um ator de destaque nas lutas por reparações 
históricas, não apenas na região, mas também globalmente. Suas dez reivindicações de reparação servem como 
referência para essa causa em todo o mundo. Os dez pontos propostos pela Comissão de Reparações da Comunidade 
Caribenha são: 1) Pedido de desculpas formal e completo; 2) Programas de desenvolvimento para os povos indígenas; 3) 
Financiamento para repatriação para a África; 4) O estabelecimento de instituições culturais e a devolução do patrimônio 

12 As reivindicações de reparações históricas são uma demanda por justiça pelas injúrias — danos e desigualdades — 
materiais, epistêmicas, culturais, geopolíticas e psicológicas, geradas pelo colonialismo e pela escravidão, que persistem 
até os dias de hoje. Portanto, constituem uma forma de justiça que denominamos justiça reparadora, a qual pode ser 
resumida em quatro tipos: 1) Reparações Econômicas baseadas em uma dívida histórica por salários não pagos a pessoas 
escravizadas, pela superexploração do trabalho, expropriação e desapropriação territorial e pelos crimes contra a 
natureza e o meio ambiente; 2) Reparações Políticas pelas desigualdades na distribuição de poder e riqueza, desde o 
nível local até o global, desde bairros e cidades até a geopolítica e a economia política global; 3) Reparações Culturais e 
Epistêmicas como reconhecimento e representação dos valores culturais, epistêmicos, estéticos e espirituais dos povos e 
indivíduos colonizados e racializados, a partir da alteridade de branquitude ocidental; 4) Reparação Espiritual e 
Psicológica, uma prática de cura das humilhações e negações da humanidade sofridas por povos e indivíduos 
colonizados, escravizados e oprimidos, privados de dignidade básica e cujas vidas são desvalorizadas. A reparação 
espiritual inclui o reconhecimento dos valores éticos, filosóficos, sociais e teológicos das tradições religiosas de origem 
africana que foram demonizadas e consideradas bárbaras. 

____________________________________________________________________________________________________ 

Revista da UFMG | Belo Horizonte, MG | v.32, Fluxo Contínuo |e64286| 2025 

 



 

Embora reconhecendo que a Declaração e o Programa de Ação de Durban são 

pontos de referência fundamentais no movimento global por justiça reparadora, é 

importante notar que os Estados Unidos, Israel e vários países da União Europeia se 

retiraram da Conferência e, posteriormente, boicotaram a agenda de Durban por dois 

motivos: a declaração do sionismo como uma forma de racismo e a proposta de reparações 

históricas relacionadas à proclamação da escravidão como crime contra a humanidade. 

Esse boicote retardou parcialmente o potencial das demandas por reparações históricas e 

foi somente há uma década que a bandeira das reparações começou a ser reerguida como 

uma força motriz e um princípio orientador para os movimentos amefricanos.  

Os movimentos negros da Colômbia e da Venezuela estiveram na vanguarda da 

transformação das reivindicações por reparações históricas em pilares políticos e 

ideológicos de suas lutas contra o racismo e por uma justiça integral — econômica, 

ecológica, étnico-racial, epistêmica, cultural, social, sexual, etc. No Brasil, as energias 

políticas se concentraram nas ações afirmativas, que se tornaram lei e foram objeto de um 

grande debate nacional sobre política racial e políticas públicas, o qual, em grande parte, 

substituiu a possibilidade de um debate mais amplo no qual as ações afirmativas seriam 

apenas mais uma medida corretiva. Como veremos, as demandas por reparações 

históricas são atualmente fundamentais no contexto brasileiro, mas trata-se de um 

fenômeno relativamente recente tanto na sociedade (movimentos, comunidades, 

intelectuais), quanto no Estado. Apresentamos dois exemplos que demonstram como foi 

somente nos últimos anos que a justiça reparadora passou a ser promovida como princípio 

norteador. O primeiro exemplo é que, até este ano, as reparações históricas não figuravam 

como um dos princípios norteadores das políticas e ações do Ministério da Igualdade 

cultural expropriado dos países e também de África; 5) Assistência para solucionar a crise de saúde pública; 6) 
Programas educacionais; 7) O aprimoramento das trocas de conhecimento histórico e cultural; 8) Reabilitação psicológica 
como resultado da transmissão de trauma; 9) O direito ao desenvolvimento através do uso da tecnologia; 10) 
Cancelamento de dívida externa dos países colonizados e compensação monetária. Como podemos ver claramente, 
trata-se de uma agenda de descolonização e libertação, que defende transformações estruturais não apenas para os 
afrodescendentes e povos indígenas, mas para a região em geral, promovendo medidas de justiça econômica e 
geopolítica para recuperar a dívida histórica com o Caribe, o que implica uma nova ordem global que combata e corrija o 
desenvolvimento desigual e a exploração e expropriação da riqueza e do poder da região por impérios e pelo capital 
ocidental. 
 

____________________________________________________________________________________________________ 

Revista da UFMG | Belo Horizonte, MG | v.32, Fluxo Contínuo |e64286| 2025 

 



 

Racial do Brasil. O segundo exemplo é que, quando fomos convidados para a assembleia 

nacional de 2023 da Coalizão Negra por Direitos do Brasil, como delegação da Articulação 

Regional de Afrodescendentes das Américas e do Caribe (ARAAC), fomos solicitados a 

focar em propostas de reparação, por se tratar de uma questão crucial que não estava 

recebendo a devida atenção do movimento no Brasil. A partir dessa assembleia, 

desenvolvemos uma parceria com a Coalizão Negra por Direitos que se estendeu a outros 

grupos do movimento afro-brasileiro e rendeu frutos, sendo o mais notável nossa 

participação no Segundo Seminário de Reparações, realizado em Belo Horizonte, de 15 a 

21 de novembro de 2025, sobre o qual escreveremos mais adiante. 

Nos últimos anos, surgiu a tendência de oficialização e institucionalização das 

demandas por reparações históricas. Isso se demonstra pela crescente adoção da 

linguagem das reparações tanto por agências de cooperação internacional quanto por 

instituições internacionais e supranacionais, como o Banco Mundial e a ONU, que 

anteriormente se mostravam relutantes em abordar o tema devido ao boicote à Agenda de 

Durban. No Fórum Permanente da ONU sobre Afrodescendentes, foram apresentadas 

propostas como a de um fundo de reparações no âmbito do Banco Mundial para financiar 

políticas públicas contra o racismo e para combater as desigualdades em áreas básicas 

como desenvolvimento econômico, emprego, educação, saúde e moradia, sem, contudo, 

questionar ou desafiar a ordem neoliberal — econômica, política e epistêmica. Dado que o 

projeto histórico e a justificativa política que fundamentam essas propostas pressupõem 

reformas de equidade racial no status quo do capitalismo global neoliberal, definimos essas 

propostas como reparações neoliberais. 

Em contraste, as políticas de reparações históricas emergentes de movimentos 

negros como o Processo de Comunidades Negras (PCN) na Colômbia, a Rede de 

Organizações Afro-Venezuelanas (ROA) e o Coletivo por Reparações Históricas de Belo 

Horizonte, Brasil, constituem propostas de reparações radicais que implicam atacar o 

capitalismo racial heteropatriarcal em sua raiz e propor mudanças profundas no sistema 

____________________________________________________________________________________________________ 

Revista da UFMG | Belo Horizonte, MG | v.32, Fluxo Contínuo |e64286| 2025 

 



 

mundial. Além disso, como argumenta Zélia Amador (2023)14 — uma proeminente líder 

do movimento afro-brasileiro —, elas exigem uma mudança no sistema mundial, ou seja, 

redistribuição de poder, riqueza, reconhecimento e representação do nível local para o 

global. Esse projeto de reparações radicais emergentes foi amplamente adotado e 

desenvolvido pela CARICOM, bem como pelos governos da Colômbia, Brasil e Venezuela, 

onde planos nacionais de reparações históricas estão sendo elaborados. 

Tanto o Brasil quanto a Colômbia possuem longa história de resistência e ação 

coletiva de comunidades afrodescendentes e indígenas. Sob a perspectiva da história 

negra, essa história remonta às práticas de fuga de regimes escravistas e à fundação de 

assentamentos livres, chamados quilombos no Brasil e palenques na Colômbia. As 

comunidades quilombolas, ou quilombismo, como prática de liberdade e exercício de 

justiça contra as correntes do colonialismo, escravidão e racismo, são pontos de referência 

fundamentais para a descolonização e para as políticas de libertação nas Américas, 

permanecendo na memória coletiva, na cultura política e no modo de vida dos povos 

negros. Em ambos os países, existem longas histórias de organização de comunidades 

negras que não podemos resumir neste artigo. Na história mais recente, é imprescindível 

reconhecer três marcos de articulação regional que uniram tais movimentos no Brasil e 

Colômbia. Primeiro, o Congresso de Culturas Negras, realizado em Cali/ Colômbia, em 

1977, onde intelectuais e ativistas negros do Brasil, como Abdias de Nascimento 

colaboraram com seus pares na Colômbia, como Manuel Zapata Olivella. O segundo foi a 

Campanha Continental de Comemoração da Resistência Indígena, Negra e Popular, que 

reuniu movimentos indígenas e negros com outros setores do movimento popular, como 

camponeses, mulheres e estudantes. Isso abriu caminho para lutas não apenas contra o 

racismo e pelo poder negro e indígena, mas também contra a teia de desigualdades 

interligadas — que constituem a matriz de poder moderna/colonial. Brasil e Colômbia são 

os dois países latino-americanos (ou de Abya Yala) com a história mais longa e robusta de 

políticas públicas contra o racismo e em prol de justiça e igualdade racial. Na Colômbia, 

14 Lao Montes ouviu este argumento de Zelia Amador, em um painel sobre Reparações realizado na Universidade 
Federal do Pará, em 2023. 

____________________________________________________________________________________________________ 

Revista da UFMG | Belo Horizonte, MG | v.32, Fluxo Contínuo |e64286| 2025 

 



 

foi criada uma divisão dentro do Ministério do Interior para atender às demandas e 

interesses dos cidadãos afro-colombianos no final da década de 1990. No Brasil, espaços 

para políticas raciais surgiram durante o governo FHC na década de 1990, mas a principal 

inovação foi a criação da Secretaria de Políticas de Promoção da Igualdade Racial 

(SEPPIR), a primeira do gênero no mundo com funções executivas em nível presidencial. 

Atualmente, tanto o Brasil quanto a Colômbia possuem leis e jurisprudência contra 

o racismo e um aparato governamental foi criado em vários níveis do Estado para 

promover o reconhecimento e a representação de grupos étnicos (nos piores casos, 

denominados “minorias”), ou seja, racializados como “outros” em relação ao sujeito 

nacional. Há também uma classe política afrodescendente que conquistou posições no 

governo e uma série de programas de “ajuda” para comunidades, financiados por 

cooperação internacional e, em parte, pelo Estado. Os efeitos positivos dessas iniciativas 

devem ser objeto de mais pesquisas, mas os índices de desigualdade e violência contra 

negros demonstram que os cidadãos e comunidades negras ainda sofrem mais com as 

desigualdades interseccionais e a violência enraizada no capitalismo racial 

heteropatriarcal. 

Há diversas considerações importantes para se fazer uma comparação, mesmo que 

básica, das políticas históricas de reparação emergentes no Brasil e na Colômbia. 

Abordaremos brevemente os seguintes pontos: 1) Embora esses sejam os dois países com 

as maiores populações afrodescendentes das Américas, seus percentuais em relação à 

população total e seu reconhecimento na esfera pública diferem. Enquanto, no Brasil, os 

negros constituem oficialmente a maioria da população nacional, na Colômbia, mesmo nas 

estimativas mais otimistas, representam não mais que 25% da população. Essa diferença 

corresponde à história mais longa e significativa do Brasil no reconhecimento dos cidadãos 

afro-brasileiros como sujeitos políticos e, consequentemente, na implementação de 

políticas públicas contra o racismo e em prol de justiça e igualdade racial; 2) Enquanto o 

Brasil possui um Ministério da Igualdade Racial/MIR, que começou como uma Secretaria, 

em 2003, a Colômbia ainda não estabeleceu um órgão estatal dedicado ao combate ativo ao 

racismo e à promoção da justiça e igualdade racial. Nos governos progressistas atuais, essa 

____________________________________________________________________________________________________ 

Revista da UFMG | Belo Horizonte, MG | v.32, Fluxo Contínuo |e64286| 2025 

 



 

diferença se reflete no fato de que, enquanto o Brasil possui Conselhos de Igualdade Racial 

em níveis local e nacional que definem uma política nacional contra o racismo e para a 

promoção da igualdade racial, na Colômbia ainda se está trabalhando para criar uma 

política nacional de erradicação do racismo por meio do Ministério da Igualdade e 

Equidade. E essa proposta na Colômbia tem encontrado resistência de muitas pessoas 

(mesmo dentro de movimentos progressistas e de esquerda) que não consideram a política 

uma prioridade; 3) Embora as ações afirmativas sejam lei nacional no Brasil há cerca de 20 

anos, na Colômbia elas foram implementadas apenas parcialmente e em algumas 

universidades; 4) Apesar da Lei dos Direitos Quilombolas ter sido incluída na 

Constituição brasileira de 1988, apenas cerca de um milhão de hectares foram 

reconhecidos como terras de propriedade coletiva dessas comunidades. Em contraste, na 

Colômbia, onde o povo afro-colombiano não foi reconhecido na Constituição de 1991 e 

seus direitos específicos foram reconhecidos apenas pela Lei nº 70 de 1993, e cerca de 10 

milhões de hectares foram titulados como propriedade coletiva das comunidades negras. 

Os governos progressistas eleitos no Brasil e na Colômbia em 2022 marcaram 

mudanças significativas nas políticas de combate ao racismo e em prol da justiça e 

igualdade étnico-racial, abrindo caminho para as propostas de reparações históricas que 

estão sendo debatidas em ambos os países. Entendemos que as injustiças e os efeitos de 

mais de cinco séculos de dominação não podem ser resolvidos com uma lei e um fundo, 

por isso há o desafio de transformar a justiça reparadora em uma força efetiva de 

libertação e descolonização.  

Na Colômbia, as reparações históricas foram uma das principais bandeiras da atual 

vice-presidente Francia Márquez desde a sua campanha para o Executivo, servindo 

claramente como porta-voz das demandas do movimento. Ao longo de seu mandato, seja 

como Vice-Presidente ou por dois anos como Ministra da Igualdade, Márquez liderou uma 

série de iniciativas, desde a criação de uma Comissão Nacional de Reparações até a 

realização de consultas com cidadãos em diversas regiões e o estabelecimento de alianças 

com a União Africana, a CARICOM e a CELAC para promover a justiça reparadora como 

pilar da geopolítica global. Um de seus objetivos é deixar como legado o Plano Nacional 

____________________________________________________________________________________________________ 

Revista da UFMG | Belo Horizonte, MG | v.32, Fluxo Contínuo |e64286| 2025 

 



 

de Reparações para a Colômbia, que servirá de base para que estas se tornem um 

imperativo de política pública e um objetivo transformador. No Brasil, as demandas por 

reparações históricas ganharam força com o lema da Marcha das Mulheres Negras por 

Reparação e Bem Viver, que realizou assembleias e encontros em todo o país, por quase 

um ano antes do décimo aniversário da primeira Marcha das Mulheres Negras pelo Bem 

Viver, realizada em Brasília em 2015. A Marcha massiva de 25 de novembro de 2025 tornou 

as reparações num grito de guerra dos movimentos negro e feminista no Brasil. O projeto 

de lei em favor das reparações foi apresentado pela Senadora Benedita da Silva, uma das 

porta-vozes mais legítimas da comunidade afro-brasileira. O segundo seminário 

internacional em Belo Horizonte, intitulado "Reparações: Um Projeto Nova Nação", reuniu 

intelectuais e ativistas do Brasil, da América Latina, do Caribe, dos Estados Unidos e do 

continente africano, que apresentaram análises sobre a justiça reparadora e aprovaram 

uma Declaração que defende as reparações radicais como imperativo de justiça histórica 

para reparar os danos e curar as feridas causadas pelo colonialismo, escravidão, 

colonialidade e racismo sistêmico. 

4.​ CONSIDERAÇÕES FINAIS 

​ Em conclusão, abordaremos brevemente as três linhas de análise que nortearam 

este artigo: 1) uma abordagem às possibilidades e limites da mudança substancial a partir 

do quadro institucional democrático do Estado, com base na gestão governamental de 

administrações ditas progressistas em um período de crise global; 2) desenvolver a teoria 

da democracia decolonial (ou contra colonial) à luz da análise comparativa do Brasil e da 

Colômbia;15 3) apresentar argumentação sobre os valores da justiça reparadora como 

princípio de libertação e como medida em prol da justiça e democracia decolonial. 

   Neste artigo, partimos da premissa de que os cenários eleitorais na América 

Latina se desenrolam em um pêndulo político de alternância entre a eleição de governos 

progressistas e da nova direita. Tal instabilidade política, que coloca em xeque muitas das 

15 Neste trabalho analítico, partimos fundamentalmente da conceitualização desenvolvida por Marlise Matos em sua Tese 
de Professora Titular. 

____________________________________________________________________________________________________ 

Revista da UFMG | Belo Horizonte, MG | v.32, Fluxo Contínuo |e64286| 2025 

 



 

conquistas relativas dos chamados governos progressistas, é em grande parte produto do 

fato de que, embora seja verdade que o progressismo que definiu a Onda Rosa iniciada 

com as vitórias eleitorais de Hugo Chávez em 1998 tenha trazido mudanças políticas, 

econômicas e culturais significativas, como as reformas constitucionais discutidas neste 

artigo, juntamente com certas medidas de bem-estar social e reconhecimento, bem como 

representação de grupos marginalizados como mulheres, afrodescendentes, indígenas, 

jovens e diversidades sexuais, esses governos não conseguiram resolver problemas 

endêmicos de desigualdades interseccionais e violência generalizada que assolam 

profundamente países como o Brasil e a Colômbia.  

   Nesse contexto histórico, a policrise da civilização capitalista ocidental que põe 

em risco a própria vida dos seres que habitam o planeta devido à adesão a padrões de 

necropolítica que caracterizam a acumulação de capital e governança imperial atual, 

sobredeterminar o pêndulo político amefricano. As críticas de esquerda ao progressismo 

destacaram as limitações das estratégias de mudança baseadas no chamado “retorno do 

Estado”, entre as quais enfatizamos: 1) embora seja verdade que o progressismo tenha 

promovido medidas redistributivas de salários, benefícios e bens de consumo coletivo — 

educação, emprego, saúde, moradia —, ele não alterou a matriz estrutural produtiva e de 

propriedade, que persiste sob os parâmetros do capitalismo racial heteropatriarcal; 2) as 

políticas de gênero e étnico-raciais do progressismo têm se concentrado mais no 

reconhecimento do que na redistribuição de poder e riqueza, o que se demonstra pela 

natureza parcial das suas políticas públicas (mesmo no Brasil e na Colômbia, onde houve 

maior progresso em termos de atenção governamental à questão étnico-racial e de gênero); 

3) embora seja verdade que o novo constitucionalismo tenha sido processo de inovação 

democrática, o poder permanece centralizado no Estado-nação moderno, instituição 

colonial que resiste às reformas e, ainda mais, à sua refundação: uma limitação para a 

formação de uma constelação de poder democrático radical; 4) Os processos de 

globalização impõem limites à soberania nacional e, portanto, às possibilidades dos 

Estados nacionais promoverem transformações, o que se demonstra na forma como, após 

o declínio do "boom das commodities", as possibilidades de "desenvolvimento" baseadas nas 

políticas neokeynesianas dos progressismos foram afetadas, o que agravou a crise 
____________________________________________________________________________________________________ 

Revista da UFMG | Belo Horizonte, MG | v.32, Fluxo Contínuo |e64286| 2025 

 



 

econômica já existente; 5) Os paradigmas de “desenvolvimento” dos governos 

progressistas tendem a reproduzir a racionalidade capitalista ocidental, onde a natureza é 

vista principalmente como recursos para exploração e o bem-estar coletivo como produto 

do crescimento econômico e abundância de bens, contrastando com cosmologias 

afrodescendentes e indígenas e as racionalidades feministas e ecológicas que tendem a ver 

o “bem viver” (Suma Kawsay em quéchua, ou Ubuntu em Zulu) como cultivo da harmonia 

ecológica entre os seres humanos e o conjunto dos demais seres. 

   Trata-se de um conjunto de questões fundamentais para as quais não existem 

respostas definitivas e que não podemos abordar aqui em profundidade. Contudo é 

importante salientar que tais observações críticas demonstram ao menos duas coisas: 1) 

mesmo com as melhores intenções e políticas mais eficazes, existem limites para se 

alcançar transformações democráticas radicais, promover a plena cidadania e as condições 

de igualdade através das instituições estatais,  a partir do modelo estatal capitalista e 

nacional, neocolonial, que persiste no progressismo; 2) para além das diferenças entre 

movimentos progressistas e de esquerda, as transformações históricas necessárias para 

transcender a crise e criar formas de relações plenamente democráticas, justas e 

igualitárias em todos os aspetos da vida são projetos que vão além das possibilidades e 

vontade do Estado. Como hipótese, propusemos uma estratégia tríplice para a 

transformação histórica em relação ao Estado. A curto e médio prazos, a estratégia envolve 

o fortalecimento do poder estatal a partir de dentro, como recurso para a democratização e 

a igualdade e a partir de fora, capacitando os cidadãos para atuarem como força 

constitutiva (Potentia) para a transformação (digamos, descolonização e libertação) por 

meio das ações coletivas de comunidades, movimentos e partidos políticos. Já a terceira 

estratégia, a médio e longo prazo, define-se como a refundação das instituições políticas 

(Potestas), onde se debatem duas possibilidades: a) a refundação do Estado contra a 

corrente da colonialidade do Estado-nação moderno (poderíamos conceber uma 

descolonização do Estado? Por exemplo, um Estado plurinacional onde o poder é 

descentralizado?) versus b) nova forma de organização da autoridade e do poder político 

que construa formas radicalmente democráticas não centradas no Estado territorial, desde 

os níveis local e nacional até os níveis regional e global.  Essa linha de argumentação nos 
____________________________________________________________________________________________________ 

Revista da UFMG | Belo Horizonte, MG | v.32, Fluxo Contínuo |e64286| 2025 

 



 

leva à nossa segunda consideração, que é desenvolver uma teoria da e sobre a democracia 

decolonial. Como demonstramos, o novo constitucionalismo representou inovações 

democráticas que encontraram seus limites na própria forma do moderno Estado-nação e 

nas dificuldades de democratizar o poder político sem se democratizar o poder social — 

ou seja, a antiga contradição apontada por Marx entre a igualdade formal da cidadania e a 

desigualdade real por razões de classe social, que se estendeu a outros modos de 

dominação, como as desigualdades de gênero e/ou étnico-raciais e sexuais.  

   A colonialidade do Estado-nação moderno é evidente de muitas maneiras. 

Contrariamente à premissa liberal de que o Estado-nação é uma instituição neutra, que 

defende os interesses coletivos de seus cidadãos e responde às suas demandas de acordo 

com sua capacidade de gestão, temos um Estado capitalista, racista e heteropatriarcal, que 

é fundamental para a instituição e reprodução da dominação de classe, étnico-racial e 

heteropatriarcal. Apesar dos bons princípios decoloniais expressos em slogans anticoloniais 

como “despatriarcalizar” e “descolonizar” os Estados administrados por progressistas, 

estes permanecem capitalistas, sendo parte de seu papel promover a acumulação de 

capital — e continuam sendo instituições importantes na reprodução da ordem 

étnico-racial e heteropatriarcal de dominação —, são dominados por homens brancos 

heterossexuais, contribuindo para a opressão sexual e de gênero. É necessário questionar 

se é possível descolonizar o Estado-nação moderno e quais seriam as possibilidades de 

promover um projeto de descolonização e libertação a partir do Estado.  Com base na 

análise de Matos (2024), argumentamos que a democracia decolonial é um horizonte 

histórico, uma racionalidade política que se constitui num objetivo de longo prazo, 

exigindo extenso processo de transformação social e política, tanto da sociedade quanto do 

Estado. Isso implica desmantelar a ordem neocolonial das subjetividades até as estruturas 

econômicas, geopolíticas, epistêmicas e culturais, em escalas locais e globais. Tal exigência 

requer que políticas de mudança sejam enquadradas como processos contínuos e 

contingentes, cujos horizontes devem ser redefinidos por atores relevantes. Nesse sentido, 

a democracia decolonial implica democratização radical da sociedade, desde as formas de 

subjetividade e relações íntimas e práxis cultural, até a matriz econômica, a organização e 

distribuição do poder político e os modos de produção e comunicação do conhecimento. 
____________________________________________________________________________________________________ 

Revista da UFMG | Belo Horizonte, MG | v.32, Fluxo Contínuo |e64286| 2025 

 



 

Em termos práticos construir sociedades onde prevaleça a democracia decolonial implica 

forjar unidade entre todas as lutas e a constelação de movimentos que as realizam.  

     Na Colômbia, o primeiro governo progressista (ou de esquerda, dependendo da 

definição) em mais de dois séculos de vida republicana adotou a justiça reparadora como 

princípio norteador das políticas de combate ao racismo e em prol da igualdade racial, não 

apenas para afro-colombianos, mas também para povos indígenas. Isso se deve ao papel 

de liderança da vice-presidente Francia Márquez, que, desde sua campanha, tem focado 

suas políticas no combate às desigualdades e no empoderamento de comunidades 

marginalizadas por meio da justiça reparadora. Uma Comissão de Reparações Históricas 

foi criada por Decreto presidencial e, desde 2023, trabalha com equipes técnicas e políticas 

para desenvolver o Plano Nacional de Reparações, baseado em consultas a territórios 

negros e indígenas. Um dos debates em curso na Colômbia é como conciliar as reparações 

como políticas de Estado com a justiça reparadora como demanda das comunidades e 

movimentos; como complementar a "dimensão reparadora das políticas públicas" (como a 

Ministra da Educação, Aurora Vergara, as denominou) com ações ativistas para promover 

continuamente reparações radicais que abordem as causas profundas dos problemas. Ao 

tocar esse tambor, as políticas de reparação histórica que se estão desenvolvendo na 

Colômbia reconhecem possibilidades e limitações do Estado, ao mesmo tempo que 

promovem a gestão política de reparações radicais como processo contínuo de mudança, 

digamos, de “revolução” permanente impulsionada pela sociedade. 

   No Brasil, o espaço político e as energias da justiça reparadora têm sido ocupados 

por esforços de se promover ações afirmativas para a inclusão e representação de 

afro-brasileiros e indígenas, particularmente na educação, que constituem uma das 

maiores e mais duradouras iniciativas de ação afirmativa no mundo. A Marcha das 

Mulheres Negras por Reparação e Bem Viver é importante indicador de como discursos e 

demandas por reparações estão agora na vanguarda do movimento negro no país. A 

proposta de lei para um fundo de reparações demonstra a dimensão governamental 

dessas crescentes demandas por justiça reparadora. O segundo Seminário sobre 

Reparações em Belo Horizonte, foi um espaço fundamental no qual representantes da 

____________________________________________________________________________________________________ 

Revista da UFMG | Belo Horizonte, MG | v.32, Fluxo Contínuo |e64286| 2025 

 



 

constelação de movimentos negros de todo o Brasil, das Américas e do continente africano 

consolidaram articulações para uma agenda nacional e global de reparações radicais. 

   O Seminário também foi definido como o Primeiro Fórum Popular para 

Reparações Históricas, com a intenção explícita de dar continuidade ao processo de 

organização e gestão. O Fórum/Seminário serviu como plataforma de análise, comparação 

de processos e perspectivas, formação de coalizões entre diversos atores para se cooperar 

na defesa das reparações históricas como metodologia de combate ao racismo e conquista 

de uma justiça integral. Decidiu-se organizar um segundo Fórum popular no contexto da 

Cúpula CELAC-União Africana, a ser realizada em Cali, Colômbia, em março de 2026. 

Temos, afinal, um processo de organização de uma comunidade política que reconhece as 

possibilidades e limitações das instituições estatais (Potestas) como geradoras e 

implementadoras de políticas de reparações históricas. Ao mesmo tempo, baseia-se na 

premissa de que o caminho rumo ao horizonte de libertação para o qual as reparações 

radicais nos conduzem é longo e imprevisível, e que, como em qualquer mudança 

substancial, os atores-chave são as forças vivas da agência histórica, o poder constitutivo 

da sociedade (Potentia). Sob essa perspectiva, reforçamos que a justiça reparadora é um 

recurso fundamental da justiça e da democracia decoloniais. 

REFERÊNCIAS 

ALVAREZ, Sonia Elena. Engendering democracy in Brazil: women’s movements in 
transition politics. Princeton: Princeton University Press, 1990.   
 
ANDION ARRUTI, José Maurício. Direitos étnicos no Brasil e na Colômbia: notas 
comparativas sobre hibridização, segmentação e mobilização política de índios e negros. 
Revista Horizontes Antropológicos, Porto Alegre, n. 14, p. 93-123, nov. 2000. 
 
BOBO, Lawrence; SMITH, Ryan. From Jim Crow Racism to Laissez Faire Racism: The 
Transformation of Racial Attitudes. In KATKIN, Wendy et al. (eds.). Beyond Pluralism: 
The Conception of Groups and Group Identities in America. Urbana: University of Illinois 
Press, 1998.  

BONILLA-SILVA, Eduardo. White Supremacy and Racism in the Post-Civil Rights Era. 
Colorado: Lynne Rienner Publishers, 2001. 

____________________________________________________________________________________________________ 

Revista da UFMG | Belo Horizonte, MG | v.32, Fluxo Contínuo |e64286| 2025 

 



 

CATELLI, Laura. Arqueología del Mestizaje: Colonialismo y Racialización. Temuco: 
UFRO UP & CLACSO, 2020. 

GARGARELLA, Roberto; COURTIS, Christia. El nuevo constitucionalismo 
latinoamericano: promesas e interrogantes. Santiago de Chile: Cepal, 2009. 
 
GARGARELLA, Roberto. La sala de máquinas de la Constitución: Dos siglos de 
constitucionalismo en América Latina (1810-2010). Buenos Aires: Katz editores, 2015. 
 
GOLDBERG, David Theo. The Racial State. Nova Jersey: Wiley-Blackwell, 2001. 
 
GONZALEZ, Lélia. Mulherio, n. 5, jan./fev. 1982. 
 
GONZALEZ, Lélia. A categoria político-cultural da amefricanidade. Tempo Brasileiro, Rio 
de Janeiro, n. 92/93, p. 69-82, jan./jun. 1988a.  
 
GONZALEZ, Lélia. Por um feminismo afrolatinoamericano. Revista Isis Internacional, 
Santiago, v. 9, p. 133-141, 1988b. 
 
HALL, Stuart. The Hard Road to Renewal: Thatcherism and the Left. London: Verso, 
2021. 
 
HOOKER, Juliet. Race and the Politics of Solidarity. New York: Oxford University Press, 
2009. 

LAO-MONTES, Agustin. Beyond Binaries: Genealogies of Mestizaje and Mulataje in 
Améfrica Ladina. In MORAÑA, Mabel; VALÉRIO, Miguel A. (ed.). Mapping Diversity in 
Latin America: Race and Ethnicity from Colonial Times to the Present. Nashville: 
Vanderbilt University Press, 2025. 

LAO-MONTES, Agustin. Construyendo políticas culturales descolonizadoras. La 
interculturalidad como recurso de ciudadanía y democracia sustantiva. Prospectiva. 
Revista de Trabajo Social e Intervención Social, n. 34, p. 25-59, jul./dez. 2022. 

LAO-MONTES, Agustin. Contrapunteos Diaspóricos: Cartografías Políticas de Nuestra 
Afroamérica. Bogotá: Editorial Universidad del Externado, 2020. 

LEAL, Jackson da Silva; FAGUNDES, Lucas Machado. Pluralismo Jurídico e Justiça 
Comunitária: Contribuindo para a Juridicidade Alternativa. Revista Espaço Jurídico, 
Joaçaba, v. 12, n. 1, p. 113-136, jan./jun. 2011. 
 
MARBURY-LEWIS, David. The politics of ethnicity: Indigenous peoples in Latin 
American States. Harvard University Press, 2002. 

MATOS, Marlise. Democracia Decolonial Feminista Pluriétnica na América Latina: a 
insurreição silenciosa. Tese (Professora Titular) — Departamento de Ciência Política, 
Universidade Federal de Minas Gerais. Belo Horizonte. 2024. 

____________________________________________________________________________________________________ 

Revista da UFMG | Belo Horizonte, MG | v.32, Fluxo Contínuo |e64286| 2025 

 



 

 
MBEMBE, Achille. Crítica de la razón negra: Ensayo sobre el racismo contemporáneo. 
Barcelona: Futuro Anterior Ediciones-Nuevos Emprendimientos Editoriales, 2016.  

MELGAR BAO, Ricardo. Evo Morales y la Crisis del Estado Etnocrático en Bolivia. 
Memória, n. 205, mar. 2006. 
 
MIGUEL, Luis Felipe. A democracia domesticada: bases antidemocráticas do pensamento 
democrático contemporâneo. Revista Dados, Rio de Janeiro, v. 45, n. 3, p. 483-511, 2002. 
 
MILLER, Marilyn Grace. Rise and Fall of the Cosmic Race: The Cult of Mestizaje in Latin 
America. Austin: University of Texas Press, 2004.  
 
MONAGREDA, Johanna Katiuska. A nosotros el Estado no nos ha regalado nada: 
Processos de Institucionalização das Demandas dos Movimentos Afrodescendentes em 
Brasil, Venezuela e Equador. Tese (Doutorado em Ciência Política) — Faculdade de 
Filosofia e Ciências Humanas, Universidade Federal de Minas Gerais. Belo Horizonte, p. 
323. 2020. 

MORENO FIGUEROA, Monica; WADE, Peter. Against Racism: Organizing for Social 
Change in Latin America. Pittsburgh: University of Pittsburgh Press, 2022. 

O’DONNELL, Guillermo; SCHMITTER, Philippe C.; WHITEHEAD, Laurence (ed.). 
Transitions from Authoritarian Rule. Baltimore: Johns Hopkins University, 1986. 
 
PASHEL, Tianna. Becoming Black Political Subjects: Movements and Ethno-Racial Rights 
in Colombia and Brazil. Princeton: Princeton University Press, 2016. 

QUIJANO, Aníbal. “Raza”, “etnia” y “nación” en Mariátegui: cuestiones abiertas. In 
FORGUES, Rafael. (ed.). José Carlos Mariátegui y Europa: El otro aspecto del 
descubrimiento. Lima: Amauta, 1993. 

REZENDE, Daniela Leandro. Qual o lugar reservado às mulheres? Uma análise 
generificada de comissões legislativas na Argentina, no Brasil e no Uruguai. Tese 
(Doutorado em Ciência Política) — Faculdade de Filosofia e Ciências Humanas, 
Universidade Federal de Minas Gerais. Belo Horizonte. 2015. 
  
STAVENHAGEN, Rodolfo. La cuestión étnica. Colmex, 2001. 
 
TOLENTINO, Zelma Tomas; OLIVEIRA, Liziane Paixão Silva. Pachamama e o Direito à 
Vida: Uma reflexão na Perspectiva do Novo Constitucionalismo Latino-Americano. 
Veredas do Direito, Belo Horizonte, v.12. n. 23. p.313-335. jan./jun. 2015.  
 
UPRIMNY YEPES, Rodrigo. Las transformaciones constitucionales recientes en América 
Latina. In: GARAVITO, César Rodríguez (coord.). El derecho en América Latina: un mapa 
para el pensamiento jurídico del siglo XXI. Buenos Aires: Siglo Veintiuno Editores, 2011.   
 

____________________________________________________________________________________________________ 

Revista da UFMG | Belo Horizonte, MG | v.32, Fluxo Contínuo |e64286| 2025 

 



 

UPRIMNY YEPES, Rodrigo. A Judicialização da política na Colômbia: casos, 
potencialidades e riscos. 2015. Disponível em: 
http://www.surjournal.org/conteudos/artigos6/port/artigo_yepes.htm. Acesso em: 12 
jun. 2015. 
 
VAZQUEZ-PADILLA, Darío. Unmasking the Racial Projects of the Colombian 
Multicultural Racial State. Tese (Doutorado) — Universidade de Massachusetts. 2022. 
 
VICIANO PASTOR, Roberto; MARTÍNEZ DALMAU, Rubén. Los Procesos Constituyentes 
Latinoamericanos Y El Nuevo Paradigma Constitucional. IUS. Revista del Instituto de 
Ciencias Jurídicas de Puebla A.C., n. 25, 2010. 
 
VILLABELLA, Carlos. Constitución y democracia en el nuevo constitucionalismo 
latinoamericano. IUS. Revista del Instituto de Ciencias Jurídicas de Puebla, n. 25, 
p.1870-2147, 2010. 
 
VICIANO, R.; MARTÍNEZ, R. Aspectos generales del nuevo constitucionalismo 
latinoamericano. In: Corte Constitucional de Ecuador para el período de transición. El 
nuevo constitucionalismo en América Latina. Quito: Corte Constitucional del Ecuador, 
2010. 
 
WINANT, Howard. The World is a Ghetto: Race and Democracy since World War II. 
Nova York: Basic Books, 2001. 
 
WOLKMER, Antonio Carlos; MELO, Milena Petters. Constitucionalismo 
latino-americano: tendências contemporâneas. Curitiba: Juruá, 2013. pp. 19-42. 
 
WYNTER, Sylvia. Unsettling the Coloniality of Being/Power/Truth/Freedom: Toward the 
Human, After Man, Its Overepresentation-An Argument. The New Centennial Review, n. 
3, p. 257-337, 2003. 
 
YRIGOYEN FAJARDO, Raquel Z. Hitos del Reconocimiento del Pluralismo Jurídico y el 
Derecho Indígena en las Políticas Indigenistas y el Constitucionalismo Andino. In: 
BERRAONDO, Mikel (coord.). Pueblos Indígenas y Derechos Humanos. Bilbao: 
Universidad de Deusto, 2006. 
 
YRIGOYEN FAJARDO, Raquel. El horizonte del constitucionalismo pluralista: del 
multiculturalismo a la descolonización. In: El Derecho en America Latina: Un mapa para 
el pensamiento jurídico del siglo XXI. GARAVITO, César Rodriguez (coord.). Buenos 
Aires: XXXI Siglo Veintiuno Editores, 2012. 
 

____________________________________________________________________________________________________ 

Revista da UFMG | Belo Horizonte, MG | v.32, Fluxo Contínuo |e64286| 2025 

 


	1.​INTRODUÇÃO 
	2.​UMA PROPOSTA DE MOLDURA ANALÍTICA PARA AS TRANSFORMAÇÕES DEMOCRÁTICAS LATINO-AMERICANAS A PARTIR DA ONDA ROSA 

