
Xilogravura do livro Les songes
drolatiques de Pantagruel (1565),
de autoria presumida de François
Desprez. Obra em domínio público.
Composição visual remixada.



(d
es

)t
ro

ço
s:

 r
ev

is
ta

 d
e 

pe
ns

am
en

to
 r

ad
ic

al
, v

. 6
, n

. 2
, j

ul
./

de
z.

 2
02

5 
e58224 

 

Submetido em: 19/03/2025 
Aceito em: 31/10/2025 
Publicado em: 26/12/2025 
 
Como citar: VASQUES, Pedro Morais. O animal e o anjo: uma 
eclesiologia batailliana?. (Des)troços: revista de pensamento 
radical, Belo Horizonte, v. 6, n. 2, p. e58224, jul./dez. 2025. 
 
DOI: 10.53981/destrocos.v6i2.58224 
 

 Licenciado sob a CC BY 4.0. 

 

D O S S I Ê  E S P E C I A L  

O ANIMAL E O ANJO: UMA ECLESIOLOGIA 
BATAILLIANA? 
THE ANIMAL AND THE ANGEL: A BATAILLEAN ECCLESIOLOGY? 

EL ANIMAL Y EL ÁNGEL: ¿UNA ECLESIOLOGÍA BATAILLEANA? 

Pedro Morais Vasques  
Universidade do Estado do Rio de Janeiro, Rio de Janeiro, RJ, 
Brasil 

  

https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://orcid.org/0009-0001-1898-8550
mailto:pedrom.vasques1@gmail.com


 

Resumo 
O presente artigo busca investigar se é possível identificar, nas obras do filósofo Georges 
Bataille, alguma noção do que seria uma “igreja”. Para realizar meu intento, devo lançar a 
base que permite responder positivamente à pergunta. Meu plano seguirá o desenvolvimento 
e a explicação dessa base: (1) a noção de “animal” que, sendo símbolo e experiência da 
totalidade indiferenciada original, onde não há nem “eu” nem “tu”, é, simultaneamente, 
vivência mística primordial e fonte de vitalidade para uma comunidade. (2) A noção de “anjo”, 
aquele ser capaz de danificar a individualidade de um sujeito e de suspender seu egoísmo 
cotidiano, dando espaço à comunicação entre os seres e não apenas à justaposição 
mecânica de membros. (3) A noção de “igreja”, entendida como a organização hierárquica 
de seres que comunicam uns aos outros a experiência mística do divino, ou seja, uma cadeia 
angélica que é reconciliação. A proximidade entre o animal e o anjo fará surgir o demônio. 
Uma eclesiologia batailliana é a estrutura de animalização sistemática pela ação coordenada 
dos anjos; em outras palavras: um pandemônio. Na conclusão de meu trabalho, poderei, por 
fim, (4) realizar o balanço crítico do empreendimento. 
 
Palavras-chave 
Animal; anjo; comunidade; demônio; igreja. 
 
Abstract 
This article seeks to investigate whether it is possible to identify, in the works of the 
philosopher Georges Bataille, a notion of what a “church” might be. To do this, I must lay the 
foundations for a positive answer to this question. My plan will follow the development and 
explanation of this basis in: (1) the notion of the “animal” which, being a symbol and 
experience of the original undifferentiated totality, where there is neither “I” nor “you”, is 
simultaneously a primordial mystical experience and a source of vitality for a community. (2) 
The notion of the “angel”, as the one being capable of damaging a subject's individuality and 
suspending their daily selfishness, making room for communication between beings, and not 
just the mechanical juxtaposition of limbs. (3) The notion of the “church”, comprehended as 
the hierarchical organization of beings who communicate to each other the mystical 
experience of the divine, in other words, an angelic chain that is reconciliation. The proximity 
between the animal and the angel will give rise to the devil. A Bataillian ecclesiology is the 
structure of systematic animalization through the coordinated action of angels; in other 
words: a pandemonium. At the conclusion of my work, I will finally be able to (4) have a 
critical evaluation of the enterprise. 
 
Keywords 
Animal; angel; Community; demon; church. 
 
Resumen 
Este artículo pretende investigar si es posible identificar, en la obra del filósofo Georges 
Bataille, alguna noción de lo que podría ser una «iglesia». Para ello, debo sentar las bases 
de una respuesta positiva a esta pregunta. Mi plan seguirá el desarrollo y la explicación de 
esta base: (1) la noción de «animal» que, al ser un símbolo y una experiencia de la totalidad 
indiferenciada original, donde no hay ni «yo» ni «tú», es, a la vez, una experiencia mística 
primordial y una fuente de vitalidad para una comunidad. (2) La noción de «ángel», ese ser 
capaz de dañar la individualidad de un sujeto y suspender su egoísmo cotidiano, dando cabida 
a la comunicación entre los seres y no sólo a la yuxtaposición mecánica de los miembros. 
(3) La noción de «iglesia», entendida como organización jerárquica de seres que se 
comunican entre sí la experiencia mística de lo divino, es decir, una cadena angélica que es 
reconciliación. La proximidad entre el animal y el ángel da origen al diablo. Una eclesiología 
batailliana es la estructura de la animalización sistemática a través de la acción coordinada 
de los ángeles; en otras palabras, un pandemonio. Al final de mi trabajo, podré por fin (4) 
echar un vistazo crítico al empeño. 
 
Palavras clave 
Animal; ángel; comunidade; demônio; iglesia. 

Pedro Morais Vasques é doutorando 
e mestre em Filosofia pela 
Universidade do Estado do Rio de 
Janeiro. Especialista em História da 
Arte pela Pontifícia Universidade 
Católica de Minas Gerais. Especialista 
em Psicologia Fenomenológica pelo 
Instituto Dasein. 



O animal e o anjo: uma eclesiologia batailliana? 

 

3 

(des)troços, v . 6 , n . 2  
jul./dez.  2025  

Introdução 

A pergunta balizadora “há uma eclesiologia batailliana?” surge, como que 
naturalmente, da constatação dificilmente contornável para qualquer leitor 
razoavelmente atento (mesmo o leigo, o não profissionalmente instruído), da 
importância da teologia nas investigações de Georges Bataille, evidente de múltiplos 
modos, como pode-se constatar, por exemplo, nos autores – entre teólogos e santos 
– citados (Mestre Eckhart, Pseudo-Dionísio, o Areopagita, Santa Ângela de Foligno, 
Santa Tereza); nos termos de forte matiz religiosa escolhidos (aleluia, teologia, anjo, 
Deus, mística) para expressar uma filosofia declaradamente ateísta, ou melhor, 
ateológica; e nas práticas referidas que, não sendo exclusivamente de cunho 
teológico, desempenham relevante papel nesse campo (a mística como a busca 
entre a indistinção entre sujeito e objeto, a importância da execução do sacrifício e 
do suplício e o valor do silêncio); todo esse elenco servindo somente para respaldar 
declarações de Bataille que, escrevendo passagens tais como “não sou um filósofo 
e sim um santo, talvez um louco”1 poderiam ser vistas como vontade, pura e simples, 
de causar escândalo – aplicando a si, um confessado dissoluto, um título religioso 
de acentuada moralidade. Leitura errônea, porém, não infundada, posto que é sua 
intenção teorética, reiterada em diversos livros e artigos, escapar da moralidade 
cotidiana; desse modo, Bataille, ao chocar, é coerente com seus escritos. 

Resta a impressão, quando confrontamos diretamente seus textos – e até 
na anterior amostragem incompleta e bastante católica das opções de Bataille – de 
que faltaria um termo dentre elas, justamente a igreja, onde todas essas 
personalidades, conceitos e práticas estariam unidos para formar um todo, uma 
unidade complexa e operante. É, de fato, peculiar que haja uma tal junção enviesada 
de itens e que somente a igreja – justamente seu espaço tradicional de organização 
e divulgação – não apareça. É dessa percepção que surge a pergunta que dá título 
ao artigo: há uma eclesiologia batailliana? Adianto a resposta positiva: há, sim, uma 
igreja batailliana, e afirmo que sua eclesiologia implícita vem à lume através de uma 
perquirição mais detida em torno da conexão, em suas reflexões, entre as figuras 
do animal, do anjo, e de especulações encontradas em textos do teólogo 
neoplatônico dos séculos V e VI Pseudo-Dionísio, o Areopagita – algumas dessas 
especulações absorvidas no pensamento batailliano (A quarta parte de A 
experiência interior é nomeada de Postscriptum ao suplício (ou a nova teologia 
mística), é uma referência direta à Teologia mística dionisiana). O teólogo católico 
Charles André Bernard, em sua Teologia mística, afirma que, na verdade, toda 
teologia mística é caudatária dos trabalhos de Pseudo-dionísio, o Areopagita. Ele 
escreve “Mas é forçoso constatar que o autor que fixou de uma vez por todas a 
problemática mística foi Dionísio Areopagita”.2 Contatos pontuais com textos e 
instrumentalizações da filosofia batailliana não permitem que “sua” igreja seja vista, 
aparecendo tão somente através da interconexão de pontos dispersos. Sem que se 
compreenda minimamente o entrelaçamento entre essas figuras, a resposta à 
pergunta levantada não poderia ser outra que negativa. A igreja de Georges Bataille 
surge, portanto, de uma abordagem sistemática – e não exaustiva – de sua obra. 

 
1 Bataille, Método de meditação, p. 240. 
2 Bernard, Teologia mística, p. 60. 



VASQUES, Pedro Morais 
 

 

4 

(des)troços, v . 6 , n . 2  
jul./dez.  2025  

 É dispensável alongar-me no alerta de que essa igreja – por ser batailliana 
e, portanto, maldita – não se confunde, de maneira alguma, com qualquer instituição 
religiosa cristã existente. A estrutura eclesiástica que julgo haver em Bataille não 
diz respeito à sua análise idiossincrática e sim à sua simpatia pessoal em relação 
a uma igreja qualquer, mas sim ao conjunto necessariamente comunitário de ação 
humana derivada de suas posturas filosófico-teológicas que, por si mesmas, são 
direcionadas para a prática. 

Ainda que busque realizar uma leitura exata dos textos de Bataille, não sou 
obrigado a, em um esforço fidedigno de interpretação, deter-me no exato ponto em 
que o autor se deteve. Afinal de contas, interpretar não é parafrasear. Meu ponto é 
corroborado pelo fato de que, logo nos albores da hermenêutica moderna, Friedrich 
Schleiermacher ter previsto esse risco, o da repetição, e afirmado que “a mais alta 
completude da interpretação consistiria em compreender um autor melhor do que 
ele de si mesmo pode dar conta”.3 Estando alicerçado nessa legítima “alta 
completude” hermenêutica, é que proponho que Bataille deveria, para ser 
consequente com sua filosofia, ter escrito extensamente sobre o demônio. Mobilizar 
a noção de anjo não é, de fato, despropositada, pois coaduna-se com uma parte 
considerável da terminologia em seus textos (à qual nos referimos anteriormente: 
aleluia, Deus, mística…), além de se aproximar do sentido da beatitude do êxtase 
místico – teorizada e vivida por Bataille. Entretanto, a coincidência parcial entre 
animal e anjo, que será demonstrada posteriormente no texto, é expressa pelo 
demônio, concebido historicamente como anjo com características animalescas. 

Essa opção não destoaria do concerto geral proposto por Bataille, pois 
verifica-se toda uma outra parte de sua terminologia, de caráter nefasto que daria, 
a essa escolha – o demônio –, seu devido lar. Podemos antecipar um outro 
elemento, anexo em relação à investigação principal – a eclesiologia batailliana –, 
mas que encontra sua devida colocação nela: o animal, como a ausência de 
individualidade, e o anjo, como a ação que desindividualiza, encontram-se no evento 
demoníaco. Se, de fato, como pretendemos demonstrar, a igreja é a cadeia em que 
os seres divinizam uns aos outros, e o anterior/superior (o divinizador) é o anjo do 
posterior/inferior (o divinizado), seu animal, e, como a igreja é a hierarquia em que 
seus membros auxiliam uns aos outros em suas divinizações, todos, ao longo do 
processo, tornam-se anjos e animais uns dos outros – sintetizando-se, no mesmo 
sujeito, o papel angélico divinizador e o papel animal divinizado – o que nos leva de 
volta à definição de que um demônio é um anjo animalesco. Nossa resposta, a essa 
altura, se altera, tornando-se mais sofisticada: há uma eclesiologia demoníaca 
batailliana. 

Jean Paul Sartre compartilha da mesma impressão no que se refere ao 
demoníaco e expressou-a em uma resenha do livro A experiência interior, de 
Georges Bataille, publicada na revista Cahiers du Sud em 1943, onde declara que 
seu sistema é um panteísmo negro. Em sua resposta, Bataille afirma: “Sartre 
descreve muito adequadamente meus movimentos de espírito a partir de meu livro, 
sublinhando de fora sua tolice melhor do que eu podia fazer de dentro”.4 É verdade 
que mais à frente, em sua réplica, relativiza a precisão do julgamento de Sartre ao 
escrever: “Nesse ponto, contudo, devo corrigir Sartre: [o sistema batailliano] seria, 

 
3 Schleiermacher, Hermenêutica, p. 42. 
4 Bataille, Sobre Nietzsche, p. 217. 



O animal e o anjo: uma eclesiologia batailliana? 

 

5 

(des)troços, v . 6 , n . 2  
jul./dez.  2025  

é-me preciso dizer, um panteísmo negro… se, suponhamos, minha turbulência 
infinita não me tivesse privado de antemão de qualquer possibilidade de parada”.5 A 
correção a Sartre é compreensível se partirmos de sua perspectiva particular da 
mística, que, diferente de místicas mais tradicionais, ainda enxerga o processo de 
indistinção entre o sujeito (eu) e o objeto (Deus) como fundamental, todavia, 
acrescenta o passo em que ambos, homem e Deus, seriam abolidos – a “turbulência 
infinita” não permite assentar-se, seguramente, em nenhum ser. Nenhuma divisão 
e definição resistem à voracidade de sua mística.  É o que lemos em Esquema de 
uma história das religiões, onde afirma: “Na teopatia, não há mais transcendência, 
e o Deus que se tornou a mesma coisa que o homem deixou de ser um objeto”.6 

A ideia de que existem duas igrejas – a dos anjos e a dos demônios –, 
opostas, mas semelhantes, fora notada há muito pelos cristãos. Giorgio Agamben, 
em O Mistério do mal, escreve que  

 
Segundo Ticônio [séc. IV], o corpo de Cristo, isto é, a Igreja, é constitutivamente divido. Em 
referência ao versículo do Cântico dos cânticos, que ele lê numa tradução que diz “fusca sum 
et decora”, ele distingue uma Igreja negra, composta pelo populus malus dos maus, que 
formam o corpo de Satanás, e uma Igreja decora, honesta composta pelos fiéis de Cristo.7 

 
O que propomos aqui está agora evidente; não desfruta de nenhum 

ineditismo. A igreja demoníaca batailliana é a parte de um novo capítulo na história 
das ideias, do drama das igrejas espelhadas – ou da bipartição de uma única igreja, 
variação do mesmo tema –, mas, dessa feita, com tonalidades pós-modernas e uma 
teorização e aceitação inauditas da igreja fusca. Bataille, arrisco dizer, ciente da 
seriedade de tal afirmação – que exige, é verdade, maiores investigações, que 
planejo empreender em outra oportunidade –, seria, nesse caso, o primeiro filósofo 
de grande envergadura da igreja negra; o primeiro que, ao modo da patrística e da 
escolástica, aceitou para si a tarefa de conciliar a filosofia e a igreja, não a de Cristo, 
mas a de Satã.8 

Veremos, a seguir, como George Bataille quiçá tenha contribuído com a 
escrita desse novo capítulo. 

 

1. O animal e a água 

O animal – e sua essência, a animalidade – é fundamento do sistema de 
Georges Bataille. Suas reflexões baseiam-se nele, explícita ou implicitamente. Na 
questão de haver sua igreja, não seria diferente. Devemos afastar, logo de início, a 
provável compreensão enganosa de que o animal é, conforme consta na entrada 
para animal em Dicionário Michaelis on-line, um “Ser vivo multicelular, dotado de 
movimento, de crescimento limitado, com capacidade de responder a estímulos”. O 
animal não é entendido por Bataille como uma classe específica de seres existentes, 
dotados de traços particulares que os diferenciariam de outros seres subsumidos 

 
5 Bataille, Sobre Nietzsche, p. 220. 
6 Bataille, Esquema de uma história das religiões, p. 130. 
7 Agamben, O mistério do mal, pp. 32-33. 
8 Considerarei intercambiáveis Diabo, Satã e Lúcifer, mesmo sabendo que são personagens com histórias diferentes e 

que demoraram a se tornar uma só. 



VASQUES, Pedro Morais 
 

 

6 

(des)troços, v . 6 , n . 2  
jul./dez.  2025  

em uma classe diferente. Abordasse-o de tal maneira, seu sistema seria de todo 
ininteligível. O animal, em Bataille, é precisamente um estado ontológico, um modo 
de ser (formulação não encontrada em nenhum de seus textos, porém fiel ao seu 
ponto de vista), ou, em suas palavras: “a animalidade é a imediatez ou a imanência”.9 
Mais acurado é dizer que o animal é um estado meontológico, um modo de não-ser 
em que um referido ser perde seus traços característicos, sem que adquira de 
pronto os traços característicos de outro ser – mantendo-se em estado de 
indefinição. O animal não é uma trans-formação, uma passagem entre formas, uma 
ponte entre lugares; é a não-forma de que surgem todas as formas, o vazio que a 
ponte cruza. 

Que o animal seja a não-forma, ou o não-ser, não implica que ele seja uma 
prima materia, primordial e infinitamente plástica e modificável, em que, a partir de 
sua informação, organização e desdobramento, os seres surgiriam – apesar de que 
descrevê-lo como água não deixa de sugerir uma adaptabilidade notável. Outrossim, 
não significa que o animal seja o nada hipostasiado (na resenha escrita para o 
Cahiers du Sud, Sartre acusa Bataille precisamente disso, hipostasiar o nada). O 
animal é o não-ser porque, sendo imediatez, ele é imanente em relação ao seu meio; 
ele confunde-se com os seres que o circundam, sem ciência alguma de ser algo 
diferente dos outros seres. Bataille expressa tal constatação poeticamente ao 
afirmar que “todo animal está no mundo como a água no interior da água”.10 Essa 
imagem é prenhe de consequências. Uma delas, a mais evidente – tão evidente que 
talvez seja apenas uma variação –, e que nos interessa sobremaneira no presente 
momento, é a de que, assim como água não se distingue de água, animal não se 
distingue do mundo. Não sendo distinto, não é, rigorosamente falando, algo. Ser 
indistinto é não ser, especificamente, ser algum. O célebre adágio escolástico ens 
et unum convertuntur (o ser e o uno são conversíveis) indica que todo ser é um ser; 
unidade justamente faltante no indistinto. Quando Bataille, em seu livro Teoria da 
religião, I. os dados fundamentais, §4. O animal está no mundo como a água na água 
diz que, diante de um lobo (que não desempenha nenhum papel especial em sua 
filosofia, podendo ser substituído, sem nenhum prejuízo, por um cachorro, ou um 
gato) 

 
se produzem aparições atraentes ou angustiantes; outras aparições não correspondem nem 
a indivíduos da mesma espécie, nem a alimentos, nem a nada de atraente ou repugnante; a 
partir de então aquilo de que se trata não tem sentido ou o tem como signo de outra coisa.11 

 
Ele apela, de maneira bastante inusual, para a experiência fenomenológica 

do próprio animal. Esse exercício, segundo sua concepção de animal, ensina que, 
se fôssemos lobos, não saberíamos que somos lobos, do mesmo modo que não 
saberíamos o que são pedras, plantas, animais e humanos. Essa “transposição” de 
consciência é expressa por ele nos seguintes termos: “a aparição de uma coisa 
nunca é concebível senão numa consciência que substitua a minha, se a minha tiver 
desaparecido”.12 Precisamos “imaginar” que não somos quem somos e que somos 
o lobo, para seguirmos as pistas de Bataille. A lição, porém, é clara: animais não 

 
9 Bataille, Teoria da religião, p. 23. 
10 Bataille, Teoria da religião, p. 24. 
11 Bataille, Teoria da religião, p. 27. 
12 Bataille, Teoria da religião, p. 25. 



O animal e o anjo: uma eclesiologia batailliana? 

 

7 

(des)troços, v . 6 , n . 2  
jul./dez.  2025  

tem discernimento (do latim discernere, dividir, separar) e, consequentemente, não 
lidam com seres, objetos, coisas e sim com “aparições” (Georges Bataille parece 
corroborar implicitamente a noção metafísica de que a realidade de algo é 
diretamente proporcional à sua durabilidade; e, sendo as aparições fugazes e 
perecíveis, sofreriam de um déficit ontológico e não seriam, rigorosamente falando, 
algo) que, sendo seu mundo, são indistinguíveis dele – indistinção agravada por ser 
indistinguível de meras “aparições”. Ser sem separação de algo é ser imanente a 
esse algo, sem obstáculo que opere a mediação – é ser imediato. Ele diz que “A 
distinção exige uma posição do objeto como tal. Não existe diferença apreensível se 
o objeto não foi posto”.13 A distinção, o discernimento, segundo Bataille, dependem 
do objeto. Deve haver apreensão dos objetos, quaisquer que sejam, para que 
possamos nos relacionar com “a” coisa como ela é. 

Com que autoridade ele fala em nome do animal? É nesse ponto em que a 
distinção entre o animal e a animalidade passa a fazer sentido e vem ao nosso 
socorro. 

Em §3. A mentira poética da animalidade, Bataille é categórico: 
 

Nada, para dizer a verdade, está mais fechado para nós que essa vida animal de que saímos. 
Nada é mais estranho à nossa maneira de pensar do que a Terra no seio do universo 
silencioso, não tendo nem o sentido que o homem dá às coisas, nem o não-sentido das coisas 
no momento em que tentamos imaginá-las sem uma consciência que as reflita.14 

 
Parece-nos que seu projeto se frustra logo de início. Se “nada [...] está mais 

fechado para nós que essa vida animal”, como falar dela, ou melhor, nela? Como 
pode afirmar que o animal não tem discernimento e que, para ele, apenas “se 
produzem aparições”? O caminho para chegar ao animal está “fechado”. O que não 
podemos perder de vista é o título do parágrafo, que nos entrega a solução do 
problema ao se referir à animalidade, e não ao animal. Se Bataille houvesse 
acrescentado, em outra parte, que “nada está mais fechado para nós que essa 
animalidade”, seria, de fato, impossível prosseguir. Todavia, não é esse o caso. 

Ainda no mesmo parágrafo, Bataille escreve: “O animal abre diante de mim 
uma profundidade que me atrai e que me é familiar. Essa profundidade, em certo 
sentido, eu a conheço, é minha”.15 A animalidade é a essência do animal, assim como 
a humanidade, do humano, e a familiaridade com o animal é a animalidade que ainda 
resta no homem. Caso a animalidade fosse absolutamente extirpada do humano, 
não ocorreria qualquer familiaridade. Essa é a razão pela qual ele afirma que “Há, é 
verdade, na situação animal, o elemento da situação humana”.16 O animal e o 
humano não são irreconciliáveis, separados por um abismo, posto que a 
animalidade dá azo à similitude entre ambos; tampouco poderiam ser, a não ser que 
Bataille estivesse disposto a sacrificar sua noção de animal “como água na água”: é 
da natureza mesma do animal ser “imanente”. Já podemos notar aqui como o animal 
é a fonte da mística e da comunidade: sendo a mística “a fusão do objeto e do sujeito, 
sendo, como sujeito, não-saber, como objeto, o desconhecido”17 e uma verdadeira 

 
13 Bataille, Teoria da religião, p. 23. 
14 Bataille, Teoria da religião, p. 25. 
15 Bataille, Teoria da religião, p. 26. 
16 Bataille, Teoria da religião, p. 24. 
17 Bataille, A experiência interior, p. 39. 



VASQUES, Pedro Morais 
 

 

8 

(des)troços, v . 6 , n . 2  
jul./dez.  2025  

comunidade (vivenciada, para Bataille, em certos eventos, como a festa) “não é 
unicamente colocada com um objeto e sim, de modo mais geral, como um espírito 
(como um sujeito-objeto)”,18 o animal é, conclui-se, o estado de indistinção, como 
água na água, necessário para que haja “a fusão do objeto e do sujeito” da mística; 
e “um sujeito-objeto” da comunidade. Caso haja separação entre sujeito e objeto, 
não pode haver a fusão mística, apenas discernimento; caso haja separação entre 
eu e não-eu, não pode haver uma comunidade, apenas encontros, junções 
aleatórias. 

Como é possível que surja, da indiferença animal, o homem, dotado de razão, 
inteligência, discernimento? 

Em Teoria da religião, A humanidade e a elaboração do mundo profano, §1. 
A posição do objeto: a ferramenta, Georges Bataille escreve: “A posição do objeto, 
que não é dada na animalidade, o é no emprego humano das ferramentas”.19 
Anteriormente observamos que, por ser incapaz de discernir, o animal não se 
relacionava com objetos – apenas com aparições. E, por ser incapaz de se 
relacionar com objetos, era incapaz de se conceber diferente do seu mundo. Agora, 
no estágio em que surge a humanidade – e, simultaneamente, o mundo profano –, 
tem-se o objeto. Bataille, todavia, vincula o objeto especificamente à ferramenta e 
à humanidade e ao mundo profano. “A ferramenta elaborada é a forma nascente do 
não-eu”.20 Um pouco de atenção nos fará concluir que, como não há discernimento, 
não pode haver “eu” contraposto ao “não-eu”, e o trecho destacado passa a 
impressão de que o animal é um “eu” hiperbólico deflacionado pelo objeto. Não 
devemos seguir essa impressão. Julgamos que desfizemos, acima, a chance de que 
interpretações pudessem derivar por esse caminho. O sentido da frase torna-se 
claro se contextualizada: a ferramenta, sendo a primeira percepção de “não-
animal”, é a primeira diferença, quando as aparições ganham consistência de 
substâncias, de coisas que podem, finalmente, ser concebidas e nomeadas como o 
que são. É por essa razão que Bataille escreve o seguinte trecho:  

 
A posição do objeto clara e distintamente conhecido de fora define geralmente uma esfera 
dos objetos, um mundo, um plano em que é possível situar clara e distintamente, ao menos 
em aparência, aquilo que, em princípio, não pode ser conhecido do mesmo modo21  

 
Apesar de ter elegido a ferramenta como objeto privilegiado para a 

emergência da humanidade e do profano, ele afirma que “A ferramenta não tem 
valor em si mesma [...], mas somente em relação a um resultado previsto”.22 É um 
objeto peculiar pelo que faz, não pelo que é, ou seja, é um objeto útil. Seu diferencial 
é inserir, na imanência animal, o trabalho, a atividade realizada em prol de uma 
finalidade, e não pelo prazer de realizá-la; ela é “O bastão [que] cava o solo a fim de 
assegurar o crescimento de uma planta”.23 

A ferramenta, entretanto, não deixa de ser um objeto devido à sua utilidade. 
Ela, assim como ele, define a esfera dos objetos, a saber, a objetividade. E a 

 
18 Bataille, Teoria da religião, p. 46. 
19 Bataille, Teoria da religião, p. 29. 
20 Bataille, Teoria da religião, p. 29. 
21 Bataille, Teoria da religião, p. 30. 
22 Bataille, Teoria da religião, p. 29. 
23 Bataille, Teoria da religião, p. 30. 



O animal e o anjo: uma eclesiologia batailliana? 

 

9 

(des)troços, v . 6 , n . 2  
jul./dez.  2025  

objetividade, onde os objetos tomam posição, é o “não-eu”, um sinal, não tão 
sofisticado como a ciência, de discernimento. O discernimento, então, estabelece o 
“eu” do “não-eu”. A mistura das águas é interrompida: surge a diferença. Bataille é 
peremptório ao escrever:  

 
O objeto [...] tem um sentido que rompe a continuidade indistinta, que se opõe à imanência 
ou ao fluxo de tudo aquilo que é – e que ele transcende. Ele é rigorosamente estranho ao 
sujeito, ao eu ainda afogado na imanência 24 

 
Essa distinção, Bataille afirma, “é sempre precária, incerta e desigualmente 

acabada”25. A animalidade do animal, que se mantém no humano, nos torna 
“incapazes de nos fundar sobre coagulações instáveis”.26 Estamos sempre na 
iminência de nos afogar nas águas primordiais. 

Outra implicação, que se dá após a separação, é que o “eu” vê-se a si mesmo 
em todos os objetos. Inicialmente, não existia diferença entre “eu” e “não-eu”, e a 
ferramenta, instalando a objetividade, realiza a diferenciação. Porém, a animalidade, 
como descobrimos acima, garante que a ligação humana com o animal é, por 
definição, imediata. Desse modo, garante, simultaneamente, resquícios de 
inseparabilidade no homem. Isso leva à percepção, ainda que o “eu” esteja 
desafogado, de que “eu” e os objetos são, de alguma maneira, idênticos. O “eu” goza, 
portanto, de uma dupla percepção: sendo “eu” distinto, relaciona-se com objetos; 
tendo animalidade, é um com eles. Bataille escreve: “No final, percebemos cada 
aparição – sujeito (nós mesmos), animal, espírito, mundo – ao mesmo tempo de 
dentro e de fora, a uma só vez como continuidade, em relação a nós mesmos, e 
como objeto”.27 Tal como todos os sujeitos são objetos – percepção permitida pela 
humanidade –, todos os objetos são sujeitos – percepção permitida pela 
animalidade. A objetividade (o campo dos objetos) pode sujeitar-se, retornando à 
imanência com o eu, e o sujeito pode objetificar-se, retornando à imanência com os 
objetos (de fato, a imanência, sendo totalidade indiferenciada, aboliria ambos, não 
sendo preciso falar de “sujeição” e “objetificação”. Essa formulação é apenas um 
tour de force comunicativo). “uma objetividade dessa natureza, clara quanto à 
posição separada de um elemento, permanece confusa: esse elemento guarda a um 
só tempo os atributos de um sujeito e um objeto”,28 escreve Bataille. 

A dificuldade com a qual temos que lidar a essa altura do nosso texto é: no 
estabelecimento do “eu”, guarda-se a memória da imanência, atribuindo egoidade à 
objetividade, então, como surgem os anjos – elemento basilar de minhas reflexões 
–, que, na visão de Georges Bataille, são puros sujeitos, mas não objetos? 

Bataille, em §6. Os espíritos e os deuses alegam que as confusões 
disseminadas entre sujeito e objeto “resolvem-se numa hierarquia de espíritos”.29 
No primeiro momento, todos os sujeitos eram objetos, e todos os objetos eram 
sujeitos, mas 

 

 
24 Bataille, Teoria da religião, p. 30. 
25 Bataille, Teoria da religião, p. 31. 
26 Bataille, Teoria da religião, p. 27. 
27 Bataille, Teoria da religião, p. 31. 
28 Bataille, Teoria da religião, p. 32. 
29 Bataille, Teoria da religião, p. 34. 



VASQUES, Pedro Morais 
 

 

10 

(des)troços, v . 6 , n . 2  
jul./dez.  2025  

Dá-se um deslizamento nessa posição: o ‘Ser supremo’ é em certo sentido um puro espírito; 
da mesma forma, o espírito de um homem morto não depende de uma clara realidade material 
como aquele de um vivo; finalmente, o vínculo de um espírito de animal ou de planta etc., com 
um animal ou uma planta individual é muito vago: trata-se de um espírito mítico – 
independente das realidades dadas30 

 
Por um “deslizamento”, alguns sujeitos emancipam-se de sua objetividade, 

tornando-se puros sujeitos, puros espíritos; alguns seres subsistem, a partir de 
então, sem objetos correspondentes (que seriam seus corpos). É bastante 
insatisfatório que a criação do “puro espírito”, do reino do céu, da “hierarquia dos 
espíritos”, tema que obceca a humanidade há milênios, seja explicada por um mero 
deslize. Sobra, para os leitores de Teoria da religião, a consolação de que o 
deslizamento ocorreu na “posição”. Vimos acima, em várias citações, que a 
“posição” é um termo usado em relação à transformação no campo da objetividade. 
Podemos afirmar, portanto, que a mudança se dá nos objetos, e não na percepção 
dos sujeitos – o que, afinal de contas, é um ganho ínfimo, posto que é sobre o 
imbróglio entre a percepção do sujeito e o estado dos objetos que Bataille vem 
tratando.  De qualquer modo, “Nessas condições, a hierarquia dos espíritos tende a 
se fundar numa distinção fundamental entre os espíritos que dependem de um 
corpo, como aqueles dos homens, e os espíritos autônomos do ‘Ser supremo’, dos 
animais, dos mortos, etc.”.31 De sorte que “É deus, é puramente divino (sagrado), o 
espírito que não está subordinado à realidade de um corpo mortal”.32 

Estabeleceram-se duas divisões: a primeira, entre eu (sujeito) e não-eu 
(objeto); a segunda, entre os sujeitos puros (divinos, imateriais) e os sujeitos 
mesclados (corporificados). Bataille alerta que não é correto que liguemos os 
sujeitos espirituais à indistinção animal e os sujeitos mesclados à diferença. A 
despeito dos sujeitos mesclados terem corpo que, sendo um objeto, participa da 
divisão e os sujeitos puros, não tendo corpo, não são objetos e não participam da 
divisão, ele escreve que “A diferença entre o espírito e o corpo não é de modo algum 
a que existe entre a continuidade (a imanência) e o objeto.”33 E prossegue, 
explicando que devemos periodizar os variegados momentos da divisão (e o 
correspondente desenvolvido de “eu” e “não-eu”) para que sejamos corretos. Ele 
diz: 

 
Na imanência primeira, não há diferença possível antes da posição da ferramenta fabricada. 
Da mesma forma, na posição do sujeito no plano dos objetos (do sujeito-objeto), o espírito 
ainda não é distinto do corpo. É somente a partir da representação mítica de espíritos 
autônomos que o corpo se encontra do lado das coisas, já que espíritos soberanos não têm 
corpo.34 

 
Com as observações de Bataille na citação acima, julgo adequado o seguinte 

esquema, composto de três estados e duas divisões: 1º estado: imanência (animal); 
1ª divisão: eu x não-eu (surgimento do humano); 2º estado: sujeitos-objetos (eu e 

 
30 Bataille, Teoria da religião, pp. 34-35. 
31 Bataille, Teoria da religião, p. 35. 
32 Bataille, Teoria da religião, p. 35. 
33 Bataille, Teoria da religião, p. 35. 
34 Bataille, Teoria da religião, p. 37. 



O animal e o anjo: uma eclesiologia batailliana? 

 

11 

(des)troços, v . 6 , n . 2  
jul./dez.  2025  

não-eu misturados); 2ª divisão: sujeitos x sujeitos-objetos; 3º estado: espíritos 
soberanos e corporificados. 

Os espíritos corporificados, não obstante sejam espíritos, sofrem, no 3º 
estado, por “estarem do lado das coisas”. Ser um corpo é ser um objeto. Tal 
alteração, em relação ao 2º estado, é degradante a ponto de Georges Bataille 
escrever que:  

 
O mundo real passa a ser um dejeto do nascimento do mundo divino: os animais e as plantas 
reais, separados de sua verdade espiritual, adquirem lentamente a objetividade vazia das 
ferramentas, o corpo humano mortal é assimilado pouco a pouco ao conjunto das coisas. 35 

 
Em §9. O trabalhador e a ferramenta, Georges Bataille explica a degradação 

sentida pelos espíritos corporificados em termos de uma lógica própria à 
subordinação em geral. É interessante acompanharmos seu raciocínio, não apenas 
por ser importante para meu argumento, mas por ser capaz de se estender a outras 
situações de domínio. Ele escreve:  

 
De um modo geral, o mundo das coisas é sentido como uma degradação. Ele acarreta a 
alienação daquele que o criou. É um princípio fundamental: subordinar não é apenas 
modificar o elemento subordinado, mas ser modificado também. A ferramenta transforma ao 
mesmo tempo a natureza e o homem: ela subjuga a natureza ao homem que fabrica e utiliza 
a ferramenta, mas liga o homem à natureza subjugada.36 

 
Bataille acresce um novo dado nessa passagem: a ferramenta cria a 

humanidade, dividindo as águas em “eu” e “não-eu”, e domina o “não-eu” que criou. 
Essa dominação é definida como desvio dos fins próprios. “Tudo aquilo que está em 
meu poder anuncia que reduzi o que é semelhante a mim a não existir mais para 
seu próprio fim, mas para um fim que lhe é estranho”.37 Bem, observamos que, no 
primeiro estado, o homem é também “não-eu” e, no segundo estado, é também 
objeto. A dominação do “não-eu” pelo “eu” é, consequentemente, a dominação do 
homem. 

O que chamamos, a essa altura, de homem, iniciou sua trajetória na 
conciliação com o mundo rumo à separação dele e da separação do mundo para a 
separação de si mesmo, na divisão espírito/corpo. Esse estado é “sentido como uma 
degradação”. O que o homem pode fazer para deixar de ser “dejeto do mundo 
divino”? Recorrer ao anjo. 

 

2. O anjo e a espada 

O ser humano, originalmente animal e, por isso, desfrutando de um estado 
de confusão com seu mundo, adquire individualidade através da fabricação da 
ferramenta e de sua utilidade para o trabalho. A separatividade constitutiva da 
individualidade, do “eu”, aliada à cisão interna entre corpo e alma, é sentida, segundo 
Bataille, como uma “degradação”. É razoável concluirmos que, se tais divisões são 

 
35 Bataille, Teoria da religião, p. 36. 
36 Bataille, Teoria da religião, p. 37. 
37 Bataille, Teoria da religião, p. 37. 



VASQUES, Pedro Morais 
 

 

12 

(des)troços, v . 6 , n . 2  
jul./dez.  2025  

motivos de sofrimento, as unidades – a primeira, a unidade total da imanência 
animal, e a segunda, a unidade alma e corpo – são motivos de satisfação. O ser 
humano, para Bataille, ansiaria e se contentaria somente com a unidade – a despeito 
de temê-la. A unidade consigo mesmo, resolvendo a divisão entre alma e corpo – 
sinalizada pela existência de espíritos sem corpos (espíritos soberanos) e pela 
corporalidade sentida como objetificação – e a unidade com seu mundo. A partir 
dessa percepção, separar é sofrer, e o humano busca a reconciliação. Charles 
André Bernard, em Teologia mística, afirma a existência de uma tradição da mística 
cristã que busca, principalmente, o fim das divisões, em que acreditamos que 
Georges Bataille – mesmo que não sendo cristão – insere seu empreendimento. Ele 
escreve  

 
Podemos descobrir uma mesma tendência fusional nas correntes de pensamentos que 
consideram a mística como um esforço para superar qualquer cisão entre o sujeito e o objeto, 
entre a natureza e o mundo sobrenatural, entre a história e a eternidade, entre a alma e Deus. 
Tal esforço se encontra em toda especulação filosófica, especialmente na sua tradição alemã, 
que reconheceu mais ou menos explicitamente, sua ligação com a deutsche Theologie, Mestre 
Eckhart, Boehme e a teosofia. Trata-se sempre de pedir à mística um ponto de apoio para 
justifica a superação das cisões.38 

 
Em Bataille, contudo, em sua elaboração peculiar da mística cristã, a 

reconciliação significa, por sua vez, destruir a corporalidade, para conciliar-se com 
seu espírito, e destruir-se a si mesmo, para conciliar-se com o mundo. À primeira 
conciliação, Bataille chama “sacrifício”; à segunda, ele confere múltiplos nomes, 
entre eles “experiência interior” ou, simplesmente, “mística”. Posteriormente 
veremos como a reconciliação não é simples como descrevemos. Ela é almejada, 
porém temida (quem não temeria a destruição de seu corpo e de sua 
individualidade?) e as noções de “sacrifício” e “mística”, categorizadas de maneira 
por demais didática, desempenham, amiúde, idêntica tarefa.  

Se é o anjo quem liberta da degradação, esmiuçada no parágrafo anterior, é 
sua tarefa destruir o corpo e a existência separada dos seres humanos. É o que em 
O culpado, A amizade, III. O anjo, Georges Bataille deixa entender:  

 
Esse anjo é o “movimento dos mundos”, mas não posso amá-lo como um ser análogo aos 
outros. Ele é ferida, ou a fissura, que, dissimulada, faz de um ser “um cristal que se quebra”. 
Porém, embora não possa amá-lo como um anjo, nem como uma entidade distinta, aquilo que 
apreendi dele libera em mim o movimento que me dá o desejo de morrer e a necessidade de 
não ser mais39 

 
Para Bataille, um anjo deve ter uma relação umbilical com a morte. É 

interessante observar que Adolf Holl, teólogo católico, em seu livro A mão esquerda 
de Deus: uma biografia do Espírito Santo, tenha destacado que as manifestações 
divinas bíblicas são frequentemente narradas e marcadas por violência. Ele faz a 
seguinte observação quando, escrevendo sobre o Espírito Santo, trata da tradução 
do termo hebraico ruach – “ar em movimento” – para o alemão Geist – “espírito”:  

 

 
38 Bernard, Teologia mística, p. 99. 
39 Bataille, O culpado, p. 44, grifo meu. 



O animal e o anjo: uma eclesiologia batailliana? 

 

13 

(des)troços, v . 6 , n . 2  
jul./dez.  2025  

De fato, o Geist germânico tinha em comum com o ruach semítico a imaterialidade, assim 
como uma certa vivacidade. Mas o vento causticante do deserto árabe, também chamado de 
ruach na Bíblia hebraica, podia nada significar para os homens do norte. Por outro lado, no 
Evangelho de João a sensualidade original do ruach ainda está lá: o pneuma sopra por onde 
lhe agrada40 

 
Não queremos confundir duas figuras teologicamente diferentes – o anjo e 

o Espírito Santo – apenas sublinhar que, fora de especulações bataillianas, existem 
teólogos que tenham reconhecido o caráter violento da intromissão divina na vida 
humana. Mais à frente, Holl escreve dois parágrafos que ilustram, com exemplos 
bíblicos, a violência divina. Ele diz:  

 
Na realidade, nos foi dito que de vez em quando um candidato ao status profético recusava-
se a cumprir a chamada divina, devido às perspectivas sombrias envolvidas em tal escolha. 
A mais conhecida narrativa é a de Jonas que, chamado para ir à cidade de Nínive pregar o 
arrependimento, prefere pegar um navio e fugir de Jeová. Jonas acaba na barriga de um 
peixe e só então percebe que deve obedecer. Rapidamente, é cuspido para cima, para terra 
firme, e cumpre sua missão 
Já Jeremias, filho do sacerdote Helcias, no território de Benjamin, tenta escapar da situação 
alegando sua tenra idade “Ah, Senhor Javé, eu não sei falar, sou apenas uma criança”. Recebe 
uma resposta brusca: “Não diga ‘sou apenas uma criança’, pois você tem de ir a quem eu lhe 
mandar e dizer aquilo que eu ordenar. Jeremias está classificado entre os profetas da 
escritura. [...] Sua prosa é veemente e vibrante com a experiência espiritual. Jeremias passa 
pelo seu relacionamento com Deus como alguém que foi seduzido, até estuprado. Em vão, 
decide esquecer a voz insistente: “Mas então parecia haver um fogo ardente em meu coração, 
aprisionado em meus ossos. Amaldiçôo o dia em que nasci!”41 

 
Para que compreendamos filosófica e teologicamente (a teologia de Bataille) 

porque somente existem anjos da morte, é indispensável que nos ocupemos das 
sutilezas entorno das noções de “sacrifício” e “mística”. Sem esse périplo, as 
implicações do anjo ficam totalmente perdidas, pois o anjo é aquele, que danificando 
o corpo do homem, subtrai-lhe a condição de objeto, tornando-o puro espírito e, 
desse modo, novamente um animal – já que, “nos limites da continuidade, tudo é 
espiritual, não há oposição entre o espírito e o corpo”42 – extinguindo assim a 
diferença entre sujeito e objeto. E como “Os deuses são simplesmente espíritos 
míticos, sem substrato de realidade”,43 ou seja, como não existem tais sujeitos puros 
– sejam espíritos, sejam deuses – porque eles não têm “substrato de realidade”, 
então o anjo danifica e destrói toda a existência do eu. Sem “eu”, de volta à 
continuidade, o animal pode comungar com o animal, a água com a água, e tanto a 
fragmentação do mundo, entre sujeito e objeto, como a da sociedade, entre eu e 
não-eu, são temporariamente resolvidas. 

Sobre o sacrifício, Georges Bataille escreve: 
 

 
40 Holl, A mão esquerda de Deus, p. 19. 
41 Holl, A mão esquerda de Deus, pp. 138-139. 
42 Bataille, Teoria da religião, p. 35. 
43 Bataille, Teoria da religião, p. 35 



VASQUES, Pedro Morais 
 

 

14 

(des)troços, v . 6 , n . 2  
jul./dez.  2025  

O princípio do sacrifício é a destruição, mas, ainda que chegue por vezes a destruir 
inteiramente (como no holocausto), a destruição que o sacrifício quer operar não é o 
aniquilamento. É a coisa – somente a coisa – que o sacrifício quer destruir na vítima.44 

 
A função do sacrifício é destruir a coisa na vítima. Anteriormente vimos o 

que é tal “coisa”: o corpo. A função do sacrifício é, portanto, destruir o corpo da 
vítima. Isso leva à libertação do sujeito de sua sujeição objetual: “O sacrifício destrói 
os laços de subordinação reais de um objeto, arranca a vítima do mundo da 
utilidade”.45 A fórmula que o sacrificador enuncia é:  

 
Eu te retiro, vítima, do mundo onde estavas e onde só podias estar reduzida ao estado de uma 
coisa, tendo um sentido exterior à tua natureza íntima. Eu te chamo de volta à intimidade do 
mundo divino, da imanência profunda de tudo aquilo que é.46 

 
O sacrificador, ao destruir o corpo do sujeito, o liberta de “um sentido 

exterior à tua natureza íntima”, que é uma formulação alternativa da definição de 
subordinação, o desvio dos fins próprios. O sacrificador restitui o sujeito à sua 
condição de imanência animal – e, consequentemente, de sua individualidade –, 
livrando-o dos efeitos imprevistos da subordinação enquanto o diviniza. O sujeito se 
liberta da sujeição utilitária que lhe ocorreu por ter sujeitado o mundo. “Tanto é esse 
o sentido preciso do sacrifício que se sacrifica aquilo que serve; não se sacrificam 
objetos luxuosos.47 Todavia, não é sacrificável qualquer tipo de objeto, porque “O 
sacrifício se faz de objetos que poderiam ter sido espíritos, como animais, 
substâncias vegetais, mas que se tornaram coisa e que é preciso devolver à 
imanência de que provêm, à esfera vaga da intimidade perdida" (BATAILLE, 2015, p. 
43). O sacrificador é, assim, um anjo, que fazendo “de um ser ‘um cristal que se 
quebra’”48 fere, ou fissura, o objeto que o aliena de si mesmo. Essa é a razão de 
Bataille dizer que, “aquilo que apreendi dele libera em mim o movimento que me dá 
o desejo de morrer e a necessidade de não ser mais”.49 É verdade que em Teoria da 
religião, O sacrifício, a festa e os princípios do mundo sagrado, §4. A consumação 
do sacrifício, Bataille escreve que “a morte não está necessariamente ligada a ele e 
o sacrifício mais solene pode não ser sangrento. Sacrificar não é matar, mas 
abandonar e dar”50 porque “o que importa é sair de um mundo de coisas reais”51 
porém, não deixa de ser igualmente verdade que é na morte que o sujeito se 
emancipa definitivamente de sua condição servil, submissa, que “No halo da morte, 
e somente ali, o eu funda seu império”.52 O anjo fere e, a depender do quão fatais são 
seus golpes desferidos, libertará cabalmente o sujeito do fardo de ser objeto, e o 
animalizará novamente, chamando-o “de volta à intimidade [...] da imanência 
profunda”, de volta à condição de água na água. É por isso que Bataille afirma que 
“As forças que trabalham para nos destruir encontram em nós cumplicidades tão 

 
44 Bataille, Teoria da religião, p. 39. 
45 Bataille, Teoria da religião, p. 39. 
46 Bataille, Teoria da religião, pp. 39-40. 
47 Bataille, Teoria da religião, p. 43. 
48 Bataille, O culpado, p. 44. 
49 Bataille, O culpado, p. 44. 
50 Bataille, Teoria da religião, p. 42. 
51 Bataille, Teoria da religião, p. 42. 
52 Bataille, A experiência interior, p. 103. 



O animal e o anjo: uma eclesiologia batailliana? 

 

15 

(des)troços, v . 6 , n . 2  
jul./dez.  2025  

felizes – e, às vezes, tão violentas – que não podemos nos desviar delas 
simplesmente como nos dita o interesse”53 e que “Não há ser sem fissura, mas 
vamos da fissura sofrida, da degradação, à gloria (à fissura amada),54 já que é a 
destruição da diferença entre alma e corpo, e a diferença entre “eu” e o mundo que 
nos reconciliará, dando cabo a todas as cisões. Em suma, o anjo animaliza os 
humanos.  

Os efeitos do sacrifício e da mística são coincidentes. A definição 
supracitada da mística, ou da experiência interior – Bataille diz: “Entendo por 
experiência interior aquilo que habitualmente se nomeia experiência mística”,55 – 
como “a fusão do objeto e do sujeito, sendo, como sujeito, não-saber, como objeto, 
o desconhecido”,56 conduz o místico ao ponto a que o sacrificado chegou, a perda de 
sua existência individual, separada. Em O erotismo, Capítulo I – O erotismo na 
experiência interior, encontramos a seguinte passagem de Bataille: 

 
o erotismo, já o disse, é a meus olhos o desequilíbrio em que o próprio ser se coloca em 
questão, conscientemente. Em certo sentido, o ser se perde objetivamente, mas então o 
sujeito se identifica com o objeto que se perde. Se for preciso, posso dizer, no erotismo: EU 
me perco.57 

 
A atenção que Bataille dedica ao erotismo é oriunda da sua percepção de 

que o erotismo é uma forma de mística específica, porque não realiza 
definitivamente seu fito. Em O culpado, A amizade, I. A noite, ele alega: “A 
experiência mística difere da erótica por ter um êxito pleno”,58 mas não descuida 
que “O homem que ignora o erotismo é tão estranho ao extremo do possível quanto 
o é sem experiência interior”.59 Em todo o caso, ambos os fenômenos destroem a 
individualidade do indivíduo, sua existência cindida, um – o sacrifício – porque 
destrói seu corpo, o outro – a mística – porque funde objeto e sujeito. É fato que 
destruir o objeto no sujeito e fundir objeto e sujeito são, descritivamente, duas 
atitudes bastante diferentes, e por isso distinguimos as duas. Porém, como expus, 
o resultado é exatamente igual, ainda que os procedimentos sejam diferentes. As 
descrições coincidentes de Georges Bataille sobre a imanência primordial do 
animal e as consequências do sacrifício e da mística são indícios razoáveis para 
sugerir a seus leitores atentos que o sacrifício e a fusão mística desfazem a 
individualidade, destroem o eu e, por isso, o reenviam à imanência animal, ou seja, 
animalizam o humano. A narrativa batailliana sobre hominização do animal, de um 
lado, e a mística e o sacrifício, do outro, são perfeitamente espelhadas: o ser 
humano surge do animal desde a substancialização das aparências, das águas, 
emergindo da imanência primeira a diferença entre sujeito e objeto, eu e não-eu; a 
mística e o sacrifício reúnem e confundem as diferenças, eliminando a distinção 
entre sujeito e objeto, eu e não-eu. 

 
53 Bataille, A experiência interior, p. 133. 
54 Bataille, O culpado, p. 45. 
55 Bataille, A experiência interior, p. 33. 
56 Bataille, A experiência interior, p. 39. 
57 Bataille, O erotismo, p. 55. 
58 Bataille, O culpado, p. 33. 
59 Bataille, A experiência interior, p. 56. 



VASQUES, Pedro Morais 
 

 

16 

(des)troços, v . 6 , n . 2  
jul./dez.  2025  

Quando trata do anjo (em O culpado, A amizade, III. O anjo) Bataille faz uma 
série de críticas a múltiplos sistemas, entre eles o cristianismo, estabelecendo por 
contraposição, desse modo, a diferença entre a teologia cristã e a sua. Ele afirma 
que “A miséria do cristianismo é a vontade de fugir, na ascese, de um estado em 
que a fragilidade, a não-substância, é dolorosa”.60 O cristianismo, a despeito de seu 
destaque ao sacrifício de Jesus, se recusa a aceitar a ferida. A instabilidade 
constitutiva dos seres, ou seja, a possibilidade de que retornem às águas 
primordiais, é motivo de consternação entre cristãos. Bataille reconhece o valor do 
cristianismo, que entendeu a função ontoteológica da ferida, “Mas ele está no nível 
daqueles que enfraquecem rápido – que não conseguem suportar uma embriaguez 
sem amanhã (a do erotismo, da festa).61 O cristianismo precisa da garantia de que 
a ferida é passageira, que ela pode ser curada. “Ele deve figurar de início a 
salvaguarda daquilo que, em face da fragilidade das coisas deste mundo, é 
substancial: o sacrifício de Deus se torna então possível e sua necessidade atua 
imediatamente”.62 A teologia cristã “mantém o princípio de um mundo acabado 
desde sempre, em todos os lugares, até na noite do Gólgota”.63 Bataille – que, em 
contraposição ao cristianismo, faz uma teologia da ferida – não pode coadunar-se 
com as reticências cristãs, porque “Em toda realidade acessível, em cada ser, é 
preciso buscar o lugar sacrificial, a ferida”.64 Do contrário, a radical libertação do eu 
e a formação de uma comunidade real são impossíveis. Não há comunidade sem a 
ferida; os seres necessitam da instabilidade para formar laços profundos, para 
comunicarem-se verdadeiramente uns com os outros. Georges Bataille escreve: 
“Buscar a suficiência é o mesmo erro que encerrar o ser num ponto qualquer: não 
podemos encerrar nada, só encontramos insuficiência”65 e “O sacrifício seria aliás 
ininteligível se não víssemos nele o meio pelo qual os homens, universalmente, 
“comunicavam” entre si”.66 Bataille exorta a recordarmos que somos apenas 
paradas das águas primordiais e que, caso encalhemos, recusando-nos ao 
movimento, perderemos maravilhas: 

 
Eu não sou e tu não és, nos vastos fluxos das coisas, mais do que um ponto de parada 
favorável à rebentação. Não tarde a tomar uma exata consciência dessa posição angustiante 
[…]. Um curto momento de parada: o complexo, o suave, o violento movimento dos mundos 
fará para si de tua morte uma espuma esguichante. As glórias, a maravilha de tua vida, se 
devem a essa rebentação da onda que se formava em ti no imenso barulho de catarata do 
céu.67 

 
Estar fixado inapelavelmente em seu próprio eu não é diferente da 

pequeneza do egoísmo que leva ao solipsismo das perspectivas e ao 
amesquinhamento da vida – e a mística o combate, pois o eu é relativo. Nós, 
humanos, devemos ser – e somos constitutivamente – vulneráveis aos golpes do 
anjo. Georges Bataille escreve: 

 
60 Bataille, O culpado, p. 45. 
61 Bataille, O culpado, p. 45. 
62 Bataille, O culpado, p. 45. 
63 Bataille, O culpado, p. 48. 
64 Bataille, O culpado, p. 45. 
65 Bataille, A experiência interior, p. 124. 
66 Bataille, O culpado, p. 60. 
67 Bataille, A experiência interior, p. 132. 



O animal e o anjo: uma eclesiologia batailliana? 

 

17 

(des)troços, v . 6 , n . 2  
jul./dez.  2025  

 
Na medida em que os seres parecem perfeitos, eles permanecem isolados, trancados em si 
mesmos. Mas a ferida do inacabamento os abre. Por meio do que se pode chamar 
inacabamento, nudez animal, ferida, os diversos seres separados comunicam, ganham vida 
perdendo-se na comunicação de um ao outro68 

 
Para que haja comunicação e comunidade, é imprescindível que o sacrifício 

realizado pelo anjo ocorra em larga escala. Todos os membros de um grupo devem, 
em determinado momento, passar pela divinização que a mística proporciona. Uma 
extensa cadeia de divinizações precisa ser instaurada.  

Essa é precisamente a função, para Pseudo-Dionísio, o Areopagita, da 
Hierarquia Celeste. 

 

3. A igreja do diabo 

Em A hierarquia celeste, o Areopagita diz: “O propósito da Hierarquia é, 
portanto, proporcionar aos seres a semelhança e a união com Deus, na medida do 
possível”.69 Podemos observar que Pseudo-Dionísio e Georges Bataille atribuem ao 
anjo uma mesma função: auxiliar na divinização. O panorama conceitual dos dois é 
diferente – aquele é cristão, esse é ateu, o que altera radicalmente suas reflexões. 
Como a Hierarquia – composta majoritariamente pelos seres celestes, ou seja, os 
anjos – proporciona “semelhança e união com Deus”? Areopagita dá o seguinte 
exemplo para ilustrar o modo como ela realiza seu propósito: 

 
Se, por exemplo, a ordem hierárquica impõe a uns receber a purificação, a outros purificar, a 
uns receber a iluminação, a outros iluminar, a uns receber o aperfeiçoamento, a outros 
aperfeiçoar, cada um imitará a Deus segundo a maneira que lhe corresponde. 70 

 
A Hierarquia é a corrente de anjos em que o mais próximo de Deus auxilia o 

mais distante em sua imitação de Deus, em sua divinização. 
A Hierarquia, entretanto, não é exclusivamente celeste. A certa altura de seu 

livro, Pseudo-Dionísio se pergunta: “Por que os homens da nossa hierarquia 
sacerdotal são chamados anjos?”. Uma faceta da resposta diz: “Pode-se também 
constatar que as Escrituras chama de deuses tanto os seres celestes que estão 
muito acima de nós, quanto os homens que entre nós são os melhores amigos de 
Deus e os mais santos”.71 No pensamento dionisiano, os sacerdotes, “amigos de 
Deus e os mais santos”, são considerados anjos, porque auxiliam “a semelhança e 
a união com Deus”. Vê-se pela passagem que a igreja, considerada como a 
hierarquia sacerdotal, é a extensão terrestre da hierarquia celestial, posto que 
outrossim é composta de anjos. É o que confirma Charles Bernard, ao discorrer 
sobre A hierarquia celeste e a função dos anjos: “Na transposição para o plano 
sacramental da hierarquia eclesiástica impõe-se o mesmo esquema”.72 

 
68 Bataille, O culpado, p. 49. 
69 Areopagita, A hierarquia celeste, pp. 43-44. 
70 Areopagita, A hierarquia celeste, p. 45. 
71 Areopagita, A hierarquia celeste, p. 98. 
72 Bernard, Teologia mística, p. 256. 



VASQUES, Pedro Morais 
 

 

18 

(des)troços, v . 6 , n . 2  
jul./dez.  2025  

Se o anjo é aquele que, ferindo o objeto no sujeito, destrói o eu – divinizando-
o ao libertá-lo do corpo –, e o enfraquecimento do eu é condição da comunicação – 
permitindo que o sujeito saia de si em direção ao outro –, e a comunicação, por sua 
vez, é a condição para que surja uma comunidade real, em que seus membros se 
conciliam uns com os outros – e não sejam estranhos, separados, relacionando-se 
casualmente –, o anjo é, portanto, a condição da comunidade. Para que a 
comunidade surja, entretanto, não basta que um único sujeito seja ferido, mas é 
necessário que todos seus membros sejam fissurados e instáveis; em outras 
palavras, os anjos a todos devem ferir. Curiosamente, notamos acima que é esse o 
papel da Hierarquia dionisiana, que os anjos auxiliem na divinização. Agora estamos 
suficientemente munidos conceitualmente para responder à pergunta do artigo, que 
repetimos: há uma eclesiologia batailliana? Sim, há, porque sem uma igreja – a 
hierarquia dos anjos da morte – não pode haver comunidade. Alicerçados em 
Bataille, concluímos que toda comunidade surge e mantém sua vitalidade a partir 
de uma igreja. 

Como fica, com a declaração de uma igreja em Bataille, sua afirmação de 
que os espíritos não são reais, simplesmente mitologia? Bem, o anjo batailliano não 
remete ninguém a Deus, senão à animalidade. A genuína função do anjo é animalizar 
os humanos. E se uma comunidade é criada a partir do fim do eu de seus membros, 
ou seja, de sua animalização, uma comunidade é criada quando os anjos 
animalizam-se mutuamente. 

Devemos antecipar duas possíveis objeções à necessidade de uma igreja 
batailliana para a formação de uma comunidade, antes de prosseguir. A 
possibilidade de que, por hipótese, um único anjo ferisse os membros da 
comunidade e não fosse ferido – tornando dispensável o mútuo auxílio e, a vista 
disso, a igreja batailliana – o excluiria a priori da comunidade, porque é o ferimento 
que sacrifica o eu. Essa hipótese talvez fosse frutífera em outro tópico; entretanto, 
não explica a fundação de uma comunidade. Uma outra hipótese, ainda mais 
incoerente, seria a de que um único anjo ferisse os membros da comunidade e, no 
fim, fosse ferido por um único membro que seria, por sua vez, o anjo do anjo. Essa 
hipótese solucionaria o problema de incluir o primeiro anjo na comunidade e 
dispensaria que os outros membros fossem anjos do anjo – impugnando a ideia 
antecipada de que todos os membros seriam animais e anjos simultaneamente 
(uma variação dessa objeção partiria da hipótese de que o anjo animalizaria a 
comunidade e se retiraria dela). 

A segunda hipótese somente deveria ser levada a sério caso Georges 
Bataille não houvesse dito que, no animal e na mística, não há distinção entre sujeito 
e objeto. Tanto o sujeito quanto o objeto devem desaparecer para que o sacrifício 
ocorra. Se o objeto, que na presente hipótese é o humano animalizado, desaparece 
e o sujeito, o anjo sacrificador, permanece, não pode haver mística nem imanência 
primordial. O sacrificador e o sacrificado devem morrer para que o sacrifício seja 
bem-sucedido. Isso implica afirmar que todo ato de ferir outro é ferir-se a si 
mesmo; que todo sádico é, logicamente, masoquista. Essa lógica do ferimento (que 
já vimos na subordinação) é sugerida por Bataille quando trata da similitude entre 
erotismo e sacrifício (“Esse pensamento, me parece, deve ser a base da 
interpretação do sacrifício religioso, à qual, como disse há pouco, a ação erótica é 



O animal e o anjo: uma eclesiologia batailliana? 

 

19 

(des)troços, v . 6 , n . 2  
jul./dez.  2025  

comparável”,73 ele afirma). Ele diz: “Se a união de dois amantes é o efeito da paixão, 
ela evoca a morte, o desejo de assassinato ou de suicídio”.74 E é explícita em Teoria 
da religião: “O sacrificador precisa do sacrifício para se separar do mundo das 
coisas, e a vítima, por sua vez, não poderia ser separada deste se o sacrificador de 
antemão já não o estivesse”.75 Mantenho, diante do exposto, minha proposição de 
que a comunidade é criada a partir da animalização mútua dos anjos. 

Que a comunidade é fruto desse processo, significa que a comunidade é 
composto por anjos-animais. Anjos porque seus membros foram sacrificados; 
animais porque foram sacrificados. Há uma figura no cristianismo que se encaixa 
na imagem de um anjo-animal: o demônio. Em Lúcifer: o diabo na idade média, o 
historiador Jeffrey Russel, ao tratar do folclore medieval, fornece uma extensa lista 
de animais relacionados ao diabo e seus asseclas. Ele escreve que o diabo 

 
Frequentemente foi identificado ou associado com animais, às vezes seguindo a mais antiga 
tradição judaico-cristã, e, às vezes, porque os animais eram sagrados para os deuses pagãos, 
os quais os cristãos identificavam com os demônios. O Diabo apareceu como adicionador, 
macaco ou imitador, víbora, basilisco, morcego, urso, abelha ou enxame de abelhas, javali, 
touro, camelo, gato, centauro, quimera (tendo a cabeça de um leão, corpo de uma cabra e 
rabo de uma serpente), crocodilo, corno, cervo, cachorro, dragão, águia, peixe, mosca, raposa, 
mosquito, cabra, ganso, grifo, gaivota, lebre, falcão, cavalo, hiena, leopardo, leão, lagarto, 
toupeira, avestruz, coruja, fênix, porco, galo, salamandra, serpente, ovelha, pardal, aranha, 
veado, andorinha, tigre, sapo, tartaruga, urubu, vespa, baleia, lobo ou lombriga. Os mais 
frequentes eram serpente (dragão), cabra e cachorro.76 

 
As associações entre o diabo, seus demônios e animais não foram 

realizadas, porém, unicamente pelo folclore popular, espontaneamente e sem aval 
do corpo eclesiástico. A teologia contribuiu com a vinculação, como ressalta o 
historiador Philip C. Almond em O diabo: uma biografia. Segundo ele, os teólogos 
Justino Mártir, Taciano e Teófilo de Antioquia foram os primeiros, no século II, a 
identificar o diabo à serpente do Éden que, antes deles, era “apenas um animal 
terreno criado, mais do que um ente sobrenatural”.77 Nos séculos III e IV, Santo 
Antão – “o fundador do monasticismo cristão”78 – era assolado por investidas 
demoníacas e “os demônios apareceram a ele não só como mulher e menino negro, 
mas em numerosas formas animais – leões, ursos, leopardos, touros, serpentes, 
víboras, escorpiões e lobos”.79 No século XV, treze séculos após Justino Mártir e 
seus discípulos inserirem o diabo no Jardim do Éden, o “Manual de necromancia de 
Munique, produzido por um membro do baixo ou do médio clero”80 persistia na 
identificação. Nele, são listados 189 demônios, e  

 
o ritual número 34 descreve a hierarquia, aparência e função de 11 espíritos chamados por 
nome. Há um rei, um príncipe e um senescal, mas também duques, condes, presidentes e 
marqueses. Eles aparecem em várias formas que frequentemente disfarçam sua aparência 

 
73 Bataille, O erotismo, p. 45. 
74 Bataille, O erotismo, p. 44. 
75 Bataille, Teoria da religião. p. 39. 
76 Russel, Lúcifer, pp. 63-64. 
77Almond, O diabo, p. 58. 
78 Almond, O diabo, p. 161. 
79 Almond, O diabo, p. 161. 
80 Almond, O diabo, p. 130. 



VASQUES, Pedro Morais 
 

 

20 

(des)troços, v . 6 , n . 2  
jul./dez.  2025  

natural aterradora – um humano com grandes dentes e 3 chifres, um homem com face de 
leão com uma víbora na mão, um cavaleiro com lança, estandarte e cetro ou um cavalo preto, 
um menino com 2 cabeças e asas de anjo montado num dragão, uma mulher linda cavalgando 
um camelo, um homem com face de mulher81 

 
A assimilação – eclesiástica ou não – chegou ao século XIX, quando o pintor 

francês Louis Le Breton criou as célebres ilustrações – para o Dicionário infernal 
– dos 72 demônios da Ars Goetia listados no Lemegeton, grimório que contém as 
lendárias instruções do rei bíblico Salomão para evocação e controle de demônios, 
onde encontramos uma verdadeira fauna de hibridismo demônio-animal. 

E perdura até hoje, inclusive no Brasil, nas figuras dos Exus catiços, 
espíritos ancestrais, cultuados por religiões de matriz africana (como o candomblé, 
a kimbanda, a umbanda) e que frequentemente são vinculados a animais, como, por 
exemplo, Exu Pantera Negra, Exu Morcego, Exu Gato Preto e Exu Sapo. Sei que as 
visões particularmente negativas sobre essa classe de espíritos são fruto do 
preconceito sofrido pelas religiões africanas, amplamente motivado pelo racismo. 
É de conhecimento geral, todavia, que para inúmeros praticantes dessas religiões, 
esses espíritos são os responsáveis pelas áreas mais “profanas” da vida, como o 
sexo, o dinheiro e até a magia negra. Sintetizando: os demônios nunca deixaram de 
ser entendidos como anjos caídos animalescos. 

Retornemos a Georges Bataille. Se, como assumo haver demonstrado, na 
fundação de uma comunidade real seus membros devem ser anjos e animais 
simultaneamente, eles devem ser, conforme a tradição cristã imaginou, demônios. 
A comunidade deve experimentar um pandemônio ontológico, um evento em que 
todas as individualidades, tornando-se demônios, deixam de ser o que são para se 
anularem nas águas primordiais e unirem-se numa comunidade. Bataille resume, 
em A experiência interior, o que chamo de pandemônio ontológico no seguinte 
trecho 

 
Na experiência, não há mais existência limitada. Um homem aí em nada se distingue dos 
outros: nele se perde aquilo que em outros é torrencial. O mandamento tão simples: “sê esse 
oceano”, ligado ao extremo, faz ao mesmo tempo de um homem uma multidão e um deserto. 
É uma expressão que resume e precisa o sentido de uma comunidade.82 

 
Essa comunidade não detém nenhum traço político, ao menos de início. Não 

havendo distinção, não há representantes e representados, partidos políticos, 
instituições e organizações de quaisquer tipos. Georges Bataille alerta, entretanto, 
que esse estado de suspensão das separações cotidianas precisa ser passageiro, 
porque a perfeita fusão entre os seres, sem retorno à individualidade de cada um, 
resultaria na morte – a indistinção absoluta. Ele adverte: “O mundo divino é 
contagioso, e seu contágio é perigoso”83 e “É com vistas a uma comunidade real, a 
um fato social dado como uma coisa – a uma operação comum voltada para o tempo 
por vir – que a festa é limitada”.84 A igreja do diabo funde os seres e estabelece seu 

 
81 Almond, O diabo, p. 132. 
82 Bataille, A experiência interior, p. 60. 
83 Bataille, Teoria da religião, p. 45. 
84 Bataille, Teoria da religião, p. 46. 



O animal e o anjo: uma eclesiologia batailliana? 

 

21 

(des)troços, v . 6 , n . 2  
jul./dez.  2025  

pacto de sangue, mas é imperativo que o pandemônio ceda espaço às formações, 
divisões, diferenças e limites. É imperativo que a igreja do diabo se torne política. 

Não é espúrio que nos questionemos, contudo, se há alguma posição política 
em maior conformidade com a igreja do diabo. Em Memorandum, Bataille escreve:  

 
6. Acredito que a completa liberdade moral é a única garantia, no final, das liberdades 
políticas. E mesmo: que só um “espírito livre” poderia colocar de maneira razoável o bastante 
os problemas econômicos, oferecer-lhes as soluções humanas, com a BOA CONSCIÊNCIA, A 
INOCÊNCIA que isso supõe. Todo homem de uma liberdade menor é um perigo para a liberdade 
dos outros. Pois subordina a solução das dificuldades materiais a seus entraves morais85 

 
A formação da comunidade não comporta nenhuma posição política, pois ela 

é o retorno coletivo à imanência primeira animal. Acompanhando o parágrafo acima, 
porém, descobrimos que a ausência de escrúpulos morais é a condição da liberdade 
política. Que somente um “espírito livre” está desimpedido para enfrentar os 
problemas, sem que melindres o desviem de sua tarefa. Georges Bataille, portanto, 
soa simpático aos regimes políticos que confiram máxima liberdade, sendo 
resistente – evidente em seu louvor à liberdade moral – ao autoritarismo. A 
liberdade celebrada não é, devemos destacar, laissez-faire, posto que o domínio do 
trabalho e dos objetos como um todo é considerado degradante pelo ser humano. 
Confundir liberdade, em toda sua amplidão, com liberdade comercial é, de fato, um 
empobrecimento desse conceito e uma desatenção à posição batailliana de que os 
sujeitos e objetos se libertam em seu sacrifício, não em sua troca. 

Sem liberdade moral, os membros da comunidade não podem experimentar 
a destruição do sacrifício. Sem o sacrifício, não há comunidade. O autoritarismo – e 
até mesmo qualquer forma pré-concebida de política –, portanto, toma da 
comunidade sua fonte de vitalidade, dilacerando seu coração. Bataille afirma: 
“Posso imaginar uma comunidade com a forma mais frouxa possível, ou mesmo 
informe: a única condição é que uma experiência da liberdade moral seja posta em 
comum”.86 

Uma investigação como essa exige outro trabalho. 
 

4. Conclusão 

No percurso que acabamos de realizar, tivemos a oportunidade de 
acompanhar certos aspectos do pensamento de Georges Bataille. Trabalhamos sua 
concepção de animal – afastada da definição biológica comum – como água na água 
e de anjo, como aquele que fere a individualidade dos sacrificados e os liberta de 
sua objetificação. Para prosseguir no meu argumento, desviei a atenção dada aos 
textos de Bataille e foquei na concepção de Hierarquia Celeste, de Pseudo-dionísio, 
o Areopagita. Conforme apreendemos, o Areopagita insere a Hierarquia Eclesiástica 
na tarefa angelical de ajudar a aproximação e imitação de Deus – considerando, 
assim, os sacerdotes anjos. Determinadas indicações, que mostraram a influência 
do pensamento dionisiano nos textos de Bataille, franquearam um retorno 
enriquecido às concepções bataillianas. Nelas, descobrimos que a formação de uma 

 
85 Bataille, Memorandum, p. 276. 
86 Bataille, Memorandum, p. 276. 



VASQUES, Pedro Morais 
 

 

22 

(des)troços, v . 6 , n . 2  
jul./dez.  2025  

comunidade pressupunha, sub-repticiamente, a existência de uma igreja que, por 
suas próprias exigências, não é nada de cristã. A mistura animal-anjo, uma das 
exigências, formou a tradicional figura do demônio – razão suficiente para afastar 
definitivamente a igreja batailliana de qualquer uma cristã. Apelando a uma igreja, 
oposta, porque demoníaca, à cristã, a filosofia de Georges Bataille se insere no 
debate teológico plurissecular das igrejas rivais ou da igreja única bipartida. Que 
sua igreja seja o reverso da cristã, uma imitação pervertida, não nos deveria levar 
a avaliá-la menos diabólica, porque o apóstolo Paulo, em sua segunda carta aos 
Coríntios, identificou exatamente esse movimento, de copiar e perverter, como 
típico do Mal. Paulo afirma que a imitação “não é maravilha, porque o próprio 
Satanás se transfigura em anjo de luz. Não é muito, pois, que os seus ministros se 
transfigurem em ministros da justiça; o fim dos quais será conforme as suas obras.” 
(2Co 11.14-15). Concluímos que há uma igreja demoníaca em Bataille e que ela 
significa um pandemônio ontológico fundador de comunidades. 

Gostaria de encerrar o presente texto com uma brevíssima digressão sobre 
a imitação batailliana: nem mesmo o Marquês de Sade deu o passo de conceber a 
igreja como fundamentalmente demoníaca. Sua maneira de retratá-la foi 
inegavelmente mordaz, expondo a hipocrisia humana e, inevitavelmente, a do corpo 
eclesiástico. Em sua concepção, os imperativos da natureza, que subjugam os 
homens, não dão espaço nem para os mais pretensamente pios entre os homens 
para uma santidade que não seja impostura ou exterminada. Eliane Robert escreve 
em suas Lições de Sade: ensaios sobre a imaginação libertina: 

 
O ponto de partida do ateísmo de Sade é o desamparo humano. Ninguém nasce livre; o 
homem, lançado ao mundo como qualquer outro animal, está “acorrentado à natureza”, 
sujeitando-se como um “escravo às suas leis; “hoje homem, amanhã verme, depois de amanhã 
mosca” – tal é a condenação que paira sobre a “infeliz humanidade”87 

 
Fiado na inapelável naturalidade humana, Sade proclama a normalidade do 

crime: não existe nada espiritual ou moral para que haja algo antinatural que careça 
de reprovação. Eliane Robert atesta em Sade: a felicidade libertina: “Sade sempre 
volta à natureza”.88 Se tudo é natureza, então tudo é natural, e a natureza permite 
tudo: “Pois, ao demonstrar a equivalência entre criação e destruição no mundo 
natural [...], o libertino eleva o mal ao lugar do bem”.89 

A posição sadiana é radical, mas julgo-a incomparável à posição implícita 
na filosofia de Georges Bataille de que a igreja é um pandemônio. Reduzir a 
humanidade à naturalidade compartilhada com os animais é, não duvido por um 
instante, escandaloso à consciência cristã. Vislumbrar a igreja composta por 
demônios sadomasoquistas – que têm por missão ferirem e serem feridos – é alçar 
a crítica à embriaguez imaginativa e metafísica. Suponho que somente Clive Barker, 
em Hellraiser: renascido do inferno, com seus cenobitas lacerados, tenha intuído 
algo parecido. Em O erotismo, Bataille reconhece a similitude de suas ideias e as 
do cristianismo quando escreve: 

 

 
87 Moraes, Lições de Sade, pp. 30-31. 
88 Moraes, Sade, p. 128. 
89 Moraes, Sade, p. 125. 



O animal e o anjo: uma eclesiologia batailliana? 

 

23 

(des)troços, v . 6 , n . 2  
jul./dez.  2025  

Ele quis, em seu fundamento, abrir-se às possibilidades de um amor que não contava mais 
com nada. A continuidade perdida, reencontrada em Deus, exigia, segundo ele, para além das 
violências regradas de delírios rituais, o amor desvairado, sem cálculo, do fiel. [...] Jamais o 
cristianismo abandonou a esperança de reduzir enfim esse mundo da descontinuidade 
egoísta ao reino da continuidade, que o amor faz arder90 

 
Semelhança que nenhum cristão quererá assumir. 
 

  

 
90 Bataille, O erotismo, p. 143. 



VASQUES, Pedro Morais 
 

 

24 

(des)troços, v . 6 , n . 2  
jul./dez.  2025  

Referências 

AGAMBEN, Giorgio. O mistério do mal: Bento XVI e o fim dos tempos. 1. ed. Trad. 
Silvana de Gaspari e Patrícia Peterle. São Paulo: Boitempo; Florianópolis: UFSC, 
2015. 

ALMOND, Philip. O Diabo: uma biografia. 1. ed. Trad. Nélio Schneider. Petrópolis: 
Vozes, 2021. 

AREOPAGITA, Pseudo-Dionísio. A hierarquia celeste. 1. ed. Trad. Américo 
Sommerman. São Paulo: Polar, 2015. 

BATAILLE, Georges. A experiência interior: seguida de Método de Meditação e 
Postscriptum: Suma ateológica vol. I. 1. ed. Trad. Fernando Scheibe. Belo Horizonte: 
Autêntica, 2016b. 

BATAILLE, Georges. Esquema de uma história das religiões. In: BATAILLE, Georges. 
Teoria da religião: seguida de Esquema de uma história das religiões. 1. ed. Trad. 
Fernando Scheibe. Belo Horizonte: Autêntica, 2015b. pp. 101-139. 

BATAILLE, Georges. Memorandum. In: BATAILLE, Georges. Sobre Nietzsche: 
vontade de chance: seguido de Memorandum; A risada de Nietzsche; Discussão 
sobre o pecado; Zaratustra e o encantamento do jogo: Suma ateológica, vol. III. Trad. 
Fernando Scheibe. Belo Horizonte: Autêntica, 2017b. pp. 229-301. 

BATAILLE, Georges. Método de Meditação. In: BATAILLE, Georges. A experiência 
interior: seguida de Método de Meditação e Postscriptum: Suma ateológica vol. I. 1. 
ed. Trad. Fernando Scheibe. Belo Horizonte: Autêntica, 2016a. pp. 211-251 

BATAILLE, Georges. O culpado: seguindo de A Aleluia: Suma ateológica vol. II. 1.ed. 
Trad. Fernando Scheibe. Belo Horizonte: Autêntica, 2017a. 

BATAILLE, Georges. O erotismo. 1. ed. Trad. Fernando Scheibe. Belo Horizonte: 
Autêntica, 2014. 

BATAILLE, Georges. Sobre Nietzsche: vontade de chance: seguido de Memorandum; 
A risada de Nietzsche; Discussão sobre o pecado; Zaratustra e o encantamento do 
jogo: Suma ateológica, vol. III. Trad. Fernando Scheibe. Belo Horizonte: Autêntica, 
2017c. 

BATAILLE, Georges. Teoria da religião: seguida de Esquema de uma história das 
religiões. 1. ed. Trad. Fernando Scheibe. Belo Horizonte: Autêntica, 2015a. 

BERNARD, Charles André. Teologia mística. 1. ed. Trad. João Carlos Nogueira. São 
Paulo: Loyola, 2010. 

BÍBLIA. Bíblia Sagrada. Trad. João Ferreira de Almeida. Versão Almeida Revista e 
Corrigida. [S.l.]: Sociedade Bíblica do Brasil, 2017. Disponível em: 
https://www.bibliaonline.com.br/. Acesso em: 16 maio 2024. 

HOLL, Adolf. A mão esquerda de Deus: uma biografia do Espírito Santo. 1. ed. Trad. 
Miriam Groeger. Rio de Janeiro: Rosa dos Tempos, 2003. 

MORAES, Eliane Robert. Lições de Sade: ensaios sobre a imaginação libertina. 1. 
ed. São Paulo: Iluminuras, 2021. 

MORAES, Eliane Robert. Sade: a felicidade libertina. 2. ed. São Paulo: Iluminuras, 
2015. 



O animal e o anjo: uma eclesiologia batailliana? 

 

25 

(des)troços, v . 6 , n . 2  
jul./dez.  2025  

RUSSEL, Jeffrey Burton. Lúcifer: O Diabo na Idade Média. 1. ed. Trad. Jorge Luiz 
Serpa de Oliveira. São Paulo: Madras, 2003. 

SCHLEIERMACHER, Friedrich. Hermenêutica: Arte e técnica de interpretação. 10. 
ed. Trad. Celso Reni Braida. Petrópolis: Vozes; São Paulo: Editora Universitária São 
Francisco, 2015. 


	Introdução
	1. O animal e a água
	2. O anjo e a espada
	3. A igreja do diabo
	4. Conclusão
	Referências

