
Xilogravura do livro Les songes
drolatiques de Pantagruel (1565),
de autoria presumida de François
Desprez. Obra em domínio público.
Composição visual remixada.



(d
es

)t
ro

ço
s:

 r
ev

is
ta

 d
e 

pe
ns

am
en

to
 r

ad
ic

al
, v

. 6
, n

. 2
, j

ul
./

de
z.

 2
02

5 
e59879 

 

* O presente trabalho foi realizado com apoio do Conselho Nacional de Desenvolvimento 
Científico e Tecnológico, através da bolsa de produtividade em pesquisa da segunda autora. 
 
O artigo escrito é resultado da dissertação de mestrado do primeiro autor. A pesquisa passou 
por avaliação do Comitê de Ética em Pesquisa (CEP). O número do Certificado de Apresentação 
de Apreciação Ética (CAAE) é 79371524.0.0000.5149. Já o número do parecer é 6.912.608. 

 
Submetido em: 23/06/2025 
Aceito em: 11/08/2025 
Publicado em: 13/10/2025 
 
Como citar: LIMA, Arthur Cândido; MOREIRA, Lisandra Espíndula; 
SILVA, Wanderson Vilton Nunes. As bio-lógicas do mundo-zero: 
ensaio teórico-político sobre a animalização de corpos negros 
em situação de rua. (Des)troços: revista de pensamento radical, 
Belo Horizonte, v. 6, n. 2, p. e59879, jul./dez. 2025. 
 
DOI: 10.53981/destrocos.v6i2.59879 
 

 Licenciado sob a CC BY 4.0. 

 

D O S S I Ê  E S P E C I A L  

AS BIO-LÓGICAS DO MUNDO-ZERO: ENSAIO 
TEÓRICO-POLÍTICO SOBRE A ANIMALIZAÇÃO 
DE CORPOS NEGROS EM SITUAÇÃO DE RUA * 
THE BIO-LOGICS OF THE ZERO-WORLD: THEORETICAL-POLITICAL ESSAY ON THE ANIMALIZATION 
OF BLACK BODIES LIVING ON HOMELESS POPULATION 

LA BIO-LÓGICA DEL MUNDO-CERO: ENSAYO TEÓRICO-POLÍTICO SOBRE LA ANIMALIZACIÓN DE 
LOS CUERPOS NEGROS QUE VIVEN EN LA CALLE 

Arthur Cândido Lima  
Universidade Federal de Minas Gerais, Belo Horizonte, MG, 
Brasil 

Lisandra Espíndula Moreira  
Universidade Federal de Minas Gerais, Belo Horizonte, MG, 
Brasil 

Wanderson Vilton Nunes da Silva  
Universidade Federal de Pernambuco, Programa de Pós-
Graduação em Psicologia, Recife, PE, Brasil 

  

https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://orcid.org/0000-0002-7961-0981
mailto:arthurrlima95@gmail.com
https://orcid.org/0000-0001-9356-3416
mailto:lisandra.ufmg@gmail.com
https://orcid.org/0000-0003-2396-9933
mailto:wandersonvilton@gmail.com


 

Resumo 
Neste ensaio teórico-político problematizamos, a partir de uma cena do trabalho 
com a população em situação de rua, a animalização dos corpos negros. Nosso 
objetivo é colocar em questão os impactos de uma cisão entre humano e animal 
que, em tese, estabeleceria a todas as pessoas o acesso à categoria de humano. 
Para desvelar essa falácia, faz-se necessário analisar o racismo como maquinaria 
de animalização do humano, no caso de povos descritos como sem alma/logos. 
Uma ficção operativa responsável por constituir o processo de racialização do 
mundo e consequentemente o seu armamento central de aniquilamento dos corpos 
negros e originários. O que pode uma mulher negra que se encontra em situação 
de rua nos ensinar sobre a atualidade do racismo e a animalização? 
 
Palavras-chave 
Racismo; animalização; mundo-zero; população em situação de rua. 
 
Abstract 
In this theoretical-political essay, we problematize, based on a scene from our work 
with the homeless population, the limits of animality and the animalization of black 
bodies. Our goal is to question the impacts of a split between human and animal 
that would establish access to the category of human for all people. To uncover this 
fallacy, it is necessary to analyze racism as a mechanism for the animalization of 
humans, in the case of peoples described as soulless/logosless. An ideological-
political fiction responsible for constituting the process of racialization of the world 
and consequently its central weaponization for the annihilation of black and 
indigenous bodies. What can a black woman who finds herself homeless teach us 
about racism and animalization? 
 
Keywords 
Racism; animalization; zero-world; homeless population. 
 
Resumen 
En este ensayo teórico-político, problematizamos, a partir de una escena de 
nuestro trabajo con la población en situación de calle, los límites de la animalidad 
y la animalización de los cuerpos negros. Nuestro objetivo es cuestionar los 
impactos de una división entre lo humano y lo animal que establecería el acceso a 
la categoría de humano para todas las personas. Para desenmascarar esta falacia, 
es necesario analizar el racismo como mecanismo de animalización de los 
humanos, en el caso de los pueblos descritos como desalmados/sin logos. Una 
ficción ideológico-política responsable de constituir el proceso de racialización del 
mundo y, en consecuencia, su instrumentalización central: la aniquilación de los 
cuerpos negros e indígenas. ¿Qué puede enseñarnos una mujer negra en situación 
de calle sobre el racismo y la animalización? 
 
Palavras clave 
Racismo; animalización; mundo-cero; personas en situación de calle. 

Arthur Cândido Lima é Assistente 
Social, Mestre e Doutorando em 
Psicologia Social (UFMG). 
 
Lisandra Espíndula Moreira é 
professora do Departamento de 
Psicologia e do Programa de Pós-
Graduação em Psicologia (UFMG), 
Doutora em Psicologia e Mestre em 
Psicologia Social e Institucional. 
Bolsista de Produtividade CNPq, nível 
2. 
Wanderson Vilton Nunes da Silva é 
Psicólogay, Professor do Programa de 
Pós-Graduação em Psicologia da 
UFPE e do Curso de Psicologia da 
UEMS. Doutor em Psicologia Social e 
Institucional pela UFRGS. 



As bio-lógicas do mundo-zero: ensaio teórico-político sobre a animalização de corpos negros em situação de rua 

 

3 

(des)troços, v . 6 , n . 2  
jul./dez.  2025  

Introdução 

Neste ensaio, interessa-nos colocar em questão o uso da animalidade como 
estratégia de destituição política de parcelas populacionais. Ou seja, estabelecer a 
cisão entre humano e animal, tomando como referência o logos. Na articulação 
cruel entre teologia, ciência e política, estabelecer limites entre povos com 
alma/logos significava também estabelecer a definição de humanidade.1 
Destacaremos que, apesar da nova maquinaria, o racismo mantém o seu 
fundamento: o ser racializado é um algo, e não um alguém, seja na redoma da 
bestialidade ou em sua inscrição na animalidade. 

Iniciaremos com uma cena disparadora para pensar o presente dessas 
práticas. Em seguida, contracenamos com autoras/es os traços que esta cena nos 
deixou ao nos encontrarmos com ela na cidade, nos relatos e na academia científica. 
Para isto, iremos apresentar a cena, sua contextualização e construir um diálogo 
organizado em torno das seguintes analíticas: a) a animalização do humano; b) o 
racismo e a animalização; c) racismo, animalização e cultura; e d) as bio-lógicas do 
mundo-zero:2 esboços de uma consideração final. 

 

Cena-zero 

Estava próximo a uma estação de metrô. O sol começava a se pôr, indicando 
o início da noite, assim como anunciava de maneira suave a correria que iria se 
iniciar a qualquer momento, a correria do horário de pico. Milhares de pessoas vão 
e vêm nesse lugar com ponto de partida e ponto de chegada pré determinados. Da 
casa para o trabalho. Do trabalho para a casa. Logo menos, os transportes públicos 
estariam amontoados de pessoas, o trânsito na cidade estaria parado devido ao 
engarrafamento diário, a trilha sonora seria as buzinas dos veículos, acionadas 
como uma tentativa (em vão) de acelerar aquilo que desacelerou completamente: a 
vida dessas pessoas. Nesse vai e vem de pessoas e dos meus devaneios se 
aproximou de mim uma mulher jovem que receberá o nome fictício de Eurrane. 
Negra retinta cisgênero. Ela tem cabelos crespos, baixa estatura, está emagrecida. 
O seu corpo contém marcas, cicatrizes, algumas longas, outras curtas. Todas elas 
parecem indicar um longo histórico de sofrimento. O rosto, adornado por um belo 
sorriso estonteante e verdadeiro, é acompanhado de machucados diversos, alguns 
antigos, outros mais recentes. 

No momento da conversa ela relatou estar em situação de rua. A conversa 
versava sobre o seu cotidiano, mais especificamente sobre as intempéries diárias 
que ela sofria por se encontrar nessa situação. Relatos de medo, angústia, sufoco e 
precarização da sua existência. Narrou dificuldades importantes acerca das formas 
encontradas para se alimentar, às vezes sem conseguir realizar mais de uma 
refeição por dia; maneiras para se proteger das adversidades do clima/tempo e das 

 
1 Grosfoguel, A estrutura do conhecimento nas universidades ocidentalizadas. 
2 Entende-se por mundo-zero a operação diacrônica do passado no presente, inferindo diretamente nas relações sociais 

e nas manifestações das históricas desigualdades que assolam o mundo, de acordo com Mbembe em seu livro Políticas 
da Inimizade. O conceito será devidamente elaborado ao final do artigo, respeitando o movimento textual realizado do 
abstrato para o concreto. 



LIMA, Arthur Cândido; MOREIRA, Lisandra Espíndula; SILVA, Wanderson Vilton Nunes 
 

 

4 

(des)troços, v . 6 , n . 2  
jul./dez.  2025  

violências que sofre dia após dia; os impasses para conseguir realizar seu 
autocuidado, por vezes sem conseguir tomar banho, utilizar o banheiro de maneira 
adequada ou de modo regular; as barreiras que tromba quando precisa acessar 
algum serviço no qual se oferta cuidados em saúde e atendimentos 
socioassistenciais; a inconsistência de sua renda, que permite pouco ou nenhum 
acesso a recursos e bens a serem consumidos; os desconcertos diante da 
possibilidade de conseguir sequer um absorvente nos períodos menstruais e a 
negação de acesso aos direitos sociais que são assegurados na Constituição da 
República Federativa do Brasil de 1988, assim como são negados os seus direitos 
sexuais e reprodutivos, bem como as orientações acerca desses direitos; a 
impossibilidade de acessar um teto para se abrigar, a constante exposição do seu 
corpo à obliteração sistematizada na qual opera a dinâmica das ruas e a sucessiva 
mortificação do seu ser, da sua subjetividade, compõem o extenso hall dessa 
precarização narrada. 

 Nesse entretempo, a perguntei do que gosta, do que sente vontade, 
quais são seus desejos e aspirações. Ela pediu tempo para pensar. Informou não 
estar acostumada com esse tipo de pergunta pois, segundo ela, na dinâmica das 
ruas o asfalto é permeado por certezas, há pouco tempo para pensar no que se quer 
quando tudo está envolto em privações das necessidades mais elementares do ser 
humano. Após algum tempo refletindo, contou com entusiasmo que deseja ir ao 
zoológico, desejo privado de sua infância. Neste momento, não precisou os porquês 
desse desejar, mas estava animada com a possibilidade de falar sobre. Me convidou 
para ir ao zoológico com ela em outro momento, pois “será um dia lindo, a gente 
observa os animais, come pipoca e toma refrigerante” (sic). Eu estava com outra 
pessoa no momento, além da companhia de Eurrane. 

Neste instante, inicio uma conversa mais lúdica acerca deste desejo. 
Pergunto a Eurrane se eu fosse um animal, qual animal eu seria. Ela prontamente 
responde: “macaco-aranha” (sic). Sou um homem negro de pele clara. A pessoa que 
estava comigo, mulher negra de pele clara, também faz a mesma pergunta, onde 
ela responde: “você seria uma leoa” (sic). Após essas respostas, a questiono se ela 
fosse um animal, qual animal ela seria, onde foi rapidamente respondido: “eu seria 
um macaco” (sic). 

A indago sobre o porquê dela ser o macaco. Ela, entristecida e cabisbaixa, 
relata: “eu sou o macaco porque diariamente as pessoas me chamam de feia, me 
chamam de macaco, gritam comigo, me xingam, então é por isso que eu sou o 
macaco, nem consigo me olhar no espelho pois eu sou feia, e é isso que eu sou, o 
macaco” (sic). 

 

Contra-a-cenando 

A presente cena dialoga com a dissertação de mestrado de um dos autores 
deste texto e sua atuação direta nas políticas públicas voltadas para atendimento às 
pessoas que se encontram em situação de rua. Esta pesquisa buscou investigar 
como o racismo atravessa corpos negros que se encontram em situação de rua. 
Nesta investigação, foi identificada uma gama de complexidades que versam 
diretamente sobre indagações perenes acerca das formas pelas quais se 
desmantelam estratos populacionais historicamente vulnerabilizados no país, 



As bio-lógicas do mundo-zero: ensaio teórico-político sobre a animalização de corpos negros em situação de rua 

 

5 

(des)troços, v . 6 , n . 2  
jul./dez.  2025  

dentre os quais se destaca a população negra – componente majoritário do 
fenômeno – em situação de rua. Tendo em vista que o trabalho efetivo de um dos 
autores se dá na política de atenção à pessoa em situação de rua, a cena é um 
recorte de um trabalho ampliado. Assim, não temos como objetivo fazer uma análise 
de caso, articulando as privações/violações sofridas por Eurrane e os impactos e 
danos gerados, mas articular com dados gerais das pessoas em situação de rua. 

A cena citada acima abre margem de reflexão para um extenso componente 
desse desmantelamento anteriormente identificado: privações materiais, 
pauperismo e miserabilidade como manifestações sistêmicas de um corpo que, por 
estar imbuído no processo de racialização do mundo, tem sua humanidade negada.3 
Indo além, esse processo produz uma lógica de enquadramento voltada para esse 
corpo que busca, de modo incessante, o seu fenecimento, o fenecimento da 
dimensão orgânica do corpo, da dimensão existencial deste ser e a mortificação de 
seus referenciais simbólicos. Não obstante, é possível observar as diversas 
cicatrizes e lesões espalhadas pelo seu corpo, as narrativas que emergem das 
angústias experienciadas nas intempéries cotidianas, o desejo atrelado às 
necessidades materiais e a dificuldade de dizer de si em um mundo que cerceia seu 
pensar e seus movimentos. Assim, “pensar o corpo fora do lugar que o remete a 
objeto de saber ou a instrumento nas relações de poder é talvez o desafio 
epistêmico mais duro para as ciências coloniais”.4 

Essa lógica, em seu turno, é constituída pelo racismo, um dispositivo de 
poder que busca de modo hierarquizante inferiorizar, privar, fraturar e eliminar 
pessoas negras. Como resultante deste movimento, passível de observação na 
cena, têm-se uma dimensão importante de compreensão histórica da inferiorização 
dos corpos negros nessa redoma hierarquizante, a saber: a animalidade, ou melhor, 
a animalização desses corpos. 

 

Animalização do humano: entre o zoológico e a bio-
lógica 

A narrativa apresentada por Eurrane na cena conflui com um imaginário 
historicamente determinado, resultado da horripilante maquinaria de obliteração de 
corpos promulgada por séculos de escravidão. Essa obliteração, por sua vez, nos 
remete a uma das múltiplas formas utilizadas para retirar o significante negro 
daquilo que é componente da humanidade. O zoológico, portanto, para além de 
figurar no desejo da interlocutora e estar presente no seu dizer, serve como uma 
importante metáfora para compreender a formulação desse imaginário 
animalizante.  

Achille Mbembe nos mostra que “a vida sob o signo da raça sempre foi como 
o equivalente de uma vida em um zoológico”,5 e, para tanto, essa metáfora toma 
concretude, ainda segundo o autor, a partir de três processos. O primeiro consiste 
na caça e captura de animais que foram brutalmente retirados do seu habitat natural 
para serem enclausurados em espaços de confinamento. Nesses espaços os 

 
3 Lima, Os condenados da rua. 
4 Silva; Hüning; Guareschi, Dissidências narrativas, p. 111. 
5 Mbembe, Políticas da Inimizade, p. 180. 



LIMA, Arthur Cândido; MOREIRA, Lisandra Espíndula; SILVA, Wanderson Vilton Nunes 
 

 

6 

(des)troços, v . 6 , n . 2  
jul./dez.  2025  

animais sofrem de ampla privação de recursos que possibilitam as suas 
manutenções, isto é, a continuidade de suas existências. Além da privação de 
recursos, coabita nesses locais o cerceamento da circulação. Apartados do seu 
habitat e confinados, esses animais se encontram à mercê dos responsáveis pelas 
suas capturas para continuarem a existir no mundo. 

O segundo processo diz respeito à construção desse espaço de 
confinamento e ressignificação da captura. Anteriormente a caça tinha uma 
finalidade alimentícia, ou seja, a transformação da carne destes animais em comida. 
Já na constituição do zoológico, os animais são enjaulados em cativeiros e só são 
mortos em circunstâncias adversas, pois, na lógica da clausura, a finalidade é a 
exposição em vida. Por fim, Mbembe6 denota que esses animais inseridos na 
clausura passam por um amplo espectro de domesticação e treinamento para que 
se torne possível a exposição no campo espetacular. O zoológico constitui a maneira 
pela qual se evidencia a suposta distância da civilização para com a barbárie, uma 
fronteira que serve para demarcar as diferenças entre humanos e animais. Objetos 
expostos em jaulas, tais animais passam por um dinamismo de suspensão do seu 
ser, retirada de seus atributos e apartação de suas propriedades naturais. Dito de 
outra forma, esses animais alocados na redoma do objeto não são humanos, e 
também não são mais animais, são coisas opacas cuja corporeidade “[...] não é isto 
nem aquilo”.7  

Não sendo isto nem aquilo, os animais aparecem deslocados de suas 
funções na constituição do meio-ambiente e na manutenção dos ecossistemas, pois 
são “[...] objetos de exposição pública em locais de confinamento”. Com efeito, o 
animal é “um outro sem alma”, a oposição ao humano, o ser autômato cuja maneira 
de se manifestar é instintiva, mecânica, fora da ratio e distante do logos, sendo, 
desta forma, “passível de todos os tipos de exploração e violência”.8 

Nessa lógica exposta, a animalidade torna-se o contraponto do que é 
concebido como humanidade. Sendo o animal o antônimo de humano, ou seja, termo 
generalizado para nomear tudo aquilo que não é uma pessoa, quando essa 
contraposição está envolta no processo de racialização, ela é estendida a uma 
parcela da humanidade que, envolta no signo da raça, tem seus atributos humanos 
retirados. Dito de outra forma: “Não bastasse se referir a qualquer outro animal que 
não o homem, ela ainda se presta a qualificar e desqualificar atributos ou 
comportamentos humanos".9 

De acordo com Maria Esther Maciel, a formulação do termo animal possui 
um duplo: é tanto uma forma de demarcar uma circunscrição biológica, assim como 
é um subterfúgio para acoplar na redoma biológica o advento da cultura. Nesse 
sentido, o termo serve tanto para designar de modo abstrato os seres vivos em 
categorias estanques, assim como se utiliza essa designação para demarcar 
arbitrariamente a separação desses seres de modo antropocêntrico. Assim sendo, 
a oposição entre o animal e o humano irá separar também aquilo que é racional do 
que é irracional e assim em diante. 

 
6 Mbembe, Políticas da Inimizade. 
7 Mbembe, Políticas da Inimizade, p. 181 
8 Maciel, Animalidades, p. 18 
9 Maciel, Animalidades, p. 19. 



As bio-lógicas do mundo-zero: ensaio teórico-político sobre a animalização de corpos negros em situação de rua 

 

7 

(des)troços, v . 6 , n . 2  
jul./dez.  2025  

Para Sueli Carneiro,10 há uma dimensão de prática discursiva que produz o 
saber sobre o negro e produz hierarquias raciais cujas relações se consolidam, se 
alteram e se deslocam, com frequentes lutas e embates. A autora retoma aspectos 
da história que permitem desnaturalizar e conceber como essa relação entre 
humano e animal foi responsável pelos processos de colonização das Américas, 
bem como o sequestro de pessoas negras do continente africano, entre outras 
questões pela animalização de pessoas negras através da teo-logia católica, 
destacando o trabalho dos jesuítas no processo de colonização brasileiro. 

 
A justificação da escravidão negra reporta-se às suas próprias instituições validada no 
entendimento de que a escravidão era uma instituição social africana que informaria sobre 
a suposta natureza de escravo que teria o africano. [...] Uma bula papal encerra a possível 
questão se a criança negra deveria ir à escola ao afirmar que os negros não têm alma. Tendo 
em vista os votos indissolúveis estabelecidos entre a Companhia de Jesus e o Papa, 
sobretudo no que tange a um voto extraordinário de obediência, a educação de crianças 
negras foi item que ficou fora de questão. A ausência de alma, no lugar do que posteriormente 
seria o lugar da razão, no contexto da laicização do Estado moderno, será o primeiro 
argumento para afirmar à não-educabilidade dos negros. Será, então, pelo estabelecimento 
das idéias e discursos fundadores acerca da educabilidade dos afrodescendentes, que se 
articulará o epistemicídio ao dispositivo de racialidade.11 

 
 A autora segue com esta historicidade de modo a afirmar como o 

epistemicídio negro está atrelado ao que chama de dispositivo da racialidade no 
país, construindo em torno dele um arsenal de práticas que planejou de forma 
sistemática a morte e o assassínio dessas subjetividades ao longo dos séculos de 
colonização, destacando a matança de saberes e práticas construídos por séculos 
pelos negros oriundos da África. 

Conforme Muniz Sodré, a invenção da raça “cria as fronteiras raciais 
destinadas à neutralização político-social do grupo humano visado”.12 Deste modo, 
a animalização funcionou do ponto de vista político-social como uma forma de 
dominar, subjugar e matar populações, subjetividades, conhecimentos e 
epistemologias. 

Animalizar operou, do ponto de vista histórico, algo muito diferente de uma 
retomada da natureza como parte de nossa humanidade. Animalizar sustentou 
práticas históricas de massacre de populações e sistemas de pensamento, 
construindo obliterações, impedimentos e a interdição colonial de colonizados – 
termo utilizado por Deivison Faustino.13 Segundo o autor, a interdição colonial se 
relaciona ao impedimento do reconhecimento mútuo e da humanização das 
populações colonizadas, mantendo-as como objeto de dominação.14 

Assim também, é importante considerar como essas maquinarias coloniais 
vão construir a interdição como operador de exclusão dos corpos negros 
inscrevendo-os no não-ser, na natureza e na desrazão.15 A referência à 
colonialidade é importante para pensarmos que, a construção histórica dessa 

 
10 Carneiro, A construção do outro como não-ser como fundamento do ser, pp. 51-52. 
11 Carneiro, A construção do outro como não-ser como fundamento do ser, pp. 103-104. 
12 Sodré, O fascismo da cor, p. 109. 
13 Faustino, A “interdição do reconhecimento” em Frantz Fanon. 
14 Faustino, A “interdição do reconhecimento” em Frantz Fanon. 
15 Carneiro, A construção do outro como não-ser como fundamento do ser. 



LIMA, Arthur Cândido; MOREIRA, Lisandra Espíndula; SILVA, Wanderson Vilton Nunes 
 

 

8 

(des)troços, v . 6 , n . 2  
jul./dez.  2025  

interdição, requer a compreensão de que para os colonizadores tudo nas terras a 
serem colonizadas era descrito como natureza, seja nas cartas de descobrimento 
ou em todas as outras formas de ilustrações das terras conquistadas. Essa 
referência à natureza indicava, entre outras coisas, a necessidade de civilizar, de 
fazer com que deixem de ser natureza para tornarem-se civilização, possível 
apenas através da inferiorização dessas terras e de tudo o que nela vive, bem como, 
de seus saberes, costumes e hábitos. A natureza é, portanto, sinônimo de 
dominação colonizadora que buscará civilizá-la através de sua interdição. 

 

Racismo e animalização 

A horripilante maquinaria de obliteração promulgada por séculos de 
escravidão teve como fundamento a animalização de corpos negros. Segundo 
Mbembe, o escravismo, técnica basilar da colonização dos povos, consistiu em uma 
formação de relações de produção que tinha como fundamento a caça humana. Essa 
caça humana, em seu turno, combinava uma série de mecanismos altamente 
violentos para que fosse realizada a captura de um amplo contingente desses povos. 
Capturadas, essas pessoas eram submetidas a lógicas de confinamento e de 
transporte transatlântico a fim de que fossem utilizadas de múltiplas formas: ora 
eram corpos-mercadoria, ora corpos-ferramenta, corpos-moeda, animais 
semoventes.16 “A inferioridade epistêmica foi um argumento crucial, utilizado para 
proclamar uma inferioridade social  biológica,  abaixo da linha da humanidade”.17 

Frutos de uma ampla formulação de desumanização, foram forçados a 
seguir como objetos, seres da animalidade. Como nos lembra a reflexão de Neusa 
Santos Souza, “o branco e a brancura são os únicos artífices e legítimos herdeiros 
do progresso e desenvolvimento do homem. Eles são a cultura, a civilização, em 
outras palavras, a ‘humanidade’”.18 

O fundamento dessa violência e degradação é o racismo, entendido nesse 
primeiro momento como o grande aparelho responsável por subsidiar a 
“escravização econômica e mesmo biológica”.19 Esse subsídio, de certo que vulgar, 
apoiava-se na máxima exploração dos corpos escravizados cujo espetáculo se dava 
no terreno da espoliação de terras, matérias-primas, sistemas de referência, 
ecossistemas e da vida em geral. A violência no processo de colonização é 
argumentada, tomando como referência o perigo que a pessoa negra representa. 
Assim, “ter a fobia do negro é ter medo do biológico… São animais. Vivem nus”.20 

 
É no momento mesmo em que o negro reinvindica sua condição de igualdade perante a 
sociedade que a imagem de seu corpo surge como um intruso, como um mal a ser sanado, 
diante de um pensamento que se emancipa e luta pela liberdade.21 

 
O argumento logo é exposto: apesar das semelhanças, os povos colonizados 

não são humanos, são animais. As supostas oposições impostas configuram o 
 

16 Mbembe, Políticas da Inimizade. 
17 Grosfoguel, A estrutura do conhecimento nas universidades ocidentalizadas, p. 40. 
18 Souza, Tornar-se negro, pp. 28-29. 
19 Fanon, Em defesa da revolução africana, p. 35. 
20 Fanon, Pele negra, máscaras brancas, p. 178. 
21 Souza, Tornar-se negro, p. 31. 



As bio-lógicas do mundo-zero: ensaio teórico-político sobre a animalização de corpos negros em situação de rua 

 

9 

(des)troços, v . 6 , n . 2  
jul./dez.  2025  

advento daquilo que Geni Núñez conceitua como binarismos coloniais, ou seja, “é a 
bússola do mundo colonial que divide tudo em compartimentos: mente e corpo, 
natureza e cultura, material e imaterial, físico e simbólico e assim por diante”.22 

 
O racismo institucional consolidou-se como princípio organizador da divisão internacional do 
trabalho e da acumulação capitalista em escala mundial. Enquanto os “índios” eram dispostos 
pela encomienda, sob um regime de trabalho imposto, os africanos, classificados como 
“povos sem alma”, eram trazidos para as Américas para substituir os “índios” no trabalho 
escravo.23 

 
Os binarismos coloniais são, portanto, responsáveis por buscar produzir 

cisões entre a humanidade e suas formas componentes das demais formas de ser, 
estar e existir no mundo. Tendo em vista essa conceituação, a imposição da 
categoria animal aos povos colonizados buscava justificar o aniquilamento. 
Aniquilamento esse que emerge como a apartação de matriz biológica do que é ser 
humano, na qual a epiderme se torna o carro-chefe, assim como utiliza-se da 
cultura para demarcar que “pensamento, linguagem, sentimentos, habilidades 
cognitivas e artísticas, cultura, enfim, capacidade de ter saberes e um ponto de vista 
próprio sobre o mundo”24 não eram traços componentes dos seres animalizados.  

Capturas, confinamentos, razias, expropriação originária, violência. Eis a 
base do zoológico como duplo do potentado colonial. Ao pensarmos juntamente com 
Maciel, na configuração do ser racializado como animal, o termo besta foi 
inicialmente elencado como significante capaz de impor a animalização desses 
corpos. Esse termo, em um primeiro momento, foi utilizado para demarcar quais 
corpos estariam inseridos na atmosfera aniquilante do colonialismo. O conceito de 
besta, por sua vez, demarcou a ferro e fogo, o amplo espectro populacional que 
seria animalizado e vilipendiado, pois era a síntese do binarismo entre deus e o 
diabo, o bem e o mal, o justo e o injusto, o certo e o errado, a força motriz do 
processo de racialização.25 

Esse conceito teve importância secular, pois do século XV ao XVIII ele teve 
serventia para continuar a instituir a animalização como prática política de 
subjugação colonial e a ausência de humanidade como sustentáculo do vilipêndio. 
Acontece que essa forma vulgar de codificação de amplos segmentos populacionais 
na redoma da bestialidade não se manteve estanque. Segundo Fanon,26 as escrituras 
judaico-cristãs foram insuficientes a longo prazo para dar continuidade ao projeto 
de desumanização dos povos originários e da população negra. Nesse entretempo, 
a bio-lógica27 foi o alicerce fundamental para dar sequência a este projeto. Se a 
bestialidade foi a categoria evocada para homogeneizar um amplo espectro 
populacional e destituí-lo de sua humanidade, o advento da racialização, a divisão 
internacional racial genderizada do trabalho e o escravismo operando como relação 
de produção dominante denotaram novas formas de controle desse espectro.  

 
22 Núñez, Nhande ayvu é da cor da terra, p. 55. 
23 Grosfoguel, A estrutura do conhecimento nas universidades ocidentalizadas, p. 39. 
24 Maciel, Animalidades, p. 21. 
25 Núñez, Nhande ayvu é da cor da terra. 
26 Fanon, Em defesa da revolução africana. 
27 Com essa grafia, chamamos atenção para a reflexão proposta por Oyewumi em A invenção das mulheres, salientando 

a lógica biologizante que a cosmovisão científica carrega. 



LIMA, Arthur Cândido; MOREIRA, Lisandra Espíndula; SILVA, Wanderson Vilton Nunes 
 

 

10 

(des)troços, v . 6 , n . 2  
jul./dez.  2025  

A maquinaria responsável por implementar a desumanização nas relações 
sociais produziu uma sinergia entre ratio e bios, cujo resultado foi o advento dos 
saberes disciplinares de matriz cartesiana, voltados substancialmente para aquilo 
que se convencionou chamar de ciências humanas. As ciências, quando deslocadas 
para realizar a manutenção dessa maquinaria, criaram uma série de mecanismos 
com os quais se voltariam para dar continuidade, ainda que por outros moldes, à 
dominação dos povos racializados. No interior deste processo, afirmou-se que 
esses povos não têm mais uma ausência de humanidade, e sim possuem uma 
humanidade inferiorizada quando comparadas ao branco colonizador. Para 
comprovar a argumentação proposta, o racismo recorreu à matriz bio-lógica para 
justificar a dominação. 

Essa matriz, em seu turno, tinha diversas formas de operar: “forma 
comparada do crânio, quantidade e configuração dos sulcos do encéfalo, 
características das camadas celulares do córtex, dimensões das vértebras, aspecto 
microscópico da epiderme, etc.”.28 Ainda de acordo com Fanon, emerge aí o 
chamado racismo científico, isto é, a desumanização utilizando as vestes da ciência 
para continuar de maneira indiscriminada a exploração dos povos racializados. Tais 
formas de operar buscavam justificar a inferioridade desses povos diante do 
comparativo com os colonialistas, cujas bases aparentemente científicas 
denotavam, na verdade, a manutenção das hierarquias raciais cujas relações de 
poder são desiguais e assimétricas. Dessa finalidade atroz e cruel a animalidade 
ganhou novos contornos: anteriormente o ser racializado não tinha humanidade e, 
nessa nova codificação, o ser racialização tem uma humanidade inferior, pois era 
considerada primitiva e rudimentar. Essa humanidade dita inferior tinha como 
argumento basilar a maior proximidade do ser racializado com o animal do que com 
o humano, argumento que tinha um suposto fundamento diante dos exames 
antropométricos. 

Lilia Lobo afirma que com o século XIX há uma mudança importante da 
concepção de monstruosidade em relação ao século XVI, no início das colonizações. 
Os indígenas - os negros da terra - eram relatados pelos colonizadores como tendo 
uma natureza monstruosa, como monstros canibais com forma humana, detentores 
de almas bestiais.29 

 
Essas histórias, consideradas na época provas incontestes da monstruosidade dos índios, 
chegaram ao século XIX abismando os viajantes estrangeiros. Johan Baptist Spix & Karl 
Friedrich Philipp von Martius, naturalistas em visita ao Brasil entre 1817 e 1820, descrevem o 
caso de uma índia que desenterrou o filho, raspou a carne dos ossos, fez um caldo e sorveu, 
enterrando os ossos novamente.30 

  
Até o século XIX, as monstruosidades revelavam uma marca divina, sendo 

compreendidas como sinais de Deus: tal concepção era uma herança medieval 
proveniente da teologia de Santo Agostinho. Elas significavam um sinal de Deus, de 
sua ira, resultado do pecado e/ou das transgressões humanas à vontade divina. No 
entanto, “ainda assim a natureza obediente a Deus faz com que os pequenos 

 
28 Fanon, Em defesa da revolução africana, p. 36. 
29 Lobo, Os infames da história. 
30 Lobo, Os infames da história, p. 33. 



As bio-lógicas do mundo-zero: ensaio teórico-político sobre a animalização de corpos negros em situação de rua 

 

11 

(des)troços, v . 6 , n . 2  
jul./dez.  2025  

monstros guardem semelhanças com o casal que os gerou”31. Portanto, a obediência 
e/ou a desobediência passam a ser marcas comportamentais associadas à 
animalidade ou à monstruosidade. Como ressaltam os autores citados 
anteriormente, a rebeldia, a altivez e a dignidade dos povos negros e indígenas 
frente às barbáries impostas pelos colonos foram associadas a uma 
monstruosidade que viria a ser docilizada pela violência colonial do assassínio, do 
sequestro, da prisão e do epistemicídio. 

 
Afinal, um povo de vagabundos, tanto pelos hábitos nômades (a vagar pela terra) quanto pela 
indolência, e que além disso eram canibais, traiçoeiros, carentes de fé, de lei, rebeldes por 
natureza por desconhecerem um poder a que pudessem servir por obediência, identificava-
se plenamente às imposturas e simulações dos demônios, os monstros artificiais (descritos 
por Paré). “Os índios são povo do Diabo”, afirmam repetidas vezes os jesuítas. “Nem sei de 
outra melhor traça do inferno que ver uma multidão deles, quando bebem, porque para isso 
convidam de muito longe e isto principalmente quando têm de matar algum ou comer alguma 
carne que eles trazem de moquém, diz santo Inácio de Loyola o padre Luiz da Grã (Souza, 
1986, p. 53). Daí a incansável peleja dos soldados de Cristo contra os demônios que induziam 
um povo destituído de razão ao erro, às práticas de feitiçaria dos pajés, à luxúria, à idolatria, 
ao vício. Não demorou muito para que esses traços das almas monstruosas se 
generalizassem por toda a população da colônia, a partir dos séculos XVII e XVIII: primeiro os 
negros escravos, idólatras e fujões, depois os colonos brancos, principalmente os de Vila-
Rica, traiçoeiros e rebeldes.32 

 
Deste modo, a autora nos mostra que os monstros individuais, até o século 

XVIII, eram tidos como raridade e casos isolados, não constando como uma ameaça 
hereditária, diferentemente das espécies monstruosas, como as sereias 
(frequentemente presentes nos relatos de navegantes), que remeteriam à perfeição 
divina e ao equilíbrio da criação. 

 
Mesmo considerados, às vezes, um desvio das leis da natureza, fruto de coitos antinaturais 
ou até da imaginação desvairada da mãe (Paré, 1971, p. 35), os monstros individuais eram tidos 
como casos raros e isolados, e não representavam a ameaça de uma tara hereditária para 
toda a descendência, a exemplo do que ocorreria no século XIX.33 

 
No século XIX, aparece o racismo científico e as pesquisas de Lombroso, a 

craniologia. Aquele século tornou-se conhecido pela intolerância para com os 
monstros, operando através de sofisticadas práticas de virtualização de 
marcadores raciais como significantes de criminalidade e de monstruosidade, 
transformando tais marcadores no que vem sendo chamado de teratologia, ou 
discurso/estudo dos monstros. Foi nada menos do que a construção de argumentos 
científicos para sustentar práticas de racismo nas sociedades e civilizações 
colonizadas, especialmente com a derrocada da Igreja e da teologia como lugar 
hegemônico de produção e enunciação de verdades.  

Aqui, cabe retomar Jean-Jacques Courtine, que analisa as transformações 
no olhar direcionado ao corpo humano, tomando como referência o momento em 
que há um tensionamento nas formas de exposição de pessoas tidas como 

 
31 Lobo, Os infames da história. p. 35 
32 Lobo, Os infames da história, pp. 35-36. 
33 Lobo, Os infames da história, p. 36. 



LIMA, Arthur Cândido; MOREIRA, Lisandra Espíndula; SILVA, Wanderson Vilton Nunes 
 

 

12 

(des)troços, v . 6 , n . 2  
jul./dez.  2025  

“monstros”, muitas delas associadas diretamente a figuras animais (moça-macaco, 
homem-elefante, mulher-camelo), que só vai se efetivar quando “por volta de 1931-
1932 desaparecem os zoológicos humanos”.34 A exposição de corpos animalizados 
passa a ser vista como problemática somente no momento em que se constrói 
alguma possibilidade de reconhecimento de um semelhante “sob a deformidade do 
corpo exibido”.35 

Assim, a relação entre exposição/visão e corpo/biologia ganha importantes 
contornos, “uma vez que o corpo é o alicerce sobre o qual a ordem social é fundada, 
o corpo está sempre em vista e à vista”36, não sendo apenas metáforas as 
expressões: corpo social e corpo político. Para Oyeronke Oyewúmí, há um convite 
à diferenciação colocado no olhar, seja para diferenciar corpos humanos por sexo, 
cor da pele ou tamanho de crânio. Mesmo na tentativa de contraposição do 
determinismo biológico pela ideia de construção social, ainda assim estamos numa 
vinculação à “bio-lógica”.37 Nesse sentido, a cena de escuta de Eurrane nos coloca 
a pensar a forma de exposição de corpos humanos animalizados não mais em 
grandes exposições, como em zoológicos, mas como excedente urbano a circular 
com restrições no espaço público, uma “forma de manter o espaço de participação 
social do negro nos mesmos limites da antiga ordem social”.38 

Deste modo, as práticas racistas estruturadas pelo capitalismo em 
progressão precisavam de um logos científico, apenas o religioso ou teológico era 
insuficiente. Os monstros deixam de ser sinais da ira divina e/ou apresentados em 
circos (mulher barbada, anões, etc.) e passam a ser construídos como objeto 
científico para justificar a construção de uma raça humana superior. Portanto, a 
sexualidade torna-se cada vez mais objeto do governo dos Estados, principalmente 
a partir dos discursos sobre natalidade, conforme Foucault.39 Acentuam-se com 
estas práticas, o perigo da degenerescência da espécie e os discursos de 
superioridade racial, o logos eugênico que marcará o século XX de forma 
contundente. 

Mbembe afirma que o zoológico humano, que expunha pessoas negras, 
compreende um dispositivo de suspensão, seja da humanidade delas, ou mesmo, de 
serem objeto. Opera assim uma dupla suspensão. Segundo o autor, isto submete-
as à lei da economia que rege o mundo ocidental. E a principal operação que remete 
às economias ao longo da história ocidental consiste na destruição de tais formas 
de vida, mas não apressadamente. Esta suspensão ocorre historicamente nas 
relações humanas com os animais e com os vegetais, desde a antiguidade; segundo 
o autor, tais vidas eram utilizadas de forma econômica até que fossem destruídas, 
aproveitando-as ao máximo. No entanto, Mbembe, chama essa suspensão também 
de mundo-zero. Para o autor, mundo-zero é uma experiência agônica em que o 
tempo é suspenso, em que não há fim, pois a finitude está suspensa. Um mundo em 
ruínas em que os lugares e os tempos se cruzam, o passado está no presente e o 

 
34 Courtine, O corpo anormal, p. 314. 
35 Courtine, O corpo anormal, p. 312. 
36 Oyewumi, A invenção das mulheres, p. 28. 
37 Oyewumi, A invenção das mulheres, p. 39. 
38 Souza, Tornar-se negro, p. 48. 
39 Foucault, História da sexualidade. 



As bio-lógicas do mundo-zero: ensaio teórico-político sobre a animalização de corpos negros em situação de rua 

 

13 

(des)troços, v . 6 , n . 2  
jul./dez.  2025  

futuro confunde-se com o passado. Há entrelaço, incompletude, dilatação e 
contração.40 Para o autor, 

 
Vários tipos de troca põem em relação termos que costumamos opor. O passado está no 
presente. Ele não o duplica necessariamente, mas, por vezes, ele pode refractar-se no 
presente, por vezes interfere nos seus interstícios, quando não reaparece simplesmente à 
superfície do tempo que assalta a sua melancolia, que ele tenta saturar, tornar ilegível. O 
carrasco é a vítima. O imóvel está em movimento. A palavra, em silêncio. O começo é o fim, e 
o fim está no meio. E tudo, ou quase tudo, se encontra entrelaçado, incompleto, dilatado e 
contraído.41 

 
Esta construção é retomada pelo autor para assinalar o lugar e a ferida 

aberta do racismo na história do ocidente. Ao mesmo tempo em que assinala a 
consistência perversa de um ato histórico, que atravessou séculos do capitalismo, 
é constantemente assegurado a ele a invisibilidade e a atemporalidade, pensadas 
pelo que chama de suspensão e mundo-zero. Essa máquina econômica de 
suspensão, segundo o autor, não pode ser dissociada do capitalismo e de sua 
maquinaria antropogênica. Deste modo, a história do capitalismo ao longo dos 
séculos buscou minimizar os efeitos dessa máquina de fabricar raças, de converter 
tudo em mercadoria e de monopolizar a produção do vivente, “caso contrário, levará 
à pura e simples destruição do social”42 e da humanidade. Trata-se agora de “uma 
tendência para a universalização da condição antigamente reservada aos negros, 
mas enquanto inversão”.43 

 
A ideia é que tudo pode agora ser fabricado, inclusive o ser vivo, acreditando-se que a vida é 
um capital a ser gerido, e o indivíduo, uma partícula num dispositivo, ou, ainda, uma 
informação que devemos traduzir por um código ligado a outros códigos, de acordo com uma 
lógica de abstração em constante crescimento.44 

 

Racismo, animalização e cultura 

O salto da ausência para a inferioridade é resultado de ampla reconfiguração 
das relações sociais, a saber: o advento do liberalismo, a promulgação da 
declaração dos direitos universais do homem, a implantação do maquinário a vapor 
em substituição da manufatura, a construção dos Estados-nação, o reordenamento 
político-econômico produzido pelo capitalismo, a afirmação das classes sociais e 
sua constante oposição hierarquizada e a construção de mercados de trocas 
transnacionais são exemplos de um repaginamento do mundo, o qual o capital 
transformou em refém. 

Esse repaginamento constitui, antes de mais nada, uma reconfiguração das 
forças produtivas e um remodelamento das relações de produção. Apesar das 
mudanças radicais localizadas ao longo desse período (séc. XIX-XX), é observável 
que o fundamento da dominação permanece intacto, ainda que com novas 

 
40 Mbembe, Políticas da Inimizade. 
41 Mbembe, Políticas da Inimizade, p. 223. 
42 Mbembe, Políticas da Inimizade, p. 235. 
43 Mbembe, Políticas da Inimizade, p. 236. 
44 Mbembe, Políticas da Inimizade, p. 237. 



LIMA, Arthur Cândido; MOREIRA, Lisandra Espíndula; SILVA, Wanderson Vilton Nunes 
 

 

14 

(des)troços, v . 6 , n . 2  
jul./dez.  2025  

roupagens. Da ausência para a inferioridade em termos de humanidade, a 
animalidade tornou possível, apesar do repaginamento, que os povos racializados 
fossem mantidos na base da hierarquia de poder. Se é inferior porque é negro, 
inferior ao humano branco, “comprovado” cientificamente e instituído politicamente. 
A forma bio-lógica como inscrição do poder colonial. O corpo como manifestação 
prático-sensível do fundamento racista de dominação. 

Tendo em seu bojo a ideologia e a política de branqueamento de toda uma 
organização social fundada sob o processo de racialização, o campo da cultura 
aparece, nesse sentido, como um vetor de cristalização da forma bio-lógica nas 
relações sociais. Se, em um momento da história, a bestialização de seres humanos 
serviu para escravizar um extenso contingente populacional e o advento do racismo 
científico emergiu para inferiorizar esse contingente, a cultura irá remodelar os 
predicados de animalidade do racismo. 

Por cultura, Fanon define como “[...] o conjunto dos comportamentos 
motores e mentais nascidos do encontro do homem com a natureza e com o seu 
semelhante”,45 e, quando incrustada nesse processo de racialização delimita que há 
uma noção de relatividade cultural nas relações sociais. Como bestas, os 
escravizados tinham ausência de cultura, como ciência, afirmou-se que havia uma 
inferioridade de cultura, e neste ponto da história, a noção de relatividade cultural é 
a forma pela qual ocorre uma simbiose entre tempos distantes e a 
contemporaneidade. O racismo ora se vale da noção de ausência, ora se vale da 
noção de inferioridade para perpetuar seu modus operandi e contaminar todo o 
modus vivendi do mundo Dito de outra forma, “este racismo que se pretende 
racional, individual, determinado, genotípico e fenotípico, transforma-se em 
racismo cultural. O objeto do racismo já não é o homem particular, mas uma certa 
forma de existir”.46 

O campo da cultura, então, é responsável por estender a economia política 
do horror racista, causando, ainda segundo o autor, a obliteração de normas, regras, 
valores, linguagem, vestuário, técnicas, relações e interações. Isto só é possível 
pelo fato de o advento do século XX e, na contemporaneidade, o século XXI, continua 
sendo necessário ao colono-capitalismo  

 
[...] destruir os seus sistemas de referência. A expropriação, o despojamento, a razia, o 
assassínio objectivo, desdobram-se numa pilhagem dos esquemas culturais ou, pelo menos, 
condicionam essa pilhagem. O panorama social é desestruturado, os valores ridicularizados, 
esmagados, esvaziados.47 

 
Vejamos como essa maquinaria opera de modo diacrônico realizando uma 

“leitura retroativa do nosso presente”,48 ou seja, a interoperabilidade das 
manifestações históricas do racismo na cena anteriormente citada. 

 

 
45 Fanon, Em defesa da revolução africana, p. 36. 
46 Fanon, Em defesa da revolução africana, p. 37. 
47 Fanon, Em defesa da revolução africana, p. 37. 
48 Mbembe, Políticas da inimizade, p. 25. 



As bio-lógicas do mundo-zero: ensaio teórico-político sobre a animalização de corpos negros em situação de rua 

 

15 

(des)troços, v . 6 , n . 2  
jul./dez.  2025  

As bio-lógicas do mundo-zero: esboços de uma 
consideração final 

Ao observarmos as formas pelas quais as bio-lógicas se estabelecem no 
tecido social, tendo como fundamento o racismo, a cena parece ser o relato 
privilegiado de compreensão dessa interoperabilidade.  

Eurrane é uma mulher, é uma mulher negra, é uma mulher negra que se 
encontra em situação de rua. Em um primeiro momento, parece ser possível captar 
os marcadores sociais da diferença narrados. Gênero, raça e classe. É possível 
observar também que eles possuem uma sinergia, não operam de modo hierárquico 
ou de maneira sobreposta, ambos os marcadores são, ao seu modo, tecidos de 
modo horizontal, se imbricam, entrecruzam, interseccionam. No entanto, ao 
refletirmos sobre a maneira pela qual a cena se dá, outros contornos se direcionam 
a essas compreensões.49 

Em uma primeira aproximação, é perceptível que a raça, conforme pôde ser 
visto nos tópicos anteriores, é a ficção ideopolítica responsável por constituir o 
processo de racialização do mundo e consequentemente o seu armamento central 
de aniquilamento dos corpos negros e originários, o racismo. A classe, por sua vez, 
se evidencia. O corpo desta mulher negra é um corpo que se encontra em situação 
de rua, o que direciona a análise para uma hierarquia de poder com a qual essa 
situação se apresenta como mais agravada dentre as classes sociais presentes no 
país. Por fim, embora estejamos no início, a dimensão de gênero é componente 
flagrante do fenômeno, pois historicamente se as bio-lógicas transpassaram para 
o tecido social os binarismos coloniais, tendo, na dimensão de gênero, o homem 
branco europeu como o ser mais próximo do divino em contraposição a mulher 
branca como o seu Outro, no processo de racialização para com a mulher negra há 
atribuição do lugar social de o Outro do Outro que é a mulher branca.50   

Essas opressões, entretanto, necessitam ser destrinchadas de modo 
minucioso. O cenário é um cenário de guerra. Todavia, não é uma guerra qualquer, 
ou uma guerra de todos contra todos ocorrida em um estado de natureza definida 
como condição humana entronizada pelo Estado moderno.51 O que se tem, na 
verdade, é “[...] uma guerra de classe que nega sua própria natureza: uma guerra 
contra os pobres, uma guerra racial contra as minorias, uma guerra de gênero 
contra as mulheres, uma guerra religiosa contra os muçulmanos, uma guerra 
contra os deficientes”.52 Essa é uma guerra cujo cenário se apresenta com 
predicados específicos, contemporâneos, dotados de singularidade ainda que 
presente de formas diferenciadas em outros tempos históricos. Tais predicados se 
afirmam como “A difamação de virtudes como o cuidado, a compaixão e a 
generosidade”, que caminham “de mãos dadas com a crença, especialmente entre 
os pobres, de que ganhar é a única coisa que importa e de que ganhar – por qualquer 
meio necessário – é, em última instância, a coisa certa”.53 

 
49 Lima, Os condenados da rua. 
50 Kilomba, Memórias da plantação; Lima, Os condenados da rua. 
51 Hobbes, Leviatã. 
52 Mbembe, A era do humanismo está terminando, p. 5. 
53 Mbembe, A era do humanismo está terminando, p. 3. 



LIMA, Arthur Cândido; MOREIRA, Lisandra Espíndula; SILVA, Wanderson Vilton Nunes 
 

 

16 

(des)troços, v . 6 , n . 2  
jul./dez.  2025  

Tanto é verdade que o espaço em que se dá as interações presentes é um 
espaço no qual as relações se dão de forma autômata, robotizada, o cotidiano como 
mera manifestação acelerada das trocas comerciais, da exploração laboral e da 
correria imbuída ao cotidiano da subsistência, do ganho a qualquer custo, do êxito 
a qualquer preço. Nessa correria incessante, um caso sobressai. O caso de Eurrane. 
Mulher, negra, cisgênero, emagrecida, adornada por um belo sorriso, marcada por 
cicatrizes e lesões diversas, em situação de rua. 

Por situação de rua compreende-se um fenômeno global e multifacetado 
que busca caracterizar segmentos populacionais que têm a rua como única morada, 
ainda que essa mesma rua não tenha sido feita para morar. Nas particularidades da 
cena é institucionalmente definido como  

 
[...] o grupo populacional heterogêneo que possui em comum a pobreza extrema, os vínculos 
familiares interrompidos ou fragilizados e a inexistência de moradia convencional regular, e 
que utiliza os logradouros públicos e as áreas degradadas como espaço de moradia e de 
sustento, de forma temporária ou permanente, bem como as unidades de acolhimento para 
pernoite temporário ou como moradia provisória.54  

 
Tal definição busca dar contornos gerais que se manifestam no fenômeno, 

tendo a dimensão socioeconômica, isto é, de classe, como central em sua 
delimitação. Todavia, o conceito deixa uma marca central do fenômeno, a de que 
nessas particularidades a raça aparece como marcador social central das pessoas 
que se encontram em situação de rua, assim como aponta um aumento importante 
de mulheres, em sua maioria negras, nessa situação.55 

Essa opacidade conceitual denota a impossibilidade de compreensão da 
cena de modo estrutural. A narrativa de Eurrane, por exemplo, denota que os 
diversos agouros cotidianos componentes de sua experiência de vida são o reflexo 
da maneira pela qual a população negra foi, e ainda é, vilipendiada neste país, neste 
mundo. A situação de vida nas ruas, tão esfacelada e degradante, é marcada pela 
condição socioeconômica amplamente conectada com o processo de racialização e 
a brutal subordinação de gênero. No limite, é pertinente apontar que ela só é dessa 
forma pois os marcadores sociais da diferença possuem ampla sinergia. Indo além, 
é possível compreender que em contextos e conjunturas sócio-históricas de 
brutalização dos corpos, os marcadores sociais são, de fato, eixos de subordinação, 
arquitetados e articulados para promover, em algum grau, o extermínio da 
população negra.56 

Esse extermínio, ipso facto, tem maneiras semelhantes de operar com os 
fantasmagóricos tempos distantes. A narrativa de Eurrane se torna testemunho, 
testemunho de sobrevivência dessa guerra. No interior desses agouros, a perversão 
direcionada contra o seu corpo toma contornos horripilantes. No desejo manifesto 
do direito à cidade, se alimentar das coisas de que tem vontade e acessar espaços 
nunca acessados anteriormente, repousa o fantasma das bio-lógicas racistas. O 
lúdico perde espaço para a fantasia gerada pelo trauma colonial. 

O mundo-zero se manifesta. A metáfora do zoológico como manifestação do 
maquinário racista se faz presente. Se em um tempo da história as pessoas 

 
54 Brasil, Decreto 7.053 de 23 de dezembro de 2009, p. 1. 
55 Lima, Os condenados da rua. 
56 Lima, Os condenados da rua. 



As bio-lógicas do mundo-zero: ensaio teórico-político sobre a animalização de corpos negros em situação de rua 

 

17 

(des)troços, v . 6 , n . 2  
jul./dez.  2025  

escravizadas eram caçadas, confinadas, privadas, domesticadas e cerceadas de 
circulação, a cena nos mostra que apesar de estar em situação de rua, Eurrane é 
constantemente caçada para que possam ser proferidos contra ela os dizeres da 
animalização, assim como sofre um confinamento em um espaço esse que, apesar 
de ser aberto à circulação, a cerceia, promovendo múltiplas privações. Exposta em 
um mundo que tem ânsia que seu corpo se finde nas ruínas da cidade, ela tem seu 
corpo direcionado às mais diversas exposições e violências. Por fim, o seu corpo é 
domesticado, pois é constantemente violentado e apartado, produzindo a 
interiorização do trauma colonial, a sua autodefinição a partir da definição que o 
Outro a(a/lhe) incutiu.57 

Indo além, as comparações realizadas por outras pessoas para com Eurrane 
tendo o macaco como representação nos deslocam para períodos distantes, ainda 
que fatidicamente a cena seja contemporânea. Ora, o racismo vulgar buscava se 
apoiar na violência de matriz morfobiológica para ausentar dos corpos racializados 
a sua humanidade. Já o racismo dito científico se apoiou na inferioridade em termos 
de humanidade desses mesmos corpos e, por fim, o racismo cultural buscou 
sistematizar essa dupla manifestação racial incutindo nas relações sociais a 
brutalização de certas formas de existir dos corpos racializados.58 

Um elo de ligação dessas três fulgurações raciais é a comparação do corpo 
negro como a personificação do macaco, porque é julgado, classificado e 
estereotipado como inferior, primitivo, menos humano que os demais. É 
considerado animal porque não alcançou o divino e se encontra no máximo de 
recrudescimento dos valores, normas, regras e sistemas de referência do cânone. 
É o animal pois é bestializado, apontado como feio, como sujo, como negro, de tal 
sorte que o que não se encontra em jogo é de fato a diferença humana como 
manifestação da alteridade, mas sim a construção da dessemelhança para a 
eliminação, para o extermínio. No mundo aberto das ruas, Eurrane tem decretado o 
seu confinamento, a sua clausura, o seu cerceamento, cujos dizeres apontados 
contra ela reforçam um suposto “lugar natural” relegado à população negra neste 
mundo, neste país, lugar esse que no mundo-zero aponta a contemporaneidade do 
nanorracismo, isto é,  

 
[...] essa forma narcótica do preconceito de cor que se expressa nos gestos aparentemente 
inócuos do dia a dia, por causa de uma insignificância, uma afirmação aparentemente 
inconsciente, uma brincadeira, uma alusão ou uma insinuação, um lapso, uma piada, algo 
implícito e, que se diga com todas as letras, uma malícia voluntária, uma intenção maldosa, 
um menosprezo ou um estorvo deliberados, um obscuro desejo de estigmatizar e, acima de 
tudo, de agredir, ferir e humilhar, de profanar aquele que não consideramos como sendo dos 
nossos”.59 

 
Não queremos, com essa análise, ser mais uma forma de captura e 

aprisionamento de Eurrane, antes nos freak-shows, depois nos espaços da 
medicina e agora nas análises sociais. Pelo contrário, além do trabalho cotidiano 
nas políticas, queremos aqui pensar estratégias conceituais de denúncia das 
permanências estruturais desse sistema e imaginar outros mundos possíveis. A 

 
57 Mbembe, Políticas da inimizade. 
58 Fanon, Em defesa da revolução africana. 
59 Mbembe, Políticas da inimizade, pp. 98-99. 



LIMA, Arthur Cândido; MOREIRA, Lisandra Espíndula; SILVA, Wanderson Vilton Nunes 
 

 

18 

(des)troços, v . 6 , n . 2  
jul./dez.  2025  

forma agônica de concepção dos fenômenos em tela é dolorosamente agonizante. 
Quer se queira monstruosa nas escrituras bíblicas, quer se queira inferior nas 
escrituras ditas científicas, quer se queira animal nos sistemas de linguagem e 
referência, de um lado para o outro, o que se vê é mais do mesmo. Destroços, 
escombros, ruínas, dilaceramentos, obliterações e vilipêndios. O nanorracismo é, 
por excelência, a continuidade contemporânea da metamorfose do racismo, que na 
cena cuja protagonista é Eurrane, tem seu protagonismo suplantado pela política 
colono-capitalista do terror, cujo presente se perde no passado, cujo passado se 
dilui no presente, cujo futuro se apresenta sem existências dignas de serem 
respeitadas como pessoas.  



As bio-lógicas do mundo-zero: ensaio teórico-político sobre a animalização de corpos negros em situação de rua 

 

19 

(des)troços, v . 6 , n . 2  
jul./dez.  2025  

Referências 

BRASIL. Decreto nº 7.053 de 23 de dezembro de 2009. Institui a Política Nacional 
para a População em Situação de Rua e seu Comitê Intersetorial de 
Acompanhamento e Monitoramento, e dá outras providências. 2009. Disponível em: 
http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/_ato2007-2010/2009/decreto/d7053.htm. 
Acesso em: 03. mai. 2025. 

CARNEIRO, Sueli. A construção do outro como não-ser como fundamento do ser. 
Tese (Doutorado em Educação) - Programa de Pós-Graduação em Educação, 
Universidade de São Paulo, São Paulo, 2005.  

COURTINE, Jean-Jacques. O corpo anormal: história e antropologia culturais da 
deformidade. In: COURTINE, Jean-Jacques; CORBIN, Alain; VIGARELLO, Georges 
(orgs.). História do corpo: as mutações do olhar. O século XX. 4. ed. Trad. Ephraim 
Ferreira Alves. Petrópolis: Vozes, 2011. 

FANON, Frantz. Em defesa da revolução africana. 1. ed. Trad. de Isabel Pascoal. 
Lisboa: Sá e Costa, 1980. 

FANON, Frantz. Pele negra, máscaras brancas. 1. ed. Trad. Sebastião Nascimento, 
com colaboração de Raquel Camargo. São Paulo: Ubu Editora, 2020. 

FAUSTINO, Deivison. A “interdição do reconhecimento” em Frantz Fanon: a negação 
colonial, a dialética hegeliana e a apropriação calibanizada dos cânones ocidentais. 
Revista de Filosofia Aurora, [S. l.], v. 33, n. 59, 2021. Disponível em: 
https://periodicos.pucpr.br/aurora/article/view/28065. Acesso em: 1. jun. 2025. 

FOUCAULT, Michel. História da sexualidade 1: A vontade de saber. 13. ed.  Trad. 
Maria Thereza da Costa Albuquerque e J. A. Guilhon Albuquerque. Rio de Janeiro: 
Graal, 1999. 

GROSFOGUEL, Ramón. A estrutura do conhecimento nas universidades 
ocidentalizadas: racismo/sexismo epistêmico e quatro genocídios/epistemicídios 
do longo século XVI. Sociedade E Estado, 31(1), pp. 25–49. Disponível em: 
https://doi.org/10.1590/S0102-69922016000100003. Acesso em 25. abr. 2025. 

HOBBES, Thomas. Leviatã ou Matéria, Forma e Poder de uma República Eclesiástica 
e Civil. 1. Ed. Trad. João Paulo Monteiro e Maria Beatriz Nizza da Silva. São Paulo: 
Martins Fontes, 2003. 

KILOMBA, Grada. Memórias da plantação: episódios de racismo cotidiano. Trad. 
Jess Oliveira. E-book 1. ed. Botafogo: Cobogó. 2019. 

LIMA, Arthur. Os condenados da rua: análises episódicas das cenas do vilipêndio. 
Dissertação de Mestrado. Programa de Pós-Graduação em Psicologia. Universidade 
Federal de Minas Gerais, Belo Horizonte, 2025. 

LOBO, Lilia F. Os infames da história: pobres, escravos e deficientes no Brasil. 2. 
ed. Rio de Janeiro: Lamparina, 2015. 

MACIEL, Maria Esther. Animalidades: Zooliteratura e os limites do humano. 1. ed. 
São Paulo: Instante, 2023. 

MBEMBE, Achille. Achille Mbembe: “A era do humanismo está terminando”. Instituto 
Humanitas Unisinos, 2017. Disponível em: 
https://www.ihu.unisinos.br/categorias/186-noticias-2017/564255-achille-
mbembe-a-era-do-humanismo-esta-terminando. Acesso em: 1 mai. 2025. 

http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/_ato2007-2010/2009/decreto/d7053.htm
https://periodicos.pucpr.br/aurora/article/view/28065
https://doi.org/10.1590/S0102-69922016000100003
https://www.ihu.unisinos.br/categorias/186-noticias-2017/564255-achille-mbembe-a-era-do-humanismo-esta-terminando
https://www.ihu.unisinos.br/categorias/186-noticias-2017/564255-achille-mbembe-a-era-do-humanismo-esta-terminando


LIMA, Arthur Cândido; MOREIRA, Lisandra Espíndula; SILVA, Wanderson Vilton Nunes 
 

 

20 

(des)troços, v . 6 , n . 2  
jul./dez.  2025  

MBEMBE, Achille. Políticas da Inimizade. 1. ed. Trad. Sebastião Nascimento. São 
Paulo: N-1 Edições, 2020. 

NÚÑEZ, Geni. Nhande ayvu é da cor da terra: perspectivas indígenas guarani sobre 
etnogenocídio, raça, etnia e branquitude. Tese de doutorado. Programa de Pós 
Graduação Interdisciplinar em Ciências Humanas, Universidade Federal de Santa 
Catarina. Florianópolis, 2022.  

OYÈWÙMÍ, Oyèrónké. A invenção das mulheres: construindo um sentido africano 
para os discursos ocidentais de gênero. 1. ed. Trad. wanderson flor do nascimento. 
Rio de Janeiro: Bazar do Tempo, 2021. 

PARÉ, Ambroise. Des monstres et prodiges. Genève: Libraire Droz, 1971. 

SILVA, Wanderson Vilton Nunes; HÜNING, Simone Maria; GUARESCHI, Neuza. 
Dissidências narrativas: políticas dos corpos e narratividades na pesquisa. Estudos 
de Psicologia (Natal), [S. l.], v. 28, n. 1, pp. 105–115, 2024. Disponível em: 
https://submission-pepsic.scielo.br/index.php/epsic/article/view/22354. Acesso 
em: 1. jun. 2025.  

SODRÉ, Muniz. O fascismo da cor: uma radiografia do racismo nacional. 1. ed. 
Petropólis: Editora Vozes, 2023. 

SOUZA, Laura de M. e. O diabo e a terra de Santa Cruz. São Paulo: Companhia das 
Letras, 1986. 

SOUZA, Neusa Santos. Tornar-se negro ou as vicissitudes da identidade do negro 
brasileiro em acensão social. 1. ed. Rio de Janeiro: Zahar, 2021. 

https://submission-pepsic.scielo.br/index.php/epsic/article/view/22354

	Introdução
	Cena-zero
	Contra-a-cenando
	Animalização do humano: entre o zoológico e a bio-lógica
	Racismo e animalização
	Racismo, animalização e cultura
	As bio-lógicas do mundo-zero: esboços de uma consideração final
	Referências

