
Xilogravura do livro Les songes
drolatiques de Pantagruel (1565),
de autoria presumida de François
Desprez. Obra em domínio público.
Composição visual remixada.



(d
es

)t
ro

ço
s:

 r
ev

is
ta

 d
e 

pe
ns

am
en

to
 r

ad
ic

al
, v

. 6
, n

. 2
, j

ul
./

de
z.

 2
02

5 
e59997 

 

* Pesquisa realizada durante o doutoramento sob 
financiamento da Coordenação de Aperfeiçoamento de 
Pessoal de Nível Superior - Brasil (CAPES) - Código de 
Financiamento 001 
 
Submetido em: 29/06/2025 
Aceito em: 12/09/2025 
Publicado em: 17/11/2025 
 
Como citar: XAVIER, Bruno Henrique do Rosario. Entre os 
corpos celestes e os corpos animais: como o paradigma da 
física influenciou os estudos sobre os animais na ciência 
contemporânea. (Des)troços: revista de pensamento radical, 
Belo Horizonte, v. 6, n. 2, p. e59997, jul./dez. 2025. 
 
DOI: 10.53981/destrocos.v6i2.59997 
 

 Licenciado sob a CC BY 4.0. 

 

D O S S I Ê  E S P E C I A L  

ENTRE OS CORPOS CELESTES E OS CORPOS 
ANIMAIS :  COMO O PARADIGMA DA FÍSICA 
INFLUENCIOU OS ESTUDOS SOBRE OS ANIMAIS 
NA CIÊNCIA CONTEMPORÂNEA * 
BETWEEN CELESTIAL BODIES AND ANIMAL BODIES: HOW THE PARADIGM OF PHYSICS 
INFLUENCED THE STUDY OF ANIMALS IN CONTEMPORARY SCIENCE 

ENTRE LOS CUERPOS CELESTES Y LOS CUERPOS ANIMALES: CÓMO EL PARADIGMA DE LA FÍSICA 
INFLUYÓ EN LOS ESTUDIOS SOBRE LOS ANIMALES EN LA CIENCIA CONTEMPORÁNEA 

Bruno Henrique do Rosario Xavier  Pesquisador independente, Curitiba, PR, Brasil 
  

https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://orcid.org/0000-0002-6824-6440
mailto:brunohrxavier@gmail.com


 

Resumo 
Partindo das reflexões de Hans Jonas acerca da Revolução Científica, este artigo busca 
analisar o impacto epistemológico das novas metodologias de investigação do universo para 
o estudo da existência animal. Utiliza-se, no presente estudo, uma pesquisa bibliográfica de 
caráter analítico-reflexivo. Em um primeiro momento, analisa-se o grande resultado 
ontológico das descobertas de Copérnico e de seus seguidores, a saber, a homogeneidade 
da natureza. Seu tratado quinhentista, muito mais do que revolucionar o entendimento do 
cosmos e estabelecer o heliocentrismo como hipótese, postula que uma mesma substância 
rege o comportamento dos corpos abaixo e acima dos céus. Com o sucesso de suas 
descobertas, os naturalistas que investigavam os corpos animais quiseram provar o sucesso 
epistemológico da empreitada copernicana. Assim, aplicaram a experimentação e a 
matemática aos seus “objetos” de estudo e operaram verdadeiros feitos ao desvendarem os 
mecanismos de funcionamento da vida. Não perceberam, no entanto, que ao seguirem os 
passos da exitosa Filosofia Natural, acabavam por deixar de lado importantes aspectos da 
existência animal, como a consciência, a senciência e os sentimentos. Definitivamente 
banidos do registro científico como “tabus” da empresa científica, tais aspectos tornaram a 
vida animal ainda mais enigmática do que antes. 
 
Palavras-chave 
Consciência animal; revolução científica; ética animal. 
 
Abstract 
Starting from Hans Jonas’s reflections on the Scientific Revolution, this article seeks to 
analyze the epistemological impact of the new methodologies for investigating the universe 
on the study of animal existence. This study adopts a bibliographic research approach with 
an analytical-reflective character. Initially, it examines the major ontological outcome of the 
discoveries made by Copernicus and his followers, namely, the homogeneity of nature. His 
sixteenth-century treatise, far more than revolutionizing the understanding of the cosmos 
and establishing heliocentrism as a hypothesis, postulates that the same substance governs 
the behavior of bodies both below and above the heavens. With the success of these 
discoveries, naturalists investigating animal bodies sought to emulate the epistemological 
success of the Copernican endeavor. Thus, they applied experimentation and mathematics 
to their “objects” of study and achieved remarkable feats by uncovering the mechanisms of 
life’s functioning. They failed to realize, however, that by following the path of the successful 
Natural Philosophy, they were neglecting crucial aspects of animal existence, such as 
consciousness, sentience, and emotional experience. Ultimately banned from scientific 
discourse as “taboos” of the scientific enterprise, such aspects rendered animal life even 
more enigmatic than before. 
 
Keywords 
Animal consciousness; scientific revolution; animal ethics. 
 
Resumen 
Partiendo de las reflexiones de Hans Jonas sobre la Revolución Científica, este artículo 
busca analizar el impacto epistemológico de las nuevas metodologías de investigación del 
universo en el estudio de la existencia animal. En el presente estudio se utiliza una 
investigación bibliográfica de carácter analítico-reflexivo. En un primer momento, se analiza 
el gran resultado ontológico de los descubrimientos de Copérnico y de sus seguidores, a 
saber, la homogeneidad de la naturaleza. Su tratado del siglo XVI, mucho más que 
revolucionar la comprensión del cosmos y establecer el heliocentrismo como hipótesis, 
postula que una misma sustancia rige el comportamiento de los cuerpos por debajo y por 
encima de los cielos. Con el éxito de estos descubrimientos, los naturalistas que 
investigaban los cuerpos animales quisieron demostrar el éxito epistemológico de la 
empresa copernicana. Así, aplicaron la experimentación y las matemáticas a sus “objetos” 
de estudio y lograron verdaderas hazañas al desentrañar los mecanismos del 
funcionamiento de la vida. Sin embargo, no se dieron cuenta de que, al seguir los pasos de 
la exitosa Filosofía Natural, terminaban dejando de lado aspectos importantes de la 
existencia animal, como la conciencia, la sensibilidad y los sentimientos. Definitivamente 
excluidos del registro científico como “tabúes” del quehacer científico, tales aspectos 
hicieron que la vida animal se volviera aún más enigmática que antes. 
 
Palavras clave 
Conciencia animal; revolución científica; ética animal. 

Bruno Henrique do Rosario Xavier 
doutorou-se pela Pontifícia 
Universidade Católica do Paraná, cuja 
pesquisa investigou o status 
ontológico da animalidade na filosofia 
de Hans Jonas. Atualmente estuda a 
imagem do animal na ciência e na 
religião. 



Entre os corpos celestes e os corpos animais: como o paradigma da física influenciou os estudos sobre os animais na ciência contemporânea 

 

3 

(des)troços, v . 6 , n . 2  
jul./dez.  2025  

Introdução 

Em 1637, o filósofo francês René Descartes1 levantou uma tese que seria 
debatida por séculos, a tese da insensibilidade animal. Segundo sua ontologia, 
somente um ser dotado de espírito (res cogitans) poderia experimentar as paixões 
da alma, dentre as quais se encontra a capacidade de dor e prazer. Tratava-se, em 
realidade, de uma passagem tímida no prólogo de sua física, mas logo chamou a 
atenção de um sem-número de intelectuais engajados com a questão da alma 
animal. Não muito tempo depois, o naturalista passaria a ser conhecido como o 
grande autor da ideia da besta-máquina, isto é, animais são autômatos cujo 
funcionamento bem poderia dispor do status ontológico de um dispositivo mecânico 
qualquer. Já no século XX, depois do reavivamento em campo filosófico do interesse 
pela animalidade, a paternidade cartesiana da atitude atual em relação aos animais 
seria constantemente evocada.2 Uma pergunta, no entanto, é com frequência 
deixada de lado pela chamada literatura animalista: de onde saíram os pressupostos 
que permitiram ao engenho cartesiano a elaboração de um discurso da animalidade 
enquanto uma fria máquina de estímulos e respostas? O filósofo alemão Hans Jonas 
levantava, nas décadas de 1960 e 1970, uma hipótese bastante interessante. E se o 
movimento que culminaria na dessacralização da vida e no vilipêndio da 
subjetividade dos seres vivos tivesse um rastreio que levaria até o terreno da 
astronomia? A ideia de uma homogeneidade universal — o monismo materialista — 
estava implícita na grande obra de Nicolau Copérnico, que, a despeito de passar 
despercebida por seu autor, não deixaria de se estender para outros ramos da 
ciência. 

Partindo desse pressuposto, a pesquisa levada a cabo a seguir objetiva 
analisar quais os impactos da Revolução Científica na elaboração de um discurso 
sobre a animalidade. Tendo essa finalidade em mente, opera-se uma pesquisa 
bibliográfica de caráter analítico-reflexivo em torno da temática selecionada. Para 
tanto, dividiu-se o estudo em duas partes: a) em um primeiro momento, investigar-
se-á como os êxitos e falhas da metodologia quinhentista de Copérnico e Galileu se 
estenderam até os naturalistas que investigavam seres vivos; em seguida, b) 
sondar-se-ão os efeitos dessa nova cosmovisão especificamente nos animais. 

O que se encontrará nas páginas que se seguem é uma forte influência do 
modo de pensar da física clássica dentro das paredes dos laboratórios dos 
cientistas que lidam com a vida extrahumana. O processo todo, designado de 
mecanomorfização, recolhe do estrondoso sucesso da astronomia a mesma lógica 
de análise: um conhecimento é válido se e somente se passar pelo crivo da 
matematização e/ou experimentação. Mas, uma vez que aspectos de entidades 
orgânicas não se deixam capturar por semelhante método — como as sensações —
, como garantir que elas sejam ainda inseridas no registro dos cientistas? Para um 
montante significativo de intelectuais, de melhor proveito seria extirpá-la do relato. 
Assim, o frenesi intelectual causado pela revolução científica estenderia suas 
sombras até a mais inocente das vidas animais. 

 
1 Descartes, Oeuvres de Descartes VI, p. 57. 
2 Cf. Singer, Animal liberation; Felipe, Ética e experimentação animal; Francione, Animals, Property, and the Law; Francione, 

Introduction to Animal Rights; Regan, Animal rights, human wrongs; Regan, Jaulas vazias. 



XAVIER, Bruno Henrique do Rosario 
 

 

4 

(des)troços, v . 6 , n . 2  
jul./dez.  2025  

 

1. O furor da revolução científica atinge os animais 

Era uma manhã, 5 de maio de 1967, quando o filósofo alemão Hans Jonas se 
colocou diante do público para proferir sua conferência intitulada The Scientific and 
Technological Revolutions. Algumas dezenas de minutos de um inglês muito claro 
e bem articulado chegavam ao gravador próximo ao microfone, embora, vez ou 
outra, certos fonemas típicos de sua língua materna reivindicassem sua identidade. 
Naquele dia, os homens e mulheres que saíram de suas casas testemunharam uma 
viagem temporal por clássicos nomes como Copérnico, Newton, Galileu, Kepler, 
Bruno e Leibniz. O tema não era tão distante de tantas histórias da ciência então 
publicadas, o que tornava o assunto bem conhecido do público. A grande descoberta 
dos astros encantava tanto em sua época de descoberta quanto nos séculos 
vindouros. No entanto, a intenção de Jonas não era alimentar a vaidade do 
pensamento ocidental com mais um elogio rasteiro acerca de sua vocação 
científica. Sendo um filósofo, seu objetivo era outro: sob as descobertas mais 
famosas da Revolução Científica se escondia uma espécie de amálgama ontológica 
que gritava uma visão de mundo de muitas consequências filosóficas — ela deveria, 
finalmente, ser exposta. Tratava-se do substrato metafísico e epistemológico que 
sustinha toda a empresa científica daquele projeto: “um conjunto de leis é suficiente 
para explicar todos os fenômenos”3 do universo. A sentença poderia até soar 
simples e, em certo sentido, entediante a olhos contemporâneos, mas não deveria 
ser subestimada. 

Sua extensão não se restringia apenas ao campo dos corpos da física, tais 
como os astros ou os pêndulos. Seu domínio estendia-se, também, para a anatomia 
e fisiologia, de modo que o mesmo postulado ontológico seria soberano, seja no 
reino dos astros ou dos seres vivos. Paradoxalmente, isso tornava a mecânica a 
grande condutora do universo — antes mesmo da era das máquinas. Razão pela 
qual não era incomum, por aqueles séculos, o vocabulário dos autômatos aplicado 
aos animais, de que Descartes fora apenas um entre diversos usuários.4 Fosse um 
cadáver inerte, um planeta revolucionando sua órbita ou um verme contorcendo-se 
sobre carne podre, tudo no “nível básico da realidade”5 era regido por essa lei 
universal do cosmos. A física, entrelaçada com a biologia sob a antiga alcunha de 
Filosofia Natural [Philosophiae Naturalis], explorava um conceito agora chamado de 
Natureza. Com a homonímia, o que ela ditava para o cosmos se aplicava também 
aos seres vivos. Tudo é concebido “como um grande automatismo de forças 
indiferentes”.6 Sob essa lente, a mecânica se tornava a dileta ferramenta dos 
naturalistas – seja dos que olhavam para o céu, seja dos que olhavam para os 
animais. 

Algumas contradições, no entanto, eram apenas dificilmente ignoradas. A 
interseção forçada causou incômodo a muitos que perceberam complicações em 
transpor aquilo que aprendiam com a matéria dos céus ao orgânico. Um biólogo de 
inclinações vitalistas, certo Hans Driesch, reclamava na década de 1920 que os 

 
3 Jonas, Philosophical essays, p. 68, grifos no original. 
4 Cf. Sganzerla, Xavier, O paradigma do animal-máquina como gênese da ciência reducionista. 
5 Jonas, Philosophical essays, p. 68. 
6 Jonas, Philosophical essays, p. 70. 



Entre os corpos celestes e os corpos animais: como o paradigma da física influenciou os estudos sobre os animais na ciência contemporânea 

 

5 

(des)troços, v . 6 , n . 2  
jul./dez.  2025  

triunfos dos métodos utilizados pelos físicos esparramavam-se onde, talvez, não 
tinham direito. Absolutamente tudo se converterá em mecânica, até mesmo as 
tentativas de se conceber uma “teoria da vida”.7 O que não seria um problema, não 
fosse uma diferença crucial entre os corpos estudados por físicos e biólogos. Algo 
que é verdade era mais facilmente percebido pelo senso comum quando observado 
sob as lentes do idioma de Driesch. Diz-se, em alemão, Körper e Leib, cuja tradução 
em línguas latinas é corpo. O primeiro, no entanto, refere-se tão exclusivamente ao 
material de estudo do cientista objetivo: um astro no céu, um trem sobre os trilhos 
em determinada velocidade etc. Em suma, Körper pertence à esfera regida pelo 
inflexível poder do determinismo. Eles podem ser medidos, computados e suas 
trajetórias futuras podem ser previstas. Leib, por outro lado, refere-se 
exclusivamente ao corpo biológico, suscetível a comportamentos tão acidentais que 
causariam constrangimentos ao psicólogo que buscasse leis universais para 
estabelecer qualquer sorte de previsão rigorosa das ações humanas.8 

Havia, no entanto, aspectos da existência orgânica que colocavam entraves 
à mecanização de tudo o que existe. O que dizer, por exemplo, do pensamento que 
desde Descartes (cogitans) impunha dificuldades ao naturalista que o buscasse 
explicar? As respostas costumavam cair em certos paradoxos. De um lado, o 
caminho dualista, que tornava cientificamente inexplicável uma propriedade que 
não tinha o direito de ser, posto ser constituinte da experiência humana — os 
pensamentos e os sentimentos; de outro, o caminho monista e materialista que o 
admitia como uma espécie de qualitas occulta da matéria. De acordo com Aram 
Vartanian, Newton não havia sido bem-sucedido apenas com as vitórias de sua 
física, mas havia influenciado mesmo diante de seus fracassos. O matemático 
britânico havia mostrado que era possível combinar ignorância à rigidez científica, 
quando permitiu que uma força enigmática – a gravidade – reger sua cosmovisão. 
Pelo mesmo caminho, não deveria ser um absurdo que o cérebro secretasse 
pensamentos, porque a matéria tem lá e aqui muito de “mistério perene”.9 Uma vez 
tendo resolvido o enigma sobre o que atraia os corpos uns para os outros, a 
resposta poderia lançar luz à milenar e problemática ligação entre matéria e 
pensamento. Esse foi um caminho tomado por um rigoroso materialista, o médico 
La Mettrie, que se viu no direito — assim como Newton — de deixar inexplicada ao 
menos uma propriedade funcional da matéria, sua capacidade para o pensar. 

O uso bem-sucedido da geometria para prever e descrever os fenômenos 
celestes se tornava um fracasso ao tentar responder ao “porquê” daquele 
comportamento. Era verdade que seria possível calcular a trajetória de um corpo 
que atravessava o espaço com absoluta precisão, bastando apenas que certas 
variáveis fossem preenchidas, como velocidade e massa; no entanto, a mesma 
matemática era obrigada a se calar diante da pergunta “por qual razão é assim?”. 
Por que, por exemplo, uma pedra se desloca para o chão todas as vezes em que é 

 
7 Driesch, Geschichte des Vitalismus, p. 20. 
8 A tentativa spinozista de uma psicologia moldada à maneira do geômetra é um caso exemplar: “vemos, portanto, que 

aquele que ama necessariamente se esforça por ter presente e conservar a coisa que ama; e, ao contrário, aquele que 
odeia se esforça por afastar e destruir a coisa que odeia” (Spinoza, Ethica ordine geometrico demonstrata, p. 136). Nota-
se uma tentativa de prever comportamentos humanos (e não humanos!) sob o signo de uma determinação universal, 
luxo do qual o físico clássico dispõe. Não é preciso um mergulho tão profundo na história dos costumes humanos, no 
entanto, para ver essa audaciosa proposição ruir: não raro, busca-se destruir o que se ama e preservar o que se odeia. 

9 Vartanian, La Mettries L’Homme Machine, p. 67. 



XAVIER, Bruno Henrique do Rosario 
 

 

6 

(des)troços, v . 6 , n . 2  
jul./dez.  2025  

solta no ar? Mesmo o astrônomo Nicolau Copérnico não conseguia compreender o 
que colocava em movimento o sistema do mundo em seu revolucionário modelo 
explicativo. Faltando uma explicação, a linguagem que usava para a gravidade era 
antropomórfica: ela não seria outra coisa “senão um certo desejo natural 
introduzido nas partes pela divina Providência do autor do Universo para que se 
encontrem na sua unidade e integridade, reunindo-se em forma de esfera”.10 
Vocábulos antropomorfizados eram respostas fáceis dadas a difíceis problemas; ao 
mesmo tempo, devolviam ao universo uma espécie de “mistério” que via na 
contrapartida dos corpos biológicos certa equivalência. 

Após o movimento da Revolução científica, crescia a impressão de que uma 
espécie de força extranatural regia tanto o universo das estrelas quanto o dos seres 
vivos. Se era dado a Copérnico o direito de entregar nas mãos da divindade e do 
antropomorfismo o motor da gravidade, por que os anatomistas não poderiam fazer 
o mesmo? Muitas personalidades seguiram esse caminho. A criação de toda a vida 
terrestre foi relatada por certo Haller, que apostava no momento da Criação como 
verdadeiro “fiat vita” do mundo: “Deus engendrou todas as estruturas [de uma vez]; 
elas não evoluem, elas apenas crescem; nenhuma parte é formada [gebildet] a partir 
de outra, todas aparecem ao mesmo tempo [alle sind zugleich da]”.11 No século XVIII, 
um influente fisiologista alemão de nome Johann Friedrich Blumenbach respondia 
a semelhantes doutrinas, que não eram nem puramente teológicas, nem puramente 
naturalistas, mas transitavam em um continuum epistemológico. Blumenbach 
reclamava que não poucos intelectuais tomaram o caminho de “descartar toda 
concepção [Zeugung] no mundo e acreditar que os humanos e animais, que já 
viveram e um dia vão viver, foram criados no germe [Keim], ao mesmo tempo, 
juntamente com a primeira Criação”.12 Um século mais tarde, o problema ainda era 
tema de contendas. Charles Darwin, escritor da colossal On the Origin of Species, 
admitia não ter respostas à questão sobre a origem germinal dos animais: “não é 
uma objeção válida que a ciência atual não lançou luz sobre o grande problema da 
essência da origem da vida. Quem pode explicar qual é a essência da atração da 
gravidade?”.13 Seu trunfo era a falha de Isaac Newton. Pois, se até mesmo um 
reconhecido naturalista, tão bem-sucedido em seu projeto de colocar ordem no 
cosmos, fora acusado de “introduzir ‘qualidades ocultas e milagrosas na filosofia 
[natural]”,14 sua falta não poderia ser tão grave. Também Blumenbach, valendo-se 
do conceito de Lebenskraft [força vital] e Bildungstrieb [impulso formativo], cita 
Newton, dizendo que, se era possível incluir uma qualitas occulta no mundo, como 
era a gravidade, ele não tinha menos direito de se valer do mesmo artifício: “Causa 
latet, vis est notissima [a causa se esconde, a força é notória]”.15 

Correndo lado a lado com o enigma que incomodava os investigadores dos 
astros — de onde vem a gravidade? —, a charada “que força é essa que move os 
corpos biológicos?” também permanecia sem resposta. Até mesmo René Descartes 
intentara resolvê-lo. O filósofo francês lançou mão de uma ficção tão materialista 
que cumpria todos os requisitos da então nascente ciência. Nomeou-a, no entanto, 

 
10 Copérnico, As revoluções dos orbes celestes, p. 45, grifo meu. 
11 Driesch, Geschichte des Vitalismus, p. 54. 
12 Blumenbach, Über den Bildungstrieb, p. 14. 
13 Darwin, The origins of Species, p. 519. 
14 Darwin, The origins of Species, p. 520. 
15 Blumenbach, Über den Bildungstrieb, p. 34. 



Entre os corpos celestes e os corpos animais: como o paradigma da física influenciou os estudos sobre os animais na ciência contemporânea 

 

7 

(des)troços, v . 6 , n . 2  
jul./dez.  2025  

de modo pouco afeito ao materialismo: esprits animaux, termo que aparece em 
Traité de l’homme com uma roupagem mecânica e fisiológica. Sua função está em 
gerar a energia responsável por movimentar o maquinário através do “calor do 
coração”,16 como um combustível põe um autômato em marcha. Contudo, sua 
resposta, a despeito da pretensão de cientificidade, logo caiu em descrédito, 
sobretudo entre aqueles apenas convencidos pelos resultados empíricos. Alguns 
séculos mais tarde, o fisiólogo Claude Bernard colocaria um definitivo fim à questão 
ao explicar o movimento do corpo biológico valendo-se de conceitos ainda hoje 
utilizados. Paul Bert escrevia que fora graças à “superioridade”17 de Bernard que se 
pode hoje chegar às “ciências dos seres vivos”18 e “da matéria morta”19 com a 
mesma exatidão. 

As perguntas não respondidas por Copérnico e Newton ofereciam fôlego a 
certos anatomistas e fisiologistas para engajarem na grande questão acerca da 
força vital dos organismos. Disputa que foi registrada por Randl em seu Geschichte 
der Biologie, obra em que narra as inventividades do vitalismo e do materialismo ao 
buscar entender as propriedades inerentes à consciência. O vitalismo, tentando 
preencher as lacunas deixadas por sua antípoda — a origem das vontades, da 
consciência ou da liberdade —, valia-se constantemente da licença metodológica 
fornecida por Newton. Seus teóricos entendiam que “não é a energia química que 
trabalha no músculo, mas o músculo trabalha com ajuda dessa energia”.20 Ora, 
sendo distinto do corpo da física [Körper], o corpo da biologia [Leib] ganharia uma 
força agente, cuja função estava em dar início a uma cadeia de movimentos. Era 
como se cada organismo vivo fosse uma criação ontológica, destacada do grande 
determinismo que tudo regia. Uma vez que era extramaterial, o cientista habitual 
não se via em condições de determiná-la experimentalmente. Os nomes que 
recebera foram múltiplos: vis essentialis; Lebenskräft; la force, etc. 

Da perspectiva dos materialistas, o vitalismo nada mais era que uma 
artimanha para manter velados os processos químicos da vida, sustentado graças 
a uma espécie de medo de revelar o enigma do mundo. Mas toda a empresa parecia 
perder fôlego a partir de 1859, quando Darwin publicava seu On the Origin of 
Species, que oferecia regras mais claras para o desenvolvimento de todo organismo 
terrestre. Para Agutter e Wheatley, a “teoria da evolução [...] fornece o único meio 
conhecível pelo qual podemos explicar ‘propósito’ [purposiveness] mecanicamente, 
dispensando a ‘enteléquia’, os fragmentos restantes do aristotelismo; 
transformando, portanto, a biologia em científica”.21 Todo resquício do vitalismo, aos 
poucos, evanesceria do registro científico da realidade, sendo substituído por 
mecanismos mais fáceis de se rastrear objetivamente. 

No entanto, o grande entrave da teoria mecanicista, a saber, o “porquê” do 
movimento dos corpos biológicos, era superado no exato momento em que a 
fisiologia registrava leis mecânicas para o funcionamento dos seres vivos. A 
questão, desde um ponto de vista científico, era resolvida à medida que os séculos 

 
16 Descartes, L'homme de René Descartes et la formation du foetus, p. 11. 
17 Bernard, La Science Expérimentale, p. 19. 
18 Bernard, La Science Expérimentale, p. 19. 
19 Bernard, La Science Expérimentale, p. 19. 
20 Randl, Geschichte der Biologischen Theorien, p. 80. 
21 Wheatley; Agutter, Thinking about life, p. 205. 



XAVIER, Bruno Henrique do Rosario 
 

 

8 

(des)troços, v . 6 , n . 2  
jul./dez.  2025  

XIX e XX tomavam rumo. Já no início do século passado, relata o zoólogo Heinrich 
Ziegler, as “novas ciências naturais desistiram do conceito de força vital 
[Lebenskraft]”22 porque essa “obscura e secreta força não se deixa pesquisar e 
determinar experimentalmente”.23 Apenas trinta anos antes, o francês Claude 
Bernard argumentava que a vida somente seria entendida uma vez que se usassem 
termos mecânicos, de tal modo que “o método que deve dirigir a fisiologia [a ciência 
do fenômeno da vida] é o mesmo daquele das ciências físicas; [...] é, ainda hoje, o 
mesmo que no tempo de Galileu”.24 O movimento parecia ser claro: assim que a 
biologia houvesse dominado os mecanismos fisiológicos dos processos vitais, os 
filósofos e os vitalistas teriam pouco a dizer no que tange ao funcionamento 
orgânico. A questão seria muito menos filosófica, portanto, e muito mais científica. 
A tal ponto, parecia resolvida a questão que, dez anos após Ziegler clamar a vitória 
do materialismo, Driesch afirmava, um pouco se lamentando, que o vitalismo havia 
desaparecido porque ninguém mais se dava ao trabalho de investigar um conceito 
que não se deixasse sondar pelas ferramentas de laboratório. O vitalismo “morreu 
por falta de opositores”.25 

Impossível de se capturar dentro das paredes do laboratório, a reflexão 
especulativa caía em desprestígio porque as conquistas advindas do campo da física 
pareciam extraordinárias demais para serem ignoradas. Já no início da Revolução 
Científica, Copérnico afirmava a primazia dos conhecimentos objetivos ao ecoar um 
antigo adágio grego: “que não entre aqui aquele que não seja versado em 
Geometria”.26 A frase se encontrava como epígrafe de seu livro — no qual se podia 
interpretar que não leia esta obra os não iniciados na matemática. É porque a 
veracidade do seu projeto — o estabelecimento do heliocentrismo — apenas poderia 
ser compreendida graças à certeza oferecida pelos números. Não se tratava mais 
de especulação, pois o leitor, munido de sua razão e de seus conhecimentos 
matemáticos, poderia comprovar a hipótese ali levantada. Uma teologia não seria 
mais necessária. Tampouco uma filosofia milenar. A matemática, ferramenta ideal 
à objetivação, era agora invocada. 

Algumas décadas mais tarde, outro grande herói do movimento, Galileu 
Galilei, defendia suas ideias usando a mesma estratégia de Copérnico, mas com 
uma adição: nunca mais a tradição garantiria o status de verdade de uma 
proposição. Encontra-se em seu famoso Il Saggiatore a expressão mais popular 
dessa ideia: 

 
Parece-me também perceber em Sarsi sólida crença que, para filosofar, seja necessário 
apoiar-se nas opiniões de algum célebre autor, de tal forma que o nosso raciocínio, quando 
não concordasse com as demonstrações de outro, tivesse que permanecer estéril e 
infecundo.27 

 

 
22 Ziegler, Der Begriff des Instinktes einst und jetzt, p. 31. 
23 Ziegler, Der Begriff des Instinktes einst und jetzt, p. 31.  
24 Bernard, La Science Expérimentale, p. 12, grifos meus. 
25 Driesch, Geschichte des Vitalismus, p. 121. 
26 Copérnico, On the revolutions of the Heavenly Spheres, p. VIII. 
27 Galilei, O ensaiador, p. 32. 



Entre os corpos celestes e os corpos animais: como o paradigma da física influenciou os estudos sobre os animais na ciência contemporânea 

 

9 

(des)troços, v . 6 , n . 2  
jul./dez.  2025  

A Antiguidade não só não estava em posse da veracidade, mas também seus 
erros mais grosseiros eram como que expostos aos olhos de toda aquela geração 
de cientistas. O mundo acabava de se matematizar: 

 
A filosofia encontra-se escrita neste grande livro que continuamente se abre perante nossos 
olhos (isto é, o universo), que não se pode compreender antes de entender a língua e conhecer 
os caracteres com os quais está escrito. Ele está escrito em língua matemática.28 

 
Tudo o que se poderia descobrir sobre o universo estava escondido dentro 

dele, sendo acessível a quem quer que tivesse a ferramenta adequada para ler seus 
segredos. Assim, o que antes se assemelhava à incógnita e ao mistério, aos poucos, 
perdia sua aura de ignorância. A matemática gritava o funcionamento do mundo. 
Mas se é verdade que ela garantiria o status de verdade de uma teoria, somente ela 
não bastaria. Para Galileu, a experiência fala tanto quanto os números, pois suas 
descobertas eram verdadeiras e claras “para os sentidos, eu mesmo o demonstrei 
e deixei à mão de quem quisesse ver um telescópio perfeito para testar”.29 A 
conexão irreversível dos sentidos com a abstração numérica: eis o novo ferramental 
teórico de acesso à realidade, que seria aplicado tanto aos astros nos céus quanto 
aos animais sobre a Terra. 

As descobertas da astronomia acabavam por se difundir até os confins mais 
distantes da zoologia e da botânica. Segundo Jonas, essa ramificação, que não 
parecia poupar nenhum campo da ciência, era uma espécie de “avanço ontológico 
[ontological breakthrough]”30 para o saber no geral. Tratava-se, em suma, de um 
rompimento com a antiga cosmovisão. Muito além de simples “descobertas”, o 
cenário, agora, ganhava contornos antropológicos e existenciais: a alteração de 
como o próprio humano enxergava a si no cosmos. Isso não alterava apenas a sua 
vida, é claro, mas também a de outros seres. Se tudo o que há são corpos, 
entrelaçados em um jogo de força causal e determinística, nada mais natural do que 
o reino da vida fosse subjugado por esse processo. 

Não sem razão é possível encontrar no ano de 1943 um paralelismo 
simbólico. Além de ser uma espécie de prefácio do mundo moderno, que então 
emergia, ele testemunhava duas façanhas metodológicas e literárias de profunda 
significação. Trata-se das colossais Revolutionibus orbium coelestium, de Nicolau 
Copérnico, e De humani corporis fabrica, de Andreas Vesalius — um astrônomo e 
um anatomista. Ambos são representantes de uma maneira mais eficiente, em 
termos de resultados objetivos, de se encarar a natureza, seja a morta ou a viva: “o 
macrocosmo e o microcosmo”, escreve Jonas, “o abstrato e o concreto, o 
matemático e o empírico, construção e observação”.31 Mas em um outro aspecto os 
textos retêm semelhanças: são ricos nas descrições rigorosas, servindo de modelo 
paradigmático às novas descobertas que estavam por vir nos séculos vindouros. 

Jonas elenca três elementos que, a despeito de estarem distantes da mente 
de seu criador (Copérnico), geraram uma novíssima “cosmologia física”.32 Não se 
deve pensar que se tratava de uma mera releitura de antigas informações 

 
28 Galilei, O ensaiador, p. 32. 
29 Galilei, O ensaiador, p. 32. 
30 Jonas, Philosophical essays, p. 49. 
31 Jonas, Philosophical essays, p. 52. 
32 Jonas, Philosophical essays, p. 52. 



XAVIER, Bruno Henrique do Rosario 
 

 

10 

(des)troços, v . 6 , n . 2  
jul./dez.  2025  

astronômicas — a saber, a transição do geocentrismo para o heliocentrismo. Ao fim 
e ao cabo, uma tríade ontológica foi erigida pelo projeto copernicano: a) a 
homogeneidade da natureza; b) a ausência de uma sólida arquitetura ou ordem ao 
cosmos; c) sua provável infinitude. O primeiro item merece um olhar cuidadoso. 
Afirmar que a natureza é homogênea significa dizer que bastava reproduzir, com 
rigor, as metodologias dos astrônomos para que se pudesse galgar o mesmo 
sucesso ao se olhar para os organismos vivos. A partir dela, as mentes científicas 
estariam livres para afirmar a nova e duradoura tese segundo a qual nada seria 
necessário a um animal que não fosse encontrado antes em estruturas inorgânicas. 
Com isso, iam-se as dinâmicas processuais da consciência em primeira pessoa, tal 
como as sensações e as emoções. Se Descartes afirmaria décadas mais tarde sua 
tese controversa da “insensibilidade das bestas”, isso apenas poderia ocorrer 
porque há muito tempo o terreno fora preparado. 

 

2. As diretrizes da análise do comportamento animal a 
partir da física clássica 

Ao manter em mente o panorama acima delineado, deixa-se de surpreender 
que a existência animal tenha sido, durante muitos séculos, relegada a um mero 
autômato. Já a invenção da ideia de uma ação responsiva por reflexo, cujo 
fundamento se encontra na mecânica, serviu de substrato para designar os animais 
como deterministas e sem propósitos. Tal ideia gozou de uma popularidade que seus 
arautos jamais poderiam imaginar. Se antes a mecanomorfização dos animais 
ocorrera como corolário de uma física mecanicista (vide Descartes), agora ela se 
tornava a chave de leitura dos comportamentos animais. Claude Bernard, aqui 
encarado como a materialização do fisiologista deslumbrado com a Revolução 
Científica, expressa de modo claro essa transição: “o método experimental”, escreve 
o naturalista, “o qual desde muito tempo é aplicado com tanto sucesso ao estudo 
dos corpos brutos, tende, hoje em dia, cada vez mais a se introduzir no estudo dos 
fenômenos do corpo vivo”.33 A mecanomorfização dos não humanos passa, assim, 
a se tornar mais clara: “os fenômenos dos corpos vivos são, como aqueles dos 
corpos brutos, submetidos a um determinismo absoluto e necessário”.34 Não se 
deve pensar que a tese carrega apenas uma ontologia materialista, pois, se é 
verdade que esses seres são “máquinas reflexivas”, isso também carrega uma 
conclusão moral evidente: o status ontológico significa, ao mesmo tempo, o status 
moral. 

Para os animais, esse movimento foi decisivo, pois reduziu sua — antes 
vívida — imagem a uma mera máquina de reproduzir ações. Era como se fossem 
molas, nas quais seria possível criar uma tensão e, como resultado da tensão 
acumulada, executavam movimentos previsíveis e determináveis. Os 
comportamentos engenhosos que por vezes manifestam não passariam de 
instruções inflexíveis dadas pela natureza desde o seu nascimento. Ainda no século 
XX, era possível encontrar os resquícios dessa ideia ao ler os registros científicos. 
Significativa é a ilustração que oferece o zoólogo alemão Adolf Portmann: 

 
33 Bernard, La Science Expérimentale, p. 37. 
34 Bernard, La Science Expérimentale, p. 40, grifo no original. 



Entre os corpos celestes e os corpos animais: como o paradigma da física influenciou os estudos sobre os animais na ciência contemporânea 

 

11 

(des)troços, v . 6 , n . 2  
jul./dez.  2025  

 
A impressão de que a rigidez [Starrheit] geneticamente dada determina a vida dos insetos 
levou muitos biólogos a estabelecerem o conceito de sistema de pulsão instintivo 
[instinktiven Antriebssysteme] como a ordem de um comportamento que, típico da espécie, 
ocorre quase sem variantes individuais, estereotipada para todos os indivíduos, 
estereotipada também na repetição pelo próprio indivíduo que é dado sem qualquer processo 
de aprendizado de experiências possíveis.35 

 
Uma resposta a uma situação era determinada geneticamente e repetida 

sem nenhuma sorte de controle. A oposição entre cognição e instinto é frequente 
nesse gênero de literatura. Falar em um instinto pensante ou reflexo refletido 
tornava-se um contrassenso, pois, de acordo com a opinião então vigente, ainda que 
o corpo fosse destruído no processo de execução do impulso [Antrieb], ele 
continuaria a ocorrer. Há, inclusive, um exemplo que se tornou clássico entre os 
naturalistas. Como bem notou Naconecy, evoca-se ele constantemente para 
determinar a implacável determinação da vida insetal: “se cortarmos o abdômen de 
uma vespa enquanto ela estiver se alimentando, sua cabeça continua a sugar o 
alimento”.36 Portmann se posicionava criticamente a esse tipo de “imagem”,37 uma 
vez que colocava os invertebrados em extrema oposição ao comportamento de 
seres humanos, que seriam marcados pela “exploração, aprendizado e hesitação”.38 
Por esse motivo, a palavra é lançada ao debate “com muita frequência”39 para 
distinguir o “plano de fundo animalesco, do qual nossos comportamentos livres se 
diferem como um caso especial”.40 Esse conceito passaria a ser usado com bastante 
desconfiança [Mißtrauen] pelo zoólogo, pois se convertera em uma “expressão 
vazia”.41 Também Jonas percebia, em 1979, o trunfo do termo “instinto” como um 
gênero de “palavra mágica”42 para tolher toda a possibilidade de agir premeditado 
[vorstellende] da vida animal. 

Na literatura mais recente, o panorama continua o mesmo. Fischer e Santos 
são testemunhas da situação. Em uma publicação da última década, elas buscavam 
determinar a percepção que certos animais tinham nos laboratórios científicos. As 
pesquisadoras queriam, em suma, investigar como a ciência atualmente lida com 
esses organismos. Tendo analisado 250 artigos, chegaram à seguinte conclusão: “o 
fato de alguns pesquisadores considerarem os processos cognitivos dos 
invertebrados menos complexos, leva erroneamente à concepção que estes 
apresentem respostas automáticas e independentes de fatores externos”.43 O 
corolário: “um número significativamente baixo de autores se preocuparam em 
descrever o transporte e relatar o uso de anestésicos”.44 O bem-estar animal sequer 
é considerado àquelas criaturas que não gozam do privilégio de receber dos 
humanos a dote da consciência. Essa é uma relação bem frequente na literatura. 

 
35 Portmann, Biologie und Geist, p. 16. 
36 Naconecy, Ética animal, p. 136. 
37 Portmann, Biologie und Geist, p. 16. 
38 Portmann, Biologie und Geist, p. 16. 
39 Portmann, Biologie und Geist, p. 16. 
40 Portmann, Biologie und Geist, p. 17. 
41 Portmann, Biologie und Geist, p. 17. 
42 Jonas, Das Prinzip Verantwortung, p. 12. 
43 Fischer; Santos, Bem-estar em invertebrados, p. 29. 
44 Fischer; Santos, Bem-estar em invertebrados, p. 29. 



XAVIER, Bruno Henrique do Rosario 
 

 

12 

(des)troços, v . 6 , n . 2  
jul./dez.  2025  

Peter Carruthers, contrário a qualquer ideia de direitos animais, é um exemplo 
paradigmático. Afirma o filósofo que “se a consciência é como acender uma luz, 
então pode ser que suas vidas não sejam nada além de escuridão”.45 Ao eliminar a 
possibilidade de agir conscientemente por parte dos animais, ele afirma que “não 
há base para estender a proteção moral [...] para além do que atualmente temos. 
Em particular, não há motivos morais para proibir a caça, pecuária ou testes em 
laboratórios”.46 O movimento é claro: seguindo a metodologia estabelecida quando 
da revolução científica, nenhum processo cognitivo que não seja capturado pela 
metodologia de laboratório pode ser considerado; descontando os processos em 
primeira pessoa, segue-se uma redução ontológica, a qual colocaria os animais não 
humanos sob o status de mera matéria. 

Quando os teóricos saídos da física — ávidos entusiastas da metodologia 
aprendida nos idos da Revolução Científica — versam sobre os seres vivos, esse 
recorte epistêmico se torna ainda mais evidente. Em 1930, o físico Sir James Jeans 
escrevia seu The Mysterious Universe, buscando investigar a vida a partir de sua 
área. Afirmava o autor que “a matéria viva consiste em átomos bastante comuns, 
principalmente de átomos com a capacidade especial para a aglutinação de 
moléculas extraordinariamente grandes”.47 Não estando essencialmente 
equivocada, a passagem toda percorre o fenômeno sem nunca se distanciar do 
mecanicismo que tanto sentido fazia para descrever o universo. Jeans fala em 
átomos, moléculas e ligações, deixando aspectos biológicos fundamentais em 
segundo plano. 

Não passaria muito tempo até que o célebre físico Schrödinger redigisse 
uma obra na qual confessava, em pleno prefácio, que poderia ser considerado 
“tolo”48 por seus colegas, uma vez que escrevia ali sobre uma matéria da qual tinha 
conhecimento apenas de “segunda mão”.49 Para ele, “um cientista deve ter um 
completo e detalhado conhecimento, obtido de fontes primárias, de alguns objetos 
e, portanto, não se espera dele que escreva sobre algum tópico no qual ele não é 
um mestre. [...] Suplico renunciar a essa obrigação”.50 Por que, então, dar-se ao 
trabalho de adentrar uma área de que, admitidamente, tão pouco conhecimento 
dispunha? É que os recentes achados da física obrigavam a uma nova análise do 
fenômeno do vivo — uma vez mais era preciso reduzir a biologia a um tipo especial 
de física; uma que lidava com seres orgânicos. 

Dentro da biologia, o reflexo de semelhante paternalismo começa a 
aparecer, sobretudo aos cientistas afeitos à maquinaria neurológica dos animais. 
Um célebre neurocientista do século passado, o pesquisador Jaak Panksepp, 
argumentava que observações anedóticas — comportamentos observados in natura 
ou em ambientes controlados — eram, no melhor dos casos, apenas uma desculpa 
para uma investigação mais objetiva: “essa literatura é baseada na evidência que a 
maioria dos cientistas considerariam, sendo generoso, somente como o prelúdio de 
um trabalho experimental rigoroso”.51 Leia-se: o testemunho de uma ação precisa 

 
45 Carruthers, The animal issue, p. 171. 
46 Carruthers, The animal issue, p. 196. 
47 Jeans, The Mysterious Universe, p. 18. 
48 Schrödinger, What is life, p. VII. 
49 Schrödinger, What is life, p. VII. 
50 Schrödinger, What is life, p. VII, grifo no original. 
51 Panksepp, Affective consciousness, p. 35. 



Entre os corpos celestes e os corpos animais: como o paradigma da física influenciou os estudos sobre os animais na ciência contemporânea 

 

13 

(des)troços, v . 6 , n . 2  
jul./dez.  2025  

vir acompanhado de uma descrição neurobiológica e, se possível, de um exame de 
imagens que fornece à hipótese um caráter inconteste. A quantificação de 
processos comportamentais e conscientes, sua descrição segundo parâmetros 
fechados e pouco abertos a incógnitas, é a consequência latente da ciência biológica 
que retira de sua irmã a condição de patrona do conhecimento. Que toda essa labuta 
se tornasse um entrave ao entendimento do comportamento animal, era algo que 
muitos começaram a notar já no século passado. 

Diversos autores dentro das ciências reconheceram a necessidade de 
enfrentar esse espectro. Von Uexküll52 e sua tentativa de entender a Innenwelt 
animal são apenas uma de muitas investidas já empreendidas. A ciência buscou 
levar a ideia a sério só muito mais tarde, quando, nos anos 1990, o etólogo cognitivo 
Donald Griffin lastimava testemunhar o “tabu contra as experiências mentais e 
subjetivas dos animais não humanos”53 se converter em um sério “impedimento à 
investigação científica”.54 Ou ainda o próprio Jaak Panksepp, que reclamava ser o 
horror ao antropomorfismo tão nocivo à prática científica que impossibilitava, 
muitas vezes, a adoção de “dados científicos”55 confiáveis. Também o etólogo Gordon 
Burghardt expressou essa preocupação ao escrever que, na tentativa de se afastar 
da acusação de antropomorfismo, “a visão de que os animais só vivem no momento, 
sem memória do passado é desacreditada, mas ainda assim invocada”.56 O que 
passava a ficar mais claro com o fim do milênio era que toda tentativa desesperada 
de um ganho epistêmico não aconteceu sem barganhar a compreensão da própria 
animalidade, sacrificada ao ser convertida em objeto de estudo. 

Caso se queira estabelecer uma fórmula resumida, poder-se-ia dizer: a 
astronomia, triunfante na matematização da natureza, tornou-se o dileto paradigma 
da filosofia natural; para aqueles naturalistas que trabalhavam com matéria viva em 
seus laboratórios, isso significava redução. Ao menos na mesa de vivissecção, 
tratar cada parte isolada de seu corpo como um dispositivo que obedecia às 
conhecidas leis da mecânica era um imperativo. Com o sucesso glorioso de uma 
explicação que inseria o planeta Terra e o Sol sob o mesmo terreno, as regras do 
funcionamento do Universo agora poderiam ser estabelecidas – e, mais tarde, 
incorporadas pelas Leis de Newton. O que vale para o Universo vale para a Terra, 
para os mares, para os ventos e, por fim, para os organismos. Explicar sob os 
mesmos axiomas toda sorte de organização material, em uma espécie de pretensão 
universalista, se tornou a ordem do dia. No processo, relevantes facetas da vida 
subjetiva dos bichos eram por completo ignoradas, chegando ao seu ápice quando 
cientistas buscaram (e, vale dizer, ainda buscam) negá-las por completo. O que 
resta a um animal privado de sua subjetividade? O status de mera matéria, o epíteto 
de coisa. 

 

 
52 Cf. Uexküll, Umwelt und Innenwelt der Tiere. 
53 Griffin, Animal Minds, p. 6 
54 Griffin, Animal Minds, p. 6. 
55 Panksepp, Affective consciousness, p. 56. 
56 Burghardt, Animal awareness, p. 511. 



XAVIER, Bruno Henrique do Rosario 
 

 

14 

(des)troços, v . 6 , n . 2  
jul./dez.  2025  

3. Considerações Finais 

Este artigo analisou os impactos da Revolução Científica para a elaboração 
da imagem dos animais. A tese foi sustentada por meio da literatura temática que 
evocava, explícita ou implicitamente, a influência da física até os confins da biologia. 
Ao transpor o método — sem dúvidas, exitoso — da física clássica para o recôndito 
terreno dos biólogos, a vida animal fora ignorada. Era, para usar uma expressão de 
Ernst Mayr, uma “atitude paternal”57 que buscava transcender suas fronteiras para 
outros domínios. Demonstrou-se que, acreditando que o sucesso encontrado no 
estudo das estrelas poderia ser reproduzido nos seres vivos sem maiores 
dificuldades, uma espécie de totalitarismo epistemológico foi levada a cabo. Não se 
trata de dizer, é claro, que todo o prestígio do empirismo aplicado à ciência seja 
fruto de uma relação monocausal com a Revolução Científica. Mas, certamente, ela 
desempenhou um papel bastante significativo no processo de mecanomorfização 
animal. Às mentes que herdaram seu projeto intelectual, no entanto, isso nada tinha 
de banal. Se foi possível determinar uma verdade cosmológica com uma ferramenta 
a custo desenvolvida, nada mais natural do que usá-la para resolver outros 
enigmas. Ora, uma vez que a consciência animal não poderia ser atestada 
objetivamente, seria defenestrada do laboratório do cientista, sendo relegada a uma 
pseudoquestão. As palavras do neurocientista Yoham Gutfreund são reveladoras: 
“uma vez que um comportamento cognitivo é explicado pela dinâmica física de seu 
circuito neural subjacente, um cientista rigoroso deve [...] rejeitar a hipótese da 
consciência [dos animais]”.58 

Todos esses elementos permitem ao investigador a ilação da seguinte 
conclusão: o processo não se encerra no campo da ontologia. A transição indevida 
não deixaria de causar prejuízos aos animais, tanto em termos teóricos quanto em 
termos práticos. Não faltaram, nas últimas décadas, nomes engajados na 
vivissecção, justificando a prática sob a hipótese de que animais não sentem.59 Com 
o temor da antropomorfização, excluiu-se a possibilidade de um agir consciente (ou 
mesmo senciente!) de todos os seres vivos. Caso um cientista, em sua bancada de 
trabalho, esteja realmente convencido de que a ausência de consciência advinda do 
recorte metodológico utilizado signifique, de fato, a inexistência da capacidade para 
a dor experimentada, pode-se apenas imaginar toda a sorte de tormentos que sua 
cobaia sofrerá. O dano de uma extrapolação desse gênero é testemunhado pela 
densa literatura temática criada no último século. 

Por fim, deve-se mencionar que a presente pesquisa lançou luz sobre a 
imagem do animal no seio mesmo do materialismo e, especificamente, do 
mecanicismo. Outras tradições, que ocorreram em paralelo a elas, poderiam ser 
investigadas. Estaria, por exemplo, a fenomenologia ou o vitalismo mais bem 
amparado para lidar com a questão? Como obter um vislumbre hermenêutico do 
que ocorre na mente dos animais se desviando dos caminhos adotados pela 
tradição? O universo literário ocidental ofereceria já ferramentas ou se poderia 
olhar para modos outros de filosofar em busca de respostas?  

 
57 Mayr, The Growth of Biological Thought, p. 14. 
58 Gutfreund, The neuroethological paradox of animal consciousness, p. 198. 
59 Cf. Xavier, O ser entre bestas e máquinas. 



Entre os corpos celestes e os corpos animais: como o paradigma da física influenciou os estudos sobre os animais na ciência contemporânea 

 

15 

(des)troços, v . 6 , n . 2  
jul./dez.  2025  

Referências 

BERNARD, Claude. La Science Expérimentale. Paris: Librairie J. B., 1878. 

BERT, Paul. Claude Bernard. In: BERNARD, Claude. La Science Expérimentale. 
Paris: Librairie J. B., 1878. pp. 15-35. 

BLUMENBACH, Johann Friedrich. Über den Bildungstrieb. Göttingen: Johann 
Christian Dieterich, 1791. 

BURGHARDT, Gordon. Animal awareness: current perceptions and historical 
perspective. American Psychological Study of Social Issues, v. 65, n. 3, pp.. 499-521, 
2009. 

CARRUTHERS, Peter. The animal issue: Moral theory in practice. Cambridge: 
Cambridge University Press, 1992. 

COPÉRNICO, Nicolau. As revoluções dos orbes celestes. Lisboa: Fundação Calouste 
Gulbenkian, 2014. 

COPÉRNICO, Nicolau. On the revolutions of the Heavenly Spheres. Chicago: 
Encyclopaedia Britannica, 1952. 

DARWIN, Charles. The origins of Species. New York: P. F. Collier & Son, 1909. 

DESCARTES, René. L'homme de René Descartes et la formation du foetus. Avec les 
remarques de Louis de la Forge a quoy l'on a jouté Le Monde ou traité de la lumière 
du mesme autheur. 2. ed. Paris: Theodore Girard, 1667. 

DESCARTES, René. Oeuvres de Descartes VI. Discours de la méthode & essais. 
Paris: Léopold Cerf, 1902. 

DRIESCH, Hans. Geschichte des Vitalismus. Leipzig: Verlag von Johann Ambrosius 
Barth, 1922. 

FELIPE, Sônia. Ética e experimentação animal: fundamentos abolicionistas. 
Florianópolis: Editora UFSC, 2014. 

FISCHER, Marta Lucliana; SANTOS, Juliana Zacarkin. Bem-estar em invertebrados: 
um parâmetro ético de responsabilidade científica e social da pesquisa? Revista 
Latinoamericana de Bioética, v. 18, n. 1, pp. 18-35, 2018. 

FRANCIONE, Gary. Animals, Property, and the Law. Philadelphia: Temple University 
Press, 1995. 

FRANCIONE, Gary. Introduction to Animal Rights: your child or the dog. Philadelphia: 
Temple University Press, 2000. 

GALILEI, Galileu. O ensaiador. São Paulo: Nova Cultural, 1983. 

GRIFFIN, Donald. Animal Minds. Chicago: The University of Chicago Press, 1992. 

GUTFREUND, Yoham. The neuroethological paradox of animal consciousness. 
Trends in Neurosciences, v. 30, n. 4, pp. 196-199, 2013. 

JEANS, James. The Mysterious Universe. Harmondsworth: Penguin Books Limited, 
1939. 

JONAS, Hans. Das Prinzip Verantwortung: Versuch einer Ethik für die 
technologische Zivilisation. Frankfurt am Main: Insel Verlag, 1979. 



XAVIER, Bruno Henrique do Rosario 
 

 

16 

(des)troços, v . 6 , n . 2  
jul./dez.  2025  

JONAS, Hans. Philosophical essays: From Ancient Creed to Technological Man. 
London: Prentice-Hall International Inc., 1974. 

MAYR, Ernst. The Growth of Biological Thought: Diversity, Evolution and Inheritance. 
London: Belknap Press, 1982. 

NACONECY, Carlos. Ética animal... Ou uma “ética para vertebrados”?: um animalista 
também pratica especismo? Revista Brasileira de Direito Animal, v. 2, n. 3, pp. 119-
153, 2007. 

PANKSEPP, Jaak. Affective consciousness: core emotional feelings in animals and 
humans. Consciousness and Cognition, v. 14, pp. 30-80, 2005. 

PORTMANN, Adolf. Biologie und Geist. Zürich: Suhrkamp, 1973. 

RANDL, Em. Geschichte der Biologischen Theorien: Seit dem Ende des Siebzehnten 
Jahrhunderts. Leipzig: Verlag von Wilhelm Engelmann, 1905. 

REGAN, Tom. Animal rights, human wrongs: an introduction to moral philosophy. 
Lanham: Rowman & Littlefield Publishers, 2003. 

REGAN, Tom. Jaulas vazias: encarando o desafio dos direitos dos animais. Porto 
Alegre: Lugano, 2006. 

SCHRÖDINGER, Erwin. What is life: The physical aspect of the living cell. Cambridge: 
The University Press, 1944. 

SGANZERLA, Anor; XAVIER, Bruno Henrique do Rosario. O paradigma do animal-
máquina como gênese da ciência reducionista: uma leitura a partir de Hans Jonas. 
Dissertario, v. 57, pp. 188-213, 2023. 

SINGER, Peter. Animal liberation: The Definitive Classic of the Animal Movement. 
New York: Open Road Integrated Media, 2015. 

SPINOZA, Baruch. Ethica ordine geomecrico demonstrata. In: SPINOZA, Baruch. 
Benedicti de Spinoza Opera: Quotquot Reperta Sunt. Haiya: Hagae Comitum, 1882, 
pp. 37-278.  

UEXKÜLL, Jakob von. Umwelt und Innenwelt der Tiere. Berlin: Verlag von Julius 
Springer, 1909. 

VARTANIAN, Aram. La Mettries L’Homme Machine: A study in the origins of an ideia. 
New Jersey: Princeton University Press, 1960. 

WHEATLEY, Denis; AGUTTER, Paul. Thinking about life: The history and philosophy 
of biology and other sciences. Glossop: Springer Dordrecht, 2008. 

XAVIER, Bruno Henrique do Rosário. O ser entre bestas e máquinas: o 
restabelecimento ético-ontológico da animalidade em Hans Jonas. Orientador: 
Jelson R. de Oliveira. 2024. Tese (Doutorado em Filosofia) – Pontifícia Universidade 
Católica do Paraná, Curitiba, 2024. 

ZIEGLER, Heinrich Ernst. Der Begriff des Instinktes einst und jetzt: Eine Studie über 
die Geschichte und Grundlagen der Tierpsychologie. Jena: Verlag von Gustav 
Fischer, 1910. 


	Introdução
	1. O furor da revolução científica atinge os animais
	2. As diretrizes da análise do comportamento animal a partir da física clássica
	3. Considerações Finais
	Referências

