Xilogravura do livro Les songes
drolatiques de Pantagruel (1565),
de autoria presumida de Frangois
Desprez. Obra em dominio publico.
Composigao visual remixada.



e60726

(des)trogos: revista de pensamento radical, v. 6, n. 2, jul./dez. 2025

DOSSIE ESPECIAL

UNA LECTURA DIFRACTIVA DEL SACRIFICIO, LA
RECIPROCIDAD (NEGATIVA) Y LA RESISTENCIA
DE LOS ANIMALES MAS-QUE-HUMANOS*

A DIFFRACTIVE READING OF SACRIFICE, (NEGATIVE) RECIPROCITY, AND MORE -THAN-HUMAN
ANIMAL RESISTANCE

UMA LEITURA DIFRATIVA DO SACRIFICIO, DA RECIPROCIDADE (NEGATIVA) E DA RESISTENCIA DOS
ANIMAIS MAIS-QUE-HUMANOS

- Universidad Nacional de Educacion a Distancia, Madrid,
Surama Lazaro Terol ©@ Espanha

* Empleo la expresion animales més-que-humanos como forma de
desestabilizar (no invertir) las jerarquias humano / nohumano, también
alude air mas alla de lo humano, descentrarlo.

Este artigo integra a pesquisa de doutorado que resultou na tese
intitulada En el enredo de la animalidad. Una etnografia multilocalizada
sobre la produccion de lo animal y lo humano, defendida em 2025. A
pesquisa contou com o apoio de um contrato predoctoral (FPI) da
Universidad Nacional de Educacion a Distancia (UNED) Espanha, no
perfodo de 2021 a 2025.

Submetido em: 29/07/2025
Aceito em: 16/12/2025
Publicado em: 09/01/2026

Como citar: LAZARO TEROL, Surama. Una lectura difractiva del
sacrificio, la reciprocidad (negativa) y la resistencia de los
animales  mas-que-humanos.  (Desltrogos: ~ revista  de
pensamento radical, Belo Horizonte, v. 6, n. 2, p. e60726,
jul./dez. 2025.

001:10.55981/destrocos.v6i2.60726

Licenciado sob a CC BY 4.0.


https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://orcid.org/0000-0003-2633-8504
mailto:suramalazaro@protonmail.com

Surama Lazaro Terol es doctoranda
en antropologfa social por la UNED e
integrante del grupo Antropologia de
la Vida Animal y del Instituto
Latinoamericano de Estudios Criticos
Animales (ILECA).

Resumen

Partiendo de la premisa de que lo (que se dice) animal o humano no preexiste a las
relaciones en las que emergen tales categorias, se ha llevado a cabo una investigacién que
explora como éstas se producen de forma situada. Desde ese marco investigativo y desde el
de los estudios criticos animales, se analizan las nociones de sacrificio, reciprocidad y
resistencia atendiendo a los modos en que opera la dominacidn animal. La metodologia se
sustenta en una etnografia multilocalizada en contextos antiespecistas y de luchas
indigenas, tomando como marco tedrico el realismo agencial de Barad y un enfoque
difractivo. Dado que distintas précticas sacrificiales (rituales, caza, ganaderia) son
significadas en marcos de reciprocidad reivindicando el consentimiento que los animales
maés-que-humanos darian de su propia muerte, se propone la reciprocidad negativa para dar
cuenta de la coercién, la manipulaciéon o la violencia, y metodologias orientadas a
comprender las vivencias de los animales mas allé de las significaciones humanas. Percibir
a otro, animal o animalizado, como incapaz de resistir intencionalmente puede legitimar su
dominacion. A su vez, reconocer la intencionalidad de los animales cuando desobedecen o
resisten a condiciones de explotacién puede ser presentado como muestra de su
colaboracion con los sistemas que los explotan.

Palavras clave
Resistencias animales; reciprocidad negativa; sacrificio; estudios criticos animales.

Abstract

Starting from the premise that what is (said to be) animal or human does not preexist the
relations in which such categories emerge, research has been conducted to explore how
these are produced in situated ways. From this investigative framework and critical animal
studies, the notions of sacrifice, reciprocity, and resistance are analyzed by examining how
animal domination operates. The methodology is based on multi-sited ethnography in
antispeciesist contexts and indigenous struggles, taking Barad's agential realism and a
diffractive approach as theoretical framework. Given that different sacrificial practices
(rituals, hunting, livestock farming) are signified within frameworks of reciprocity claiming
the consent that more-than-human animals would give to their own death, negative
reciprocity is proposed to account for coercion, manipulation or violence, and methodologies
oriented toward understanding animal experiences beyond human significations. Perceiving
another, animal or animalized, as incapable of intentional resistance can legitimate their
domination. In turn, recognizing animal intentionality when they disobey or resist conditions
of exploitation can be presented as evidence of their collaboration with the systems that
exploit them.

Keywords
Animal resistance; negative reciprocity; sacrifice; critical animal studies.

Resumo

Partindo da premissa de que o (dito) animal ou humano n3o preexiste as relac8es nas quais
tais categorias emergem, desenvolveu-se uma investigagdo que explora como essas
categorias sdo produzidas de forma situada. A partir desse enquadramento investigativo e
dos estudos criticos animais, analisam-se as nogles de sacrificio, reciprocidade e
resisténcia, considerando os modos pelos quais opera a dominagdo animal. A metodologia
fundamenta-se em uma etnografia multilocalizada em contextos antiespecistas e de lutas
indigenas, tomando como marco teérico o realismo agencial de Barad e uma abordagem
difrativa. Dado que diferentes préticas sacrificiais (rituais, caca, pecuéria) s&o significadas
em marcos de reciprocidade que reivindicam o consentimento que 0s animais mais-que-
humanos dariam a prépria morte, prop8e-se a nogdo de reciprocidade negativa para dar
conta da coercdo, da manipulagdo ou da violéncia, bem como metodologias orientadas a
compreender as vivéncias dos animais para além das significagdes humanas. Perceber o
outro, animal ou animalizado, como incapaz de resistir intencionalmente pode legitimar sua
dominagdo. Por sua vez, reconhecer a intencionalidade dos animais quando desobedecem
ou resistem a condig@es de exploragdo pode ser apresentado como uma demonstragado de
sua colaboragdo com os sistemas que os exploram.

Palavras-chave
Resisténcias animais; reciprocidade negativa; sacrificio; estudos criticos animais.



00000000

Introduccion?

Tomando un fragmento de una investigacion etnogréfica, en este texto se
exploran las nociones de sacrificio, reciprocidad y resistencia desde la perspectiva
de los estudios criticos animales (en adelante ECA). En tanto este campo de
estudios surge demarcandose de orientaciones pretendidamente apoliticas que
acaban omitiendo o avalando la dominacién animal,? es clave atender al modo en
qué ésta opera. Como apunta el politélogo v filésofo Ivan Darfo Avila Gaitan,? la
dominacién animal es sistematicamente (re)producida a través del especismo
antropocéntrico, esto es, de un orden tecno-bio-fisico-social basado en la dicotomia
jerdrquica humano/animal. Dicha jerarquizacién produce lo animal como el lado
deficiente de lo humano, pero lo (que se dice) animal o humano no estéd dado de
antemano o, dicho de otro modo, no preexiste a las relaciones en las que emergen
tales categorias. Esta premisa es central en el realismo agencial de Karen Barad,
quien sefiala la necesidad de tomar un punto de partida analitico que no dé por hecho
lo que hay en cada lado de las relaciones de equivalencia; poniendo el foco en los
cortes que constituyen diferencialmente lo animal y lo humano, asi como en las
exclusiones que producen. Esto, seflala Karen Barad, ha de hacerse antes de que
se activen comparaciones gue mantienen lo humano como eje referencial. En estos
marcos, tanto las tacticas de deshumanizacion —que al marcar al otro como no
humano (o como animal) lo hacen matable— como el rechazo de las comparaciones
humano-animal apelando a la excepcionalidad humana “respaldan una posicion
éticay moral comprometida con el borrado”,* haciendo incuestionable la matabilidad
de quienes son producidos como no humanos. Si tomamos la contraparte, es decir,
apoyarnos en las equivalencias entre humanos y animales para reivindicar
derechos para los segundos, los problemas, advierte Barad, son similares. Respecto
a lo cual podemos apuntar la idea implicita de que ciertas otredades animales no
son matables porque (o en la medida en que) son como nosotras, un recorte
marcaria otros limites de inclusién/exclusion.

En esta direccidn, el filésofo Imanol Lépez Barrios® sigue al tedrico social
Dinesh Wadiwel (2015) para sostener gue los discursos en torno al sufrimiento y el
bienestar animal sélo pueden surgir en el marco de la dominacion. Es decir, implica
la presuncién (y produccion) de lo humano como entidad que decide, a partir de sus
propios parametros morales, qué vidas son moralmente relevantes para ser vividas,
y qué tratos son juzgados injustos o crueles. Es la propia relacién de dominacion la
gue abre la posibilidad "de pensar la relacion con los animales como un problema
moral”® Su propuesta pasa por problematizar el sensocentrismo moral,
comenzando por distinguir entre moral y ética. En sintonia con Gilles Deleuze,
argumenta que la moral nos remite a una esencia sobre la que se construye un

"Alternaré el uso del femenino, del masculino y, puntualmente, de la e para referir a colectividades que incluyen distintos
géneros.

2 Best, The rise of critical animal studies; Avila Gaitan, £l Instituto Latinoamericano de Estudios Criticos Animales como
proyecto decolonial.

3 jvila Gaitan, Especismo 50 arios después.

“Barad, Nature's queer performativity, p.123.

5 Lapez Barrios, Pero... ;pueden resistir?

8 Lapez Barrios, Pero... ;pueden resistir?, p. 245.

(desltrog
jul./de




sistema de valores y juicios, mientras la ética es una exploracion de los modos de
existencia.’

Animales y humanes no son, por tanto, entidades con cualidades intrinsecas
que hemos de identificar y describir, sino mdultiples (id)entidades que se van
(re)haciendo en relaciones y practicas situadas, inseparables de condiciones
sedimentadas que fijan cuerpos, discursos o modos de vida (y muerte) en un campo
abierto de fuerzas. Estas premisas son la base de una investigacion doctoral més
amplia® que explora cémo se produce lo animal y lo humano a partir de una
etnografia multilocalizada en dos santuarios de animales’ ubicados en el Estado
espafiol con enfoque antiespecista, dos Centros de Proteccién Animal (en adelante
CPA).* una lof (comunidad) mapuche ubicada en lo que actualmente se conoce
como la Patagonia argentina, y en las narrativas y vivencias de integrantes de un
movimiento indigena conformado por mujeres y diversidades de género.** Aqui
presento algunas escenas etnograficas de las localizaciones mencionadas sobre
como las practicas sacrificiales que involucran a animales mas-que-humanos y la
nocién misma de sacrificio son percibidas, significadas y vividas. Estas narrativas y
las referencias tedricas abordadas son leidas difractivamente. El enfoque difractivo,
desarrollado por tedricas feministas y de los nuevos materialismos como Donna
Haraway (1997), Iris van der Tuin (2014, 2016), Kaiser & Thiele (2014) o Barad (2007,
2014),

es menos un método de analisis que una practica ontolégicamente generativa de escritura
performativa, una manera de leer textos, eventos o fenémenos uno al lado del otro de una
manera que invita ala conexion, pero no coacciona deductivamente las conclusiones. A través
de esta yuxtaposicion intencional, el estudio difractivo subraya la indeterminacion de los

7 Deleuze, 1980, citado en Lapez Barrios, Pero... jpueden resistir?.

8 La investigacion se llevo a cabo entre mediados de 2020 v finales de 2022 empleando metodologia propia de la

disciplina antropologica: entrevistas semiestructuradas presenciales y en linea, analisis de material graficos-digital y

revision documental. La observacidn participante incluy¢ en los santuarios y CPA tareas de limpieza, alimentacion,

curas, rescates y campanas onling; en el lof mapuche, convivencia; y en el movimiento indigena, apoyo a acciones
comunicativas. Es fundamental aclarar que desde esta perspectiva multilocalizada no se ha procurado un andlisis
comparativo sobre las similitudes y diferencias entre movimientos animalistas y movimientos indigenas, ni tampoco

es una etnografia sobre determinados grupas, sino sobre como se produce lo animal y lo humano en relaciones y

practicas situadas en estos contextos. Asumo que investigacion y escritura no pueden desligarse de miinscripcion en

multiples posiciones (investigadora, activista, aliada...). Siguiendo la idea de que todo conocimiento es situado

(Haraway, Situated knowledges), no he tratado de ocultar mis perspectivas para llegar a una suerte de verdad objetiva,

sino que éstas son parte del andlisis, y el distanciamiento metodoldgico se basa en mantener bajo control mis propias

percepciones morales.

La denominacion santuario de animales refiere espacios donde animales no-humanos que provienen de distintas

formas de explotacion, abandono o pérdida de habitats encuentran un lugar definitivo donde vivir, cuidados acordes

a sus necesidades y un marco de proteccion con respecto a las situaciones o contextos que suponen una amenaza

para sus vidas. En el caso de los dos santuarios que han participado de esta investigacion se centran, sobre todo, en

aquellos considerados de consumo o de granja. El enfoque antiespecista de ambos santuarios conlleva la
consideracion de que las vidas de todos los animales tienen valor en si mismas y para si mismas, y no un valor de uso

0 consumoa.

10 Los CPA son entidades municipales donde se gestiona la presencia de animales abandonados o perdidos en las calles.
Se conforman en una compleja trama de normativas, de entidades publicas y privadas donde sensibilidades muy
diversas, ponen en marcha practicas de apropiacion, uso, descarte, eliminacion, cuidados, proteccion o rescate a la
que los animales quedan sujetos.

" Muchas personas mapuche (indigenas en general), atraviesan actualmente procesos de recuperacion territorial e
identitaria que involucran maneras de habitar y hacer mundo que confrontan los avances extractivistas, dando
continuidad al despojo que el pueblo mapuche ha sufrido desde las campanas militares de finales del siglo XIX, cuyas
dinamicas de expoliacion persisten en los extractivismos actuales.

w©

(des)trogos
jul./dez. 2025

© 0000 0



(desltrog

Jdez. 2025

fendmenos relacionales y al hacerlo, amplia nuestra capacidad para imaginar practicas de
responsabilidad ética y politica en la investigacion social.”

La palabra sacrificio desde el punto de vista etimoldgico proviene del latin
sacrum + facere, "hacer sagrado”. En el marco del sacrificio las posiciones son
multiples y muestran distintos grados de agencia, pudiendo alguien sacrificarse, ser
sacrificade o sacrificar a otres. La posibilidad de decidir el propio sacrificio indica
que se ostenta cierta autonomia y permite situarlo en un marco de consenso o
también, como veremos, de reciprocidad; mientras que disponer de alguien para su
sacrificio, presentaria un marco de coercién o dominacién ante el cual surge la
resistencia. Cabe destacar que el sacrificio no necesariamente involucra la muerte
fisica, aunque la inseparabilidad entre vida y muerte subyace en la idea de que
ciertas entidades han de sacrificarse o ser sacrificadas para que otras puedan
progresar. Y si bien, las entidades sacrificables no se limitan a aquellas clasificadas
como animales, muchas de ellas, asi como las consideradas menos que humanas,
han ocupado histéricamente ese lugar. También hay autorias que han llamado zonas
de sacrificio,®® a territorios donde “los cuerpos y las vidas mismas devienen
descartables y sacrificables” '* Se evidencia asi la compleja multidimensionalidad
gue podemos rastrear siguiendo la nocién de sacrificio.

La reciprocidad es un item ampliamente estudiado en antropologia, aunque,
como ha seflalado Paul Nadasdy,'® ha prevalecido la renuencia a pensar en los
animales como agentes capaces de involucrarse plenamente en relaciones sociales
con humanos, lo que a su vez ha hecho que las narrativas indigenas sobre
relaciones de reciprocidad con otros vivientes hayan quedado dentro de los limites
epistemoldgicos y ontoldgicos de los antropdlogos. Pero la discusion que propongo
no busca discernir si los animales establecen relaciones sociales con humanos,
sino analizar cdmo los humanos interpretan, dentro del marco de la reciprocidad, el
consentimiento que los animales estarian dando ante précticas que implican su
propia muerte, como la caza, la ganaderia o los rituales sacrificiales. Es importante
sefialar que las alusiones a la reciprocidad no son exclusivas de las cosmologias
indigenas estando también presentes en distintos contextos de cria y matanza de
animales. Las tensiones morales se resuelven apelando a las obligaciones vy
compensaciones. Pero dada la marcada asimetria de unas relaciones reciprocas en
las que una de las partes ha de entregar su propia vida, cabe preguntar ;,como se
aborda la manipulacién y la coercién involucradas en lo que es significado como
consentimiento? La nocidn de reciprocidad negativa aporta una vision mas amplia y
permite identificar la confrontacién de 6rdenes morales humanos en relacion con
otros animales. Pero sabiendo que los animales se adaptan y resisten a érdenes
humanos, ;como nos aproximamos a sus propias formas de hacer mundo? ;Cémo
se (des)legitiman las practicas sacrificiales?

Para cerrar, una descripcién etnogréfica que menciona brevemente la
resistencia de un caballo a participar de practicas humanas es el punto de partida

™ Rosiek; Adkins-Cartee, Diffracting structure/agency dichotomies, wave/particle dualities, and the citational politics of
settler colonial scholars engaging Indigenous studies literature, p. 157.

1 Juskus, Sacrifice zones. El autor ha elaborado una genealogia de la nocion de zonas de sacrificio desde los afios 1970.

1 Svampa; Viale, Maldesarrollo, p. 84.

5 Nadasdy, The gift in the animal.

00000000



para plantear otras vias de reflexion que ponen en didlogo investigaciones sobre
resistencias animales con otras pesquisas que, habiéndose enfocado en sociedades
humanas, nos muestran mecanismos similares.

1. El sacrificio (ritual) en la literatura antropologica

El sacrificio ritual ha cosechado amplia atencién en la literatura
antropoldgica, siendo explicado como forma de mediacién entre lo profano y lo
sagrado, que sirve a la produccion de ordenes y vinculos sociales y que, por
supuesto, ha de comprenderse contextualmente. A continuacidn, se presenta una
breve sintesis de algunos de los aportes méas conocidos. Frazer'® lo vinculd con la
renovacidn y la expiacién, Tylor'’ lo interpreté como intercambio entre lo humano y
lo divino mientras, y Evans-Pritchard'® como una via de comunicacién con el mundo
espiritual que, ademds, servia para resolver conflictos sociales. René Girard a
través de la teoria del chivo expiatorio planted que la violencia social se canaliza
hacia la victima sacrificial en vez de hacia la sociedad. Desde perspectivas
socioldgicas, Durkheim® destacd su funcidn en la cohesién social al reafirmar
creencias compartidas, mientras Hubert y Mauss?' lo concibieron como modo de
actuar sobre lo sagrado, ampliando el foco a los procesos rituales y su simbolismo.
Levi-Strauss lo entendié como mediacién entre lo sagrado y lo profano, apuntando
que “crea un déficit de contigtidad e induce por la intencién de la plegaria el
surgimiento de una continuidad compensadora en el plano de la creencia inicial
sentida por el sacrificador”?? Asi, las continuidades que vienen a representar los
sistemas simbdlicos involucrados en los rituales sacrificiales, para Levi-Strauss
serian falsas desde un punto de vista objetivo. Frente a tendencias universalizantes,
Talal Asad® ha enfatizado la necesidad de analizar categorias y simbolos rituales
contextualmente, mientras otras autorias han incidido en las realidades tangibles
que estas practicas constituyen mas alld de las representaciones simbdlicas.?

Entre los estudios més recientes me enfocaré en la investigacion etnogréfica
de Radhika Govindrajan? en los Himalayas Centrales de la India. En su libro Animal
Intimacies, la autora recoge cinco relatos sobre relaciones interespecies y aborda
la compleja red de cuidados, violencias y dilemas éticos que vinculan el parentesco
y las practicas sacrificiales. Su trabajo resulta especialmente pertinente porque en
su analisis sobre el sacrificio de animales deja entrever las tensiones morales y
analiticas en torno a la nocion de reciprocidad que desarrollaré en el siguiente
punto. En el segundo capitulo de su libro, Govindrajan explora el significado del
athwar, un ritual en el que se sacrifican ocho animales en honor a la diosa Ma Kalika.
Neema, cumpliendo la promesa de agradecer por el éxito militar de su esposo, cria

6 Frazer, La rama dorada.
" Tylor, Primitive culture.
18 Evans-Pritchard, The meaning of sacrifice amang the Nuer.
® Girard, The scapegoat.
2 Durkheim, Las formas elementales de la vida religiosa.
M Hubert; Mauss, Sacrifice.
2 | evi-Strauss, EI totemismo en la actualidad, p. 327.
% Asad, Genealogies of religion.
% Turner, The ritual pracess; Blach, Prey into hunter; Taussig, Shamanism, colonialism, and the wild man.
% Govindrajan, Animal intimacies.
(desltrogos, v. 6, n. 2
jul./dez. 2025

0000 0 (



y cuida durante dos afios a ocho cabras que posteriormente ofrenda en el Navratri,
una importante ceremonia hindd. El sobrino de Neema que ha venido de visita desde
EEUU. se rehusa a comer la carne del animal sacrificado expresando su
consternacidn por la violencia del acto sacrificial. Cuestionando las justificaciones
religiosas, pregunta por qué no ofrendan vegetales. Neema le responde que en la
antigtiedad las deidades solo se conformaban con sangre, y argumenta que si el
sacrificio de las cabras tiene un valor profundo es porque ella se ha esforzado
cridndolas desde el amor maternal (mamta), como hijas. Su sobrino replica que ese
amor maternal no le impide enviarlas a la muerte en lugar de a sus hijos. Por otra
parte, Govindrajan observa que el rechazo hacia las précticas sacrificiales no se
limita a los activistas por los derechos animales, ya que grupos reformistas hindues,
como la Arya Samaj o la All-World Gayatri Pariwar las consideran obsoletas,
barbaras e influenciadas por religiones “foraneas”, como el islam, que deben ser
erradicadas para restaurar un hinduismo méas auténtico y no violento. Ademéas, la
autora percibe una fuerte generizacion en las practicas de crianza, ya que las
mujeres son las encargadas de los cuidados de las cabras, teniendo que cargar
forraje y agua y recorrer largas distancias a pie acompafiandolas a lugares con
pasto. Estas labores derivan en dolores crénicos y fatiga ocupandoles la mayor
parte del dia, por lo que afirman que dedican mas tiempo a la crianza de las cabras
gue a la de sus propios hijos.

La etndgrafa sigue indagando y al preguntar a una mujer sobre el significado
del "verdadero sacrificio” ésta le responde que, antiguamente, los dioses exigian
sacrificios humanos y eran los nifios quienes morian voluntariamente para salvar a
sus padres. Al decir que hoy en dia sacrifican animales en vez de nifios, la mujer
puntualiza que no es tan distinto, ya que con la crianza se siente a los animales
como hijos. La mujer agrega que el temblor de los animales antes de ser
sacrificados indica que aceptan morir voluntariamente para pagar por los cuidados
gue han recibido. Observando las contradicciones que suponen las précticas de
crianza y sacrificio, Govindrajan describe pequefios gestos que, pudiendo ser
insuficientes, considera que abren posibilidades de un parentesco ético en medio
de la violencia, como las lagrimas fugaces de Neema ante la muerte de la cabra que
ha criado y llevado a sacrificar. El gurd que murmura una oracién antes de cada
sacrificio. El anciano que registraba en un cuaderno cada cabra sacrificada por su
familia para ser consciente del nimero de muertes del que era responsable. O la
joven que lloraba al recordar las cabras que habia criado y visto sacrificadas y su
voto de no volver a sacrificar a un animal.

A partir de estos gestos, la autora destaca que “las relaciones sacrificiales
estédn marcadas por practicas de cuidado, atencidn y reciprocidad”.?® Me detendré
en esta nocidn, la de reciprocidad, vinculando con un debate més amplio la escena
en la que la autora recibe la explicacidon de que el temblor de los animales antes del
sacrificio es un signo de que consienten morir voluntariamente como pago por los
cuidados recibidos, una muerte que, en tiempos antiguos, asumian, también de
manera voluntaria, las nifieces.

% Govindrajan, Animal intimacies, p. 36.

00000000



2. Tensiones en torno a la reciprocidad y el
consentimiento

La reciprocidad ha sido un tema central en el andlisis antropoldgico,
contribuyendo a la comprension de la imbricaciéon de distintas formas de
intercambio en el parentesco, la economia y los érdenes morales. Sin embargo, en
estos desarrollos tedricos, los animales no-humanos han aparecido principalmente
como objetos de intercambio entre sociedades humanas o como referentes
simbdlicos. Nadasdy?’ considera que, bajo la premisa de que la reciprocidad, por ser
un acto social, solo puede darse “entre seres sociales que participan activa y
conscientemente en el proceso de intercambio”® ha prevalecido la renuencia a
pensar a los animales como agentes capaces de involucrarse plenamente en
relaciones sociales con humanos. Y esto ha supuesto que las narrativas indigenas
sobre relaciones de reciprocidad con otros vivientes, al ser interpretadas desde los
limites epistemoldgicos y ontoldgicos de los investigadores, hayan sido
frecuentemente descartadas como realidades que no existen. Precisamente, la
propuesta de Nadasdy en su articulo The Gift in the Animal: The Ontology of Hunting
and Human-Animal Sociality consiste en pensar las experiencias indigenas sin
categorizarlas como creencias o metaforas, sino como realidades que, desde
nuestras concepciones del mundo, no hemos aprendido a percibir o se nos ha dicho
que no existen.”’

La discusién que planteo aqui no es acerca de si los animales méas-que-
humanos se implican en relaciones sociales con humanas, sino en cémo se
interpreta que otorgan (o no) su consentimiento ante practicas humanas que, en
dltima instancia, implican darles muerte. En la etnografia de Govindrajan, el temblor
de las cabras antes de ser sacrificadas es interpretado como un signo de que
voluntariamente consienten pagar con su vida por los cuidados recibidos. De
manera similar, en el trabajo de Nadasdy, las practicas de caza de los pueblos
indigenas se entienden como una red de intercambios reciprocos, donde las presas
no son tomadas por la fuerza, sino que ellas mismas se ofrecerian a los cazadores.
A su vez, este regalo conlleva obligaciones morales, prescripciones y rituales.

La cuestién del intercambio reciproco y el consentimiento no es exclusiva
de las cosmologias indigenas. El articulo de Nadasdy, en particular, ha sido citado
en diversas investigaciones sobre contextos de cria y matanza de animales. Brad
Weiss,® por ejemplo, estudia los programas de cria y sacrificio de cerdos en el
Piamonte de Carolina del Norte contemporaneo, explorando cémo las personas
participan en la reinvencién de alimentos mediante précticas consideradas
auténticas, que en este caso producen “cerdos reales” con una “carne deliciosa” y
"poseedores de un caracter auténtico’*' En este contexto, la nocién del don en
Mauss es invocada para afirmar que la matanza de cerdos implica obligaciones
morales. Por su parte, Eimear McLoughlin®? analiza la memoria visual a partir de

2 Nadasdy, The gift in the animal.

% Nadasdy, The gift in the animal, p. 29.

% Nelson, citado en Nadasdy, The gift in the animal, p. 37.
0 Weiss, Real pigs.

TWeiss, Real pigs, p. 4.

2 McLoughlin, Casey, On “Finishing'.

(desltrogos, v. 6, n. 2
jul./dez. 2025

0000 0 (



las fotografias de John Casey para comprender la relacidn de este granjero irlandés
con los animales que cria. Al examinar este contexto, atravesado por la moral
catédlica irlandesa, MclLoughlin retoma las argumentaciones de Nadasdy y enmarca
en la reciprocidad las contradicciones y tensiones que experimenta Casey al
percibir a los animales que cuida como seres individuales con personalidad vy, al
mismo tiempo, como mercancias destinadas al matadero. Asegurar que tengan una
"vida feliz" emerge como una obligacion moral derivada del don recibido, asi como
una estrategia para apaciguar sus sentimientos de culpa.

Se puede observar que las tensiones morales se resuelven apelando a
obligaciones y compensaciones. Pero la marcada asimetria de unas relaciones
reciprocas en que una de las partes ha de dar su vida entera nos lleva a
preguntarnos por las formas de manipulacién o coercién que podrian estar
involucradas en lo que se interpreta como consentimiento. Precisamente, Will
Kymlicka y Sue Donaldson (2015), al profundizar en las tensiones entre derechos
animales y derechos indigenas, se preguntan “;cémo sabemos si las relaciones
actuales [con otros animales] son mutuas en lugar de forzadas?".® Consideran que
la argumentacién de Nadasdy que presenta la caza no como un acto violento, sino
como una red de reciprocidad a largo plazo, es un planteamiento irreconciliable con
la perspectiva de los defensores de los derechos animales, quienes si entienden la
caza como un “proceso violento en virtud del cual los cazadores toman la vida de
los animales por la fuerza”

Kymlicka y Donaldson, sin ignorar la diversidad de contextos e
interpretaciones sobre la posible aceptacion o rechazo de ciertas condiciones por
parte de los animales, destacan aquellos casos en los que se patentiza su
resistencia a ser cazados. Un ejemplo son los gritos de las ballenas grabados por
la organizacion Sea Shepherd, que al evidenciar como luchan por su vida cuando
son cazadas desmentiria la afirmacion de los Makah sobre su entrega voluntaria.
Otro caso es el de los bufalos que, al ser acorralados por los Blackfoot, optan por
arrojarse por un precipicio antes que dejarse cazar. Asi, lo que Kymlicka vy
Donaldson argumentan es que, de aceptarse la idea de un consentimiento dado por
los animales, al igual que se haria con humanas que excepcionalmente podrian dar
su vida (por ejemplo, por un ser querido) habria que demandar evi-dencia real del
consentimiento dado. Y problematizan esta cuestion porque

los mitos del consentimiento se invocan reqularmente para justificar la explotacion animal
en las granjas industriales y laboratorios de la saciedad dominante. Silos abarigenes pueden
afirmar que la ballena consiente ser cazada, ;como pademos impedir que los investigadores
médicos digan que los beagles consienten ser inyectados con virus letales?®

En estos trabajos, estamos viendo el desplazamiento y ajuste de las
nociones de reciprocidad y consentimiento entre contextos de caza indigena, cria
con fines sacrificiales en un marco religioso y diversas formas de cria comercial.
Sin embargo, Tim Ingold (2000) marcé una clara distincion entre las relaciones
basadas en la confianza, que los cazadores-recolectores establecen con los

3 Kymlicka; Donaldson, Animal rights and Aboriginal rights, p. 177.
3 Nasdady apud Kymlicka; Donaldson, Animal rights and Aboriginal rights, p. 178.
% Kymlicka; Donaldson, Animal rights and Aboriginal rights, p. 179.

00000000



animales, y las relaciones pastorales, fundamentadas en la dominacién. Para el
antropdlogo, "la esencia de la confianza es una combinacion peculiar de autonomia
y dependencia”* Cualquier intento de establecer condiciones u obligaciones que el
otro deba cumplir, o de imponer la propia voluntad —sea por la fuerza o mediante
formas sutiles de manipulacién—, niega la autonomia de aquel del que se depende
y supone una traicion. Desde estas premisas, Ingold sefiala que en las relaciones
pastorales los animales no tienen capacidad de corresponder, sino que dependen
de la autoridad patriarcal del amo humano. En contraste, la confianza (trust) que
caracteriza las relaciones entre cazadores y presas involucra la participacion
voluntaria de los agentes. Los animales no estan ahi simplemente para que el
cazador los encuentre y capture, sino que se presentan ante él. Esto difiere de tener
confianza (confidence) en que una naturaleza externa proveerd los recursos
necesarios para la subsistencia. Desde esta perspectiva, Ingold califica los
encuentros entre cazador y presa como no violentos, ya que el animal no es
coaccionado, puede negarse vy, si el cazador intentara tomar su vida por la fuerza,
traicionaria la voluntad de dar, y supondria que los animales lo abandonaran.

Al situar la dominacién en las relaciones con animales domesticados y la
confianza en las relaciones entre cazadores-recolectores y sus presas, Ingold
coincide en gran medida con el planteamiento de Nadasdy sobre la reciprocidad en
la caza indigena. Sin embargo, Nadasdy rechaza la contraposicién entre
reciprocidad y dominacién que proponen Tanner (1979) y Brightman (1993). Estos
autores, tras estudiar las relaciones de los Mistassini Cree y los Rock Cree,
respectivamente, concluyeron que las practicas de engafio y coercién que
acompafian la caza contradecian los principios de reciprocidad y, por ello, la
contrapusieron con la dominacion. En este punto donde Nadasdy sefiala que ambos
principios —reciprocidad y dominacion— han sido observados en las relaciones de
pueblos cazadores de todo el mundo con sus presas, incluyendo su propia
experiencia con los Kluane. Y concluye que no son aspectos separados ni opuestos,
sino que forman parte de un todo y son perfectamente compatibles con la nocidon
antropoldgica de reciprocidad. Esto se debe a que la reciprocidad no se limita a
relaciones igualitarias o altruistas, sino que abarca elementos como el interés
propio, la desigualdad, la competitividad e incluso la depredacion, siendo menos
comun el puro altruismo.

Entonces, si aceptamos que el engafio, la coercidn y la dominacion forman
parte de las relaciones de reciprocidad que los pueblos cazadores mantienen con
sus presas o en los sacrificios rituales presentados por Govindrajan, jpor qué es
tan relevante el consentimiento del animal o presentar el acto de matar como algo
no violento porque es consensuado? La discusion sobre estas nociones involucra
moralidades divergentes y enreda las interpretaciones que los antropdlogos vy las
personas con las que éstos estudian hacen de sus relaciones con animales mas-
gue-humanos. Pero lo que estoy cuestionando no es lo que piensan de sus propias
préacticas las personas con quienes estudiamos las antropdélogas, sean indigenas o
no, donde quiero llegar es a los limites de la reciprocidad como categoria analitica
y, mas especificamente, en relacion con otros aspectos como el consentimiento, la
coercion o la violencia. Lo diré de otro modo, si asumimos que las redes de
reciprocidad o de intercambio entre humanes y otres animales abarcan relaciones

% Ingold, The perception of the environment, p. 69.

© 0000 0



00000000

gue no son igualitarias ni benéficas para todas las partes, que hay engafio,
dominacioén y violencia, cabe dar cuenta de cémo se producen y significan. Y es aqui
donde la nocién de reciprocidad negativa, que no ha gozado de tanta atencidn
analitica, y menos aln para abordar relaciones con otros animales, se presenta
como un término clave.

3. La reciprocidad negativa

Paz Moreno Feliu®” ha examinado la reciprocidad negativa a partir de una
descripcidn etnogréfica de las relaciones que se producian entre los internos del
campo de concentracion de Auschwitz. Considerando el referente moral un
elemento primordial para diferenciar la reciprocidad del intercambio, la antropéloga

incide en que ‘la reciprocidad negativa no debe plantearse en términos de la
ausencia o la transgresién de unas relaciones reciprocas consideradas armonicas
y benéficas”® Para ella el potencial de la reciprocidad como categoria analitica
radica en articular los aspectos positivos, negativos y las escalas intermedias. En
tanto la reciprocidad se sustenta en una moralidad compartida, la quiebra,
transformacion o suspension de ese orden moral han de entenderse como parte de
la reciprocidad vy, por tanto, se han de examinar simultaneamente. En el caso
especifico que examina Moreno Feliu, se observa que la supervivencia en
condiciones extremas forzaba a ciudadanos ordinarios a adaptarse al quiebre de los
valores morales que conocian. En este contexto, el término organizar se empleaba
para referir actos en los que la apropiacién de bienes podia, por ejemplo,
significarse como redistribucidn si se tomaba algo que se necesitaba sin perjudicar
a otros; como robo si se tomaba de otros prisioneros (aunque los dilemas eran
numerosos); o como una forma de resistencia si se tomaba de los nazis.

Dejar a un lado la reciprocidad como sindnimo de relaciones armdnicas,
benéficas o igualitarias, deja espacio para observar cémo se entrelazan la violencia,
la manipulacion o la dominacidn con los cuidados o los afectos que se presentan en
las relaciones entre animales humanos y mas-que-humanos. Por otra parte, si —
como sefiala Moreno Feliu— la reciprocidad se basa en una moralidad compartida,
es relevante considerar la diferencia apuntada en el apartado anterior: mientras que
en algunas sociedades se concibe a los animales y otras entidades mas que
humanas como agentes morales con los que se establecen intercambios vy
acuerdos, en otras, la existencia de moralidad en los animales no-humanos es
objeto de debate®. Més alld de que podamos o no asumir a los animales como seres
con moralidad, cabe atender a los distintos érdenes morales desde los que nos
aproximamos o discutimos cémo nos relacionamos con ellos. Por ejemplo,
pensemos en el caso de varias activistas antiespecistas gue ingresan en una
explotacion porcina en Espafia y rescatan a varias cerdas. Si bien la nocion de
explotacion puede ser similar tanto para el duefio de una granja como para las
activistas, en el orden moral del primero —y de la mayoria de la sociedad espafiola—

"' Moreno Feliu, Organizar.

% Moreno Feliu, Organizar, p. 97.

% Simon Fitzpatrick (2017) ha hecho una revision del debate sobre la existencia de la moralidad y la cognicion moral en
animales nohumanos. Entre las autorias que defienden la moralidad en animales se puede destacar a Mark Rowlands,
Mark Bekoff y Jessica Pierce, Franz de Waal y Susana Monsé.




la cria y explotacion de cerdos, ademas de ser una actividad legal, se considera
moralmente legitima. En contraste, para las activistas antiespecistas, la explotacion
animal, aunque sea legal, no es moralmente justificable, por lo que liberar a los
animales de un sitio donde se les explota y mata es, para ellas, un rescate, una
accién moralmente legitima. El duefio de la explotacidn, sin embargo, lo entenderd
como un robo.

Este ejemplo genérico, basado en situaciones reales, permite identificar la
confrontacién de distintos 6rdenes morales humanos, pero ;y los animales?
Interpretar lo que los animales hacen, quieren o son en sus propios términos
presenta retos metodoldgicos particulares, ademas de los sesgos inherentes a
cualquier intento de interpretar a otros (humanos o no). En este sentido, resulta
pertinente mencionar la propuesta etnogréfica de John Hartigan Jr. (2021) quien
deja de lado las motivaciones y significaciones humanas para desarrollar “una
etnografia etolégicamente informada que extienda el analisis cultural a otras
especies sociales”*’ Su trabajo de campo en Galicia, Espafia, basado en la
observacion directa de caballos salvajes, sitla en el centro del anélisis la socialidad
de estos animales, llamando a repensar los métodos antropoldgicos para abrirlos a
otros animales como sujetos etnograficos. Hartigan se interesé inicialmente por el
ritual anual conocido como rapa das bestas, celebrado en distintas localidades de
Galicia y que atrae a miles de visitantes. Durante este evento, los caballos que
habitan los montes son acorralados, se les cortan las crines vy las colas, y algunos
son marcados a fuego. Tras haber observado como caballos y yeguas ordenaban
sus vinculos sociales en libertad, Hartigan se focaliza en las dindmicas emergentes
durante la rapa das bestas, comprobando que, al principio, cuando eran obligados a
agruparse, reforzaron sus estructuras grupales. Sin embargo, el caos dentro del
curro (recinto de piedra donde los caballos son hacinados) provocé pénico entre las
yeguas al separarlas de sus potros, asi como enfrentamientos violentos entre los
sementales. Tras el esquilado, las yeguas procuraban reunirse con sus potros,
mientras que los sementales, agotados y aislados, dejaban de liderar. En este
contexto, las yeguas asumieron un rol de liderazgo para reorganizar las bandas,
invirtiendo los roles tradicionales en la reconstruccion social.

Estas criaturas altamente sociables son sometidas a un suplicio de cuatro dias, traumatico y
desorientador a la vez, porque la rapa es un medio de ejercer dominio y control sobre estos
animales salvajes. Las razones y los mativos de los humanas —simbalicos y discursivas— no
me interesaban tanto como intentar comprender cémo se veia afectada la socialidad de los
caballos a lo largo de este prolongado ritual.”

No se trata de extrapolar las decisiones metodoldgicas de Hartigan a
cualquier investigacion, sino de reconocer en su propuesta el esfuerzo por
comprender a los animales mas alld de las significaciones humanas. En lo que
respecta a la discusion sobre la reciprocidad y el consentimiento, supongamos que
guienes llevan a cabo el ritual rapa das bestas, alegaran, desde sus marcos de
significacion, que se trata de un intercambio reciproco entre humanos y caballos, e
incluso afirmaran que los caballos consienten ser apresados, hacinados y que les
rapen sus crines. Los resultados de la investigacidn de Hartigan, enfocada en las

“ Hartigan Jr., Knowing animals, p. 846.
‘" Hartigan, Knowing animals, p. 851.

© 0000 0



00000000

relaciones equinas y no en las significaciones humanas, nos mostrarian una
perspectiva muy diferente. Su enfoque, lejos de erigirse en voz de los caballos, los
pone en el centro de la observacion y del andlisis, procurando entender sus
vivencias encarnadas.

Volviendo a la reciprocidad negativa, el sociélogo Claudio Lomnitz*? es otro
de los autores que la ha abordado. Al analizar la sintesis de Sahlins sobre la teoria
del intercambio, identifica que esta conecta con la perspectiva evolucionista
subyacente a la teoria maussiana. Desde este enfoque, en las sociedades
“primitivas”, el don actuaria como cemento social, mientras que la reciprocidad
negativa operaria como una forma de intercambio entre extrafios, basada en el
engafio, la coercidn e incluso el uso de la fuerza. Siguiendo esta visidn evolucionista,
gue traza un recorrido desde las sociedades "primitivas” hasta las modernas, la
reciprocidad negativa tenderia a desaparecer, dando lugar a la transformacién del
trueque en intercambio mercantil y del robo en un acto criminalizado, gestionado a
través del “monopolio estatal de la violencia organizada”*® Sin embargo, Lomnitz
seflala que, a pesar de ser formalmente expulsada de la sociedad civil moderna, la
l6gica de la reciprocidad negativa pervive como un rasgo caracteristico de las
relaciones de intercambio entre los estados nacionales. La prevalencia de este
enfoque ha provocado que, en términos tedricos, el modelo de reciprocidad negativa
haya quedado en una suerte de limbo, lo que ha limitado su desarrollo analitico.*
Finalmente, Lomnitz distingue entre reciprocidad negativa simétrica y asimétrica:
mientras que en la primera estan implicados actantes auténomos, la segunda se
circunscribe a relaciones de dominacion.

Estas dimensiones de la reciprocidad son muy pertinentes para poner en
marcha anélisis que no omitan la manipulacién, la coercidn, la dominacién o las
violencias ejercidas sobre los animales més-que-humanos.

4. Tres escenas de (des)legitimacion del sacrificio®

En este apartado, presento tres escenas extraidas del material etnogréfico
donde distintas practicas sacrificiales son (des)legitimadas. La primera recorre la
historia de tres habitantes de un santuario de animales; la segunda, da cuenta de
las experiencias de una trabajadora de un Centro de Proteccién Animal (CPA); v la
tercera corresponde a una entrevista online realizada a tres mujeres mapuche
Elena, Adriana y Manuela. El enfoque difractivo permite aproximarnos a estas tres
escenas no como contextos separados en el espacio y el tiempo, sino como un
entrelazamiento abierto de précticas material-discursivas que (in)visibilizan y
(re)configuran los limites sobre qué préacticas sacrificiales son legitimas y cudles

2| omnitz, Sobre reciprocidad negativa.

% Lomnitz, Sobre reciprocidad negativa, p. 318

“ Florido-del-Corral; Zambernardi, £/ hurto en las almadrabas del sur de Europa.

% Todos los nombres de personas entrevistadas que aparecen en este articulo han sido modificados con el fin de
preservar su anonimato. Si bien en la investigacion doctoral que da origen a este trabajo se optd por utilizar muchos
nombres reales —con el consentimiento explicito de las personas participantes y por tratarse de santuarios de
animales, un movimiento y una comunidad con visibilidad publica—, en este articulo se ha considerado innecesario
identificar nominalmente a personas o colectivos. Esta decision responde al recorte analitico y al formato del texto.
La Unica excepcion es la mencion al santuario Salvando Peludos, cuya identificacion es pertinente para la escena
etnografica presentada.




no. En ciertos puntos, se hace evidente cdmo mis propias inquietudes de
investigacién —inseparables de procesos situados en lo moral, lo politico y lo
histérico— generan efectos particulares.

Escena 1: “Estan todos muertos... pero eran animales”

Esperanza, Patricio y Barbaro iban a ser victimas sacrificiales, pero, por una
serie de circunstancias, escaparon de ese rol. Segun lo publicado en algunos
periddicos, iban a ser sacrificados bajo el rito Yoruba en un piso de Madrid, cercano
a los emblematicos rascacielos que conforman el complejo empresarial Cuatro
Torres Business Area. El titulo de esta escena es cita parcial de una de las noticias
en prensa, publicada en La Razdn (2019) en la seccidn de sucesos, que relataba su
caso y el de otros animales: dos palomas, una perdiz, una tortuga y un cordero.
Otros animales ya habian sido sacrificados y la escena se describia como dantesca,
con gallos decapitados y corderos destripados, uno de ellos en posicién de
crucifixién. La noticia detallaba que habia un hombre denunciado por cometer
infracciones sanitarias y la posibilidad de que se investigara si hubo delito por
maltrato animal. Se menciond el piso alquilado por 1.100 euros al mes al que "el
lider,” que organizaba los ritos sacrificiales, solo venia de vez en cuando para este
fin. Se detallaron los paises de origen de los asistentes al ritual, las quejas de los
vecinos que escuchaban a los animales cuando eran matados y la irrupcidn de la
policia.

Segun narra Alvarez* en la noticia de La Razdn, cuando un agente, al entrar,
exclamo: “estan todos muertos” el vecindario se alarmé, creyendo "que se trataba
de personas. Pero eran animales”. El alivio que pretende transmitir esa frase se
inscribe en el sentido comuUn que considera a los animales como las victimas
sacrificiales correctas. En este caso, lo que es sancionado social y legalmente son
las formas, es decir, que esas practicas sacrificiales se lleven a cabo fuera de las
normas establecidas. Los sonidos de los animales, cuando son matados, ya no
guedan silenciados por la distancia y el hermetismo de los mataderos. Los cuerpos
descabezados de gallos y gallinas no estan en la carniceria o en las asépticas
bandejas del supermercado. La descripcién del cordero en posicién de crucifixion
sugiere una conexion entre la figura de Cristo y el cuerpo del animal utilizado, quien
sabe si, para invocar su opuesto: lo saténico, lo perverso. Sin embargo, los cuerpos
colgados y descabezados de vacas, corderos o cerdos estan presentes en Madrid y
otras ciudades de Espafia, basta con pasar delante de una carniceria o coincidir con
las puertas abiertas del camion frigorifico que trae el stock de cuerpos ya
sacrificados para el consumo de la poblacién carnista. Asi, la linea que separa un
"posible delito por maltrato animal™’ de una actividad econdmica regulada vy
socialmente aceptada queda especificada en las vias que ordenan las practicas
sacrificiales.

“ lvarez, Ritos de santeria con animales sacrificados frente a las Cuatro Torres.
‘" Europa Press, Gallos decapitados y corderos degollados en un ritual religioso en una vivienda de Chamartin.

0000 0 (



Figura1

Esperanza,  Patricio y
Barbaro en su traslado a
Salvando Peludos.
[@santuariosalvandopel
udos]

Instagram. (2019, 15 de
octubre)

Figura 2

Patricio  (izquierda) y
Barbaro  (derecha) en
2020 en  Salvando
Peludos.
[santuariosalvandopelud
os] Facebook. (2019, 15
de octubre)

Esto sucedid en octubre de 2019, Esperanza, Patricio y Béarbaro fueron
trasladados a un CPA vy después llevados al santuario Salvando Peludos. Alli han
habitado la excepcionalidad precaria de integrar una red de relaciones donde no son
concebidos como vidas sacrificables.

Escena 2: “Es algo que no superé nunca. Ese sonido... ‘Que es muy divertido’, me decian...”

(destrogos, v. 6, n.2
jul./dez. 2025

Las experiencias gue expongo a continuacion son de Inma, una trabajadora
de un Centro de Proteccion Animal. A lo largo de la entrevista, Inma relaté cémo su
implicacién con gatos y perros abandonados se habia desarrollado a lo largo de su
vida. Algunos de estos animales terminaron formando parte de su nucleo de
convivencia y afectos, y su trabajo en el CPA fue una continuidad de esa trayectoria.
En un punto de la conversacion le pregunté si, ademas de con gatos y perros, habia
tenido relacion con animales de granja. Su respuesta fue afirmativa, e
inmediatamente entré en detalles:



Esa relacion es que una de mis tias se fue a vivir a un pueblo de Caceres con un senor con el
que se caso y este senor tenia una granja. El objetivo era la matanza en el caso de los cerdos,
las gallinas pa' los huevos y cuando no dan huevos pues pa’l cocido o al caldo. Lo que sea. Yo
en matanzas nunca habia estado y me decia este hombre pues que fuese y yo decia “no, no,
no” ... Yo un ano estuve alli de casualidad y los gritos del cerdo... y eso que estaba lgjos... Y
dije “una y no mas'". Porque es que ademas es como que la matanza es algo festivo|[...] el dia
de la matanza entonces era todo el pueblo matando cerdos. Entonces... yo es algo que no
superé nunca. Ese sonido... “Que es muy divertido” me decian. Y yo “que no, que para mino va
a ser divertido”. Yo estaba en la casa, es que ni me acerqué, porque donde lo hacian era en
las parcelas que tenian. Pero para mi fue mortal. Nunca mas fui en esas fechas. Nunca. Y
verlos... que agobio me daba, porque claro, veias a las madres prenadas, veias a las madres
con sus bebés. Y decias “yo no estoy hecha para esto”. [...] Normalmente era matanza del
cerdo adulto para los jamones y morcillas, chorizos, que eso eran las fiestas de las que ellos
dicen, matas al cerdo, pero luego, ya sabes, repartes. Hacen morcillas, chorizos, se junta toda
la familia, la sangre la cuajan. Ahi es la fiesta. Y a mi eso me mataba... Yo no sé donde esté la
fiesta y ya nunca mas fui en esa fecha, y dejé de ver a los cerdos, que encima paren
muchisimo. Entonces ves bebés asi [pequenos] ... El cerdo sabe donde va y no se dejaba y
luego ya los gritos desde casa. (Comunicacion 2022).

En esta escena, como en la anterior, se repiten las alusiones a los sonidos
de los animales al ser matados. En el caso de los vecinos que denunciaron el ritual
yoruba en Madrid, no se sabe si lo que les molestd fue el ruido en si mismo o la
percepcion del sufrimiento y miedo de los animales. En el relato de Inma, sin
embargo, es explicito que el sufrimiento del cerdo que se resiste a ser matado es lo
gue la afecta profundamente. Para el resto de participantes, los gritos del animal
adquieren otro significado. En esta escena, se destacan los cortes generados por la
regulacion emocional. La forma de sentir de Inma pone en el centro el sufrimiento
de cerdos y cerdas, sus lazos socio-afectivos (las madres prefiadas y con sus
bebés) y su resistencia a ser matados. Esa manera de sentir recorta su subjetividad,
desligandola (parcialmente) de quienes viven la matanza de cerdos como algo
festivoy divertido. Ella gestiona su angustia, el malestar que le genera el sufrimiento
del animal, resolviendo no volver al pueblo en esas fechas. Eludiendo la
confrontacidn se posiciona absteniéndose de participar. También me conté que dejé
de comer cerdo. Para quienes celebran la matanza del cerdo el cuerpo del animal
se traduce en recurso econdmico, alimenticio o incluso simbélico, la centralidad
dada a los cerdos requiere excluir o regular sentimientos como los de Inma. Ella no
relata si esas personas que la instaban a asistir a la matanza aduciendo los aspectos
positivos que encontraban en el evento, sintieron en algdn punto de sus vidas algo
similar a lo que ella describe.

Si los aparatos, segin Barad (2007), son “précticas de importar a través de
las cuales se constituyen la inteligibilidad y la materialidad (junto con un reino
excluido de lo que no importa)”“® Lo festivo de la matanza del cerdo constituye un
aparato que excluye de lo que importa emociones como las de Inma. Conectar con
la resistencia del animal a ser matado y con su sufrimiento como lo hace ella podria
interrumpir el sentido comun en curso. La sensibilidad de Inma, no solo expresa
una posicién moral, también muestra como se producen subjetividades que pueden
sostener o no practicas de matabilidad animal.

% Barad, Meeting the universe halfway, p. 170.

© 0000 0



(des)trogos
jul./dez. 2025

Escena 3: “Mintieron, muchas veces las iglesias, diciendo que nosotros haciamos sacrificios”

Cuando entrevisto a personas animalistas, relatos como el expuesto en la
escena anterior surgen de manera espontanea. No porque sean exclusivos de
guienes se identifican como animalistas, sino porque adquieren una centralidad
particular en sus formas de entender y hacer mundo. Sin embargo, en el caso que
presento en esta escena, el énfasis no esté tanto en las posibles tensiones entre
guienes nos identificamos como animalistas y quienes no, como en la carga
histérica de ciertas palabras. La primera vez que entrevisté a Elena, Adriana y
Manuela fue por videoconferencia, a finales de 2020. Llevabamos un largo rato
conversando y me habifan contado sobre sus experiencias y la forma en que los
animales estaban ligados a su identidad mapuche. En un momento, pregunté si, en
eventos donde se da muerte a otro animal, llegaban a experimentar sentimientos de
malestar. Expliqué que mi interés radicaba en comprender los procesos vy
situaciones que hacian que ese tipo de sensaciones emergieran o no. Mencioné
brevemente distintas experiencias —similares a la de Inma— que otras personas
habian relatado en entrevistas y comparti mi propia percepcion sobre el tema,
remontandome a como lo habia vivido desde la infancia. Mientras explicaba todo
esto, utilizaba la palabra matar (animales con fines de consumo o de otro tipo). Mi
explicacion no parecia generar incomodidad hasta que conclui usando la palabra
sacrificio. Inmediatamente percibi que el semblante de Elena se tornd serio,
después sonrid forzada, volvié a ponerse seria y respondio:

Yo particularmente he participado en una ceremonia, el camaruco Y, justamente, donde se
llevan a cabo... matan corderosy, a la vez, se comparte comida y alimento, pero no existe una
sensacion de esa ldgica que por ahi quisieron imponerlo o mintieron, muchas veces las
iglesias, diciendo que nosotros haciamos sacrificios. No. Este animal se mata, pero es para
compartirlo comunitariamente, como alimento... Obviamente también se hace toda una
ceremonia de preparacion, porque no es que lo maten asi nomas. Estan los lonkos, estan las
personas que tienen ese conocimiento de cantos sagrados, de mapudungun y, antes de
matarlo o de asesinar a este animal, primero se tiene que hacer esa ceremonia y, después si,
entregar en ofrenda al animal que se va a compartir comunitariamente...Yo he participado en
varios camaruco Y la verdad es que nos lo tomamos natural... [gualmente, hay, dentro de la
misma ceremonia, otro tipo de participacion. Hay caballos también que participan y hay
determinadas partes de la ceremonia que no son asesinados. (Comunicacion 2020).

El sacrificio se presenté como un término problemético. Como se ha
destacado en la frase que titula esta tercera escena, Elena comienza alegando que
‘mintieron, muchas veces las iglesias, diciendo que nosotros [los mapuche]
haciamos sacrificios”. Elena, ademas, afladié una explicacién detallada del
camaruco y concluyé diciendo: “en cuanto a eso del sacrificio.. no sé si la palabra
es sacrificio para mi". La palabra, sin duda, provocd una reaccién en ella (no asi en
Manuela y Adriana), pero senti que el problema no era la palabra en si misma, sino
quién la utilizaba y para qué, en este caso una persona blanca, espafiola, antropdloga
gue preguntaba por las précticas de su pueblo. De algdn modo, para ella, mujer
mapuche atravesada por vivencias de racismo y discriminacion, se actualizaron
dolorosas experiencias pasadas y presentes de estigmatizacion de su pueblo, del
pueblo mapuche, construido como el otro salvaje de la blanquitud desde la que se
ha proyectado (hasta hoy) el Estado argentino.

00000000



El antropdlogo Rolf Foerster*? ha apuntado que, desde la teologia medieval,
se sostenia el valor infinito y trascendente del sacrificio de Cristo, lo que hacia
innecesarios nuevos sacrificios. Quienes realizaran sacrificios pre-cristianos,
serfan considerados enemigos que recrucifican a Cristo y debian ser eliminados.
Por lo que “la imaginacion de una humanidad sin sacrificios se invierte y se
transforma en una agresidn contra todos aquellos que realizan sacrificios de tipo
pre-cristiano”®® Los espafioles extrapolaron esta ideologia medieval sobre la
brujeria, a los sacrificios que llevaban a cabo los indigenas, interpretdndolos como
practicas demoniacas. El autor aflade que, el contexto de la Conquista, condujo a la
eliminacién de muchas practicas ceremoniales indigenas a través de procesos
lamados "extirpacion de las idolatrias”. Dichas practicas, consideradas repudiables
desde la perspectiva europea, se utilizaron estratégicamente para justificar la
violencia y la esclavitud sobre las poblaciones nativas, asi como para legitimar la
intervencién alegando que se procuraba salvarlas de su barbarismo.®! Esta ldgica
se ha sostenido hasta la actualidad por lo que es sumamente problemaético
posicionarse contra las practicas sacrificiales que involucran a animales
empleando argumentos que sefialan el salvajismo de dichas practicas y que habrian
de civilizarse, ya que se refuerza la dicotomia salvaje/civilizado, intimamente
conectada con la divisidn jerdrquica humano/animal.

5. La produccion de los limites de la matabilidad y la
comestibilidad

Retomando la respuesta de Elena, me llamd la atencion su eleccidn del
término asesinar para referirse al acto de matar animales, dejando ver las
(paraddjicas) maneras en que las palabras adquieren sentidos contextualmente. En
mi caso, procuré evitar la palabra sacrificio porque la percibo como un eufemismo,
una forma de aplicar una suerte de halo sagrado al acto de dar muerte a otros,
invisibilizando y normalizando la violencia inherente de este acto.

En lo que respecta a los animales me parece més exacto hablar de asesinar
en su sentido mas basico: matar de manera premeditada en funcién de intereses
propios. Pero sabiendo que puede y suele resultar ofensivo no se me hubiera
ocurrido plantear mi pregunta usando la palabra asesinar, especialmente tras haber
explicitado mi postura, ya que podria interpretarse como un juicio de valor. Con
estas inquietudes en mente acabé usando la palabra sacrificio para sonar mds
suave y el resultado fue generar una peor impresion, pero no por mi posicion
animalista, con la que ademas Elena en concreto estaba familiarizada, sino por la
carga colonial que la palabra sacrificio contenia para ella. En interacciones futuras
comprobé que la palabra sacrificio era usada para referir el dar muerte a animales
sin esas connotaciones peyorativas que se movilizaron en Elena. También observé
gue tanto ella como sus sobrinas empleaban asesinar para referirse a matar
animales sin que necesariamente estuvieran expresando una sancién o un rechazo
hacia ese acto. Dado que asesinato suele ser un término reservado a lo humano

“ Foerster, Introduccion a la religiosidad mapuche.

% Foerster, Introduccion a la religiosidad mapuche, p.18.

5 Cabe destacar que la Inquisicion espafiola, vigente hasta bien entrado el siglo XIX, integraba la tortura y las ejecuciones
pUblicas en su orden juridico y religioso.

(desltrogos, v. 6, n. 2
jul./dez. 2025

0000 0 (



para indicar que el valor intrinseco e incalculable de la vida humana ha sido
violentado, cuando Elena lo utiliza para referir el acto dar muerte a animales, sitla
en un mismo plano lo humano y lo animal. A otras personas, sin embargo, les resulta
ofensivo o inaceptable que la jerarquizacién que ordena la vida humana como
superior a la animal sea transgredida dando un valor también intrinseco a las vidas
animales. Esta divisidn esta sostenida desde el dmbito juridico al reconocer como
sujetos de derecho solo a los seres humanos. En el caso de los animales, las leyes
y normativas regulan los limites y las formas en que la violencia puede ejercerse
sobre ellos legitimamente. Esto se patentiza en la primera escena, donde la matanza
o sacrificio de animales en un piso de Madrid se sancionaba porque se habia
ejecutado fuera de las vias legitimadas. Elena, al emplear la palabra asesinar para
referirse a animales difumina momentédneamente esa linea que, en el uso mas
comun de la palabra, separa jerdrquicamente lo humano de lo animal. Pero a
continuacion traza otra linea divisoria, la que en su contexto da sentido y legitima
asesinar o matar a ciertos animales: "compartirlos comunitariamente, como
alimento” y la preparacion ceremonial, porque "no es que lo maten asi noméas”. El
recorte indica qué animales y a través de qué normas, condiciones y procedimientos
especificos seran legitimamente asesinados. Al apuntar que el animal se mata con
un propdsito y una preparacion exhaustiva, remarca que para la comunidad
mapuche esa muerte tiene un sentido profundo, que no es por gusto, diversién o
crueldad. Asitambién se distancia de las connotaciones peyorativas atribuidas a las
practicas mapuche por parte de las iglesias y de otras entidades coloniales que,
para Elena, se actualizaron cuando empleé la palabra sacrificio.

Adriana, por su parte, no se mostré molesta con la palabra sacrificio y
también recalcd que matar al animal, por estar enmarcado en un sentido comdn, no
se ve como algo malo.

Es una ofrenda. Es algo que se da en agradecimiento. Es algo de reciprocidad que... Cuando
participamos de los camaruco no se los ve como algo malo, o sea, porque las personas que
estamos ahi estamos esperando eso.... Porque lo entregamos, lo hacemos con amor...
Ademas, esos animales son preparados para eso. 0 sea, nosotros 10s preparamos para eso...
eso0s animales que van a ser ofrendados y que después comemos, ya sea del potro o de los
corderos.... 0 sea, yo no lo veo como algo negativo ;no? (Adriana, comunicacion, 2020).

La importancia que para ella tiene ser parte de la ceremonia se patentiza en
su relato. Por otro lado, la preparacion de animales para ser ofrendados es
indisoluble de una preparacion especifica de las humanas que los ofrendan. Adriana,
al destacar esa distincién entre lo comin y lo ceremonial, refirié un evento de su
infancia donde surgieron sentimientos como los que Inma experimentd en la
matanza del cerdo.

yo cuando era muy chica, o sea, yo.... no me gustaba ver como mataban las gallinas ;no? Pero
eso me pasd a mi cuando era muy chiquita porque.... 0 sea, nadie me habia explicado... Yo
habia ido una vez a la casa de mi abuela y vi como estaba matando una gallina. Fue feo para
mi. Pero ella no se acercd y dijo “mira, con esto vamos a cocinar’, sino que yo vi el momento
en que la agarré [gesticula levantando los brazos como si agarrara y levantara algo], el
plumerioy.... En cambio, en la ceremania es como que a uno... uno vay sabe lo que va a pasar,
te explican. 0 sea, para mi tiene que haber una explicacion y... para que no sea chocante jno?
Es mas, yo tuve un tiempo cuando era mas chica que no queria comer carne. Cuando era muy

00000000



chiguita $no? Pero bueno, fue un tiempo... 0 sea que pasa, que a uno se le pasa.... No sé si
todos los chicos pasan por eso, pero bueno, a mi me paso. Y ahora, de grande, no tuve ningun
problema... pero creo que todo se tiene que explicar, decirle a la gente lo que va a pasar.
(Comunicacidn, 2020).

Su rechazo hacia la matanza de las gallinas u otros animales se resolvid
asumiendo las explicaciones que lo hacian aceptable, y en su caso, tuvieron peso
suficiente como para considerar la etapa en que no queria comer carne como algo
"gue se pasa”. Sin embargo, a otros nifios no se les pasa. Matias recuerda que en su
infancia se relacionaba con los animales con los que se crio (gansos, gallinas,
perros, gatos..) desde el carifio que sentia hacia ellos sin establecer las distinciones
gue marcaba su familia acerca del lugar que ocupaban, unos destinados al consumo
familiar y otros destinados a hacer compafifa. La matanza de un cerdo con el que
tenia un fuerte vinculo supuso una experiencia traumatica y un punto de inflexion.

A mi me paso muy de chico, de encarinarme mucho con un chancho y que, nada, obviamente
estaba en mi casa con un finy su fin era terminar en una parrilla. Entonces me recuerdo que
ese dia cuando lo sacrificaron, anteriormente de sacrificarlo a él, sacrificaron gansos, con los
gansos... bueno, también los usaban para comer y cocinar y me acuerdo de que yo estaba con
mi cerdito, que era chiquito... ; Viste que hay cerdos que son enormes? ... Era chiquito y mi
papa me agarrd y me dijo “anda que te llama tu mama”, porque claramente ellos sabian que
yo no iba a permitir que le hagan eso delante de mi. Y yo estaba en la cocina, en la casa de
mis viejos, y de repente escucho el chillido del chancho que es re... es desgarrador... siper
triste.... Y bueno, en base a eso y al carino que les tenia a todos los animales decido ya no
comer carne. Yo tenia 7 afos. Era chiquito. Era un pichi (nifo) y bueno, después que te
imponen todo el tiempo esto de “tenés que comer carne para ser fuerte, para esto, para lo
otro... y que los animales estan para eso, para que nosotros los comamos y que los Unicos
qgue servian de compania eran los gatos y los perros”. Ser tan chiquito y que te impongan tanto
algo es bastante dificil después revertirlo... (Comunicacion 2022).

En aquel momento, sus padres no le permitieron dejar de comer animales
como él deseaba, y fue ya a los 12 afios, al adquirir cierta independencia para
preparar su propia comida, que dejé de hacerlo. Su familia estaba en desacuerdo,
pero él se mantuvo firme sosteniendo su decisién hasta hoy, implicandose en otra
manera de hacer mundo.

Ramon, cuidador en un CPA, me relaté el impacto que experimentd con seis
afios cuando su abuela le pidio que sujetara el cuello a un pavo. Ella se lo cortd y el
animal salié corriendo sin cabeza. Ramdén, impactado, no quiso comer ese pavo v,
ademas, empezd a preguntar de dénde venia la carne que le ponian en el plato, a lo
gue su madre le respondia que "de una lata” porque “si me decia que era de alguno
de los animales del corral yo ya no comia” (Comunicacién 2022). Y Natalia, docente
mapuche, recuerda una experiencia de la adolescencia que ella sitia en lo
anecdodtico, o asi me lo parece por su modo de narrarlo, pero revela sentimientos
intensos.

Cuando yo era adolescente mi mejor amiga crio un cordero, Rafael se llamaba, y bueno lo
perdimos a Rafael, se lo llevaran... Y siempre pensamos en eso, porque mi amiga llorabay era
un cordero precisamente para comerlo a fin de afo. Y muy de grande, ella fue y le puso el
nombre de su cordero a su hijo [risas]. Imaginate, lo que debid haber sido para ella su cordero.
Y bueno, lo teniamos ahi a Rafael hasta que un dia desaparecic... Nunca mas lo encontramos...
(Comunicacion, 2021).

© 0000 0



00000000

La amiga de Natalia asumio los patrones familiares y sociales que hacian
matable y comestible al cordero con el que ella tenia un fuerte vinculo afectivo,
reavivando ese vinculo de crianza no olvidado, en otro vinculo de crianza, el de su
hijo.

En las vivencias de Adriana, Matias, Ramdn y la amiga de Natalia se
observan distintas estrategias y ante la emergencia de sensibilidades infantiles que
se recusan a participar de las précticas de matar y/o consumir animales. Explicar,
en el caso de Adriana y de la amiga de Natalia. Imponer, en el caso de Matias. Y
mentir, en el caso de Ramdn. La preparacion de los animales para un fin es
inseparable de la preparacién especifica de las humanas que los usaran para ese
proposito.

6. Resistencias animales

Ana Mariella Bacigalupo ha llevado a cabo una investigacion etnografica de
mas de quince aflos, sobre las (y los) machi,’? como intermediarias entre el mundo
terrenal y espiritual. En Shamans of the Foye Tree: Gender, Power, and Healing
among Chilean Mapuche (2007), analiza cémo las identidades de género de las
machi son atravesadas por practicas rituales y relaciones de poder, adaptdndose o
resistiendo procesos sociopoliticos ligados a la sociedad mapuche, al estado chileno
y a las influencias coloniales. La antropdloga narra los procedimientos de
incorporacion de animales domesticados a las practicas de machi, como los rituales
de iniciacidn donde se hace un traspaso de sustancias corporales con el propésito
de establecer un parentesco espiritual. El padre de la machi pintd con azul los ojos,
narices y bocas de los animales para poner sus habilidades al servicio de los dones
espirituales de la machi. Después cortd las orejas de la oveja y la cresta del gallo
para recoger su sangre, que la machi debia beber junto con el caballo para
fortalecer el nexo entre ambos. Sin embargo, “el caballo resistid y corcoved, por lo
que Maria Cecilia rocié la sangre sobre su rewe [altar, espacio ceremonial] para
reforzar la conexidn entre su caballo espiritual y sus propios poderes de machi..." *®

La resistencia del caballo a participar es registrada y brevemente
mencionada ya que, al recusarse a beber la sangre de la oveja, la machi tiene que
modificar el modo de hacer entrar al animal en el nexo de parentesco que trata de
establecer. La descripcion da cuenta de las practicas realizadas para poner los
cuerpos y cualidades de los animales al servicio y fortalecimiento de la machi que,
a su vez, estd sujeta a lo que los espiritus demandan de ella. Ser machi, como
sucede con otros roles dentro de la comunidad mapuche, no es una eleccidén
personal, sino un llamado que de no ser aceptado puede hacer a la persona
enfermar. Por ello, explica Juan Nanculef (2016), la machi lamenta haber sido
elegida y expresa su descontento a los espiritus que la escogieron, exigiendo su
guia y apoyo en el cumplimiento de sus deberes. En este sentido, Bacigalupo hace

52 Mantengo el femenina porque predominan las mujeres en la investigacion citada. Tienen un rol de quia espiritual y de
sanacion que es fundamental para las comunidades mapuche.
% Bacigalupo, Shamans of the Foye Tree, p. 84.




una distincién entre las précticas sacrificiales del ngillatun® vy el sacrificio de las
machi. En el primero los miembros de la comunidad sacrifican a sus animales y su
trabajo para el beneficio de todos, procurando sostener relaciones reciprocas “con
otras personas, espiritus, y la deidad Ngunechen en el presente”.®® Las machi, por
su parte, sacrifican sus vidas presentes, disponiendo sus cuerpos, conocimientos y
el poder de los espiritus para generar un futuro mejor para sus pacientes.

Pero ese campo de fuerzas vy las jerarquias que se despliegan no emergen
en vacio, ni evidencian un orden natural del mundo donde las fuerzas espirituales
determinan y disponen de la vida humana que, a su vez, domina y dispone de la vida
animal. Este orden, como cualquier otro, es producto de una iteracion de practicas
material-discursivas  situadas histéricamente 'y sujetas a constantes
transformaciones. En el caso del caballo, su potencia vital sirvié a la imposicién del
dominio colonial de los espafioles sobre los mapuche quienes, incorporaron a este
animal, hasta entonces desconocido, como medio de locomocidn, arma de guerra,
alimento y elemento ceremonial. Bacigalupo® observa que en las performances
rituales se recreay transforma la historia y el modo de ejercer el poder a través del
caballo. Asi, el fuerte nexo que tiene la monta del animal con la dominacion, la
masculinidad y la guerra, se presenta en el mundo espiritual como una via de acceso
al conocimiento y al poder. Los caballos devienen armas espirituales que las machi
usan para derrotar el mal y la enfermedad. Fortalecen sus defensas y habilidades
curativas personificando a guerreros montados, y deben montar un caballo
espiritual para ser iniciadas y acceder a otros mundos. La etndgrafa encuentra que
la eleccidn del animal espiritual de las machi suele ser una oveja, un caballo, una
gallina, una vaca o una combinacién de estos animales que son iniciados con ellas
y adquieren algunos privilegios (no son montados, ni se les hace trabajar ni los
matan) porque se espera que sirvan como proteccién para la machi. “Si una machi
estd enferma o ha sido maldecida, idealmente, el animal espiritual enfermard o
morird en su lugar. Si el animal espiritual muere, la machi debe reemplazarlo por
otro, o de lo contrario se debilitard y enfermara”.”’

Esta parte de la etnografia de Bacigalupo deja ver distintas posiciones ante
lo sacrificial y ese breve registro de la resistencia del caballo abre un camino para
reflexionar sobre la practica antropoldgica. ;Cémo cambiaria la comprension de
estos campos de fuerzas si como investigadoras nos preguntaramos seriamente
por la resistencia de los animales a participar de las practicas humanas? Al poner
en didlogo las investigaciones que han abordado las resistencias animales con otras
enfocadas en sociedades humanas, encontramos mecanismos similares, como el
reconocimiento de la capacidad de resistir y/o de hacerlo intencionalmente. Percibir
a un otro animal(izado) como incapaz de resistir intencionalmente puede negar la
humanidad y legitimar diversos odrdenes de dominacion. Y reconocer la
intencionalidad de los animales cuando desobedecen y resisten a condiciones

% [l ngillatun o camaruco es una importante ceremonia mapuche. El términa ngillatun incluye el marcador de
reciprocidad y reiteracion colectiva, destacando su funcion de mantener el equilibrio pactado entre deidades,
ancestros, naturaleza y habitantes del territorio. Implica un compromiso social que se expresa tanto en la correcta
realizacion ritual como en la demostracion de reciprocidad y redistribucién comunitaria (Catrileo, 2014 Nanculef,
2016)."

% Nanculef Huaiquinao, Tayin Mapuche Kimdin, p. 241.

% Bacigalupo, Shamans of the Foye Tree.

5 Bacigalupo, Shamans of the Foye Tree, p. 94.

© 0000 0



(desltrog

Jdez. 2025

impuestas de subordinacidn y explotacion puede ser cooptado y presentado como
colaboracidn.

Un aspecto central son los marcos epistémicos que manejamos para pensar
la resistencia animal y esto es lo que plantea Dinesh Wadiwel®® cuando se pregunta
iresisten los peces? Para tratar de dar una respuesta el autor se centra en los
sistemas de conocimiento que definen nuestra comprensién del mundo, ya que
éstos establecen los limites de lo que podemos reconocer como resistencia en los
peces. Toma un enfoque foucaltiano orientado a comprender como se conforman
las verdades aceptadas y se apoya en el trabajo de Gayatri Chakravorty Spivak y su
nocién de violencia epistémica empleada para mostrar como los sistemas de verdad
operan silenciando a ciertos sujetos. El autor observa que Spivak, al abordar el sati,
ritual en el que las viudas en la India se inmolan en la pira funeraria del marido
fallecido, emplea irénicamente la frase “las mujeres realmente querian morir” para
argumentar que tanto el discurso colonialista que buscaba “salvar” a las mujeres
indias, como el discurso nacionalista que defendia la tradicidn, silencian a las
mujeres al poner en marcha una violencia epistémica que presentaba el suicidio
como una eleccidn libre y deseable, ocultando las estructuras de poder y coercién
que limitaban las opciones de las mujeres. Wadiwel percibe esa misma ldgica en la
epistemologia de la pesca industrial que presenta a los peces como recursos
pasivos para ser "cosechados’, generando el supuesto de que los peces se entregan
pasivamente a la muerte. Al omitir o negar la resistencia a su captura y muerte se
deja implicita la idea de que "los peces realmente querian morir”.

El planteamiento de Wadiwel a partir de Spivak, sintoniza con el trabajo de
Michel-Rolph Trouillot®® quien describié el levantamiento de los africanos
esclavizados que llevd a la Revolucion Haitiana (1791-1804) como un no-
acontecimiento. Era inconcebible para el pensamiento europeo de la época que los
africanos esclavizados pudieran pensar su libertad y menos adn organizar una
rebelion para conseguirla. Reconocer esa capacidad suponia reconocer su
humanidad por lo que las manifestaciones de resistencia se reprimian duramente a
la vez que se negaban o se explicaban como si fueran excepciones aisladas.

El esclavo A huy¢ porque fue especialmente maltratado por su amo. El esclavo B faltaba
porgue no estaba alimentado adecuadamente. La esclava X se suicidd en una rabieta fatidica.
El esclavo envenend a su senora porque era una envidiosa. El fugitivo es reflejado en esta
literatura -que todavia tiene discipulos-como un animal impulsado por limitaciones
bioldgicas, 0 como mucho como un caso patoldgico. En cambio, el esclavo rebelde es un Negro
inadaptado, un adolescente rebelde que ingiere tierra hasta que muere, una madre
infanticida, un desviado.®

Las deficiencias impuestas al otro animalizado y los procedimientos para
reprimir y contener las acciones de resistencia que, a su vez, eran negadas o
minimizadas, contribuian a hacer impensable que las personas esclavizadas
pudieran confrontar las relaciones de dominacidn, contribuyendo a sustentar el
orden esclavista analizado por Trouillot. Cabe apuntar que el reconocimiento de la
capacidad de los negros para rebelarse a la esclavitud no condujo a que se les

% Wadiwel, Do fish resist?
% Trouillot, Silenciando el pasado.
8 Trouillot, Silenciando el pasado, p. 70.

00000000



reconociera como plenamente humanos. Para el caso de los animales no-humanos,
Lépez Barrios® ha destacado que es insuficiente reconocer que los animales
resisten, ya que las propias tecnologias de poder traen consigo los mecanismos
para responder constantemente a las diversas resistencias que puedan producirse.
Estas dindmicas pueden notarse en el contexto que expone Trouillot. Por otra parte,
Lépez Barrios, incide en no entender la resistencia como una cualidad intrinseca,
sino como la "potencia que tiene un cuerpo para responder al gobierno de su
conducta [..] una caracteristica relacional que emerge de cierto campo de fuerzas,
y sélo tiene sentido dentro de éste”? Este enfoque facilita la aproximacién a
distintos contextos dando cuenta de sus especificidades, a la vez que se identifican
articulaciones comunes.

El trabajo etnogréfico de James C. Scott®® trajo aportes clave para la
comprensién de la resistencia, al mostrar cémo los grupos oprimidos resisten al
poder que los subyuga sin emplear la confrontacién directa o llevar a cabo
revoluciones. Scott vino a destacar que la falsa conciencia de la teoria marxista y
gramsciana no existe, ya que la sumisidon que muestra la sociedad dominada no
implica conformidad interna, sino una apariencia que evita que los grupos
dominantes consideren necesaria la coercion directa. La infrapolitica o politica
encubierta de los dominados son acciones sutiles e incluso invisibles para los
dominadores como el sabotaje o la desobediencia. Sin ser el objetivo de Scott, su
investigacidn abre posibilidades para pensar las resistencias de los animales mas-
gue-humanos, més aln cuando el sabotaje o la desobediencia de aquellos que estan
sujetos a distintos sistemas de explotacion son presentados como evidencia de su
compromiso con dichos sistemas.

La filésofa Vinciane Despret en su libro ;Qué dirian los animales.. si les
hiciéramos las preguntas correctas? (2018) dedica un capitulo a la pregunta jpor
qué se dice que las vacas no hacen nada? Para responder a esta cuestién nos acerca
la investigacion de Jocelyne Porcher, socidloga, zootécnica y criadora, que marca
una diferenciacion entre los “peores lugares de cria”, esto es, la produccion
industrial orientada a la maximizacidn productiva, y los criaderos que “tratan bien a
los animales” ** Y considera paraddjico que sea en el &mbito industrial donde mejor
se perciba al animal como trabajador que puede ser productivo o improductivo o
incluso sabotear el trabajo cuando, por ejemplo, una cerda aplasta a sus hijos.
Porcher (citada por Despret) argumenta que en la cria no industrial es mas dificil
percibir que los animales trabajan. En su investigacion experimental se centra en
las vacas, observéandolas, grabandolas y apuntando todo lo que hacen, llegando a la
conclusion de que los momentos en que no colaboran y se resisten es cuando se
hace visible el esfuerzo activo de las vacas para que el trabajo del criador pueda
realizarse. Cuando obedecen érdenes, cuando van al robot de ordefio sin empujarse,
al apartarse de la maquina cuando corresponde y, en definitiva, cuando hacen todo
lo necesario para que el sistema funcione a la conveniencia de los criadores la
rutina adquiere una apariencia de obediencia maquinal, siendo en los conflictos, en
las situaciones de desobediencia o resistencia cuando pueden apreciarse otros

8 Lopez Barrios, Pero... ;pueden resistir?.

62| 6pez Barrios, Pero... ;pueden resistir?, p. 242.

8 Scott, Los dominados y el arte de la resistencia.

8 Despret, ;Qué dirian los animales... si les hiciéramos las prequntas correctas?, p. 169.

© 0000 0



(desltrog

Jdez. 2025

significados, cuando se hace patente que ese funcionamiento maquinal requiere
todo un compromiso y colaboracion por parte de las vacas.

Si para colectividades humanas subalternizadas Scott referia acciones
sutiles que hacian que la resistencia fuera invisible a ojos del dominador, y
evidenciaban que la aparente sumision més que conformidad indicaba la evitacion
de una confrontacién directa, Porcher refiere la obediencia aparentemente
magquinal de las vacas. Esta apariencia mas que indicar lo que las vacas son, dejaria
ver el marco epistémico que concibe al otro animal como entidad pasiva. Sin
embargo, el movimiento que desplaza al animal de su concepcién maguinal al
reconocimiento de su intencionalidad no plantea las acciones de desobediencia
como una evidencia de su disconformidad, sino de su colaboracidn en las relaciones
gue las sujetan a los intereses del amo o del criador. La intencionalidad de las vacas
y sus actos de resistencia a las condiciones que les imponen los criadores son
cooptados para reivindicar que, mas que estar sujetas a un sistema que las
subordina y explota, estan comprometidas con dicho sistema. Despret, tras dar
cuenta de los detalles de la investigacién de Porcher, destaca que su enfoque nos
permite ver que los animales no simplemente “reaccionan”, y percibir que su
comportamiento no es meramente maquinal. Afirma que las vacas tampoco serian
victimas de la explotacidn, ya que “ser victima implica pasividad”, y "una victima
despierta poca curiosidad”. Asi, segiin Despret,

las vacas de Jocelyne Porcher despiertan mucha mas curiosidad que si las hubiera tratado
como victimas, estan mas vivas, mas presentes, sugieren mas preguntas, nos interesan y
tienen la oportunidad de provocar interés en su criador. Una vaca que desobedece a
sabiendas invita a una relacion completamente distinta que una vaca que se sale de la rutina
porque es tonta y no ha comprendido nada; una vaca que hace su trabajo compromete de
una manera totalmente distinta que una vaca victima de la autoridad del criador.®

El resultado de entender gue una vaca "hace su trabajo” se presenta con el
potencial de generar “una relacién completamente distinta”. ;Distinta para quiény
en qué sentido? El reconocimiento de que las vacas se resisten a un marco de
relaciones en el que ineludiblemente tendran que dar su leche, dar a sus hijos v,
finalmente, dar su vida, no busca, obviamente, desmantelar estas asimetrias, sino
desplazarlas al marco del consenso. Las vacas reconvertidas en interesantes
objetos de estudio que despertardn nuestra curiosidad son, ademas, mas
convenientes para el sistema que depende de su sujecion al mismo si no son vistas
como victimas, sino como colaboradoras activas de su propia explotacidn.

En el marco de los ECA, la intencionalidad es un eje anélisis y discusion.
Jason Hribal (2003, 2010)% ha abordado la resistencia animal a partir de las
nociones de agencia y clase, destacando que los actos de resistencia animal a la
explotacion y al cautiverio son intencionales y parte de la cotidianidad de granjas,
z00s 0 circos. Estos se patentizan no solo por las acciones de los animales vy los
testimonios de los humanos, sino por las medidas implementadas para contener
esos actos de resistencia gue, sin embargo, suelen presentarse como hechos
puntuales y desligados de la intencionalidad. Otras autoras, sin embargo, han optado

% Despret, ;Qué dirian los animales... si les hiciéramos las prequntas correctas?, p. 173.
8 Hribal, Animals are part of the working class; Hribal, Fear of the animal planet.

00000000



(desltrogo

jul./dez. 2025

por no abordar la resistencia animal en términos de intencionalidad, atendiendo a
las consecuencias de los actos de resistencia, y problematizando que la agencia se
explique negandola o extendiéndola hacia los animales no-humanos. Los aportes
de Kathrin Gillespie (2016) surgen a partir de una etnografia multiespecies sobre la
produccién lechera en el noroeste del Pacifico en los Estados Unidos. Al observar
que alli los actos de resistencia por parte de los animales son parte de la
cotidianidad, reorienta su investigacion hacia la comprensién de los mismos. Para
la autora no es relevante determinar si los animales actéan con intencionalidad
consciente cuando resisten, y se enfoca en los "actos que podemos entender como
resistencia si intentamos leer los propios mundos-de-vida de los animales no-
humanos” ¢ Y Sarat Colling®® pone especial atencidn en los casos de animales que
escapan de condiciones de cautiverio y/o explotacidén y en los discursos que se
generan en torno a estos. Percibe que la intencionalidad suele considerarse una
caracteristica exclusivamente humana lo que sirve para negar o minimizar los actos
de resistencia animal. Colling argumenta que el intento por escapar de una situacion
de apresamiento es un acto de resistencia, al margen de si hay o no reflexividad en
ese intento. Y aunque presenta distintos casos que evidencian una intencionalidad
reflexiva por parte de distintos animales y considera que estudiarla es importante
para desafiar la vision cartesiana, también enfatiza que no es indispensable para
dar cuenta de la resistencia. Sin embargo, la autora si considera prioritario atender
a la diversidad de experiencias cognitivas de los animales y a la especificidad de las
situaciones a las que resisten.

7. A modo de conclusion

Al observar que las préacticas sacrificiales (rituales, caza, ganaderia) son
significadas en marcos de reciprocidad que apelan al consentimiento que los
animales mas-que-humanos darian de su propia muerte, se ha indagado en la
reciprocidad negativa, una nocion poco explorada pero central para no obviar la
dominacién, la coercién o las violencias involucradas en dichos marcos de
significacion. Al examinar la nocién de resistencia, se observa que negar la
capacidad de resistir intencionalmente sirve para legitimar diversos érdenes de
dominacién. Pero, a su vez, reconocer la intencionalidad de los animales cuando
desobedecen y resisten a la explotacién puede ser cooptado, presentdndose como
evidencia de su colaboracién con los sistemas que los explotan.

Se han propuesto metodologias enfocadas en hacer el intento de entender a
los demas animales en sus propios términos, y no solo desde las diversas narrativas
humanas. En la misma linea, se insta a revisar los marcos epistémicos que
manejamos para pensar al otro animal(izado), asi como los aparatos que
especifican y regulan cuerpos y afectos, recortando subjetividades. La categoria
animal no solo indica el lugar que "naturalmente” habrian de ocupar cabras, gallinas,
caballos o cerdos, sino que también opera como un dispositivo que marca qué vidas
son legitimamente sacrificables, explotables u objeto de violencias. Esto abarca a
numerosas colectividades histdéricamente marginalizadas: mujeres, personas

5 Gillespie, Nonhuman animal resistance and the improprieties of live property, p.123.
8 Colling, Animal resistance in the global capitalist era.

0000 0 (



racializadas, indigenas, disidencias de género, etc. Sin embargo, las
jerarquizaciones que presentan lo animal como el lado deficiente de lo humano,
como lo apropiable o matable, no constituyen el orden natural del mundo, sino una
iteracion de practicas material-discursivas histéricamente situadas y sujetas a
constantes transformaciones en las que estamos enredades.

Las tres escenas etnograficas se presentan desde una perspectiva difractiva
gue propone comprenderlas no como contextos separados en el espacio y el tiempo,
sino como un entrelazamiento abierto de préacticas material-discursivas que
(in)visibilizan y (re)configuran los limites sobre qué précticas sacrificiales son
legitimas y cuéles no en situaciones concretas. Este enfoque muestra también cémo
mis propias posiciones —inseparables de procesos situados en lo moral, lo politico
y lo histérico— generan efectos especificos. En la primera escena, el caso del ritual
Yoruba en Madrid muestra que la fina linea que separa un delito por maltrato animal
de una actividad econdmica regulada y socialmente aceptada depende de cémo vy
donde se llevan a cabo las practicas sacrificiales. La segunda escena se centra en
la experiencia de Inma, quien, al presenciar la matanza del cerdo en el pueblo de su
tia, conecta con el sufrimiento y la resistencia del animal al ser matado,
interrumpiendo el sentido comUn que inscribe este evento en un registro festivo. En
la tercera escena, mi didlogo con tres mujeres mapuche pone de manifiesto cémo
la nocién misma de sacrificio activa memorias de estigmatizacion y violencia
colonial que contindan operando en el presente.

En este sentido, es importante subrayar que las practicas sacrificiales han
sido instrumentalizadas para alimentar la dicotomia civilizado/salvaje y justificar la
marginalizacién, el despojo y el borrado de los pueblos indigenas. El pueblo
mapuche sigue siendo criminalizado por defender la tierra frente al avance
extractivista, sigue sufriendo la expulsidn territorial y otras violencias estatales que
incluyen el asesinato. Por ello, se vuelve imprescindible cuidarnos de no reproducir
l6gicas coloniales, sin que ello derive en posiciones esencialistas que imposibiliten
el didlogo y blogueen la posibilidad de cuestionar(nos) los vinculos que sostenemos
con los animales-mas-que-humanos.

00000000



(des)tragas, v.

jul./dez. 2025

6,n.2

Referencias

ALVAREZ, Laura L. Ritos de santerfa con animales sacrificados frente a las Cuatro Torres.
La Razén, Madrid, 11 oct. 2019. Disponible en: https://www larazon.es/local/madrid/ritos-
de-santeria-con-animales-sacrificados-frente-a-las-cuatro-torres-0A25259698/.
Ultimo acceso en: 27 jul. 2025.

ASAD, Talal. Genealogies of religion: Discipline and reasons of power in Christianity and
Islam. Baltimore: Johns Hopkins University Press, 1993.

AVILA GAITAN, Ivén Darfo. El Instituto Latinoamericano de Estudios Criticos Animales
como proyecto decolonial. Tabula Rasa, Bogotd, n. 27, pp. 339-351, 2017
https://doi.org/10.25058/20112742.454.

AVILA GAITAN, Ivan Darfo. Especismo 50 afios después. In: GONZALEZ, Anahf Gabriela;
Avila Gaitan, Ivan Dario. Glosario de resistencia animal(ista). Ediciones Desde Abajo, 2022.

BACIGALUPQO, Ana Mariella. Shamans of the Foye Tree: Gender, power, and healing among
Chilean Mapuche. Austin: University of Texas Press, 2007.

BACIGALUPQ, Ana Mariella. Thunder shaman: Making history with Mapuche spirits in Chile
and Patagonia. Austin: University of Texas Press, 2016.

BARAD, Karen. Diffracting diffraction: Cutting together-apart. Parallax, v. 20, n. 3, pp. 168-
187, 2014. https://doi.org/10.1080/13534645.2014.927623.

BARAD, Karen. Meeting the universe halfway. Quantum physics and the entanglement of
matter and meaning. Durham: Duke University Press, 2007.

BARAD, Karen. Nature's queer performativity. Qui Parle, v. 19, n. 2, pp. 121-158, 2011
https://doi.org/10.5250/quiparle.19.2.0121.

BEST, Steven. The rise of critical animal studies. Journal of Critical Animal Studies, v. 1, pp.
9-52, 2009.

BLOCH, Maurice. Prey into hunter: The politics of religious experience. Cambridge:
Cambridge University Press, 1992.

CATRILEQ, Maria. El Ngillatun como sistema conceptual mapuche. Estudios filoldgicos, v.
53, pp. 27-38, 2014. https://dx.doi.org/10.4067/S0071-17132014000100002.

COLLING, Sarat. Animal resistance in the global capitalist era. East Lansing: Michigan State
University Press, 2021.

DESPRET, Vinciane. ;Qué dirian los animales... si les hiciéramos las preguntas correctas?
Trad. Silvia Puente. Buenos Aires: Editorial Cactus, 2018.

DURKHEIM, Emile. Las formas elementales de la vida religiosa. Trad. Roberto Ramos.
Madrid: Akal, 1984.

EUROPA PRESS. Gallos decapitados y corderos degollados en un ritual religioso en una
vivienda de Chamartin. El Mundo, Madrid, 12 out. 2019. Disponible en:
https://www .elmundo.es/madrid/2019/10/12/5dalb601fc6c8359138b4637 html.

EVANS-PRITCHARD, Edward Evan. The meaning of sacrifice among the Nuer. The Journal
of the Royal Anthropological Institute of Great Britain and Ireland, v. 84, n. 1/2, pp. 21-33,
1954. https://doi.org/10.2307/2843998

FITZPATRICK, Simon. Animal morality: What is the debate about?. Biology and Philosophy,
v.32,n. 6, pp. 1151-1183, 2017.



https://www.larazon.es/local/madrid/ritos-de-santeria-con-animales-sacrificados-frente-a-las-cuatro-torres-OA25259698/
https://www.larazon.es/local/madrid/ritos-de-santeria-con-animales-sacrificados-frente-a-las-cuatro-torres-OA25259698/
https://doi.org/10.25058/20112742.454
https://doi.org/10.1080/13534645.2014.927623
https://doi.org/10.5250/quiparle.19.2.0121
https://dx.doi.org/10.4067/S0071-17132014000100002
https://www.elmundo.es/madrid/2019/10/12/5da1b601fc6c8359138b4637.html
https://doi.org/10.2307/2843998

FLORIDO-DEL-CORRAL, David; ZAMBERNARDI, Andrea. El hurto en las almadrabas del
sur de Europa: Entre la reciprocidad negativa, la reivindicacidn politica y la economia moral.
Disparidades:  Revista de Antropologia, v. 76, n. 2, p. e025 2021
https://doi.org/10.3989/dra.2021.025.

FOERSTER, Rolf. Introduccion a la religiosidad mapuche. Santiago: Editorial Universitaria,
1993.

FRAZER, James George. La rama dorada: Magia y religidn. México: Fondo de Cultura
Econdmica, 1981

GILLESPIE, Kathryn. Nonhuman animal resistance and the improprieties of live property.
In: BRAVERMAN, Irus (Ed.). Animals, biopolitics, law. London: Routledge, 2016. pp. 117~
135.

GIRARD, René. The scapegoat. Baltimore: The Johns Hopkins University Press, 1984.
GIRARD, René. The scapegoat. Baltimore: The Johns Hopkins University Press, 1984.

GOVINDRAJAN, Radhika. Animal intimacies: Interspecies relatedness in India's Central
Himalayas. Chicago: University of Chicago Press, 2018.

HARAWAY, Donna J. Modest_Witness@Second_Millennium.FemaleMan_Meets_Onco-
Mouse: Feminism and technoscience. New York: Routledge, 1997.

HARAWAY, Donna J. Situated knowledges: The science guestion in feminism and the
privilege of partial perspective. Feminist Studies, v. 14, n. 3, pp. 575-599, 1988.
https://doi.org/10.2307/3178066.

HARTIGAN, John Jr. Knowing animals: Multispecies ethnography and the scope of
anthropology. American Anthropologist, v. 123, n. 4, pp. 846-860, 2021
https://doi.org/10.1111/aman.13631.

HRIBAL, Jason. Animals are part of the working class: A challenge to labor history. Labor
History, v. 44, pp. 435-453, 2003. https://doi.org/10.1080/0023656032000170069.

HRIBAL, Jason. Fear of the animal planet. Oakland: CounterPunch; AK Press, 2010.

HUBERT, Henri; MAUSS, Marcel. Sacrifice: its nature and function. Chicago: University of
Chicago Press, 1964.

INGOLD, Tim. The perception of the environment: Essays on livelihood, dwelling and skill.
London: Routledge, 2000.

JUSKUS, Ryan J. Sacrifice zones: A genealogy and analysis of an environmental justice
concept. Environmental Humanities, v. 15, n. 1, 2023. https://doi.org/10.1215/22011919-
10216129.

KYMLICKA, Wil; DONALDSON, Sue. Animal rights and Aboriginal rights. In: SANKOFF,
Peter; BLACK, Vaughan; SYKES, Katie (Eds.). Canadian perspectives on animals and the
law. Toronto: Irwin Law, 2015. pp. 159-186.

LEVI-STRAUSS, Claude. El totemismo en la actualidad. México: Fondo de Cultura
Econdmica, 1965.

LOMNITZ, Claudio. Sobre reciprocidad negativa. Revista de Antropologia Social, Madrid:
Universidad Complutense de Madrid, n. 14, pp. 311-339, 2005.

LOPEZ BARRIOS, Josué Imanol. Pero. . jpueden resistir? Resistencias animales, relaciones
de poder y dominacion. Revista Latinoamericana de Estudios Criticos Animales, v. 7, n. 1,
pp. 233-274, 2020.

00000000


https://doi.org/10.3989/dra.2021.025
https://doi.org/10.2307/3178066
https://doi.org/10.1111/aman.13631
https://doi.org/10.1080/0023656032000170069
https://doi.org/10.1215/22011919-10216129
https://doi.org/10.1215/22011919-10216129

McLOUGHLIN, Eimear; CASEY, John. On “Finishing”: A visual memoir of care and death on
an lrish cattle farm. Visual Anthropology Review, v. 38, n. 1 pp. 34-59, 2022
https://doi.org/10.1111/var.12256.

MORENO FELIU, Paz. Organizar: Suspension de la moralidad y reciprocidad negativa.
Endoxa: Series Filoséficas, n. 15, pp. 97-128, 2002. Universidad Nacional de Educacion a
Distancia (UNED).

NADASDY, Paul. The gift in the animal: The ontology of hunting and human-animal sociality.
American Ethnologist, v. 34, n. 1, pp. 25-43, 2007. https://doi.org/10.1525/ae 2007.34.1.25.

NANCULEF HUAIQUINAO, Juan. Tayii Mapuche Kimin: Epistemologfa mapuche -
Sabiduria y conocimientos. Santiago: Cétedra Indigena, Facultad de Ciencias Sociales,
Universidad de Chile, 2016.

ROSIEK, Jerry; ADKINS-CARTEE, Maryjohn R. Diffracting structure/agency dichotomies,
wave/particle dualities, and the citational politics of settler colonial scholars engaging
Indigenous studies literature. Cultural Studies € Critical Methodologies, v. 23,n. 2, pp. 157~
169, 2023.

SCOTT, James C. Los dominados y el arte de la resistencia. México: Ediciones Era, 1990.

SVAMPA, Maristella; VIALE, Enrique. Maldesarrollo: La Argentina del extractivismo vy el
despojo. Buenos Aires: Katz Editores, 2014.

TAUSSIG, Michael T. Shamanism, colonialism, and the wild man: A study in terror and
healing. Chicago: University of Chicago Press, 1987.

TROUILLQT, M’ichel—Rolph. Silenciando el pasado: El poder y la produccién de la Historia.
Trad. Miguel Angel del Arco Blanco. Granada: Comares Historia, 2017. (Obra original
publicada en 1995).

TURNER, Victor. The ritual process: Structure and anti-structure. Ithaca: Cornell University
Press, 1977.

TYLOR, Edward Burnett. Primitive culture: researches into the development of mythology.
philosophy, religion, art, and custom. v. 1. London: John Murray, 1871.

VAN DER TUIN, Iris. Diffraction as a methodology for feminist onto-epistemology: On
encountering Chantal Chawaf and posthuman interpellation. Parallax, v. 20, n. 3, pp. 231-
244, 2014, https://doi.org/10.1080/13534645.2014.927631.

VAN DER TUIN, Iris. Reading diffractive reading: Where and when does diffraction happen?
Journal of Electronic Publishing, V. 19, n. 2, 2016.
https://doi.org/10.3998/3336451.0019.205.

WADIWEL, Dinesh Joseph. Do fish resist? Cultural Studies Review, v. 22, n. 1, pp. 192-242,
2016. https://doi.org/10.5130/csrv22i1.4363.

WEISS, Brad. Real pigs: Shifting values in the field of local pork. Durham: Duke University
Press, 2016.

0000 0 (


https://doi.org/10.1111/var.12256
https://doi.org/10.1525/ae.2007.34.1.25
https://doi.org/10.1080/13534645.2014.927631
https://doi.org/10.3998/3336451.0019.205
https://doi.org/10.5130/csr.v22i1.4363

	Introducción
	1. El sacrificio (ritual) en la literatura antropológica
	2. Tensiones en torno a la reciprocidad y el consentimiento
	3. La reciprocidad negativa
	4. Tres escenas de (des)legitimación del sacrificio
	Escena 1: “Están todos muertos… pero eran animales”
	Escena 2: “Es algo que no superé nunca. Ese sonido… ‘Que es muy divertido’, me decían…”
	Escena 3: “Mintieron, muchas veces las iglesias, diciendo que nosotros hacíamos sacrificios”

	5. La producción de los límites de la matabilidad y la comestibilidad
	6. Resistencias animales
	7. A modo de conclusión
	Referencias

