-

-~ ~L
NS S

-

~

Xilogravura do livro Les songes
drolatiques de Pantagruel (1565),
de autoria presumida de Frangois
Desprez. Obra em dominio publico.
Composicao visual remixada.

x‘“ 5

29% §Ha0)

VL OI0ESE S5
T oo swaol




e60729

DOSSIE ESPECIAL

EL CUERPO ANIMAL COMO FRONTERA: POLITICA,
AFECTO Y PERFORMATIVIDAD EN LA RELACION
HUMANO-ANIMAL

THE ANIMAL BODY AS A FRONTIER: POLITICS, AFFECT, AND PERFORMATIVITY IN THE HUMAN -
ANIMAL RELATIONSHIP

0 CORPO ANIMAL COMO FRONTEIRA: POLITICA, AFETO £ PERFORMATIVIDADE NA RELAGAO
HUMANO-ANIMAL

Alejandra Vallejos Carrasco () Universidad de Chile, Santiago, RM, Chile

Andrés Gomez Seguel ©© Universidad de Chile, Santiago, RM, Chile

Submetido em: 30/07/2025
Aceito em: 28/11/2025
Publicado em: 12/01/2026

Como citar: VALLEJOS CARRASCO, Alejandra; GOMEZ SEGUEL,
Andrés. EI cuerpo animal como frontera: politica, afecto y
performatividad en la relacion humano-animal. (Des)trogos:
revista de pensamento radical, Belo Horizonte, v. 6, n. 2, p.
60729, jul./dez. 2025.

001:10.55981/destrocos.v6i2.60729

(des)trogos: revista de pensamento radical, v. 6, n. 2, jul./dez. 2025

b | iconciado sob a CC BY 4.0,


https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
mailto:a.vallejoscarrasco96@gmail.com
https://orcid.org/0000-0003-0063-4452
mailto:agseguel@gmail.com

Alejandra Vallejos Carrasco es
antropéloga  titulada  por I3
Universidad Academia de Humanismo
Cristiano y estudiante del Magister en
Antropologia  Sociocultural en la
Universidad de Chile. Sus lineas de
investigacion se centran en las
relaciones interespecie, las
emaciones, el cuerpoy la antropologia
de la muerte, tematicas que tambien
divulga en plataformas sociales. Se
desempena como asistente  de
investigacion ~y  cuenta  con
publicaciones relacionadas con estos
intereses.

Andrés Goémez Seguel es profesor e
investigadar del departamento de
Antropologia de la Universidad de
Chile. Investigador Juan de la Cierva
en la Universidad Autonoma de
Barcelona,  postdoctorado  en
University of California, San Diego.
Doctor Europeus en Sociologia por la
Universidad del Pafs Vasco. Sus lineas
de investigacion en el nucleo
Especulatorio sobre la Tecnociencia y
los Biomateriales incluyen el vinculo
humano-animal.

Resumen

Este ensayo propone una reflexién critica sobre el lugar que ocupan los
animales no humanos en la politica contemporénea, abordando la tensidn
entre su creciente visibilizacién como seres sintientes y las persistentes
légicas normativas que los reducen a objetos de uso humano. A partir de
perspectivas filosoficas y activistas, se analiza la performance como
herramienta de denuncia pro-animal, problematizando sus alcances vy
limites cuando inscribe al animal dentro de marcos humanos de empatia,
afecto o victimizacién. El texto explora la nocion de performatividad y su
capacidad para cuestionar los regimenes de reconocimiento corporal que
definen lo humano y lo animal, proponiendo una politica multiespecie que
abra espacio a la alteridad irreductible del animal. Se plantea asi una ética
del encuentro que no busca traducir ni domesticar al otro, sino sostener la
potencia transformadora de la diferencia.

Palavras clave
Politica multiespecie; performatividad; alteridad animal.

Abstract

This essay offers a critical reflection on the role of nonhuman animals in
contemporary politics, focusing on the tension between their increasing
visibility as sentient beings and the persistent normative frameworks that
reduce them to objects for human use. Drawing on philosophical and activist
perspectives, the text analyzes performance as a tool of pro-animal protest,
questioning its scope and limitations when it frames animals within human-
centered notions of empathy, care, or victimhood. The essay explores
performativity as a lens to challenge the bodily recognition regimes that
define the human and the animal, proposing a multispecies politics that
embraces the irreducible otherness of animals. It thus advocates for an
ethics of encounter that does not seek to translate or domesticate the other
but instead sustains the transformative power of difference.

Keywords
Multispecies politics; performativity; animal otherness.

Resumo

Este ensaio propde uma reflexdo critica sobre o lugar dos animais ndo
humanos na politica contemporéanea, abordando a tensdo entre sua
crescente visibilidade como seres sencientes e as légicas normativas
persistentes que os reduzem a objetos de uso humano. A partir de
perspectivas filosoficas e ativistas, analisa-se a performance como
ferramenta de dendncia pré-animal, problematizando seus alcances e
limites quando inscreve o animal dentro de categorias humanas de empatia,
afeto ou vitimizagdo. O texto explora a nogdo de performatividade e sua
capacidade de questionar os regimes de reconhecimento corporal que
definem o humano e o animal, propondo uma politica multiespécie que
acolha a alteridade irredutivel do animal. Propde-se, assim, uma ética do
encontro que ndo busca traduzir nem domesticar o outro, mas sustentar a
poténcia transformadora da diferenca.

Palavras-chave
Politica multiespécie; performatividade; alteridade animal.



00000000

1. Introduccion

Este ensayo examina las tensiones que atraviesan la politica animal
contempordnea en América Latina a partir de los modos en que los cuerpos
animales son representados, regulados y afectados en distintos marcos juridicos,
activistas y tedricos. En particular, se interroga cémo la visibilizacion del
sufrimiento animal, aun cuando resulta politicamente necesaria, puede reproducir
regimenes normativos que estabilizan la relacion humano-animal bajo categorias
antropocéntricas de reconocimiento y proteccion. Desde esta perspectiva, el texto
aborda, de manera articulada, las practicas performativas del activismo pro-animal,
los dispositivos legales de proteccion, las formas cotidianas de domesticacion y
convivencia interespecie, asi como ciertos debates tedricos sobre performatividad,
alteridad y resistencia, con el fin de pensar una politica animal que no se limite a la
victimizacion ni a la inclusidn bajo pardmetros humanos preestablecidos.

2. Animales entre cosas y sujetos en la politica
contemporanea

En muchos ordenamientos juridicos, incluido el chileno, los animales no
humanos continlan siendo definidos como “cosas” en el marco del derecho civil, lo
que permite su apropiacidn, uso y disposicidn por parte de los humanos como si se
trataran de bienes materiales. Esta categoria legal, que los ubica al mismo nivel que
objetos, resulta claramente anacrdnica frente a las transformaciones
contemporaneas en la manera de comprender y vincularse con los animales.

Esta paradoja —que auln sitla a los animales como objetos pese al giro ético
y epistémico contemporaneo— instala una tensién que orienta este ensayo: ;c6mo
imaginar una politica animal que no quede atrapada en los marcos afectivos o
normativos del humanismo, y que permita acoger la alteridad encarnada del animal
como una forma legitima de hacer mundo y politica?

Aunque existen ciertos avances normativos —como el reconocimiento de su
capacidad de sentir o la promocidn de la “tenencia responsable’—, el derecho sigue
operando mayoritariamente bajo un paradigma que legitima su instrumentalizacién,
sin reconocer su singularidad ni agencia propia. De hecho, incluso los marcos
legales mas actualizados adoptan un enfoque “bienestarista” que busca minimizar
el sufrimiento, pero sin cuestionar que los animales continden siendo utilizados
como recursos para fines humanos. La propuesta frente al problema juridico que
enfrentan los animales no humanos apunta a deshacer la antigua distincion entre
sujetosy objetos. En lugar de seguir considerandolos como propiedades disponibles
para el uso humano, se trata de reconocer su singularidad sin necesidad de
inscribirlos dentro de una nocidon de “persona”, lo que implicaria proyectar sobre
ellos una ldgica humana que les resulta ajena.?

Humanos y animales coexisten en relaciones simbidticas donde las
fronteras entre especies se desdibujan, atravesadas por vinculos complejos, tensos
y asimétricos. Lejos del excepcionalisimo humano que impone control y dominacidn,

"'Martinez Ossa, Una aproximacion critica al problema del estatus juridico de “cosas” de los animales no humanos.




Haraway? propone un “devenir-con” que reconoce la constitucién mutua de vidas
diversas y nos invita a pensar una ética que florezca en esa interdependencia. Desde
esta perspectiva, la naturaleza humana no se entiende aisladamente, sino como una
relaciéon con otros seres, y la politica implica asumir responsabilidades "en
presencia de quienes sufriran las consecuencias” de nuestras decisiones.

Asi, mientras los movimientos pro-animal amplian el horizonte ético vy
politico para denunciar la violencia estructural contra los cuerpos animales vy
promover formas de convivencia basadas en el cuidado y la empatia, es fundamental
evitar que estas transformaciones reproduzcan la reapropiacion o domesticacion
de la alteridad animal bajo categorias humanas dominantes. Desde la promocidn del
veganismo ético hasta la legislacion en favor de los derechos de los animales no
humanos, este giro busca establecer modos de relacién que desafian la légica
instrumental vigente. No obstante, la sensibilidad y el afecto, aunque esenciales
para la politizacién, pueden terminar neutralizando la diferencia radical que
caracteriza al animal.

Asumir responsabilidades en estas relaciones no solo interpela a la accién
sobre el otro, sino también a la transformacién de quienes actéan. Los humanos,
inmersos en redes de poder asimétricas, somos también cuerpos afectados vy
moldeados por estos vinculos; el animal otro, desde su alteridad y resistencia, puede
ensefiarnos nuevas formas de existencia y devenir, al tensar los limites de lo dado,
desestabilizan formas normativas que tienden a esquemas de poder y control. Asi,
la politica interespecie se configura como un espacio de aprendizaje mutuo, en el
gue el reconocimiento de la diferencia radical implica abrirse a ser transformados
por el encuentro con el otro. Por ello, cabe preguntarse: ;jqué sucede cuando el
animal rechaza nuestra disposicion afectiva, cuando muerde, se escapa o rehdye el
contacto? ;Podemos reconocer esos gestos no como fallas, sino como expresiones
legitimas de agencia y presencia politica?

Si bien el reconocimiento ético y politico del animal como otro con agencia
ha avanzado, surgen tensiones importantes sobre como representar y politizar esa
alteridad. En particular, una de las estrategias destacadas del activismo pro-animal
ha sido la performance como acto de denuncia, que busca visibilizar la violencia
estructural y el sufrimiento que el sistema capitalista oculta. Sin embargo, estas
acciones, aunque poderosas, enfrentan el desafio de no reproducir mecanismos
que, bajo la apariencia de empatia o cuidado, sigan inscribiendo al animal en marcos
normativos humanos limitantes.

Estas tensiones juridicas no sélo estructuran la forma en que el animal es
administrado como cuerpo, sino gue también condicionan los modos en que se lo
hace visible politicamente. Por ello, el siguiente apartado aborda cémo el activismo
performativo reproduce o desafia estos regimenes normativos.

3. La performance pro-animal: denuncia, visibilidad y
sus limites

Una de las estrategias mas contundentes del activismo pro-animal ha sido
la performance como acto de denuncia. Cuerpos humanos cubiertos de sangre

2 Haraway, Cuando las especies se encuentran.

(desltrogos, v. 6, n. 2
jul./dez. 2025

0000 0 (



escenifican escenas de matadero o abandono, cargadas de una intensidad ética y
afectiva que buscan interpelar al espectador y obligarlo a mirar aquello que
normalmente el sistema oculta: la maquinaria cotidiana de explotacion animal. La
performance denunciativa, en tanto préctica corporal situada, se abre como un
gesto que convoca al encuentro y a la afectacién reciproca. El cuerpo de la
performance se dispone hacia el encuentro, hacia la posibilidad de mezclarse, de
fusionarse con las personas que la ven y participan sintiendo, escuchando,
haciéndose parte de la denuncia Desde esta perspectiva, el cuerpo que performa no
se limita a emitir un mensaje, sino que se desplaza, se altera, se confunde con el
espacioy con las miradas de quienes lo habitan. Este acto de exposiciény afectacidn
transforma tanto al que enuncia como al que presencia, generando una dimensidn
politica encarnada.®

La performance denunciativa, entendida entonces como una forma de accion
social encarnada, plantea una doble dimensidn: por un lado, abre posibilidades de
visibilizacion y reclamo politico en torno a los derechos animales; por otro, corre el
riesgo de reforzar ldgicas de sobredeterminacion cuando no se cuestionan los
marcos normativos desde los que se representa el sufrimiento. En ese sentido, la
disposicion corporal de quienes participan en estas intervenciones no solo
dramatiza la violencia sistematica hacia los animales, sino que permite que el
cuerpo humano se vuelva superficie de inscripcion de ese dolor.

Desde la experiencia de une de nosotres como activista en manifestaciones
centradas en la performance, fue posible vivenciar cémo estas acciones
reconfiguran nuestra relacién con lo animal. Al prestar el cuerpo —inmavil,
expuesto, a veces cubierto de sangre falsa o sometido a miradas incomodas— se
genera un espacio de dislocacion que incomoda al transeUnte, pero también a quien
performa. Esa incomodidad es politica, pues tensiona la aparente distancia entre
humanos y animales no humanos, y cuestiona los limites del reconocimiento. En
esa experiencia, tanto propia como compartida con otres activistas,” se evidencia
como lo animal interpela desde un lugar que no se acomoda facilmente a nuestras
categorias éticas. La performance, entonces, no solo comunica, sino que produce
afectos y replantea los modos en que el cuerpo humano puede ponerse en relacion
con otros cuerpos —humanos y no humanos—, en una escena donde el
reconocimiento es también un campo de disputa. Sin embargo, es necesario
problematizar los limites de este tipo de préacticas. El problema no reside en la
denuncia misma, sino en su absolutizacion. Si solo es posible pensar la politica
animal a través de imagenes de sufrimiento o a través de modelos humanos de
reconocimiento (empatia, afecto, cuidado), entonces seguimos atrapando al cuerpo
animal en una ldgica normativa que exige docilidad o victima como condicién de
existencia.

Aungue este tipo de intervenciones parte de una intencién emancipadora,
pueden, sin proponérselo, reproducir ciertas economias de la visibilidad que
reducen al animal a una figura de victima institucionalizada,® esto sugiere que, para

3 Neira Munioz, El cuerpo en la performance social.

“ Este ensayo emplea lenguaje inclusivo como forma de reflejar las practicas discursivas de activistas y comunidades
mencionadas, quienes lo utilizan para visibilizar identidades fuera del binarismo de género. Se declara esta eleccion
para orientar al lector sobre dicha convencion.

5 Cueto Rda et al., Resenas.

00000000



(des)tragas, v.

jul./dez. 2025

que el sufrimiento animal sea reconocido social o politicamente, el animal podria
ser compelido a encajar en pardmetros preestablecidos y aceptados por la
institucion o el sistema, asumiendo asi un rol casi obligatorio de victimizacién, una
vida inocente, sufriente, legible solo desde las categorias afectivas y morales
humanas. Esta operacion, si bien moviliza empatia, corre el riesgo de reforzar la
l6gica antropocéntrica que coloca al humano como el Unico traductor legitimo de lo
gue el animal "es” o "siente”. Sin embargo, es importante aclarar que no todas las
referencias a lo humano son iguales ni se corresponden con esta postura
dominante; mas bien, se trata de un tipo especifico de humano - una figura
culturalmente situada y vinculada a estructuras de poder.

Esto no implica desestimar la brutalidad del sistema que convierte a los
animales en mercancia. La industria ganadera, en tanto dispositivo central del
capitalismo global, produce cuerpos y emociones animales como recursos al
servicio de la acumulacién, invisibilizando sistematicamente sus vidas vy
sufrimientos. Desde una ldgica antropocéntrica, estos cuerpos son reducidos a
materia explotable, vaciados de agencia y sentido propio.

El desafio, entonces, es sostener la denuncia sin reducir al animal a una sola
figura de victima, abriendo paso a modos de existencia que no se agotan en nuestra
empatia ni en nuestras gramaticas politicas. En otras palabras: si toda performance
se reduce a una "leccién moral", se pierde la riqueza del vinculo vivo y complejo
entre especies.

El desafio consiste en pensar una politica animal gque no quede sujeta
Unicamente a las imagenes del dolor o a marcos humanos de reconocimiento.

4. La regulacion performativa de cuerpos humanos y
animales no humanos: entre normatividad y alteridad

En este marco, las teorias de la performatividad desarrolladas por Judith
Butler® ofrecen herramientas relevantes para pensar cémo los cuerpos —humanos
y no humanos— se constituyen dentro de regimenes normativos especificos. Es
importante precisar, sin embargo, que Butler no extiende de manera directa la
nocion de performatividad a los animales ni les atribuye actos de habla
performativos en el sentido clasico. Por el contrario, su propuesta permite
interrogar los limites de la inteligibilidad humana y los mecanismos de exclusidn
gue hacen posible que ciertos cuerpos importen y otros queden fuera del campo de
lo reconocible.

La performatividad no remite dnicamente a lo que un sujeto "hace” al hablar,
sino al poder de normas reiteradas para producir materialmente aquello que
nombran, estabilizando ciertas formas de cuerpo, identidad y vida como legitimas.
En este sentido, los cuerpos no existen fuera de las normas que los hacen legibles:
la materialidad no es previa a lo social, sino que se constituye a través de
regulaciones que operan performativamente.

Aunque la autora centra su anélisis en la constitucion del sujeto humano
sexuado, su marco tedrico muestra que la inteligibilidad de lo humano se produce a
partir de exclusiones constitutivas. Lo humano se define en contraste con lo abyecto

8 Butler, Cuerpos que importan.

0000 0 (



y lo no plenamente simbdlico; en este limite, el cuerpo animal funciona como un
exterior constitutivo cuya exclusién permite afirmar la figura de un sujeto humano
racional, hablante y soberano. El animal no aparece, asi como un sujeto fallido, sino
como aquello cuya expulsion sostiene las fronteras de lo humano.

Desde esta perspectiva, la cuestién no es si los animales “performan” en el
mismo sentido que los sujetos humanos, sino como los regimenes normativos
humanos operan performativamente sobre los cuerpos animales, produciendo
ciertas formas de vida como aceptables, convivibles o explotables. Este
desplazamiento permite interrogar incluso practicas orientadas al reconocimiento
animal, cuando este solo es posible a condicidon de traducir al animal a categorias
humanas de afecto, conducta u obediencia.

Esta logica se vuelve particularmente visible en los contextos de
domesticacion. La convivencia cotidiana entre humanos y animales se sostiene en
préacticas reiteradas —nombrar, corregir, sancionar, premiar— gue no solo regulan
conductas, sino gue producen normativamente aquello que cuenta como un "buen
animal” o un cuerpo adecuado a una forma de vida humana especifica. En este
sentido, la performatividad no se entiende aqui como performance ni como mera
repeticion de gestos, sino como el conjunto de actos normativos que, en su
reiteracion, materializan una realidad corporal y relacional determinada.

Reconocer este caracter performativo de la regulacién animal desplaza el
foco desde la inclusidn hacia una interrogacion mas radical: no solo cémo integrar
al animal en nuestras categorias ético-politicas, sino cédmo abrirnos a formas de
corporalidad y de mundo que no se dejan capturar plenamente por nuestros
esquemas normativos. Humanos y animales se afectan mutuamente; lo decisivo es
la direccién y las condiciones bajo las cuales esa afectacion se vuelve politicamente
pensable.

Si pensamos que existen multiples formas de ser cuerpo, de tener mundo,
de hacer politica, entonces cada ser es sujeto desde su punto de vista encarnado.
Es el cuerpo —no el lenguaje, ni la razon, ni el afecto humano— el que constituye el
punto de vista. El cuerpo, por ende, no es una base universal desde la cual se pueda
hablar del otro, sino una forma situada de existencia.’

La pregunta que se abre entonces no es solo cdmo incluir al animal dentro
de nuestras categorias ético-politicas, sino cdmo dejarnos afectar por su diferencia
irreductible. Reconocemos que humanos y animales nos afectan mutuamente; el
punto clave esté en la direccién en que se produce esa afectacidn. Si lo que cambia
es la forma de ser cuerpo, entonces lo politico no reside Unicamente en la inclusion,
sino en la apertura a otros modos de existencia que no se dejan capturar del todo
por nuestros esquemas. Este problema no se resuelve necesariamente con la
visibilizacion del cuerpo animal, ni con su inclusion simbdlica o legal dentro de una
comunidad ampliada. De hecho, es pertinente preguntarse qué tipo de politica se
configura cuando el gesto de incluir al animal estd condicionado por la necesidad
de ajustarlo a normas humanas: de conducta, de afecto, de higiene, de obediencia.

En la convivencia cotidiana con animales domesticados, como perros o
gatos, se despliega una serie de practicas reiteradas —nombrar, corregir,
sancionar, premiar— que no solo regulan conductas, sino que producen

7Viveiros de Castro, Perspectivismo y multinaturalismo en la América indigena.

00000000



normativamente aquello que cuenta como un animal adecuado o convivible. Estas
practicas no describen una realidad previa, sino que la instituyen, configurando
cuerpos, comportamientos y posiciones legitimas dentro de un orden social
interespecie. En este sentido, la domesticacién puede leerse como una operacion
performativa situada en las préacticas humanas, mas que en una supuesta capacidad
performativa del animal.

Este gesto de domesticacién no se limita exclusivamente a los animales.
Pensar lo animal no como lo otro de lo humano, sino como una frontera mavil que
habilita regulaciones sobre multiples cuerpos, permite comprender que “lo animal”
opera menos como una esencia que como una funcion politica: aquella que
distribuye afectos, vulnerabilidades vy jerarquias. En este punto resulta
especialmente pertinente la propuesta de Mel Y. Chen,® quien muestra cémo el
lenguaje vy la afectividad funcionan como tecnologias que asignan distintos grados
de animacidad, es decir, niveles diferenciados de vitalidad y agencia a los cuerpos.

Desde esta perspectiva, la distincién entre lo animado y lo inanimado —v,
por extensién, entre lo humano y lo animal— no es natural ni estable, sino
socialmente producida y vigilada, con consecuencias politicas profundas. Las
jerarquias de animacidad organizan qué cuerpos merecen cuidado, duelo o
proteccion, y cuédles pueden ser expuestos al dafio sin consecuencias éticas o
juridicas. Estos regimenes no solo afectan a los animales, sino también a cuerpos
humanos racializados, infantilizados o patologizados, revelando que la frontera de
lo "animal” funciona como un dispositivo de ordenamiento mas amplio. Reconocer
esta distribucién desigual de animacidad permite pensar una politica del cuerpo que
no parta de la excepcionalidad humana, sino de una vulnerabilidad compartida,
capaz de reconfigurar las relaciones ético-politicas sin reducir al otro —animal o
humano— a victima ni a reflejo de nuestra humanidad.

5. Mas alla de la visibilizacion: cuerpos en encuentro,
agencia y politica

La politica animal no se agota en la visibilizacion del sufrimiento, sino que
también acontece cuando los cuerpos —humanos y no humanos— se disponen o se
resisten a ser tocados, mirados o entendidos. Se trata de una politica sin garantias,
gue puede derivar en cuidado, conflicto o compafiia. Estas interacciones evidencian
gue el cuerpo animal comunica, interrumpe y desplaza nuestras nociones humanas
de afecto, cuidado o control. Las emociones y los cuerpos, por tanto, no solo median
el vinculo, sino que constituyen puntos de tensién.

El animal puede no responder como se espera; y en esa no correspondencia
puede leerse una forma de agencia politica que no depende de su traduccién a
esquemas humanos. La mirada animal, asi, no solo es una provocacion ética sino
una posibilidad politica, porque confronta al humano con su incapacidad de traducir
o normar al otro sin reducirlo. Es precisamente en esa zona de no correspondencia
donde se abre una via para pensar una politica otra: una politica que no requiere
reconocimiento ni sensibilidad como condicidn para que la alteridad tenga lugar.

8 Chen, Biopolitica, importancia racial y afecto queer.

(desltrogos, v. 6, n. 2
jul./dez. 2025

0000 0 (



00000000

Si el animal puede escapar, morder o rechazar nuestras expectativas, lo
hace como expresién de una agencia que se resiste a la forma que le hemos
asignado. Esta resistencia no es exclusiva del animal: también los humanos,
cuerpos normados y domesticados por estructuras disciplinarias, enfrentamos
formas de vida que nos encajonan. En la fractura del vinculo, cuando el animal se
desvia de lo previsto, aparece no solo su potencia politica, sino la posibilidad de
pensar otras formas de agencia para nosotros mismos. Aprender del otro cuerpo
no es solo empatia, sino reconocer que hay gestos —no siempre decibles ni
comprensibles— gue desordenan el reparto normativo de los cuerpos e invitan a
imaginar una vida méas porosa, menos sujeta a lo que "deberiamos ser".

6. Marco legal y tensiones normativas

Més que realizar un analisis dogmaético del derecho animal, este apartado se
centra en mostrar como distintos ordenamientos juridicos latinoamericanos
producen estatutos animales contradictorios, evidenciando una tensién estructural
entre reconocimiento, control y explotacidn.

Conviene distinguir desde el inicio entre los marcos juridicos —que definen
los modos institucionales de clasificacién y regulacién de los animales— vy las
dimensiones politicas, que exceden al derecho e involucran disputas sociales, éticas
y afectivas. Esta distincion es clave para evitar que la critica al derecho animal
guede atrapada en una lectura exclusivamente normativa.

En este sentido, la situacion chilena no constituye una excepcion dentro del
contexto latinoamericano, sino que forma parte de un entramado juridico regional
marcado por ambivalencias y contradicciones. En distintos paises de la regidn, los
animales no humanos contindan siendo definidos juridicamente como bienes o
“cosas’, mientras que, de manera paralela, se incorporan reconocimientos parciales
de su sintiencia o de su valor moral, sin que ello implique una transformacién
estructural del paradigma normativo dominante.

Tradicionalmente, los animales han sido juridicamente considerados como
"cosas", especificamente bienes muebles semovientes, seguin el articulo 567 del
Cdédigo Civil,” lo que permite su apropiacidn, uso y disposicién como propiedad. Esta
clasificacién patrimonial ha comenzado a erosionarse con la promulgacién de
normativas que intentan instalar un nuevo paradigma: el del animal como ser
sintiente. La Ley N° 20.380 sobre Proteccién Animal,* introduce esta perspectiva al
reconocer la capacidad de los animales para experimentar sufrimiento, sentando
las bases para su proteccion frente a tratos crueles o negligentes. A ello se suma
la Ley N° 21.020, conocida como Ley Cholito,* que regula la tenencia responsable
de animales y establece obligaciones claras para tutores, reforzando el compromiso
estatal con la proteccién animal en contextos urbanos y domeésticos.

% Codigo Civil de la Republica de Chile, promulgado el 14 de diciembre de 1855, en Ley Chile, Biblioteca del Congreso
Nacional.

10'Ley N.220.380, Sobre proteccion de los animales (Chile), publicada el 3 de octubre de 2009 en Ley Chile, Biblioteca del
Congreso Nacional.

Ley N.221.020, Sobre tenencia responsable de mascotas y animales de compania (Chile), publicada el 2 de agosto de
2017 en Ley Chile, Biblioteca del Congresa Nacional.




Este movimiento no es exclusivo de Chile. En Argentina, el Cédigo Civil y
Comercial de la Nacién,*? en su articulo 227, continda considerando a los animales
como “cosas”, reproduciendo una légica similar a la chilena. Sin embargo, este
encuadre ha sido progresivamente erosionado por la jurisprudencia, que en casos
emblemaéticos ha reconocido a ciertos animales como sujetos de derecho,
introduciendo una fisura significativa en la distincion clésica entre sujetos y objetos.
A ello se suma la vigencia de la Ley N° 14.346, que penaliza los actos de maltrato y
crueldad animal, asi como diversas leyes especificas que prohiben précticas
particulares, como la Ley N° 27.330, que proscribe las carreras de perros.

En Colombia, aunque los animales tampoco son reconocidos plenamente
como sujetos juridicos auténomos, el marco normativo® ha avanzado en el
reconocimiento de su bienestar y proteccion. La Ley 1774 de 2016 reconoce a los
animales como seres sintientes y refuerza la sancion penal del maltrato.
Complementariamente, la Ley 2054 de 2020, que modifica la Ley 1801 de 2016
(Cédigo Nacional de Policia), establece obligaciones concretas para los municipios
en materia de centros de bienestar animal, refugios, atencidn veterinaria y politicas
de adopcidn, asi como mecanismos de apoyo a fundaciones y organizaciones de
rescate. No obstante, este reconocimiento sigue operando dentro de una ldgica
administrativa y tutelar, donde los animales permanecen como objetos de gestion
estatal mas que como agentes con presencia politica propia.

Sin embargo, en los tres paises estas transformaciones conviven con
normativas que mantienen una ldgica de instrumentalizacion. En Chile, actividades
como el rodeo, las carreras de animales y diversos deportes ecuestres contintan
reguladas por marcos sectoriales que, aungue incorporan criterios de bienestar,
subordinan el cuerpo animal a fines culturales, econémicos o recreativos. De modo
similar, tanto en Argentina como en Colombia, la proteccion animal coexiste con
excepciones legales que permiten el uso intensivo de animales en espectaculos,
industrias productivas y sistemas agroalimentarios.

A este entramado se suman las regulaciones del Servicio Agricola y
Ganadero (SAG), especialmente aquellas relacionadas con el transporte,
manipulacidn y faenamiento de animales, como se establece en los Decretos N° 28
y N° 29% del Ministerio de Agricultura. Estas normativas exigen condiciones
minimas de bienestar durante los procesos productivos, pero en la practica, muchas
veces no se cumplen o carecen de fiscalizaciéon efectiva, lo que redunda en
situaciones de sufrimiento sistematico invisibilizado por la ldgica productiva.
Incluso en los centros de manejo y mataderos, la opacidad y el déficit de control
perpetlan una forma de violencia estructural que es aceptada socialmente bajo el
argumento de necesidad econdmica o cultural.

En conjunto, el anélisis comparado permite observar que el derecho
latinoamericano se sitla en una zona ambigua vy tensionada: reconoce

™ Biblioteca del Congreso de la Nacion Argentina, Dossier legislativo N.2 245: Derecho animal en la legislacion nacional.

¥ Departamento Administrativo de la Funcion Publica, Ley 2054 de 2020 (Colombia).

" Decreto N.2 28, Aprueba reglamento sobre proteccion de los animales que provean de carne, pieles, plumas y otros
productos al momento del beneficio en establecimientos industriales (Chile), Ministerio de Agricultura, promulgado el
5 de junio de 2012; publicado en el Diario Oficial el 30 de mayo de 2013. En Ley Chile, Biblioteca del Congreso Nacional.

5 Decreto N.2 29, Aprueba reglamento sobre proteccion de los animales durante su produccion industrial, su
comercializacion y en otros recintos de mantencion de animales (Chile), Ministerio de Agricultura, publicado el 17 de
agosto de 2013 en Ley Chile, Biblioteca del Congreso Nacional.

© 0000 0



00000000

progresivamente al animal como ser sintiente, pero lo sigue administrando como
recurso, propiedad o poblacién a gestionar. Esta dualidad normativa no solo regula
cuerpos, sino que también produce formas especificas de visibilidad, afecto y
silenciamiento. Asi, el animal aparece protegido en ciertos contextos y despojado
de valor en otros, anticipando las tensiones centrales de la politica animal
contemporénea: como denunciar la violencia sin reducir al animal a una victima
institucionalizada y cémo pensar una politica que no reproduzca, incluso en el
cuidado, las légicas de control y domesticacidon propias del humanismo juridico.

La contradiccién normativa en torno a la proteccién animal no es
Unicamente juridica, sino también epistemoldgica y politica, en tanto se sostiene
sobre un régimen antropocéntrico que jerarquiza la vida y define qué cuerpos son
legibles como protegibles. En este sentido, el derecho opera de manera
performativa al producir al animal como objeto regulable, visibilizando ciertos
sufrimientos mientras otros quedan fuera del marco empético y normativo. Si bien
los avances legislativos y las acciones activistas han permitido reconocer el
sufrimiento animal, este reconocimiento suele quedar restringido a formas de
violencia explicita, reforzando una figura del animal como victima pasiva vy
reduciendo su agencia. Esta ldgica evidencia la tensidn entre visibilizar el
sufrimiento y el riesgo de domesticar la alteridad animal al traducirla a categorias
humanas —juridicas, culturales o afectivas—. Asf, el desafio no reside Unicamente
en ampliar la inclusidon normativa, sino en pensar una politica que no se limite a
hacer visibles ciertos cuerpos bajo condiciones preestablecidas, sino que permita
formas de coexistencia que reconozcan la diferencia irreductible y la agencia de los
animales no humanos.

En este sentido, los marcos legales en distintos contextos latinoamericanos
permiten observar cémo las tensiones entre derechos, afectividad y normatividad
atraviesan los procesos contemporaneos de proteccion animal. Mads que operar
como dispositivos neutrales, estas legislaciones configuran regimenes
performativos que definen qué cuerpos animales resultan legibles, protegibles o
excluidos. Las practicas denunciativas —juridicas, activistas y cotidianas— no
resuelven estas tensiones, pero las hacen visibles y disputables, abriendo espacios
para cuestionar los limites desde los cuales se define lo animal, el sufrimiento y la
proteccion.

7. La politica del encuentro: cuerpos humanos y
animales en dialogo y desorden

Para dar cabida a lo que queda fuera del marco juridico y superar sus
limitaciones, que aun conciben a los animales como objetos de proteccion o
recursos disponibles, es necesario abrir el debate hacia una interrogacion filosdfica
més profunda, que reconozca la radical alteridad del animal. No se trata solo de
ampliar derechos o mejorar condiciones de vida, sino de revisar las formas en que
se ha construido la diferencia entre humanos y animales, y cémo esa diferencia
organiza nuestras practicas politicas y afectivas.

Si bien el activismo y la performance han tenido un rol crucial en visibilizar
el sufrimiento animal, estas précticas muchas veces refuerzan, aunque de manera




involuntaria, ciertas economias de la visibilidad que siguen reproduciendo al animal
como un objeto de empatia, como un cuerpo doliente que debe ser protegido. Es en
este punto donde el pensamiento filoséfico puede abrir nuevas posibilidades: jqué
ocurre si en lugar de hablar por los animales, atendemos a cémo nos miran, ;cémo
nos afectan, jcomo nos desestabilizan?

Jacques Derrida,’* en El animal que luego estoy siguiendo, plantea
precisamente esta pregunta. En lugar de continuar preguntandonos qué distingue al
humano del animal, propone detenernos en el momento en que el animal nos mira.
Esa mirada no es una demanda explicita ni un llamado a ser reconocida, pero sin
embargo nos interpela, nos vuelve vulnerables. Derrida sugiere que en esa mirada
hay un quiebre en la forma en que nos comprendemos a nosotros mismos: el animal
no como carencia (de lenguaje, de razén), sino como presencia que desborda
nuestras categorias. Nos confronta con lo inhumano —o més bien, con lo ahumano—
gue habita en los margenes de nuestra propia humanidad.

Este desplazamiento se enlaza con lo que Vinciane Despret!’ trabaja desde
una perspectiva mas etoldgica y afectiva. Para ella, la pregunta no debe centrarse
en si los animales “tienen” emociones o conciencia, sino en cdmo los modos en que
les preguntamos ya configuran las respuestas posibles. Los animales, en su
propuesta, no son entidades pasivas, sino interlocutores parciales que afectan,
resisten y negocian. Mas que hablar por ellos, se trata de aprender a escuchar con
otros oidos, incluso cuando no comprendamos del todo. La relacién no es de
comprensién empdtica sino de co-presencia situada, atravesada por gestos,
silencios, desvios y afectos que no se dejan traducir del todo.

La nocidn de zoé de Rosi Braidotti,*® puede ayudar a pensar la politica animal
mas alla del reconocimiento humano, apuntando a esa vida elemental y compartida
que no requiere ser representada ni validada para tener un valor politico. Zoé apunta
a la potencia vital comdn a todos los seres vivos, un sustrato impersonal que
atraviesa humanos y animales, cuestionando la centralidad del bios —la vida
socialmente reconocida y racionalizada— y desplazando la politica hacia la
convivencia con esa vida en su forma mas vital y desbordante. Pensar en esta zoé
nos ayuda a ver que vivir con otros animales no es solo cuestidn de afecto o cuidado,
sino una experiencia que nos transforma y nos invita a aceptar que las relaciones
con ellos son imperfectas, desordenadas y a veces incémodas.

Aqui se tensiona un punto clave del debate: ;basta con reconocer la
capacidad de agencia de los animales o necesitamos cambiar las condiciones
mismas desde las cuales se define qué cuenta como agencia, como lenguaje, como
politica? ;Hasta qué punto nuestras formas de sensibilidad estén dispuestas a ser
interrumpidas por otros modos de habitar el mundo?

Este didlogo entre Derrida, Despret y Braidotti no propone una sintesis
cerrada, sino una apertura radical a otras formas de existencia y relacién politica.
Mientras Derrida subraya la herida ontoldgica que deja la mirada animal y Despret
nos invita a la co-presencia afectiva, Braidotti aporta la idea de que esa vida vital —
la zoé— es el sustrato comdn que permite pensar una politica mas alld del

6 Derrida, £1 animal que luego estoy siguiendo.
" Despret, ;Qué dirian los animales... si les hiciéramos las preguntas correctas?
18 Braidotti, Lo posthumano.

© 0000 0



antropocentrismo, donde la diferencia radical del animal se reconozca sin tener que
ser domesticada ni traducida a esquemas humanos.

Pensar los vinculos entre humanos y no-humanos como relaciones de co-
constitucién situadas, corporales y abiertas al desorden —y pensar desde las
naturoculturas, donde la distincién entre naturaleza y cultura se disuelve en la vida
compartida— implica ser conscientes de que vivir con animales no es simplemente
un acto de afecto, sino una préactica metaplasméatica, donde ambos cuerpos se
transforman.’’ Lo animal no es una alteridad totalmente externa; es una otredad
significativa que nos transforma y desestabiliza nuestros marcos de referencia.

Esto no sucede sin tensiones. Esta ldgica, aungue parta del cuidado o del
amor, puede reproducir el gesto de moldear al otro para que encaje. Frente a ello,
Haraway insiste en abrazar el "desorden del amor”™ la indiferencia, la no
correspondencia o el silencio. Es ahi donde el animal irrumpe como presencia
politica.

Vivir con otros animales implica transformar nuestras propias formas de
vida, asumiendo que la politica del convivir se juega en lo cotidiano, en el roce, en
el desacople y en el desajuste. Desde esta perspectiva, la vida multiespecie no puede
reducirse a una ética de los buenos afectos ni a marcos normativos que busquen
estabilizar completamente la relacién. Por el contrario, lo que emerge es una
politica de la convivencia atravesada por fricciones, conflictos y formas de alteridad
gue no se dejan asimilar del todo.

La resistencia animal se manifiesta precisamente en esos puntos de
friccidn: en el cuerpo que no obedece, en el afecto que no se alinea, en el ritmo que
interrumpe la coreografia doméstica. No se trata de una accién politica intencional,
sino de desajustes que ponen en evidencia el cardcter normativo, histérico y
contingente de los regimenes de domesticacidon. Estas interrupciones no subvierten
la norma desde fuera, sino que emergen en su interior, revelando los limites de su
capacidad de regulacidn.

Reconocer el caracter social e histérico de las relaciones humano-animales
permite comprender que las formas actuales de convivencia, cuidado vy
domesticacién no son naturales ni universales, sino el resultado de practicas
reiteradas que han definido qué cuerpos animales resultan aceptables o convivibles.
Precisamente por ello, estas practicas constituyen un terreno politico clave: si los
cuerpos animales han sido moldeados por determinadas disposiciones normativas,
también pueden ser rearticulados desde otras formas de cuidado, convivencia y
atencidn, abiertas al desajuste, a la resistencia y a la persistencia de una alteridad
gue no se deja clausurar.

En este punto, ciertas lecturas contemporéneas sobre el devenir animal
permiten profundizar esta comprensién de la resistencia no como asimilacion, sino
como desborde. Més que pensar la animalidad como un lugar de déficit o exclusién
a corregir, estas propuestas la conciben como una potencia politica que desorganiza
las normas de especie y pone en tensidn los dispositivos que jerarquizan la vida en
funcién del binarismo humano/animal. Desde esta perspectiva, el desajuste animal
no es un fallo a normalizar, sino una fuerza que interrumpe las coreografias
normativas de la domesticacion y abre otras formas de relacién interespecie.?’

" Haraway, Manifiesto de las especies de compania.
2 Gonzalez, Devenir animal, devenir crip.

00000000



Por otro lado, esto no supone una negacién del afecto ni del vinculo, ni
mucho menos una critica moral al cuidado o a los esfuerzos por reconocer a los
animales como sujetos. Se trata, mas bien, de interrogar hasta qué punto nuestras
practicas —incluso las mas bienintencionadas— siguen operando sobre una idea
normativa del cuerpo animal, que debe ser educado, estabilizado, vuelto funcional.
En este sentido, la pregunta que se abre es si, en nuestro intento por hacer visible
al animal, no terminamos también por recodificarlo bajo esquemas de inteligibilidad
gue limitan su diferencia y su agencia.

Este desafio se complejiza alin mas si consideramos que no todos los
cuerpos animales importan de la misma forma. Algunos —como los cuerpos de
animales de consumo, o aquellos que escapan a la domesticacién— siguen siendo
marginales. Es en ese limite donde se juega lo politico. No en la definicion cerrada
de qué o quién es el animal, sino en lo que sucede cuando nuestros cuerpos
humanos se exponen al encuentro con lo que no controlan completamente. La ética
se vuelve entonces una respuesta-habilidad que no busca comprenderlo todo, sino
sostener el vinculo en su incomodidad, sin absorber al otro en nuestras propias
categorias.

En didlogo con esto, la mirada derridiana del animal como aquel que me ve
y me desarma se transforma. Ya no se trata solo de una herida filosdfica, sino de
una practica situada: jqué hacemos con esa mirada? ;Cémo nos deja el cuerpo?
Qué tipo de politica emerge de esa interrupcién de nuestra soberania
epistemoldgica y sensorial?

Comentarios finales

Este ensayo no busca desacreditar las luchas animalistas ni restar fuerza a
las formas de denuncia que, desde el afecto, la exposicion del sufrimiento o el
trabajo de cuidado, han tensionado los marcos tradicionales de lo politico. Muy por
el contrario, parte del reconocimiento de la potencia ética y transformadora de estos
movimientos. Sin embargo, se propone como ejercicio critico que complemente y
desestabilice ciertas formas de representacion donde el cuerpo animal —y a veces
también el cuerpo humano “otro”’— queda atrapado en economias de la compasidn,
la victimizacion o la docilidad, como si su existencia politica sélo pudiera afirmarse
desde ahi.

En este sentido, las reflexiones aqui desarrolladas se sitéan en una zona
incémoda pero fértil, donde pensar lo animal implica también pensar el modo en
que lo humano ha sido histéricamente definido y naturalizado a costa de otras
formas de vida.

Reconocer al animal desde esta perspectiva implica también repensar el
cuerpo humano como un cuerpo animal, regulado, domesticado, atravesado por
normas que lo moldean y que, por ello, puede aprender de su propia animalidad. En
ese encuentro —donde ni el animal debe humanizarse para ser visible, ni el humano
mantenerse como centro de medida— se abre la posibilidad de una politica otra,
encarnada, relacional, afirmativa.

Asi, mas que ofrecer respuestas cerradas, este ensayo deja abierta mas de
una pregunta gue orienta su gesto ético y tedrico:

© 0000 0



;qué ocurre cuando emergen otras formas de lo animal que no se ajustan a
esas ldgicas? Formas de animalidad que no son déciles, que no apelan a la
vulnerabilidad o que desafian nuestras expectativas afectivas.

Este desencaje o choque entre la animalidad real y nuestras categorias
normativas abre un espacio critico para repensar la politica animal, pues nos enfrenta
a la necesidad de acoger la alteridad del animal en su diferencia. Cuando el
reconocimiento del cuerpo animal depende de que éste se ajuste a categorias
humanas como la vulnerabilidad, la docilidad o la empatia, se reproduce una jerarquia
gue, aunque parezca invertida, sigue siendo profundamente antropocéntrica.

El desencaje surge cuando se manifiestan otras formas de sery estar animal
gue no encajan en estos marcos: aquellos cuerpos que rehlyen la domesticacion,
gue resisten las expectativas afectivas humanas o que expresan agencia de modos
inesperados. Esta ruptura desafia nuestras nociones convencionales y obliga a
repensar las condiciones bajo las cuales se define qué cuerpos merecen ser
reconocidos, cuidados o incluidos politicamente.

Las reflexiones de autores como Derrida, Despret y Haraway entre otras,
permiten cuestionar las formas tradicionales de entender a los animales no
humanos, rechazando su reduccidon a objetos de empatia o victimas pasivas. Estas
perspectivas instan a pensar una politica que reconozca la alteridad y agencia
propia de los animales, desafiando los limites del antropocentrismo.

Por su parte, el activismo animal ha sido fundamental para visibilizar las
condiciones de explotacion que enfrentan los animales en distintas industrias y
préacticas sociales. Se trata de un activismo que, a diferencia de gran parte de la
sociedad aln inmersa en una ldgica antropocéntrica, actla desde una conciencia
critica que reconoce la centralidad del humano como parte del problema

Sin embargo, estas luchas no estan exentas de tensiones: muchas veces el
activismo reproduce dindmicas que limitan la complejidad de los animales a la
figura de victimas inocentes, encasilldndolos en roles que pueden reforzar
relaciones de poder desde un marco humano. Asi, aungue el activismo ha logrado
avances normativos y una mayor conciencia social, también enfrenta el desafio de
no reducir la voz animal a una narrativa simplificada, que puede terminar siendo
funcional a discursos utilitarios.

Este ensayo busca contribuir a la discusion en torno a una politica
multiespecie, situdndola como eje para repensar las relaciones entre humanos y
animales desde un enfoque critico, afectivo y encarnado al evidenciar que la
visibilizacion del sufrimiento animal, aunque necesaria, no debe ser la Unica via para
otorgarles agencia. La politica multiespecie debe comprenderse como un proceso
dindmico y situado, que incluye el desacuerdo, la resistencia y la transformacion
mutua, mas alld de las categorias normativas que tienden a domesticacion. Es
necesario avanzar hacia formas de politica animal que no dependan exclusivamente
de marcos humanistas ni de imégenes de victimizacidn, explorando modos de
cohabitar y dialogar que respeten la diferencia irreductible del animal. Asimismo,
se requieren metodologias que reconozcan las complejidades y tensiones presentes
en el encuentro interespecie, sustentando una ética abierta y responsable.

En dltima instancia, se plantea la tensidn entre la necesidad de visibilizar el
sufrimiento animal y el riesgo de perpetuar su victimizacién es un punto central
para repensar la politica animal. Mantener esta tension abierta permite imaginar

00000000



formas de reconocimiento que no reproduzcan estructuras de poder
antropocéntricas, sino que abran espacio a la alteridad animal como una fuerza
activa y transformadora en la politica contemporanea.

ro

(des)traco

0000 0 (



00000000

Referencias

BRAIDQTTI, Rosi. Lo posthumano. Barcelona: Gedisa, 2015.

BUTLER, Judith. Cuerpos que importan: Sobre los limites materiales y discursivos
del "sexo”. Trad. A. Bixio. Buenos Aires: Paidds, 2002.

CHEN, Mel Y. Animacies: Biopolitica, importancia racial y afecto queer. Durham:
Duke University Press, 2012.

CUETO RUA, Santiago et al. Reseflas. Anuario de la Escuela de Historia, [S. L], n. 30,
pp. 217-242, 2018.

DERRIDA, Jagues. El animal que luego estoy si(gui)endo. Trad. C. de Peretti & C.
Rodriguez Marciel. Madrid: Editorial Trota, 2008.

DESPRET, Vinciane. ;Qué dirfan los animales... si les hiciéramos las preguntas
correctas? Santiago: Cactus, 2018.

GONZALEZ, Anahi Gabriela. Devenir animal, devenir crip: una politica situada de los
cuerpos que tiemblan. Revista Latinoamericana de Estudios Criticos Animales, [S.
L], v. 12, n. 1, pp. 37-119, 2025.

HARAWAY, Donna. Cuando las especies se encuentran. Minneapolis: University of
Minnesota Press, 2008.

HARAWAY, Donna. Manifiesto de las especies de compafiia: Perros, gentes y otredad
significativa. Trad. Isabel Mellén. Buenos Aires: Bocavulvaria Ediciones, 2017.

MARTINEZ OSSA, Manuel. Una aproximacién critica al problema del estatus juridico
de "cosas” de los animales no humanos. Revista Chilena de Derecho Animal, v. b,
pp.7-20, 2024.

NEIRA MUNOZ, Angela. El cuerpo en la performance social. Escéner Cultural.
Revista virtual de arte contemporaneo y nuevas tendencias, Afio 8, n. 90, dec. 2006.

VIVEIROS DE CASTRQ, Eduardo. Perspectivismo y multinaturalismo en la América
indigena. Trad. Rosa Alvarez y Roger Sansi. In: VIVEIROS DE CASTRO, Eduardo. A
inconsténcia da alma selvagem. S3o Paulo: Cosac & Naify, 2002. pp. 345-400.




	1. Introducción
	2. Animales entre cosas y sujetos en la política contemporánea
	3. La performance pro-animal: denuncia, visibilidad y sus límites
	4. La regulación performativa de cuerpos humanos y animales no humanos: entre normatividad y alteridad
	5. Más allá de la visibilización: cuerpos en encuentro, agencia y política
	6. Marco legal y tensiones normativas
	7. La política del encuentro: cuerpos humanos y animales en diálogo y desorden
	Comentarios finales
	Referencias

