
Xilogravura do livro Les songes
drolatiques de Pantagruel (1565),
de autoria presumida de François
Desprez. Obra em domínio público.
Composição visual remixada.



(d
es

)t
ro

ço
s:

 r
ev

is
ta

 d
e 

pe
ns

am
en

to
 r

ad
ic

al
, v

. 6
, n

. 2
, j

ul
./

de
z.

 2
02

5 
e60729 

 

Submetido em: 30/07/2025 
Aceito em: 28/11/2025 
Publicado em: 12/01/2026 
 
Como citar: VALLEJOS CARRASCO, Alejandra; GÓMEZ SEGUEL, 
Andrés. El cuerpo animal como frontera: política, afecto y 
performatividad en la relación humano-animal. (Des)troços: 
revista de pensamento radical, Belo Horizonte, v. 6, n. 2, p. 
e60729, jul./dez. 2025. 
 
DOI: 10.53981/destrocos.v6i2.60729 
 

 Licenciado sob a CC BY 4.0. 

 

D O S S I Ê  E S P E C I A L  

EL CUERPO ANIMAL COMO FRONTERA: POLÍTICA, 
AFECTO Y PERFORMATIVIDAD EN LA RELACIÓN 
HUMANO-ANIMAL 
THE ANIMAL BODY AS A FRONTIER: POLITICS, AFFECT, AND PERFORMATIVITY IN THE HUMAN-
ANIMAL RELATIONSHIP 

O CORPO ANIMAL COMO FRONTEIRA: POLÍTICA, AFETO E PERFORMATIVIDADE NA RELAÇÃO 
HUMANO-ANIMAL 

Alejandra Vallejos Carrasco  Universidad de Chile, Santiago, RM, Chile 

Andrés Gómez Seguel  Universidad de Chile, Santiago, RM, Chile 
  

https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
mailto:a.vallejoscarrasco96@gmail.com
https://orcid.org/0000-0003-0063-4452
mailto:agseguel@gmail.com


 

Resumen 
Este ensayo propone una reflexión crítica sobre el lugar que ocupan los 
animales no humanos en la política contemporánea, abordando la tensión 
entre su creciente visibilización como seres sintientes y las persistentes 
lógicas normativas que los reducen a objetos de uso humano. A partir de 
perspectivas filosóficas y activistas, se analiza la performance como 
herramienta de denuncia pro-animal, problematizando sus alcances y 
límites cuando inscribe al animal dentro de marcos humanos de empatía, 
afecto o victimización. El texto explora la noción de performatividad y su 
capacidad para cuestionar los regímenes de reconocimiento corporal que 
definen lo humano y lo animal, proponiendo una política multiespecie que 
abra espacio a la alteridad irreductible del animal. Se plantea así una ética 
del encuentro que no busca traducir ni domesticar al otro, sino sostener la 
potencia transformadora de la diferencia. 
 
Palavras clave 
Política multiespecie; performatividad; alteridad animal. 
 
Abstract 
This essay offers a critical reflection on the role of nonhuman animals in 
contemporary politics, focusing on the tension between their increasing 
visibility as sentient beings and the persistent normative frameworks that 
reduce them to objects for human use. Drawing on philosophical and activist 
perspectives, the text analyzes performance as a tool of pro-animal protest, 
questioning its scope and limitations when it frames animals within human-
centered notions of empathy, care, or victimhood. The essay explores 
performativity as a lens to challenge the bodily recognition regimes that 
define the human and the animal, proposing a multispecies politics that 
embraces the irreducible otherness of animals. It thus advocates for an 
ethics of encounter that does not seek to translate or domesticate the other 
but instead sustains the transformative power of difference. 
 
Keywords 
Multispecies politics; performativity; animal otherness. 
 
Resumo 
Este ensaio propõe uma reflexão crítica sobre o lugar dos animais não 
humanos na política contemporânea, abordando a tensão entre sua 
crescente visibilidade como seres sencientes e as lógicas normativas 
persistentes que os reduzem a objetos de uso humano. A partir de 
perspectivas filosóficas e ativistas, analisa-se a performance como 
ferramenta de denúncia pró-animal, problematizando seus alcances e 
limites quando inscreve o animal dentro de categorias humanas de empatia, 
afeto ou vitimização. O texto explora a noção de performatividade e sua 
capacidade de questionar os regimes de reconhecimento corporal que 
definem o humano e o animal, propondo uma política multiespécie que 
acolha a alteridade irredutível do animal. Propõe-se, assim, uma ética do 
encontro que não busca traduzir nem domesticar o outro, mas sustentar a 
potência transformadora da diferença. 
 
Palavras-chave 
Política multiespécie; performatividade; alteridade animal. 

Alejandra Vallejos Carrasco es 
antropóloga titulada por la 
Universidad Academia de Humanismo 
Cristiano y estudiante del Magíster en 
Antropología Sociocultural en la 
Universidad de Chile. Sus líneas de 
investigación se centran en las 
relaciones interespecie, las 
emociones, el cuerpo y la antropología 
de la muerte, temáticas que también 
divulga en plataformas sociales. Se 
desempeña como asistente de 
investigación y cuenta con 
publicaciones relacionadas con estos 
intereses. 

Andrés Gómez Seguel es profesor e 
investigador del departamento de 
Antropología de la Universidad de 
Chile. Investigador Juan de la Cierva 
en la Universidad Autónoma de 
Barcelona, postdoctorado en 
University of California, San Diego. 
Doctor Europeus en Sociología por la 
Universidad del País Vasco. Sus líneas 
de investigación en el núcleo 
Especulatorio sobre la Tecnociencia y 
los Biomateriales incluyen el vínculo 
humano-animal. 



El cuerpo animal como frontera: política, afecto y performatividad en la relación humano-animal 

 

3 

(des)troços, v . 6 , n . 2  
jul./dez.  2025  

1. Introducción 

Este ensayo examina las tensiones que atraviesan la política animal 
contemporánea en América Latina a partir de los modos en que los cuerpos 
animales son representados, regulados y afectados en distintos marcos jurídicos, 
activistas y teóricos. En particular, se interroga cómo la visibilización del 
sufrimiento animal, aun cuando resulta políticamente necesaria, puede reproducir 
regímenes normativos que estabilizan la relación humano–animal bajo categorías 
antropocéntricas de reconocimiento y protección. Desde esta perspectiva, el texto 
aborda, de manera articulada, las prácticas performativas del activismo pro-animal, 
los dispositivos legales de protección, las formas cotidianas de domesticación y 
convivencia interespecie, así como ciertos debates teóricos sobre performatividad, 
alteridad y resistencia, con el fin de pensar una política animal que no se limite a la 
victimización ni a la inclusión bajo parámetros humanos preestablecidos. 

 

2. Animales entre cosas y sujetos en la política 
contemporánea 

En muchos ordenamientos jurídicos, incluido el chileno, los animales no 
humanos continúan siendo definidos como “cosas” en el marco del derecho civil, lo 
que permite su apropiación, uso y disposición por parte de los humanos como si se 
trataran de bienes materiales. Esta categoría legal, que los ubica al mismo nivel que 
objetos, resulta claramente anacrónica frente a las transformaciones 
contemporáneas en la manera de comprender y vincularse con los animales. 

Esta paradoja —que aún sitúa a los animales como objetos pese al giro ético 
y epistémico contemporáneo— instala una tensión que orienta este ensayo: ¿cómo 
imaginar una política animal que no quede atrapada en los marcos afectivos o 
normativos del humanismo, y que permita acoger la alteridad encarnada del animal 
como una forma legítima de hacer mundo y política? 

Aunque existen ciertos avances normativos —como el reconocimiento de su 
capacidad de sentir o la promoción de la “tenencia responsable”—, el derecho sigue 
operando mayoritariamente bajo un paradigma que legitima su instrumentalización, 
sin reconocer su singularidad ni agencia propia. De hecho, incluso los marcos 
legales más actualizados adoptan un enfoque “bienestarista” que busca minimizar 
el sufrimiento, pero sin cuestionar que los animales continúen siendo utilizados 
como recursos para fines humanos. La propuesta frente al problema jurídico que 
enfrentan los animales no humanos apunta a deshacer la antigua distinción entre 
sujetos y objetos. En lugar de seguir considerándolos como propiedades disponibles 
para el uso humano, se trata de reconocer su singularidad sin necesidad de 
inscribirlos dentro de una noción de “persona”, lo que implicaría proyectar sobre 
ellos una lógica humana que les resulta ajena.1 

Humanos y animales coexisten en relaciones simbióticas donde las 
fronteras entre especies se desdibujan, atravesadas por vínculos complejos, tensos 
y asimétricos. Lejos del excepcionalísimo humano que impone control y dominación, 

 
1 Martínez Ossa, Una aproximación crítica al problema del estatus jurídico de “cosas” de los animales no humanos. 



VALLEJOS CARRASCO, Alejandra; GÓMEZ SEGUEL, Andrés 
 

 

4 

(des)troços, v . 6 , n . 2  
jul./dez.  2025  

Haraway2 propone un “devenir-con” que reconoce la constitución mutua de vidas 
diversas y nos invita a pensar una ética que florezca en esa interdependencia. Desde 
esta perspectiva, la naturaleza humana no se entiende aisladamente, sino como una 
relación con otros seres, y la política implica asumir responsabilidades “en 
presencia de quienes sufrirán las consecuencias” de nuestras decisiones. 

Así, mientras los movimientos pro-animal amplían el horizonte ético y 
político para denunciar la violencia estructural contra los cuerpos animales y 
promover formas de convivencia basadas en el cuidado y la empatía, es fundamental 
evitar que estas transformaciones reproduzcan la reapropiación o domesticación 
de la alteridad animal bajo categorías humanas dominantes. Desde la promoción del 
veganismo ético hasta la legislación en favor de los derechos de los animales no 
humanos, este giro busca establecer modos de relación que desafían la lógica 
instrumental vigente. No obstante, la sensibilidad y el afecto, aunque esenciales 
para la politización, pueden terminar neutralizando la diferencia radical que 
caracteriza al animal. 

Asumir responsabilidades en estas relaciones no solo interpela a la acción 
sobre el otro, sino también a la transformación de quienes actúan. Los humanos, 
inmersos en redes de poder asimétricas, somos también cuerpos afectados y 
moldeados por estos vínculos; el animal otro, desde su alteridad y resistencia, puede 
enseñarnos nuevas formas de existencia y devenir, al tensar los límites de lo dado, 
desestabilizan formas normativas que tienden a esquemas de poder y control. Así, 
la política interespecie se configura como un espacio de aprendizaje mutuo, en el 
que el reconocimiento de la diferencia radical implica abrirse a ser transformados 
por el encuentro con el otro. Por ello, cabe preguntarse: ¿qué sucede cuando el 
animal rechaza nuestra disposición afectiva, cuando muerde, se escapa o rehúye el 
contacto? ¿Podemos reconocer esos gestos no como fallas, sino como expresiones 
legítimas de agencia y presencia política? 

Si bien el reconocimiento ético y político del animal como otro con agencia 
ha avanzado, surgen tensiones importantes sobre cómo representar y politizar esa 
alteridad. En particular, una de las estrategias destacadas del activismo pro-animal 
ha sido la performance como acto de denuncia, que busca visibilizar la violencia 
estructural y el sufrimiento que el sistema capitalista oculta. Sin embargo, estas 
acciones, aunque poderosas, enfrentan el desafío de no reproducir mecanismos 
que, bajo la apariencia de empatía o cuidado, sigan inscribiendo al animal en marcos 
normativos humanos limitantes. 

Estas tensiones jurídicas no sólo estructuran la forma en que el animal es 
administrado como cuerpo, sino que también condicionan los modos en que se lo 
hace visible políticamente. Por ello, el siguiente apartado aborda cómo el activismo 
performativo reproduce o desafía estos regímenes normativos. 

 

3. La performance pro-animal: denuncia, visibilidad y 
sus límites 

Una de las estrategias más contundentes del activismo pro-animal ha sido 
la performance como acto de denuncia. Cuerpos humanos cubiertos de sangre 

 
2 Haraway, Cuando las especies se encuentran. 



El cuerpo animal como frontera: política, afecto y performatividad en la relación humano-animal 

 

5 

(des)troços, v . 6 , n . 2  
jul./dez.  2025  

escenifican escenas de matadero o abandono, cargadas de una intensidad ética y 
afectiva que buscan interpelar al espectador y obligarlo a mirar aquello que 
normalmente el sistema oculta: la maquinaria cotidiana de explotación animal. La 
performance denunciativa, en tanto práctica corporal situada, se abre como un 
gesto que convoca al encuentro y a la afectación recíproca. El cuerpo de la 
performance se dispone hacia el encuentro, hacia la posibilidad de mezclarse, de 
fusionarse con las personas que la ven y participan sintiendo, escuchando, 
haciéndose parte de la denuncia Desde esta perspectiva, el cuerpo que performa no 
se limita a emitir un mensaje, sino que se desplaza, se altera, se confunde con el 
espacio y con las miradas de quienes lo habitan. Este acto de exposición y afectación 
transforma tanto al que enuncia como al que presencia, generando una dimensión 
política encarnada.3 

La performance denunciativa, entendida entonces como una forma de acción 
social encarnada, plantea una doble dimensión: por un lado, abre posibilidades de 
visibilización y reclamo político en torno a los derechos animales; por otro, corre el 
riesgo de reforzar lógicas de sobredeterminación cuando no se cuestionan los 
marcos normativos desde los que se representa el sufrimiento. En ese sentido, la 
disposición corporal de quienes participan en estas intervenciones no solo 
dramatiza la violencia sistemática hacia los animales, sino que permite que el 
cuerpo humano se vuelva superficie de inscripción de ese dolor. 

Desde la experiencia de une de nosotres como activista en manifestaciones 
centradas en la performance, fue posible vivenciar cómo estas acciones 
reconfiguran nuestra relación con lo animal. Al prestar el cuerpo —inmóvil, 
expuesto, a veces cubierto de sangre falsa o sometido a miradas incómodas— se 
genera un espacio de dislocación que incomoda al transeúnte, pero también a quien 
performa. Esa incomodidad es política, pues tensiona la aparente distancia entre 
humanos y animales no humanos, y cuestiona los límites del reconocimiento. En 
esa experiencia, tanto propia como compartida con otres activistas,4 se evidencia 
cómo lo animal interpela desde un lugar que no se acomoda fácilmente a nuestras 
categorías éticas. La performance, entonces, no solo comunica, sino que produce 
afectos y replantea los modos en que el cuerpo humano puede ponerse en relación 
con otros cuerpos —humanos y no humanos—, en una escena donde el 
reconocimiento es también un campo de disputa. Sin embargo, es necesario 
problematizar los límites de este tipo de prácticas. El problema no reside en la 
denuncia misma, sino en su absolutización. Si solo es posible pensar la política 
animal a través de imágenes de sufrimiento o a través de modelos humanos de 
reconocimiento (empatía, afecto, cuidado), entonces seguimos atrapando al cuerpo 
animal en una lógica normativa que exige docilidad o víctima como condición de 
existencia. 

Aunque este tipo de intervenciones parte de una intención emancipadora, 
pueden, sin proponérselo, reproducir ciertas economías de la visibilidad que 
reducen al animal a una figura de víctima institucionalizada,5 esto sugiere que, para 

 
3 Neira Muñoz, El cuerpo en la performance social. 
4 Este ensayo emplea lenguaje inclusivo como forma de reflejar las prácticas discursivas de activistas y comunidades 

mencionadas, quienes lo utilizan para visibilizar identidades fuera del binarismo de género. Se declara esta elección 
para orientar al lector sobre dicha convención. 

5 Cueto Rúa et al., Reseñas. 



VALLEJOS CARRASCO, Alejandra; GÓMEZ SEGUEL, Andrés 
 

 

6 

(des)troços, v . 6 , n . 2  
jul./dez.  2025  

que el sufrimiento animal sea reconocido social o políticamente, el animal podría 
ser compelido a encajar en parámetros preestablecidos y aceptados por la 
institución o el sistema, asumiendo así un rol casi obligatorio de victimización, una 
vida inocente, sufriente, legible solo desde las categorías afectivas y morales 
humanas. Esta operación, si bien moviliza empatía, corre el riesgo de reforzar la 
lógica antropocéntrica que coloca al humano como el único traductor legítimo de lo 
que el animal “es” o “siente”. Sin embargo, es importante aclarar que no todas las 
referencias a lo humano son iguales ni se corresponden con esta postura 
dominante; más bien, se trata de un tipo específico de humano – una figura 
culturalmente situada y vinculada a estructuras de poder. 

Esto no implica desestimar la brutalidad del sistema que convierte a los 
animales en mercancía. La industria ganadera, en tanto dispositivo central del 
capitalismo global, produce cuerpos y emociones animales como recursos al 
servicio de la acumulación, invisibilizando sistemáticamente sus vidas y 
sufrimientos. Desde una lógica antropocéntrica, estos cuerpos son reducidos a 
materia explotable, vaciados de agencia y sentido propio. 

El desafío, entonces, es sostener la denuncia sin reducir al animal a una sola 
figura de víctima, abriendo paso a modos de existencia que no se agotan en nuestra 
empatía ni en nuestras gramáticas políticas. En otras palabras: si toda performance 
se reduce a una "lección moral", se pierde la riqueza del vínculo vivo y complejo 
entre especies. 

El desafío consiste en pensar una política animal que no quede sujeta 
únicamente a las imágenes del dolor o a marcos humanos de reconocimiento. 

 

4. La regulación performativa de cuerpos humanos y 
animales no humanos: entre normatividad y alteridad 

En este marco, las teorías de la performatividad desarrolladas por Judith 
Butler6 ofrecen herramientas relevantes para pensar cómo los cuerpos —humanos 
y no humanos— se constituyen dentro de regímenes normativos específicos. Es 
importante precisar, sin embargo, que Butler no extiende de manera directa la 
noción de performatividad a los animales ni les atribuye actos de habla 
performativos en el sentido clásico. Por el contrario, su propuesta permite 
interrogar los límites de la inteligibilidad humana y los mecanismos de exclusión 
que hacen posible que ciertos cuerpos importen y otros queden fuera del campo de 
lo reconocible. 

La performatividad no remite únicamente a lo que un sujeto “hace” al hablar, 
sino al poder de normas reiteradas para producir materialmente aquello que 
nombran, estabilizando ciertas formas de cuerpo, identidad y vida como legítimas. 
En este sentido, los cuerpos no existen fuera de las normas que los hacen legibles: 
la materialidad no es previa a lo social, sino que se constituye a través de 
regulaciones que operan performativamente. 

Aunque la autora centra su análisis en la constitución del sujeto humano 
sexuado, su marco teórico muestra que la inteligibilidad de lo humano se produce a 
partir de exclusiones constitutivas. Lo humano se define en contraste con lo abyecto 

 
6 Butler, Cuerpos que importan. 



El cuerpo animal como frontera: política, afecto y performatividad en la relación humano-animal 

 

7 

(des)troços, v . 6 , n . 2  
jul./dez.  2025  

y lo no plenamente simbólico; en este límite, el cuerpo animal funciona como un 
exterior constitutivo cuya exclusión permite afirmar la figura de un sujeto humano 
racional, hablante y soberano. El animal no aparece, así como un sujeto fallido, sino 
como aquello cuya expulsión sostiene las fronteras de lo humano. 

Desde esta perspectiva, la cuestión no es si los animales “performan” en el 
mismo sentido que los sujetos humanos, sino cómo los regímenes normativos 
humanos operan performativamente sobre los cuerpos animales, produciendo 
ciertas formas de vida como aceptables, convivibles o explotables. Este 
desplazamiento permite interrogar incluso prácticas orientadas al reconocimiento 
animal, cuando este solo es posible a condición de traducir al animal a categorías 
humanas de afecto, conducta u obediencia. 

Esta lógica se vuelve particularmente visible en los contextos de 
domesticación. La convivencia cotidiana entre humanos y animales se sostiene en 
prácticas reiteradas —nombrar, corregir, sancionar, premiar— que no solo regulan 
conductas, sino que producen normativamente aquello que cuenta como un “buen 
animal” o un cuerpo adecuado a una forma de vida humana específica. En este 
sentido, la performatividad no se entiende aquí como performance ni como mera 
repetición de gestos, sino como el conjunto de actos normativos que, en su 
reiteración, materializan una realidad corporal y relacional determinada. 

Reconocer este carácter performativo de la regulación animal desplaza el 
foco desde la inclusión hacia una interrogación más radical: no solo cómo integrar 
al animal en nuestras categorías ético-políticas, sino cómo abrirnos a formas de 
corporalidad y de mundo que no se dejan capturar plenamente por nuestros 
esquemas normativos. Humanos y animales se afectan mutuamente; lo decisivo es 
la dirección y las condiciones bajo las cuales esa afectación se vuelve políticamente 
pensable. 

Si pensamos que existen múltiples formas de ser cuerpo, de tener mundo, 
de hacer política, entonces cada ser es sujeto desde su punto de vista encarnado. 
Es el cuerpo —no el lenguaje, ni la razón, ni el afecto humano— el que constituye el 
punto de vista. El cuerpo, por ende, no es una base universal desde la cual se pueda 
hablar del otro, sino una forma situada de existencia.7 

La pregunta que se abre entonces no es solo cómo incluir al animal dentro 
de nuestras categorías ético-políticas, sino cómo dejarnos afectar por su diferencia 
irreductible. Reconocemos que humanos y animales nos afectan mutuamente; el 
punto clave está en la dirección en que se produce esa afectación. Si lo que cambia 
es la forma de ser cuerpo, entonces lo político no reside únicamente en la inclusión, 
sino en la apertura a otros modos de existencia que no se dejan capturar del todo 
por nuestros esquemas. Este problema no se resuelve necesariamente con la 
visibilización del cuerpo animal, ni con su inclusión simbólica o legal dentro de una 
comunidad ampliada. De hecho, es pertinente preguntarse qué tipo de política se 
configura cuando el gesto de incluir al animal está condicionado por la necesidad 
de ajustarlo a normas humanas: de conducta, de afecto, de higiene, de obediencia. 

En la convivencia cotidiana con animales domesticados, como perros o 
gatos, se despliega una serie de prácticas reiteradas —nombrar, corregir, 
sancionar, premiar— que no solo regulan conductas, sino que producen 

 
7 Viveiros de Castro, Perspectivismo y multinaturalismo en la América indígena. 



VALLEJOS CARRASCO, Alejandra; GÓMEZ SEGUEL, Andrés 
 

 

8 

(des)troços, v . 6 , n . 2  
jul./dez.  2025  

normativamente aquello que cuenta como un animal adecuado o convivible. Estas 
prácticas no describen una realidad previa, sino que la instituyen, configurando 
cuerpos, comportamientos y posiciones legítimas dentro de un orden social 
interespecie. En este sentido, la domesticación puede leerse como una operación 
performativa situada en las prácticas humanas, más que en una supuesta capacidad 
performativa del animal. 

Este gesto de domesticación no se limita exclusivamente a los animales. 
Pensar lo animal no como lo otro de lo humano, sino como una frontera móvil que 
habilita regulaciones sobre múltiples cuerpos, permite comprender que “lo animal” 
opera menos como una esencia que como una función política: aquella que 
distribuye afectos, vulnerabilidades y jerarquías. En este punto resulta 
especialmente pertinente la propuesta de Mel Y. Chen,8 quien muestra cómo el 
lenguaje y la afectividad funcionan como tecnologías que asignan distintos grados 
de animacidad, es decir, niveles diferenciados de vitalidad y agencia a los cuerpos. 

Desde esta perspectiva, la distinción entre lo animado y lo inanimado —y, 
por extensión, entre lo humano y lo animal— no es natural ni estable, sino 
socialmente producida y vigilada, con consecuencias políticas profundas. Las 
jerarquías de animacidad organizan qué cuerpos merecen cuidado, duelo o 
protección, y cuáles pueden ser expuestos al daño sin consecuencias éticas o 
jurídicas. Estos regímenes no solo afectan a los animales, sino también a cuerpos 
humanos racializados, infantilizados o patologizados, revelando que la frontera de 
lo “animal” funciona como un dispositivo de ordenamiento más amplio. Reconocer 
esta distribución desigual de animacidad permite pensar una política del cuerpo que 
no parta de la excepcionalidad humana, sino de una vulnerabilidad compartida, 
capaz de reconfigurar las relaciones ético-políticas sin reducir al otro —animal o 
humano— a víctima ni a reflejo de nuestra humanidad. 

 

5. Más allá de la visibilización: cuerpos en encuentro, 
agencia y política 

La política animal no se agota en la visibilización del sufrimiento, sino que 
también acontece cuando los cuerpos —humanos y no humanos— se disponen o se 
resisten a ser tocados, mirados o entendidos. Se trata de una política sin garantías, 
que puede derivar en cuidado, conflicto o compañía. Estas interacciones evidencian 
que el cuerpo animal comunica, interrumpe y desplaza nuestras nociones humanas 
de afecto, cuidado o control. Las emociones y los cuerpos, por tanto, no solo median 
el vínculo, sino que constituyen puntos de tensión. 

El animal puede no responder como se espera; y en esa no correspondencia 
puede leerse una forma de agencia política que no depende de su traducción a 
esquemas humanos. La mirada animal, así, no solo es una provocación ética sino 
una posibilidad política, porque confronta al humano con su incapacidad de traducir 
o normar al otro sin reducirlo. Es precisamente en esa zona de no correspondencia 
donde se abre una vía para pensar una política otra: una política que no requiere 
reconocimiento ni sensibilidad como condición para que la alteridad tenga lugar. 

 
8 Chen, Biopolítica, importancia racial y afecto queer. 



El cuerpo animal como frontera: política, afecto y performatividad en la relación humano-animal 

 

9 

(des)troços, v . 6 , n . 2  
jul./dez.  2025  

Si el animal puede escapar, morder o rechazar nuestras expectativas, lo 
hace como expresión de una agencia que se resiste a la forma que le hemos 
asignado. Esta resistencia no es exclusiva del animal: también los humanos, 
cuerpos normados y domesticados por estructuras disciplinarias, enfrentamos 
formas de vida que nos encajonan. En la fractura del vínculo, cuando el animal se 
desvía de lo previsto, aparece no solo su potencia política, sino la posibilidad de 
pensar otras formas de agencia para nosotros mismos. Aprender del otro cuerpo 
no es solo empatía, sino reconocer que hay gestos —no siempre decibles ni 
comprensibles— que desordenan el reparto normativo de los cuerpos e invitan a 
imaginar una vida más porosa, menos sujeta a lo que "deberíamos ser". 

 

6. Marco legal y tensiones normativas 

Más que realizar un análisis dogmático del derecho animal, este apartado se 
centra en mostrar cómo distintos ordenamientos jurídicos latinoamericanos 
producen estatutos animales contradictorios, evidenciando una tensión estructural 
entre reconocimiento, control y explotación. 

Conviene distinguir desde el inicio entre los marcos jurídicos —que definen 
los modos institucionales de clasificación y regulación de los animales— y las 
dimensiones políticas, que exceden al derecho e involucran disputas sociales, éticas 
y afectivas. Esta distinción es clave para evitar que la crítica al derecho animal 
quede atrapada en una lectura exclusivamente normativa. 

En este sentido, la situación chilena no constituye una excepción dentro del 
contexto latinoamericano, sino que forma parte de un entramado jurídico regional 
marcado por ambivalencias y contradicciones. En distintos países de la región, los 
animales no humanos continúan siendo definidos jurídicamente como bienes o 
“cosas”, mientras que, de manera paralela, se incorporan reconocimientos parciales 
de su sintiencia o de su valor moral, sin que ello implique una transformación 
estructural del paradigma normativo dominante. 

Tradicionalmente, los animales han sido jurídicamente considerados como 
"cosas", específicamente bienes muebles semovientes, según el artículo 567 del 
Código Civil,9 lo que permite su apropiación, uso y disposición como propiedad. Esta 
clasificación patrimonial ha comenzado a erosionarse con la promulgación de 
normativas que intentan instalar un nuevo paradigma: el del animal como ser 
sintiente. La Ley N° 20.380 sobre Protección Animal,10 introduce esta perspectiva al 
reconocer la capacidad de los animales para experimentar sufrimiento, sentando 
las bases para su protección frente a tratos crueles o negligentes. A ello se suma 
la Ley N° 21.020, conocida como Ley Cholito,11 que regula la tenencia responsable 
de animales y establece obligaciones claras para tutores, reforzando el compromiso 
estatal con la protección animal en contextos urbanos y domésticos. 

 
9 Código Civil de la República de Chile, promulgado el 14 de diciembre de 1855, en Ley Chile, Biblioteca del Congreso 

Nacional. 
10 Ley N.º 20.380, Sobre protección de los animales (Chile), publicada el 3 de octubre de 2009 en Ley Chile, Biblioteca del 

Congreso Nacional. 
11 Ley N.º 21.020, Sobre tenencia responsable de mascotas y animales de compañía (Chile), publicada el 2 de agosto de 

2017 en Ley Chile, Biblioteca del Congreso Nacional. 



VALLEJOS CARRASCO, Alejandra; GÓMEZ SEGUEL, Andrés 
 

 

10 

(des)troços, v . 6 , n . 2  
jul./dez.  2025  

 Este movimiento no es exclusivo de Chile. En Argentina, el Código Civil y 
Comercial de la Nación,12 en su artículo 227, continúa considerando a los animales 
como “cosas”, reproduciendo una lógica similar a la chilena. Sin embargo, este 
encuadre ha sido progresivamente erosionado por la jurisprudencia, que en casos 
emblemáticos ha reconocido a ciertos animales como sujetos de derecho, 
introduciendo una fisura significativa en la distinción clásica entre sujetos y objetos. 
A ello se suma la vigencia de la Ley N° 14.346, que penaliza los actos de maltrato y 
crueldad animal, así como diversas leyes específicas que prohíben prácticas 
particulares, como la Ley N° 27.330, que proscribe las carreras de perros. 

En Colombia, aunque los animales tampoco son reconocidos plenamente 
como sujetos jurídicos autónomos, el marco normativo13 ha avanzado en el 
reconocimiento de su bienestar y protección. La Ley 1774 de 2016 reconoce a los 
animales como seres sintientes y refuerza la sanción penal del maltrato. 
Complementariamente, la Ley 2054 de 2020, que modifica la Ley 1801 de 2016 
(Código Nacional de Policía), establece obligaciones concretas para los municipios 
en materia de centros de bienestar animal, refugios, atención veterinaria y políticas 
de adopción, así como mecanismos de apoyo a fundaciones y organizaciones de 
rescate. No obstante, este reconocimiento sigue operando dentro de una lógica 
administrativa y tutelar, donde los animales permanecen como objetos de gestión 
estatal más que como agentes con presencia política propia. 

Sin embargo, en los tres países estas transformaciones conviven con 
normativas que mantienen una lógica de instrumentalización. En Chile, actividades 
como el rodeo, las carreras de animales y diversos deportes ecuestres continúan 
reguladas por marcos sectoriales que, aunque incorporan criterios de bienestar, 
subordinan el cuerpo animal a fines culturales, económicos o recreativos. De modo 
similar, tanto en Argentina como en Colombia, la protección animal coexiste con 
excepciones legales que permiten el uso intensivo de animales en espectáculos, 
industrias productivas y sistemas agroalimentarios. 

A este entramado se suman las regulaciones del Servicio Agrícola y 
Ganadero (SAG), especialmente aquellas relacionadas con el transporte, 
manipulación y faenamiento de animales, como se establece en los Decretos N° 2814 
y N° 2915 del Ministerio de Agricultura. Estas normativas exigen condiciones 
mínimas de bienestar durante los procesos productivos, pero en la práctica, muchas 
veces no se cumplen o carecen de fiscalización efectiva, lo que redunda en 
situaciones de sufrimiento sistemático invisibilizado por la lógica productiva. 
Incluso en los centros de manejo y mataderos, la opacidad y el déficit de control 
perpetúan una forma de violencia estructural que es aceptada socialmente bajo el 
argumento de necesidad económica o cultural. 

En conjunto, el análisis comparado permite observar que el derecho 
latinoamericano se sitúa en una zona ambigua y tensionada: reconoce 

 
12 Biblioteca del Congreso de la Nación Argentina, Dossier legislativo N.º 245: Derecho animal en la legislación nacional. 
13 Departamento Administrativo de la Función Pública, Ley 2054 de 2020 (Colombia). 
14 Decreto N.º 28, Aprueba reglamento sobre protección de los animales que provean de carne, pieles, plumas y otros 

productos al momento del beneficio en establecimientos industriales (Chile), Ministerio de Agricultura, promulgado el 
5 de junio de 2012; publicado en el Diario Oficial el 30 de mayo de 2013. En Ley Chile, Biblioteca del Congreso Nacional. 

15 Decreto N.º 29, Aprueba reglamento sobre protección de los animales durante su producción industrial, su 
comercialización y en otros recintos de mantención de animales (Chile), Ministerio de Agricultura, publicado el 17 de 
agosto de 2013 en Ley Chile, Biblioteca del Congreso Nacional. 



El cuerpo animal como frontera: política, afecto y performatividad en la relación humano-animal 

 

11 

(des)troços, v . 6 , n . 2  
jul./dez.  2025  

progresivamente al animal como ser sintiente, pero lo sigue administrando como 
recurso, propiedad o población a gestionar. Esta dualidad normativa no solo regula 
cuerpos, sino que también produce formas específicas de visibilidad, afecto y 
silenciamiento. Así, el animal aparece protegido en ciertos contextos y despojado 
de valor en otros, anticipando las tensiones centrales de la política animal 
contemporánea: cómo denunciar la violencia sin reducir al animal a una víctima 
institucionalizada y cómo pensar una política que no reproduzca, incluso en el 
cuidado, las lógicas de control y domesticación propias del humanismo jurídico. 

La contradicción normativa en torno a la protección animal no es 
únicamente jurídica, sino también epistemológica y política, en tanto se sostiene 
sobre un régimen antropocéntrico que jerarquiza la vida y define qué cuerpos son 
legibles como protegibles. En este sentido, el derecho opera de manera 
performativa al producir al animal como objeto regulable, visibilizando ciertos 
sufrimientos mientras otros quedan fuera del marco empático y normativo. Si bien 
los avances legislativos y las acciones activistas han permitido reconocer el 
sufrimiento animal, este reconocimiento suele quedar restringido a formas de 
violencia explícita, reforzando una figura del animal como víctima pasiva y 
reduciendo su agencia. Esta lógica evidencia la tensión entre visibilizar el 
sufrimiento y el riesgo de domesticar la alteridad animal al traducirla a categorías 
humanas —jurídicas, culturales o afectivas—. Así, el desafío no reside únicamente 
en ampliar la inclusión normativa, sino en pensar una política que no se limite a 
hacer visibles ciertos cuerpos bajo condiciones preestablecidas, sino que permita 
formas de coexistencia que reconozcan la diferencia irreductible y la agencia de los 
animales no humanos. 

En este sentido, los marcos legales en distintos contextos latinoamericanos 
permiten observar cómo las tensiones entre derechos, afectividad y normatividad 
atraviesan los procesos contemporáneos de protección animal. Más que operar 
como dispositivos neutrales, estas legislaciones configuran regímenes 
performativos que definen qué cuerpos animales resultan legibles, protegibles o 
excluidos. Las prácticas denunciativas —jurídicas, activistas y cotidianas— no 
resuelven estas tensiones, pero las hacen visibles y disputables, abriendo espacios 
para cuestionar los límites desde los cuales se define lo animal, el sufrimiento y la 
protección. 

 

7. La política del encuentro: cuerpos humanos y 
animales en diálogo y desorden 

Para dar cabida a lo que queda fuera del marco jurídico y superar sus 
limitaciones, que aún conciben a los animales como objetos de protección o 
recursos disponibles, es necesario abrir el debate hacia una interrogación filosófica 
más profunda, que reconozca la radical alteridad del animal. No se trata solo de 
ampliar derechos o mejorar condiciones de vida, sino de revisar las formas en que 
se ha construido la diferencia entre humanos y animales, y cómo esa diferencia 
organiza nuestras prácticas políticas y afectivas. 

Si bien el activismo y la performance han tenido un rol crucial en visibilizar 
el sufrimiento animal, estas prácticas muchas veces refuerzan, aunque de manera 



VALLEJOS CARRASCO, Alejandra; GÓMEZ SEGUEL, Andrés 
 

 

12 

(des)troços, v . 6 , n . 2  
jul./dez.  2025  

involuntaria, ciertas economías de la visibilidad que siguen reproduciendo al animal 
como un objeto de empatía, como un cuerpo doliente que debe ser protegido. Es en 
este punto donde el pensamiento filosófico puede abrir nuevas posibilidades: ¿qué 
ocurre si en lugar de hablar por los animales, atendemos a cómo nos miran, ¿cómo 
nos afectan, ¿cómo nos desestabilizan? 

 
Jacques Derrida,16 en El animal que luego estoy siguiendo, plantea 

precisamente esta pregunta. En lugar de continuar preguntándonos qué distingue al 
humano del animal, propone detenernos en el momento en que el animal nos mira. 
Esa mirada no es una demanda explícita ni un llamado a ser reconocida, pero sin 
embargo nos interpela, nos vuelve vulnerables. Derrida sugiere que en esa mirada 
hay un quiebre en la forma en que nos comprendemos a nosotros mismos: el animal 
no como carencia (de lenguaje, de razón), sino como presencia que desborda 
nuestras categorías. Nos confronta con lo inhumano —o más bien, con lo ahumano— 
que habita en los márgenes de nuestra propia humanidad. 

Este desplazamiento se enlaza con lo que Vinciane Despret17 trabaja desde 
una perspectiva más etológica y afectiva. Para ella, la pregunta no debe centrarse 
en si los animales “tienen” emociones o conciencia, sino en cómo los modos en que 
les preguntamos ya configuran las respuestas posibles. Los animales, en su 
propuesta, no son entidades pasivas, sino interlocutores parciales que afectan, 
resisten y negocian. Más que hablar por ellos, se trata de aprender a escuchar con 
otros oídos, incluso cuando no comprendamos del todo. La relación no es de 
comprensión empática sino de co-presencia situada, atravesada por gestos, 
silencios, desvíos y afectos que no se dejan traducir del todo. 

La noción de zoé de Rosi Braidotti,18 puede ayudar a pensar la política animal 
más allá del reconocimiento humano, apuntando a esa vida elemental y compartida 
que no requiere ser representada ni validada para tener un valor político. Zoé apunta 
a la potencia vital común a todos los seres vivos, un sustrato impersonal que 
atraviesa humanos y animales, cuestionando la centralidad del bios —la vida 
socialmente reconocida y racionalizada— y desplazando la política hacia la 
convivencia con esa vida en su forma más vital y desbordante. Pensar en esta zoé 
nos ayuda a ver que vivir con otros animales no es solo cuestión de afecto o cuidado, 
sino una experiencia que nos transforma y nos invita a aceptar que las relaciones 
con ellos son imperfectas, desordenadas y a veces incómodas. 

Aquí se tensiona un punto clave del debate: ¿basta con reconocer la 
capacidad de agencia de los animales o necesitamos cambiar las condiciones 
mismas desde las cuales se define qué cuenta como agencia, como lenguaje, como 
política? ¿Hasta qué punto nuestras formas de sensibilidad están dispuestas a ser 
interrumpidas por otros modos de habitar el mundo? 

Este diálogo entre Derrida, Despret y Braidotti no propone una síntesis 
cerrada, sino una apertura radical a otras formas de existencia y relación política. 
Mientras Derrida subraya la herida ontológica que deja la mirada animal y Despret 
nos invita a la co-presencia afectiva, Braidotti aporta la idea de que esa vida vital —
la zoé— es el sustrato común que permite pensar una política más allá del 

 
16 Derrida, El animal que luego estoy siguiendo. 
17 Despret, ¿Qué dirían los animales... si les hiciéramos las preguntas correctas? 
18 Braidotti, Lo posthumano. 



El cuerpo animal como frontera: política, afecto y performatividad en la relación humano-animal 

 

13 

(des)troços, v . 6 , n . 2  
jul./dez.  2025  

antropocentrismo, donde la diferencia radical del animal se reconozca sin tener que 
ser domesticada ni traducida a esquemas humanos. 

Pensar los vínculos entre humanos y no-humanos como relaciones de co-
constitución situadas, corporales y abiertas al desorden —y pensar desde las 
naturoculturas, donde la distinción entre naturaleza y cultura se disuelve en la vida 
compartida— implica ser conscientes de que vivir con animales no es simplemente 
un acto de afecto, sino una práctica metaplasmática, donde ambos cuerpos se 
transforman.19 Lo animal no es una alteridad totalmente externa; es una otredad 
significativa que nos transforma y desestabiliza nuestros marcos de referencia. 

Esto no sucede sin tensiones. Esta lógica, aunque parta del cuidado o del 
amor, puede reproducir el gesto de moldear al otro para que encaje. Frente a ello, 
Haraway insiste en abrazar el “desorden del amor”: la indiferencia, la no 
correspondencia o el silencio. Es ahí donde el animal irrumpe como presencia 
política. 

Vivir con otros animales implica transformar nuestras propias formas de 
vida, asumiendo que la política del convivir se juega en lo cotidiano, en el roce, en 
el desacople y en el desajuste. Desde esta perspectiva, la vida multiespecie no puede 
reducirse a una ética de los buenos afectos ni a marcos normativos que busquen 
estabilizar completamente la relación. Por el contrario, lo que emerge es una 
política de la convivencia atravesada por fricciones, conflictos y formas de alteridad 
que no se dejan asimilar del todo. 

La resistencia animal se manifiesta precisamente en esos puntos de 
fricción: en el cuerpo que no obedece, en el afecto que no se alinea, en el ritmo que 
interrumpe la coreografía doméstica. No se trata de una acción política intencional, 
sino de desajustes que ponen en evidencia el carácter normativo, histórico y 
contingente de los regímenes de domesticación. Estas interrupciones no subvierten 
la norma desde fuera, sino que emergen en su interior, revelando los límites de su 
capacidad de regulación. 

Reconocer el carácter social e histórico de las relaciones humano–animales 
permite comprender que las formas actuales de convivencia, cuidado y 
domesticación no son naturales ni universales, sino el resultado de prácticas 
reiteradas que han definido qué cuerpos animales resultan aceptables o convivibles. 
Precisamente por ello, estas prácticas constituyen un terreno político clave: si los 
cuerpos animales han sido moldeados por determinadas disposiciones normativas, 
también pueden ser rearticulados desde otras formas de cuidado, convivencia y 
atención, abiertas al desajuste, a la resistencia y a la persistencia de una alteridad 
que no se deja clausurar. 

En este punto, ciertas lecturas contemporáneas sobre el devenir animal 
permiten profundizar esta comprensión de la resistencia no como asimilación, sino 
como desborde. Más que pensar la animalidad como un lugar de déficit o exclusión 
a corregir, estas propuestas la conciben como una potencia política que desorganiza 
las normas de especie y pone en tensión los dispositivos que jerarquizan la vida en 
función del binarismo humano/animal. Desde esta perspectiva, el desajuste animal 
no es un fallo a normalizar, sino una fuerza que interrumpe las coreografías 
normativas de la domesticación y abre otras formas de relación interespecie.20 

 
19 Haraway, Manifiesto de las especies de compañía. 
20 González, Devenir animal, devenir crip. 



VALLEJOS CARRASCO, Alejandra; GÓMEZ SEGUEL, Andrés 
 

 

14 

(des)troços, v . 6 , n . 2  
jul./dez.  2025  

Por otro lado, esto no supone una negación del afecto ni del vínculo, ni 
mucho menos una crítica moral al cuidado o a los esfuerzos por reconocer a los 
animales como sujetos. Se trata, más bien, de interrogar hasta qué punto nuestras 
prácticas —incluso las más bienintencionadas— siguen operando sobre una idea 
normativa del cuerpo animal, que debe ser educado, estabilizado, vuelto funcional. 
En este sentido, la pregunta que se abre es si, en nuestro intento por hacer visible 
al animal, no terminamos también por recodificarlo bajo esquemas de inteligibilidad 
que limitan su diferencia y su agencia. 

Este desafío se complejiza aún más si consideramos que no todos los 
cuerpos animales importan de la misma forma. Algunos —como los cuerpos de 
animales de consumo, o aquellos que escapan a la domesticación— siguen siendo 
marginales. Es en ese límite donde se juega lo político. No en la definición cerrada 
de qué o quién es el animal, sino en lo que sucede cuando nuestros cuerpos 
humanos se exponen al encuentro con lo que no controlan completamente. La ética 
se vuelve entonces una respuesta-habilidad que no busca comprenderlo todo, sino 
sostener el vínculo en su incomodidad, sin absorber al otro en nuestras propias 
categorías. 

En diálogo con esto, la mirada derridiana del animal como aquel que me ve 
y me desarma se transforma. Ya no se trata solo de una herida filosófica, sino de 
una práctica situada: ¿qué hacemos con esa mirada? ¿Cómo nos deja el cuerpo? 
¿Qué tipo de política emerge de esa interrupción de nuestra soberanía 
epistemológica y sensorial? 

 

Comentarios finales 

Este ensayo no busca desacreditar las luchas animalistas ni restar fuerza a 
las formas de denuncia que, desde el afecto, la exposición del sufrimiento o el 
trabajo de cuidado, han tensionado los marcos tradicionales de lo político. Muy por 
el contrario, parte del reconocimiento de la potencia ética y transformadora de estos 
movimientos. Sin embargo, se propone como ejercicio crítico que complemente y 
desestabilice ciertas formas de representación donde el cuerpo animal —y a veces 
también el cuerpo humano “otro”— queda atrapado en economías de la compasión, 
la victimización o la docilidad, como si su existencia política sólo pudiera afirmarse 
desde ahí. 

En este sentido, las reflexiones aquí desarrolladas se sitúan en una zona 
incómoda pero fértil, donde pensar lo animal implica también pensar el modo en 
que lo humano ha sido históricamente definido y naturalizado a costa de otras 
formas de vida. 

Reconocer al animal desde esta perspectiva implica también repensar el 
cuerpo humano como un cuerpo animal, regulado, domesticado, atravesado por 
normas que lo moldean y que, por ello, puede aprender de su propia animalidad. En 
ese encuentro —donde ni el animal debe humanizarse para ser visible, ni el humano 
mantenerse como centro de medida— se abre la posibilidad de una política otra, 
encarnada, relacional, afirmativa. 

Así, más que ofrecer respuestas cerradas, este ensayo deja abierta más de 
una pregunta que orienta su gesto ético y teórico: 



El cuerpo animal como frontera: política, afecto y performatividad en la relación humano-animal 

 

15 

(des)troços, v . 6 , n . 2  
jul./dez.  2025  

¿qué ocurre cuando emergen otras formas de lo animal que no se ajustan a 
esas lógicas? Formas de animalidad que no son dóciles, que no apelan a la 
vulnerabilidad o que desafían nuestras expectativas afectivas. 

Este desencaje o choque entre la animalidad real y nuestras categorías 
normativas abre un espacio crítico para repensar la política animal, pues nos enfrenta 
a la necesidad de acoger la alteridad del animal en su diferencia. Cuando el 
reconocimiento del cuerpo animal depende de que éste se ajuste a categorías 
humanas como la vulnerabilidad, la docilidad o la empatía, se reproduce una jerarquía 
que, aunque parezca invertida, sigue siendo profundamente antropocéntrica. 

El desencaje surge cuando se manifiestan otras formas de ser y estar animal 
que no encajan en estos marcos: aquellos cuerpos que rehúyen la domesticación, 
que resisten las expectativas afectivas humanas o que expresan agencia de modos 
inesperados. Esta ruptura desafía nuestras nociones convencionales y obliga a 
repensar las condiciones bajo las cuales se define qué cuerpos merecen ser 
reconocidos, cuidados o incluidos políticamente. 

Las reflexiones de autores como Derrida, Despret y Haraway entre otras, 
permiten cuestionar las formas tradicionales de entender a los animales no 
humanos, rechazando su reducción a objetos de empatía o victimas pasivas. Estas 
perspectivas instan a pensar una política que reconozca la alteridad y agencia 
propia de los animales, desafiando los límites del antropocentrismo. 

Por su parte, el activismo animal ha sido fundamental para visibilizar las 
condiciones de explotación que enfrentan los animales en distintas industrias y 
prácticas sociales. Se trata de un activismo que, a diferencia de gran parte de la 
sociedad aún inmersa en una lógica antropocéntrica, actúa desde una conciencia 
crítica que reconoce la centralidad del humano como parte del problema 

Sin embargo, estas luchas no están exentas de tensiones: muchas veces el 
activismo reproduce dinámicas que limitan la complejidad de los animales a la 
figura de víctimas inocentes, encasillándolos en roles que pueden reforzar 
relaciones de poder desde un marco humano. Así, aunque el activismo ha logrado 
avances normativos y una mayor conciencia social, también enfrenta el desafío de 
no reducir la voz animal a una narrativa simplificada, que puede terminar siendo 
funcional a discursos utilitarios. 

Este ensayo busca contribuir a la discusión en torno a una política 
multiespecie, situándola como eje para repensar las relaciones entre humanos y 
animales desde un enfoque crítico, afectivo y encarnado al evidenciar que la 
visibilización del sufrimiento animal, aunque necesaria, no debe ser la única vía para 
otorgarles agencia. La política multiespecie debe comprenderse como un proceso 
dinámico y situado, que incluye el desacuerdo, la resistencia y la transformación 
mutua, más allá de las categorías normativas que tienden a domesticación. Es 
necesario avanzar hacia formas de política animal que no dependan exclusivamente 
de marcos humanistas ni de imágenes de victimización, explorando modos de 
cohabitar y dialogar que respeten la diferencia irreductible del animal. Asimismo, 
se requieren metodologías que reconozcan las complejidades y tensiones presentes 
en el encuentro interespecie, sustentando una ética abierta y responsable. 

En última instancia, se plantea la tensión entre la necesidad de visibilizar el 
sufrimiento animal y el riesgo de perpetuar su victimización es un punto central 
para repensar la política animal. Mantener esta tensión abierta permite imaginar 



VALLEJOS CARRASCO, Alejandra; GÓMEZ SEGUEL, Andrés 
 

 

16 

(des)troços, v . 6 , n . 2  
jul./dez.  2025  

formas de reconocimiento que no reproduzcan estructuras de poder 
antropocéntricas, sino que abran espacio a la alteridad animal como una fuerza 
activa y transformadora en la política contemporánea.  



El cuerpo animal como frontera: política, afecto y performatividad en la relación humano-animal 

 

17 

(des)troços, v . 6 , n . 2  
jul./dez.  2025  

Referencias 

BRAIDOTTI, Rosi. Lo posthumano. Barcelona: Gedisa, 2015. 

BUTLER, Judith. Cuerpos que importan: Sobre los límites materiales y discursivos 
del “sexo”. Trad. A. Bixio. Buenos Aires: Paidós, 2002. 

CHEN, Mel Y. Animacies: Biopolítica, importancia racial y afecto queer. Durham: 
Duke University Press, 2012. 

CUETO RÚA, Santiago et al. Reseñas. Anuario de la Escuela de Historia, [S. l.], n. 30, 
pp. 217–242, 2018. 

DERRIDA, Jaques. El animal que luego estoy si(gui)endo. Trad. C. de Peretti & C. 
Rodríguez Marciel. Madrid: Editorial Trota, 2008. 

DESPRET, Vinciane. ¿Qué dirían los animales... si les hiciéramos las preguntas 
correctas? Santiago: Cactus, 2018. 

GONZÁLEZ, Anahí Gabriela. Devenir animal, devenir crip: una política situada de los 
cuerpos que tiemblan. Revista Latinoamericana de Estudios Críticos Animales, [S. 
l.], v. 12, n. 1, pp. 37-119, 2025. 

HARAWAY, Donna. Cuando las especies se encuentran. Minneapolis: University of 
Minnesota Press, 2008. 

HARAWAY, Donna. Manifiesto de las especies de compañía: Perros, gentes y otredad 
significativa. Trad. Isabel Mellén. Buenos Aires: Bocavulvaria Ediciones, 2017. 

MARTÍNEZ OSSA, Manuel. Una aproximación crítica al problema del estatus jurídico 
de “cosas” de los animales no humanos. Revista Chilena de Derecho Animal, v. 5, 
pp.7-20, 2024. 

NEIRA MUÑOZ, Ángela. El cuerpo en la performance social. Escáner Cultural. 
Revista virtual de arte contemporáneo y nuevas tendencias, Año 8, n. 90, dec. 2006. 

VIVEIROS DE CASTRO, Eduardo. Perspectivismo y multinaturalismo en la América 
indígena. Trad. Rosa Álvarez y Roger Sansi. In: VIVEIROS DE CASTRO, Eduardo. A 
inconstância da alma selvagem. São Paulo: Cosac & Naify, 2002. pp. 345–400. 


	1. Introducción
	2. Animales entre cosas y sujetos en la política contemporánea
	3. La performance pro-animal: denuncia, visibilidad y sus límites
	4. La regulación performativa de cuerpos humanos y animales no humanos: entre normatividad y alteridad
	5. Más allá de la visibilización: cuerpos en encuentro, agencia y política
	6. Marco legal y tensiones normativas
	7. La política del encuentro: cuerpos humanos y animales en diálogo y desorden
	Comentarios finales
	Referencias

