
Xilogravura do livro Les songes
drolatiques de Pantagruel (1565),
de autoria presumida de François
Desprez. Obra em domínio público.
Composição visual remixada.



(d
es

)t
ro

ço
s:

 r
ev

is
ta

 d
e 

pe
ns

am
en

to
 r

ad
ic

al
, v

. 6
, n

. 2
, j

ul
./

de
z.

 2
02

5 
e60731 

 

Submetido em: 30/07/2025 
Aceito em: 26/08/2025 
Publicado em: 29/12/2025 
 
Como citar: URIBE MENDOZA, Blanca Irais. Antropo-zoo-
génesis de la agencia animal. (Des)troços: revista de 
pensamento radical, Belo Horizonte, v. 6, n. 2, p. e60731, jul./dez. 
2025. 
 
DOI: 10.53981/destrocos.v6i2.60731 
 

 Licenciado sob a CC BY 4.0. 

 

D O S S I Ê  E S P E C I A L  

ANTROPO-ZOO-GÉNESIS DE LA AGENCIA 
ANIMAL 
THE ANTHROPO-ZOO-GENETICS OF ANIMAL AGENCY 

ANTROPOZOOGÊNESE DA AGÊNCIA ANIMAL 

Blanca Irais Uribe Mendoza  Universidad Pedagógica Nacional, Ciudad de México, México 
  

https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://orcid.org/0000-0003-3156-3116
mailto:blancaurme@gmail.com


 

Resumen 
Desde el campo de los estudios animales, el artículo tiene por objetivo 
presentar una aproximación conceptual del término antropo-zoo-génesis, para 
luego exponer cuatro circunstancias en las que se materializa esta categoría, 
y se hace evidente la llamada agencia animal. Dicho objetivo busca responder 
¿qué es una práctica antropo-zoo-génesis? ¿cómo se manifiesta en la relación 
entre los seres humanos y los animales?  ¿Y si esta práctica acaso hace posible 
que podamos hablar de una agencia animal? Las respuestas a estas preguntas 
demuestran que la relación entre los seres humanos y los animales tiene 
implícita una comunicación basada en la afectación de ambos a partir de la 
interacción gestual, muscular, visual, sensorial y emotiva. Lo que hace posible 
que modifiquen prácticas y acciones que, consciente o inconscientemente, 
impactan los acuerdos y los términos en que se da la relación entre ambos, y 
que acciona la agencia animal. 
 
Palavras clave 
Antropo-zoo-génesis; agencia; animal; cuerpo. 
 
Abstract 
From the field of animal studies, the objectives of this article are, first, to 
present a conceptual approach to the term anthropo-zoo-genesis and, second, 
discuss four circumstances in which this category is materialized and reveals 
the phenomenon of animal agency. The study seeks to respond to several 
questions: what is an anthropo-zoo-genetic practice?: how is the relation 
between human beings and animals manifested?; and does this practice makes 
it possible to speak of animal agency? The answer to these questions assumes 
that relations between human beings and animals contain an implicit 
communication based on the capacity of both to affect each other mutually 
through gestural, muscular, visual, sensory, and emotive interaction. This would 
raise the possibility of modifying current practices and actions that, consciously 
or unconsciously, impact the accords and terms in which relations between 
these two beings are realized and that form the trigger of animal agency. 
 
Keywords 
Anthropo-zoo-genesis; animal; agency; body. 
 
Resumo 
A partir do campo dos estudos animais, este artigo apresenta uma abordagem 
conceitual para o termo antropozoogênese e, em seguida, apresenta cuatro 
circunstâncias nas quais essa categoria se materializa e a chamada agência 
animal se torna evidente. Este objetivo busca responder: O que é uma prática 
de antropozoogênese? Como ela se manifesta na relação entre humanos e 
animais? E talvez essa prática nos possibilite falar de agência animal? As 
respostas a essas perguntas demonstram que a relação entre humanos e 
animais envolve implicitamente uma comunicação baseada na afetarem 
mutuamente por meio de interação gestual, muscular, visual, sensorial e 
emocional. Isso lhes possibilita modificar práticas e ações que, consciente ou 
inconscientemente, impactam os acordos e termos da relação entre ambos, 
desencadeando a agência animal. 
 
Palavras-chave 
Antropozoogênese; agência; animal; corpo. 

Blanca Irais Uribe Mendoza es 
Historiadora y Filósofa de la Ciencia 
por la Universidad Nacional Autónoma 
de México. Desde hace más de 15 años 
tiene por línea de investigación a la 
historia de la medician veterinaria y la 
zootecnia. 



Antropo-zoo-génesis de la agencia animal 

 

3 

(des)troços, v . 6 , n . 2  
jul./dez.  2025  

Introducción 

En las últimas tres décadas del siglo XXI los estudios animales1 vienen 
construyendo, desde múltiples disciplinas, respuestas a preguntas como: desde 
dónde se construye la relación con los animales; cómo escapar al 
antropocentrismo; en qué medida la condición animal integra la identidad humana; 
en donde se ubica el ejercicio de la ética animal; qué hace posible — y cómo sucede 
— que lo animal afecte o transforme el cuerpo, la conducta y el devenir histórico de 
los seres humanos; desde donde construimos la noción y la experiencia de lo 
animal; por qué y cómo se establecen las emociones y los afectos entre animales y 
seres humanos; entre muchas otras interrogantes cuyas respuestas aclaman 
narrativas que expliquen y contemplen lo animal — y la naturaleza misma — no 
como un objeto pasivo, dócil y dispuesto a la humanidad envuelto en una narrativa 
dominante, sino como entidades vivas cuyo carácter complejo se autoproduce, pues 
tienen una vida activa y articulada con otros seres vivos, de manera que no son un 
“nosotros”, ni una proyección humana, sino entidades con una agencia capaz de 
tocar y transformar lo que se encuentra en el espacio que les, y nos, pertenece. 

Por lo tanto, y a manera de hipótesis, el presente artículo visibiliza que la 
naturaleza nada tiene de pasiva o subyugada a la voluntad humana, por el contrario, 
desde el universo animal se advierte que en la relación entre los animales y los 
seres humanos existe implícita una compleja comunicación basada en la capacidad 
que tienen ambos para afectarse a partir de la interacción gestual, muscular, visual 
y emotiva o emocional, es decir, corporal y, por lo tanto, sensorial, como se advierte 
en la antropo-zoo-génesis. Lo que hace posible que modifiquen prácticas y acciones 
que —consciente o inconscientemente (sobre todo para los seres humanos)— 
impactan los acuerdos y los términos en que se da la relación, y de ello depende 
precisamente la capacidad de establecer la agencia animal. Esta afirmación 
responde específicamente a los siguientes cuestionamientos: ¿qué es la antropo-
zoo-génesis? ¿cómo se manifiesta en la relación entre los seres humanos y los 
animales? ¿Acaso esta práctica hace posible que podamos hablar de una agencia 
animal? 

El objetivo general del artículo es presentar una aproximación conceptual 
del término antropo-zoo-génesis, esto desde los planteamientos de Vinciane 
Despret,2 para luego analizar cuatro circunstancias (la domesticación, la empatía, 
el juego y la clínica animal) en las que se evidencia esta categoría. Por lo tanto, la 
estructura del documento sigue esta misma secuencia, es decir, en el primer 
apartado se presenta una aproximación conceptual a la definición de antropo-zoo-
génesis y su relación con la agencia animal. En el segundo se aborda la 
domesticación animal, esto como un ejemplo de una práctica milenaria que 
evidencia la antropo-zoo-génesis, y que muestra el arraigo histórico que alcanza a 
tener la agencia animal. El tercer apartado se ha dedicado a la empatía en los 
animales, particularmente en cómo se establece entre estos y los seres humanos, 
para luego explorar cómo se manifiesta la antropo-zoo-génesis y la agencia animal. 
En el cuarto apartado se habla de los múltiples elementos imbricados en el juego 

 
1 Best, El surgimiento de los Estudios Críticos Animalistas. 
2 Despret, El cuerpo de nuestros desvelos y Despret; Porcher, Étre Béte. 



URIBE MENDOZA, Blanca Irais 
 

 

4 

(des)troços, v . 6 , n . 2  
jul./dez.  2025  

que establecen los animales con otras especies, incluidos los seres humanos. Aquí 
destaca el hecho de que el juego tiene implícitos acuerdos y reglas implícitas que 
ponen de manifiesto a la agencia animal en un factor de carácter lúdico y habitual 
en la relación interespecie. 

En el quinto apartado se habla de la práctica clínica como un ejemplo en 
donde la antropo-zoo-génesis explica qué hace posible la comunicación entre dos 
cuerpos que parecen no tener un lenguaje común, pero que en la búsqueda de 
estados patológicos el cuerpo animal se convierte en el discurso mismo que hace 
posible el despliegue de epistemologías que sostienen el ejercicio de la clínica 
veterinaria. Cabe destacar que la inclusión de la clínica animal como una práctica 
de antropo-zoo-génesis responde al hecho de que en el siglo XXI la clínica 
veterinaria no solo se aplica a los animales de compañía, ganado o la fauna silvestre 
en cautiverio, sino que, además, es un ejemplo de que en los animales los seres 
humanos buscan comprender y entender el cuerpo que les es ajeno; pero también 
es la práctica desde donde se descubre la relación y el equilibrio entre la salud 
humana y la salud animal, pues de ello depende la transmisión de enfermedades 
zoonóticas. Por otro lado, en la clínica animal es clara la capacidad de afectación y 
entendimiento que se genera entre los seres humanos y los animales, quienes se 
comunican en el ejercicio clínico con un lenguaje basado en la gesticulación, los 
signos corporales y los indicios que se leen en la observación del cuerpo animal y 
la reacción de este ante el acercamiento o estímulo humano, ejemplo claro de la 
antropo-zoo-génesis. 

La razón por la que fueron elegidos estos ejemplos obedece al hecho de que 
en ellos el cuerpo animal y el cuerpo humano se ven afectados a partir de su 
interacción, pues tienen la capacidad de leerse en la gestualidad, el movimiento 
muscular, visual, sensorial y emotivo, y en eso radica el que los animales adquieran 
agencia. Por otro lado, son prácticas arraigadas en la cotidianidad de la interacción 
entre animales y seres humanos. 

Es importante resaltar que el término antropo-zoo-génesis refiere un 
planteamiento contrario u opuesto al antropocentrismo, pues, por un lado, asume 
una relación bidireccional entre seres humanos y animales, en donde ambos se ven 
afectados por la existencia mutua en un sentido corporal, emocional y sensitivo; 
mientras que la terminación “génesis” hace explicito que esa capacidad de 
afectación nace en la relación y la comunicación entre ambas especies. 

Metodológicamente, el trabajo es el resultado de una investigación 
documental que recupera los planteamientos provenientes de la biología evolutiva, 
la psicología, la antropología y la primatología, y es que los estudios animales tienen 
implícito el carácter multidisciplinario para abordar los objetos de estudio que se 
plantean. 

Ahora bien, sobre la literatura que precede a este trabajo, y que integra el 
estado del arte, se encuentran tres importantes referentes: el trabajo de Donna 
Haraway,3 el texto de Jocelyne Porcher4 y el trabajo de María Auxiliadora.5 En el 
texto de Haraway,6 desde los estudios tecnocientíficos, se exploran las relaciones y 

 
3 Haraway, Manifiesto de las especies de compañía. 
4 Porcher, Vivir con los animales. 
5 Auxiliadora, Tu cuerpo animal. 
6 Haraway, Manifiesto de las especies de compañía. 



Antropo-zoo-génesis de la agencia animal 

 

5 

(des)troços, v . 6 , n . 2  
jul./dez.  2025  

los vínculos afectivos, simbólicos y materiales que se tejen entre las especies de 
compañía y los seres humanos. Esto bajo la premisa de que los animales o especies 
de compañía co-evolucionaron con nosotros, al punto en que la relación entre 
ambos se construye y se transforma mutuamente en la medida en que los cuerpos 
de ambos se afectan desde su interacción. De manera que la existencia de los seres 
vivos se encuentra entretejida en un sentido biológico, emocional, psicológico y 
simbólico. 

Jocelyne Porcher, por su parte, explora las múltiples relaciones que se 
establecen entre los animales y los seres humanos en el contexto de la ganadería 
o cría animal y la producción industrial animal. Con especial atención, y desde un 
enfoque etnográfico, la autora plantea que la ganadería es una actividad que no tiene 
relación con las prácticas que se llevan a cabo en la producción animal industrial, 
cuyos procesos de reproducción, crianza y sacrificio obedecen a principios 
instrumentales y de explotación que son implacables, violentos y atentan contra los 
cuidados, la salud y el bienestar animal. Y es que en la ganadería o cría animal,7 se 
sigue una dinámica relacional, en donde se tiene el deseo de vivir con los animales, 
de existir en su compañía y de que ellos existan en la nuestra. En esta relación entre 
ganaderos y animales se tejen vínculos de afectividad, amistad y amor a los 
procesos de crianza, reproducción y resguardo, además de relaciones de 
parentesco. De manera que ambos participan en un ciclo de “dar-recibir-devolver 
a escala de la vida humana y animal, pero también a escala de la vida de un rebaño 
y una familia”.8 Al mismo tiempo, plantea la autora, la ganadería posee una lógica 
económica, en donde la muerte del animal es aceptable para el ganadero siempre 
que haya tenido la oportunidad de vivir excluido del sufrimiento y tenga una muerte 
sin dolor. La autora plantea, además, que en la ganadería o cría animal, también hay 
un carácter moral, en tanto que los ganaderos buscan preservar el bienestar animal 
durante sus ciclos de vida.9 

En la producción industrial animal, en cambio, los procesos de reproducción  
y crianza animal carecen de consideraciones relacionadas con el bienestar animal, 
e incluso la comunicación o la capacidad para que ambas especies (animales y 
seres humanos) se comuniquen o afecten, parece no existir, pues lo que buscan los 
productores industriales es la aceleración o precocidad de los procesos de crianza, 
el aumento exponencial de características físicas en los animales para incrementar 
su valor por la extracción de productos de este origen, la ausencia de condiciones 
adecuadas para el sacrificio, e incluso el cuerpo animal es despojado de la 
capacidad de sentir y de sufrir, pues lo que prevalece en este proceso es el principio 
de que los animales son mercancías de consumo y de uso dispuestos a la 
producción masiva. 

María Auxiliadora,10 por su parte, desde una interesante reflexión sobre las 
conexiones corporales entre seres humanos y animales, y su vinculación con la 
apropiación del espacio, sostiene que el logocentrismo es una línea que divide el 

 
7 A partir de los planteamientos de Porcher, queda claro que la presencia de animales en el sector productivo se da en 

dos niveles: la ganadería o cría animal como la describe Porcher, y la producción industrial animal, descripta en el 
texto. 

8 Porcher, Vivir con los animales, p. 55. 
9 Porcher, Vivir con los animales, p. 57. 
10 Auxiliadora, Tu cuerpo animal. 



URIBE MENDOZA, Blanca Irais 
 

 

6 

(des)troços, v . 6 , n . 2  
jul./dez.  2025  

imaginario del cuerpo humano del cuerpo animal, y esto es un equívoco, plantea, 
pues entre el cuerpo humano y animal se crean prácticas somáticas que 
trascienden el lenguaje oral y escrito y, por lo tanto, eliminan las barreras que el 
lenguaje supone para atisbar nuestra ontología animal. En ese sentido, para la 
autora es claro que el cuerpo es un mecanismo que hace posible la comunicación 
entre ambas especies en la medida en que cada uno reacciona frente a la presencia 
y la interacción del otro. 

Así pues, en estos textos se encuentran descriptos dos elementos 
esenciales que son parte del objeto de estudio del presente documento: 1) el que 
entre los animales y los seres humanos se establece una compleja relación basada 
en una comunicación que parte de la capacidad que tienen ambos para afectarse 
frente al cuerpo y la interacción directa con el cuerpo del otro, y 2) la existencia de 
una agencia animal que se percibe en la relación entre ambos. 

 

1. Antropo-zoo-génesis y agencia animal 

En 2007 Vinciane Despret (discípula de Isabelle Stengers y Bruno Latour) y 
Jaquelyne Porcher publicaron la obra titulada Étre Béte.11 En ella sostuvieron una 
novedosa tesis que planteó la capacidad que tienen los animales de afectar y 
movilizar a los humanos a partir de su interacción. Un año más tarde, en 2008, 
Despret publicó un texto que recogía los planteamientos del texto del 2007, pero en 
esta ocasión utilizó casos particulares con caballos y ratas para formular el término 
antropo-zoo-génesis.12 Categoría que hace explícitos los términos en que se 
construye la relación entre los animales y los seres humanos. 

De acuerdo con Despret, los animales tienen la capacidad de interpretar el 
movimiento de los cuerpos humanos, ya sean intencionados o no; sin embargo, un 
ser humano no necesariamente advierte cuando su cuerpo le habla al animal, y 
cuando le deja de hablar. Con ejemplos puntuales de un caballo llamado Hans, la 
autora refiere que los animales son excelentes lectores de los músculos de los 
seres humanos, incluso son capaces de leer, dice la autora, el pensamiento que 
formula un jinete antes de hacer el movimiento con el freno. Y es que los animales, 
plantea, pueden leer a través de la piel, los músculos y las señales visuales de los 
seres humanos, y actuar en consecuencia con lo que piensa y hace el jinete. Y no 
solo eso, los animales también tienen la capacidad de enseñar a los seres humanos 
los gestos que necesitan para que ellos reaccionen: 

 
Los animales tienen la capacidad de enseñar a los seres humanos los gestos adecuados que 
han de realizar de manera involuntaria [para comunicarse], incluso sin que estos sean 
conscientes de ello. Es decir, los seres humanos llegan a sustituir sus propios movimientos 
espontáneos por los que el animal espera. Esto es, los animales nos enseñan los gestos que 
necesitan para que ellos reaccionen. Y en esa ruta, los animales cambian los hábitos de sus 
cuerpos para hacerles hablar otra lengua a los humanos. De manera que los animales nos 
enseñan los movimientos que les hacen mover, es decir, nos guían. Y toda esa comunicación 
implica un acuerdo establecido por el animal.13 

 
 

11 Despret; Porcher, Étre Béte. 
12 Despret, El cuerpo de nuestros desvelos. 
13 Despret, El cuerpo de nuestros desvelos, p. 237. 



Antropo-zoo-génesis de la agencia animal 

 

7 

(des)troços, v . 6 , n . 2  
jul./dez.  2025  

De manera que los animales permiten a los humanos saber más sobre sus 
cuerpos y sus afectos, pues encarnan la oportunidad de investigar otras maneras 
mediante las cuales los cuerpos humanos y no humanos se vuelven más sensibles 
los unos a los otros,14 especialmente ante la capacidad de afectarse y afectar al 
animal desde las descargas motoras de sus músculos, la gestualidad o incluso la 
voz, además de la carga emotiva, y a esto le llama antropo-zoo-génesis, que es una 
práctica que construye lo animal y lo humano en una forma en que devienen juntos, 
y dan como resultado nuevas identidades en ambos. En ese proceso, “el animal 
brinda a los seres humanos la capacidad para interpretarlo, de sumar nuevos 
significados, de estar con un animal a partir de que estos adquieren sensibilidad a 
lo animal”.15 Eso significa que los seres humanos y los animales se colocan en  una 
disposición que los dos han creado. Y todo eso es posible, señala la autora, cuando 
los animales son tratados con cuidado, con tacto o descargas motoras, atención, 
deseos, intereses; es decir, cuando los cuerpos humanos aprenden a sentir como 
animal.  Así que la antropo-zoo-génesis revela que los sujetos y el mundo están 
activos y se transforman en función de la disponibilidad del otro. Ambos se articulan 
mediante lo que el otro les hace hacer, así que “el cuerpo es el objeto a conocer y, 
en momentos, se convierte en el objeto que conoce”.16 Estos argumentos desmontan 
el antropocentrismo y colocan a los animales en un lugar en donde es evidente su 
capacidad de accionar la voluntad y la disposición para relacionarse con los seres 
humanos. Circunstancia que abre la puerta a la responsabilidad ética y moral que 
debemos a los animales no humanos. 

Ahora bien, ¿en qué sentido la antropo-zoo-génesis evidencia la existencia 
de lo que puede llamarse agencia animal? Desde la noción de agencia de Giddens17 
y la propuesta interpretativa que hacen de esta categoría autores como Hoggetti18 y 
Giovine y Barri,19 el término ‘agencia’ se refiere a la capacidad que tiene un individuo 
(humano y no humano) para ejercer acciones e interacciones en un contexto o 
medio social. 

La agencia tiene cuatro circunstancias: a) hay agencia que es reflexiva 
cuando se racionaliza o reflexiona sobre la acción misma que ejerce el individuo. 
En ella, la acción es vinculada a la práctica y el cálculo para resolver problemas o 
circunstancias que beneficien al individuo; b) hay agencia cuando se es activo o se 
realiza una acción en circunstancias en las que el individuo no elige; c) hay agencia 
cuando el individuo actúa o interviene en un estado de cosas no por un proceso de 
racionalización o reflexión de sus acciones y de sus consecuencias, sino a partir del 
impulso; y d) hay agencia cuando es parte o se vive incapacidad para resistir al 
impacto o dominación que ejerce otra agencia o estructura sobre el individuo o el 
colectivo. Así, la agencia alude a la capacidad que posee un individuo o un colectivo 
para incidir en una estructura social. En ese sentido, los efectos que son capaces 
de producir pueden ser esperados o desconocidos, por lo tanto, la agencia plantea 

 
14 Auxiliadora, Tu cuerpo animal. 
15 Despret, El cuerpo de nuestros desvelos, p. 245. 
16 Despret, El cuerpo de nuestros desvelos, p. 246. 
17 Giddens, Central Problems in Social Theory. 
18 Hoggetti, Agency, Rationality and Social Policy. 
19 Giovine; Barri, La agencia en la sociología de Pierre Bourdieu y Anthony Giddens. 



URIBE MENDOZA, Blanca Irais 
 

 

8 

(des)troços, v . 6 , n . 2  
jul./dez.  2025  

que los individuos tienen la capacidad de atribuir sentido y significado a sus propias 
prácticas y las de otros agentes al construir representaciones sobre ellas. 

Bajo esa lógica, la agencia animal, dada por la antropo-zoo-génesis, infiere 
que en la comunicación interespecie los animales afectan, movilizan y transforman 
a los seres humanos, en la medida en que establecen una comunicación con ellos 
desde la habilidad de los primeros para que, a través de su cuerpo y lo que provocan 
en los seres humanos, estos reaccionen y respondan al entorno en donde se 
encuentran y comunican con los animales.20 

 

2. La domesticación animal 

Dado que la domesticación animal es un proceso de larga duración en la 
relación entre los animales y los seres humanos, es ahí de donde debe partir el 
reconocimiento de la antropo-zoo-génesis. Establecer una fecha y lugar del inicio 
de la domesticación animal es impreciso, pues se dio en, por lo menos, dos regiones 
del mundo en un periodo que inició hace 11 mil años, y ocurrió entre el Paleolítico 
Superior y el Mesolítico.21 Este proceso fue dinámico y dependió de la taxonomía, 
temperamento y características sociales de cada animal, además de los aspectos 
ambientales, sociales y geográficos. Sobre las características sociales de los 
animales que favorecieron que ciertas especies atravesaran hacia la acción 
domesticadora se encuentran: su estructura social o de agrupamiento en manada; 
comportamiento sexual promiscuo; interacción entre padres e hijos; cuidado de 
hembras a la cría después del parto; amplia tolerancia ambiental; búsqueda de 
refugio; corta distancia de vuelo; baja reacción y estrés al contacto humano; 
búsqueda de atención de los humanos y facilidad para habituarse a nuevas 
condiciones.22 Estos últimos factores llevan implícito el contacto visual y físico entre 
animales y seres humanos. 

Por su parte, la zooarqueología y la biología molecular han demostrado que 
la domesticación animal se dio por tres caminos:23 el primero es llamado camino 
comensal, el segundo el camino presa y el tercero camino dirigido. El primero, el 
camino comensal, dio origen a la domesticación animal, y por esa ruta se 
domesticaron animales como el lobo gris, el jabalí (de donde desciende el cerdo), el 
gato, la paloma columba, el gallo, ganso, cisne, pato y algunos tipos de roedores 
como el conejillo de indias y el cuyo (en el sur de América). 

 
La vía comensal consistió en que los animales buscaron acercarse a las poblaciones humanas 
para alimentarse de los desechos que éstos dejaban dentro de los asentamientos. O bien, 
algunos animales comenzaron su viaje hacia los asentamientos humanos atraídos por otros 
animales que se adaptaron a ambientes antropogénicos, como en el caso de los roedores. De 
manera que estos animales establecieron una relación de comensales dentro de los 
asentamientos humanos. En esta relación los animales obtenían beneficios de comida, al 

 
20 El término antropo-zoo-génesis no parece tener un equivalente entre los pueblos originarios de América, sin embargo, 

en la cosmovisión de los pueblos de la Asháninka, en la Amazonía peruana, o entre los pueblos nahuas de Mesoamérica, 
se asume que entre los animales y los seres humanos no hay diferencias: ambos poseen espíritu y características que 
comparten, por lo tanto, no solo pueden comunicarse a través del cuerpo, sino ocupar y transmutar el cuerpo del otro. 
Esta visión encuentra un lugar de entendimiento con la antropo-zoo-génesis. 

21 Russell, Social Zooarchaeology. 
22 Uribe, La domesticación animal. 
23 Zeder, The Domestication of Animals; Larson; Fuller, The Evolution of Animal Domestication. 



Antropo-zoo-génesis de la agencia animal 

 

9 

(des)troços, v . 6 , n . 2  
jul./dez.  2025  

tiempo en que gradualmente se habituaron a la presencia y cercanía humana. Esto significa 
que las personas actuaron como huéspedes de animales que siguieron un camino hacia una 
relación domesticadora, pero en dónde ésta no se establece por voluntad del hombre, sino 
por el acercamiento entre algunos animales y las poblaciones humanas.24 

 
Esta primera vía de domesticación refleja una clara práctica de antropo-

zoo-génesis, dado que, el contacto y la interacción física y visual entre animales y 
seres humanos, creó un vínculo entre ambos, al punto en que modificaron sus 
prácticas y la manera de conducirse frente al cuerpo del otro y, sobre todo, en donde 
los animales deciden permanecer en los núcleos humanos. 

La segunda vía, llamada camino de la presa, consistió en que, una vez que 
las poblaciones humanas dominaron los primeros cultivos, y se convirtieron en 
grupos sedentarios, las poblaciones pusieron en marcha una estrategia de “juego” 
que consistió en controlar a una manada de animales en espacios delimitados para 
resguardarlos generacionalmente. Por esta vía se controló el movimiento de la 
manada, su alimentación (dado que los seres humanos los proveyeron de alimentos 
específicos) y su reproducción; sin embargo, no involucró la selección de especies.25 
Con esta vía de domesticación inicia la ganadería, en donde hay una práctica 
antropo-zoo-génesis, como lo sostiene Porcher.26 Por su parte, el camino dirigido 
fue el que siguieron prácticamente todos los animales de ganado. Consistió en una 
domesticación deliberada y dirigida por los seres humanos con la intención 
específica de controlar el ciclo vital de un animal salvaje en espacios delimitados y 
bajo el cuidado de las poblaciones. En estos espacios se ejerció la reproducción 
controlada y seleccionada para lograr caracteres deseados en las especies 
animales.27 

Con la domesticación animal, los animales se colocaron en un lugar de 
dependencia mutua,28 particularmente con el primero y segundo camino. Este 
proceso fue resultado de una aproximación cognitiva entre ambos, que explicaría 
en buena medida aquello que Donna Haraway llama co-evolución entre personas y 
animales.29 

Por lo tanto, en la domesticación animal, se encuentra un principio esencial 
de la antropo-zoo-génesis que pone en evidencia la agencia animal, en donde estos 
iniciaron una ruta de encuentro con otras especies, entre ellas la humana, para 
encontrar una nueva forma de alimentarse, de hallar refugio, protección a los 
depredadores, regulación al estrés de la cercanía interespecie, cambios en su 
morfología, cohesión afectiva, entre otros factores. Y si bien es cierto que en esta 
relación mutualista los seres humanos se colocaron gradualmente en una posición 
de dominio, también es cierto que esto se diluye frente al afecto, la sensibilidad, el 
cuidado y el resguardo que encontraron los animales en la especie humana. 

Los seres humanos, por su parte, encontraron en la domesticación animal 
una agencia animal capaz de transformar profundamente su estructura biológica y 

 
24 Uribe, La domesticación animal, p. 249.  
25 Zeder, The Domestication of Animals; Larson y Fuller, The Evolution of Animal Domestication; Uribe, La domesticación 

animal. 
26 Porcher, Vivir con los animales. 
27 Uribe, La domesticación animal. 
28 Despret, Cuerpos, emociones, experimentación y psicología. 
29 Haraway, When Species Meet. 



URIBE MENDOZA, Blanca Irais 
 

 

10 

(des)troços, v . 6 , n . 2  
jul./dez.  2025  

cultural, pues con el contacto entre ambas especies llegaron nuevas enfermedades 
de carácter epidémico y epizoótico; al tiempo en que los animales se convirtieron 
en propiedad privada, acumulación de mercancías, en un medio de producción y en 
la búsqueda incansable por la administración y control de la vida y de la muerte de 
los cuerpos. Es decir, los integraron a su cosmovisión y estructura social en el 
devenir histórico.30 

 

3. La empatía 

La empatía en los animales no consiste en “imaginar lo que al otro le pueda 
pasar”, como sucede con los seres humanos. La empatía en ellos se da al sentir el 
dolor o el sufrimiento de otro animal. En el caso de los mamíferos, especie en la 
que se ha estudiado la empatía, se encontró que no solo son sensibles a las 
emociones de los demás, sino que también les afectan. En los primates esto se 
llama comportamiento de consolación, que consiste en que, si uno la está pasando 
mal y llora, otro se acerca, lo abraza y lo calma. Esto es un acto de empatía y 
evolutivamente apareció con el cuidado materno.31 

De acuerdo con Baron-Cohen,32 la empatía puede ser definida como un 
constructo multidimensional compuesto por elementos cognitivos y emocionales 
que interactúan generando respuestas emocionales, fisiológicas y de 
comportamiento. En este sentido, la empatía “es la capacidad de identificar lo que 
otra persona piensa o siente, y responde ante sus pensamientos y sentimientos con 
una emoción y conducta adecuada”.33 

De manera que la empatía tiene un componente afectivo, cognitivo y 
comportamental esencial en el buen desarrollo y conducta psicosocial de las 
personas. Ahora bien, en un novedoso estudio que dirigieron Santana y Amado,34 y 
cuyo propósito fue identificar el grado de empatía que se desarrolla en las personas 
a partir de la convivencia con animales de compañía, integraron una muestra de 
1127 participantes divididos en dos grupos: el primero de personas que conviven 
con animales de compañía, y el segundo que no convive con animales de este tipo. 
El resultado de su investigación encontró que las personas que conviven con 
animales de compañía tienden a ser más emotivas y emocionalmente próximas, 
siendo probable que dispongan de redes sociales de mayor calidad y 
establecimiento de relaciones interpersonales más cálidas, por lo tanto, el resultado 
sugiere que las personas que conviven e interactúan con animales de compañía 
tienen un desarrollo más elevado de empatía, en comparación con el segundo grupo, 

 
30 Cabe añadir que en la cosmovisión de algunos pueblos originarios como los wichís, que habitan en Argentina, Paraguay 

y Bolivia, los animales habitaron primero la tierra, por lo tanto, ellos enseñaron a los seres humanos a vivir como ellos. 
Esto significa que la domesticación animal no existe para ellos, pues fueron los animales quienes de manera voluntaria 
decidieron acoger a los seres humanos, y enseñarles a vivir como ellos. En ese sentido, la domesticación animal no 
podría entenderse bajo los principios descriptos en el artículo, pero sí queda claro que esa cosmovisión encuentra 
cercanía con la idea de que la domesticación no fue una acción voluntaria o decisiva por parte de los seres humanos. 

31 Waal, La edad de la empatía. 
32 Baron-Cohen, Empatía cero, citado por Santana Rivera; Amado López, Relación de niveles de empatía y la convivencia 

con animales de compañía. 
33 Santana Rivera; Amado López, Relación de niveles de empatía y la convivencia con animales de compañía, p. 195. 
34 Santana Rivera; Amado López, Relación de niveles de empatía y la convivencia con animales de compañía. 



Antropo-zoo-génesis de la agencia animal 

 

11 

(des)troços, v . 6 , n . 2  
jul./dez.  2025  

es decir, de personas que no tienen interacción con animales de compañía. En esta 
prueba las mujeres son quienes presentaron mayor presencia de empatía. 

La atribución de estados mentales y emociones por parte de los seres 
humanos a otras especies animales tiene origen en el sistema neuronal espejo, sin 
embargo, este proceso neuronal se refleja a nivel corporal, y en el caso de la 
empatía, ocurre lo siguiente: 

 
El acto de darse al otro, una forma de experimentar el yo como si fuera el otro, un proceso en 
el que las barreras entre el yo y el otro se diluyen, una forma de identificarme con lo extraño 
[…] Por lo tanto, mi experiencia sobre la experiencia subjetiva del otro depende de la 
observación de su cuerpo. Sin embargo, esos movimientos corporales no son percibidos 
únicamente como eventos físicos, sino como signos de que la otra persona está viviendo 
ciertas experiencias, las cuales se expresan a través de esos movimientos.35 

 
Así que la empatía se genera en la observación y la experiencia del cuerpo 

del otro, y ese es el principio de la antropo-zoo-génesis. En ese sentido, para 
Despret,36 comprender la empatía animal requiere reconocer que la corporeidad —
las posturas, los movimientos y los gestos— ofrece una vía de acceso a la 
experiencia subjetiva.. Al respecto, Despret distingue dos aspectos esenciales: 

 
[…] la ‘empatía romántica’ es la simple pretensión de creer sentir lo que el animal siente, en 
contraste, la ‘construcción de afinidades empáticas’ que es un proceso donde el cuerpo 
participa de forma activa en la toma de perspectiva. En esta empatía corporeizada, el cuerpo 
construye conocimiento a partir de la acción y la relación con los otros, por lo tanto, la empatía 
no sería únicamente la experiencia con mi propio cuerpo lo que el otro experimenta, sino 
crear las posibilidades de una comunicación corporizada.37 

 
Para entender la empatía en animales, hay que considerar que el “juicio 

intuitivo”, como lo llamaba Ojeda,38 tiene un papel central y, en ese sentido, la 
intuición es un tipo de conocimiento que no requiere de una comprobación empírica, 
pero sí necesita de los “juicios” que se producen en la conciencia, y que viene de 
una parte sensorial y corporal. Pero, ¿cómo se manifiesta la empatía entre los 
animales y otras especies? 

De acuerdo con Mark Bekoff,39 la empatía en animales es un mecanismo 
evolutivo para mantener cohesión social, pues los que dependen de un grupo para 
sobrevivir deben ser más sensibles a lo que sienten quienes los rodean, ya sean 
humanos o no humanos. Hoy sabemos que buena parte de los mamíferos (entre 
ellos los primates, ratones, perros y elefantes) sienten empatía. Incluso los perros 
muestran empatía consolando a los humanos con los que conviven, esto al 
responder al llanto humano. 

Por su parte, los estudios sobre la presencia de empatía en ratones tienen 
una larga data en la psicología. En 1959, el psicólogo Russell Church, plantea Frans 

 
35 Ojeda Martínez, Reflexiones e instituciones sobre la empatía en los animales, p. 274. 
36 Despret, Responding Bodies and Partial Affinities in Human-Animal. 
37 Despret, Responding Bodies and Partial Affinities in Human-Animal, p. 17, citada por Ojeda, Reflexiones e instituciones 

sobre la empatía en los animales, p. 274. 
38 Ojeda, Reflexiones e instituciones sobre la empatía en los animales. 
39 Bekoff, Do Animals have feelings?. 



URIBE MENDOZA, Blanca Irais 
 

 

12 

(des)troços, v . 6 , n . 2  
jul./dez.  2025  

de Waal,40 entrenó por primera vez ratas para obtener comida presionando una 
palanca. Church descubrió que si una rata que presionaba la palanca veía que otra 
rata en una jaula vecina recibía una descarga del suelo electrificado, la primera rata 
interrumpía su actividad, de manera que Church se preguntó si las ratas que habían 
dejado de presionar la palanca estaban preocupadas por sus compañeras, o 
simplemente tenían miedo de que algo malo también les pudiera pasar a ellas. Años 
más tarde, la llegada de nuevos estudios en ratas que buscaban encontrar el origen 
evolutivo de la empatía encontraron que, tanto en ratas como en personas, ver el 
dolor ajeno genera en los sujetos que observan un estado corporal similar al del 
objeto de atención. 

El primatologo neerlandés estudió el caso de chimpancés, quienes, al ver a 
un integrante de su manada ser atacado por otro chimpancé, un testigo se acerca a 
abrazarlo suavemente hasta que deja de aullar. Otro caso de empatía, pero entre el 
animal y un ser humano, fue documentado por el primatólogo, quien describe el 
caso de una científica rusa que crio un chimpancé joven y manifestaba que “si su 
protegido escapaba al tejado de su casa, solo había una manera de bajarlo, pues 
ofrecerle comida no servía, la única manera era que se sentara y sollozara, como si 
sintiera dolor, y era entonces que el simio bajaba corriendo del tejado para rodearla 
con el brazo.41 

En los bonobos, de acuerdo con de Waal, se ha demostrado que la 
preocupación empática está relacionada con la regulación emocional, y que los 
bonobos jóvenes son quienes gestionan mejor el sufrimiento mental (gritan menos 
si están asustados o angustiados), también son los primeros en tranquilizar a 
quienes sufren. Son capaces de consolar a otros gracias a su mayor capacidad para 
controlar sus propias emociones, así que el control emocional es el factor clave en 
la empatía. Waal concluye que “existen enormes similitudes en la expresión de la 
empatía entre los humanos y los simios, incluida la tendencia de las hembras a 
mostrar empatía con mayor facilidad que los machos”.42 Esto significa que la 
empatía es tan antigua como los mamíferos, y empieza por la manifestación del 
cuerpo, es decir, una práctica de antropo-zoo-génesis; en donde, además, el afecto 
es una manifestación clara de los animales hacia otras especies, incluidos los seres 
humanos. 

La empatía, por lo tanto, evidencia una agencia en donde el animal establece 
la voluntad o la capacidad afectiva hacia otro, y desde donde su propia conducta se 
ve afectada en tanto que decide acompañar y vivir el dolor del otro. Los seres 
humanos, por su parte, encuentran en la empatía animal el vínculo primitivo que 
comparten los mamíferos, que es la necesidad de sentir y acompañar al otro desde 
lo que percibimos que les afecta o les duele. Esto se ve cuando, por ejemplo, un ser 
humano protege, cuida y alivia a un animal herido o enfermo, o cuando son 
adoptados para rescatarlos de situación de calle, o desde el activismo del 
veganismo o la lucha por la ética en el trato animal, entre otras manifestaciones 
que revelan la capacidad de acción de la agencia animal desde la empatía. 

 

 
40 Waal, Evidence Implies thar Animals Feel Empathy. 
41 Waal, Evidence Implies thar Animals Feel Empathy. 
42 Waal, Evidence Implies thar Animals Feel Empathy, párr.2. 



Antropo-zoo-génesis de la agencia animal 

 

13 

(des)troços, v . 6 , n . 2  
jul./dez.  2025  

4. El juego 

La escena de dos o más animales jugando, ya sea de la misma especie o 
interespecie (incluidos los seres humanos), vive prácticamente en la mente de 
cualquier persona; de manera que es, quizás, la práctica de antropo-zoo-génesis 
que se alcanza a reconocer con mayor frecuencia en la relación con los animales. 
De acuerdo con Lobato,43 el juego se define como un conjunto de actividades 
voluntarias motivadas internamente, que tienen un carácter espontáneo asociado 
con el placer y el disfrute lúdico, las cuales no necesariamente están relacionadas 
con la sobrevivencia. 

El juego para los animales tiene una función importante en la socialización 
de las especies, y no está limitado por la edad, ya que el juego se presenta lo mismo 
en individuos jóvenes y adultos. A través del juego, los animales se relacionan; 
establecen y respetan reglas implícitas en el juego; desarrollan la cooperación, la 
moderación de la fuerza; responden a señales corporales, ensayan roles (más 
grandes, débiles o fuertes); descifran intenciones de otro; reciprocidad y 
autocontrol, como cuando ruedan, se tiran al piso, gruñen, amenazan, muerden, 
persiguen o se escapan.44 De manera que el juego tiene implícitas conductas que se 
regulan desde lo que debe o no ser “justo”, como por ejemplo: moderación en 
conductas como morder o atacar. 

El juego en los animales, como en los seres humanos, descansa en un 
acuerdo explícito que diría “ahora, es por jugar”,45 y este acuerdo le da sentido y 
existencia al juego. Por lo tanto, el juego se traduce en un código de conducta 
expresado en la mirada, el intercambio de afectividad, el contacto físico y el acuerdo 
con el otro. Un acuerdo establecido desde y con la comunicación del cuerpo. 

Para Despret, el juego en los animales, ya sea entre su misma especie o 
interespecie, es el despliegue de una relación de confianza porque los animales 
dicen lo que hacen, y hacen lo que dicen, de manera que el juego construye las 
posibilidades de confianza, así que el juego despliega y cultiva múltiples 
modalidades de estar de acuerdo con otros, según los códigos de lo justo y bajo la 
gracia de la alegría. En el juego, los animales establecen una relación de acuerdo 
con el otro con el que se juega. 

 
El juego cambia las significaciones. Traduce el temor, la agresión, la relación de fuerza, se 
reacomoda, se deshace y se rehace de otra manera. El juego es el sitio de la creatividad y la 
metamorfosis de lo mismo en otro, y siempre hay reglas que dirigen esa creatividad, por lo 
tanto, hay un sentido de la justicia desde el juego de los animales.46 

 
De acuerdo con la bióloga Irene Lobato, hoy se conoce que el juego habita 

en los mamíferos, incluidos los elefantes, pero también se ha encontrado en aves, 
reptiles, anfibios y peces como los delfines. En ellos se han identificado cuatro tipos 
de juegos: juego materno; juego corporal y de movimiento; juego con objetos y juego 
social.  

 
43 Lobato, ¿Por qué juegan los animales?. 
44 Waal, La edad de la empatía. 
45 Despret, ¿Qué dirían los animales…si les hiciéramos las preguntas correctas?, p. 85. 
46 Despret, ¿Qué dirían los animales…si les hiciéramos las preguntas correctas?, p. 87. 



URIBE MENDOZA, Blanca Irais 
 

 

14 

(des)troços, v . 6 , n . 2  
jul./dez.  2025  

 
El juego materno en los animales se da en los primeros meses de vida, y consiste en caricias, 
cosquillas, vocalizaciones y miradas. En él se crean vínculos emocionales entre la madre y 
sus crías, y son esenciales para el desarrollo cognitivo y emocional. Por su parte, el juego 
corporal y de movimiento se da en etapas en que los animales son más independientes de la 
madre, o bien, son jóvenes e incluso adultos. En este tipo de juego los animales saltan, corren, 
estiran el cuerpo y vocalizan, pues este tipo de juego permite al animal descubrir los límites 
de su cuerpo, el cuerpo del otro y del mundo que le rodea, por lo tanto, en él se gana seguridad. 
El juego con objetos tiene implícito el uso de un objeto, y está presente entre todos los 
primates, aunque no es exclusivo de esta especie, pues se reconoce en mamíferos, peces y 
reptiles. En este tipo de juego el objeto adquiere características propias y únicas para quien 
lo usa, y eso genera riqueza de los circuitos cerebrales. El juego social, por su parte, es el que 
se desarrolla con otros animales, es decir, en la interacción con otros animales de la misma 
especie o interespecie. Aquí se establecen normas en el contacto físico, como mordiscos, 
pruebas de fuerza o pelas, entre otros.47 

 
En el juego, en suma, expone una agencia animal en donde los seres 

humanos y los animales deciden por voluntad construir un momento de confianza 
interespecie; en donde el juego es vehículo del apego, la sintonía emocional, el 
lenguaje común, la interacción recíproca, el afecto y el establecimiento de normas 
claras de lo que es permitido y no. 

 

5. La clínica animal 

La razón por la que se incluye a la clínica animal, como una práctica de 
antropo-zoo-génesis, responde a que esta se ejerce en los animales de compañía, 
ganado o fauna silvestre en cautiverio, por lo tanto, es un ejercicio cercano y 
permanente en la relación entre animales y seres humanos; y no solo eso: es el 
lugar en donde se construye una interesante comunicación entre ambos, y que 
consiste en el entendimiento del lenguaje basado en la gesticulación, los signos 
corporales y los indicios que se leen en la observación del cuerpo animal y la 
reacción de este ante el acercamiento o estímulo humano. Circunstancia que hace 
de la clínica animal un lugar privilegiado para ver una manifestación de antropo-
zoo-génesis. 

Ahora bien, en el contexto de una práctica clínica que lleva a cabo un médico 
veterinario sobre un animal, no se puede establecer un lenguaje de tipo hablado que 
sea común. Sin embargo, cuando el médico veterinario busca rasgos de enfermedad 
en el animal, emprende una interesante lectura de un lenguaje corporal que busca 
signos de enfermedad, y que se convierten en el lenguaje que sí puede entender el 
médico veterinario, al tiempo en que el cuerpo animal despliega un lenguaje 
involuntario. La lectura del médico veterinario desde la clínica busca letargo, fatiga, 
agitación, desinterés, tos, respiración, líquidos expulsados del cuerpo, 
características en los ojos, secreciones, pelaje, peso, erupciones, rigidez, entre 
muchos otros indicios que hacen del cuerpo animal el vehículo que habla, que se 
comunica de manera involuntaria con el otro, es decir, con quien es capaz de 
escuchar lo que tiene que decir con el cuerpo del animal. De manera que en la 
clínica animal hay una práctica de antropo-zoo-génesis.  

 
47 Lobato, ¿Por qué juegan los animales?, párr.7. 



Antropo-zoo-génesis de la agencia animal 

 

15 

(des)troços, v . 6 , n . 2  
jul./dez.  2025  

El siglo XIX trajo importantes cambios en las llamadas ciencias médicas. De 
manera que a lo largo de este siglo los nuevos saberes en el campo de la física, la 
química y la biología —junto con las prácticas experimentales— la medicina 
transformó radicalmente la manera de estudiar el cuerpo humano y animal. Así 
pues, con el nacimiento de la clínica veterinaria llegó el traslado del cuerpo animal 
hacia nuevas epistemologías del campo de las ciencias médicas, en donde el cuerpo 
animal se convirtió en la susceptibilidad de ser asignado a un estado patológico, y 
desde ahí, el cuerpo animal, frente a la mirada del médico veterinario, se convirtió 
en la materialización de lo que Canguilhem48 llama “experiencia del ser vivo”. 

En el campo de las ciencias médicas, particularmente desde la medicina 
veterinaria, los animales se volvieron parte de la observación, vigilancia y 
descripción de los estados y procesos biológicos, fisiológicos y patológicos. En ese 
contexto, la lectura al paciente, en este caso al animal, se comenzó a dar en un 
contexto común, que es la búsqueda de la etiología de la enfermedad, y ahí, el 
médico veterinario construye el lenguaje que necesita interpretar desde la 
expresión del cuerpo animal que le indica la presencia de síntomas, lesiones, 
sensaciones y estados de afección; pero eso solo es posible en la medida en que el 
médico se deja afectar por el cuerpo animal, para luego construir hipótesis sobre el 
diagnóstico de la enfermedad a partir de la observación y la reacción sensitiva del 
cuerpo. 

De manera que la mirada clínica sobre el animal constituye una práctica 
evidente de antropo-zoo-génesis y muestra cómo la agencia animal se articula con 
nuestra necesidad de encontrar en el cuerpo del otro la causa de la enfermedad, el 
tratamiento y la comprensión de su propio funcionamiento. En este sentido, la 
mirada clínica del médico veterinario busca no dejar nada oculto en el cuerpo 
enfermo del animal, a partir de lo que escucha, ve y comprende. Es, en suma, la 
necesidad de entender la afectación que el cuerpo del otro provoca en el cuerpo 
propio. 

 

Conclusiones 

Como se ha podido constatar hasta aquí, los animales no son seres pasivos, 
dóciles y dispuestos a la voluntad humana, por el contrario, articulan una agencia 
que transforma, afecta y marca el devenir histórico de los seres humanos, como ha 
quedado demostrado desde la antropo-zoo-génesis, en donde las reacciones 
musculares, visuales, gestuales, afectivas y de comportamiento que perciben los 
animales del cuerpo humano, son el vehículo que hace posible un entendimiento 
inter-especie. En este proceso, los seres humanos alcanzan a desarrollar 
sensibilidad a la reacción y el estímulo del otro, es decir, de los animales, quienes, 
a su vez, anticipan y valoran sus respuestas frente a los seres humanos ante esa 
sensibilidad. En el proceso descripto entre ambas especies surge la afectividad, la 
empatía, la búsqueda por cohabitar los mismos espacios, la posibilidad de 
establecer una comunicación desde el lenguaje de los cuerpos y la posibilidad de 
valorar circunstancias y establecer acuerdos entre ambas especies. 

 
48 Canguilhem, Lo normal y lo patológico, p. 141. 



URIBE MENDOZA, Blanca Irais 
 

 

16 

(des)troços, v . 6 , n . 2  
jul./dez.  2025  

Por otra parte, a lo largo del texto se ha evidenciado que los animales poseen 
un carácter complejo, derivado de las múltiples conexiones y lenguajes que 
establecen con otros seres vivos, incluidos los seres humanos. Desde allí se 
configura su capacidad de agencia, es decir, su facultad de influir en los demás 
mediante la transformación de sus propios modos de comunicación. Esto explica 
que los animales formen parte de las transformaciones y del devenir histórico de 
los seres humanos, ya que entre ambos se han construido relaciones de otredad 
significativa y profundamente complejas. El texto, además, busca entender a los 
animales y a la naturaleza misma como un lugar propio, es decir, que posee 
lenguajes y canales de comunicación que le asignan capacidad de agencia. 

Este planteamiento abre la puerta a una futura línea de investigación: es 
necesario seguir profundizando en el concepto de agencia animal, pero ahora en su 
dimensión histórica. Esto implica trabajar en la especificidad de la categoría agencia 
histórica animal, pues solo desde allí es posible comprender el impacto que los 
animales han ejercido en el devenir de las sociedades humanas. Y esto no solo 
porque formen parte de nuestro universo simbiogenético, o porque nos 
constituyamos mutuamente a partir de procesos de coevolución —como plantea 
Donna Haraway—,49 sino también porque los animales exigen narrativas que los 
reconozcan como presencias significativas capaces de transformar y modificar el 
entorno de los individuos, de la sociedad y del medio ambiente que les es propio. 

Otra importante línea de investigación futura que se advierte a partir de este 
trabajo, es la necesidad de recuperar la especificidad con la que los pueblos 
originarios de América, y de otras latitudes, han construido su visión acerca de la 
relación entre los animales y los seres humanos, pues es necesario construir 
narrativas sobre lo animal que trasciendan a la mirada occidental y racionalista, 
pues en esa medida los seres humanos habremos de hallar otras formas distintas 
para entender y relacionarnos con los animales, y la naturaleza en general. 

Por último, el documento deja claro que es necesario destacar que los 
animales tienen una historia de sus relaciones con los seres humanos, y esa 
narrativa debe ser descripta con una mirada que deje de lado la idea de que ellos 
son un “nosotros”, o que son una proyección humana; por el contrario, son entidades 
con una agencia capaz de tocar y transformar lo que se encuentra en el espacio que 
cohabitamos.  

 
49 Haraway, Manifiesto de las especies de compañía. 



Antropo-zoo-génesis de la agencia animal 

 

17 

(des)troços, v . 6 , n . 2  
jul./dez.  2025  

Referencias 

AUXILIADORA, María. Tu cuerpo animal. Revista Zarch, Zaragoza, n. 20, pp. 126-139, jun. 
2023. Disponible en: https://doi.org/10.26754/ojs_zarch/zarch.2023207430. Acceso: 26 jul. 
2025 

BARON-COHEN, Simón. Empatía cero. Madrid: Alianza, 2012.  

BEKOFF, Mark. Do Animals have feelings?: examining Empathy in Animals. Psichology and 
Counseling News, abr. 2019. Disponible en: https://online.uwa.edu/news/empathy-in-
animals/. Acceso: 26 jul. 2025. 

BEST, Steve. El surgimiento de los Estudios Críticos Animalistas: de la teoría a la práctica 
y hacia una educación superior por la liberación animal. Trad. Nicolás Jiménez. Argentina: 
Sudamérica: ICAS, 2023. Disponible en: 
https://www.yumpu.com/es/document/view/14273849/el-surgimiento-de-los-estudios-
criticos-animalistas-dr-steve-best. Acceso: 26 jul. 2025.  

CANGUILHEM, George. Lo normal y lo patológico. Trad. Ricardo Potschart. México: Siglo 
XXI, 2005. 

DESPRET, Vinciane; PORCHER, Jocelyn. Étre Béte. París: Actes Sub, 2007. 

DESPRET, Vinciane. ¿Qué dirían los animales…si les hiciéramos las preguntas correctas? 
Trad. Simón Puente. Buenos Aires: Ediciones Cactus, 2018. 

DESPRET, Vinciane. Cuerpos, emociones, experimentación y psicología. Trad. José Carlos 
Loredo, Madrid: Universidad Nacional a Distancia, 2015. 

DESPRET, Vinciane. El cuerpo de nuestros desvelos: figuras de la antropo-zoo-génesis. In: 
SÁNCHEZ-CRIADO, Tomás. Tecnogénesis: La construcción técnica de las ecologías 
humanas. Madrid: editorial AIBR, v. 1, pp. 229-262. 2008. 

DESPRET, Vinciane. Responding Bodies and Partial Affinities in Human-Animal Worlds. 
Theory, Culture and Society, v. 30, pp. 51-76, 2013. Disponible en: 
https://journals.sagepub.com/doi/abs/10.1177/0263276413496852. Acceso: 26 jul. 2025. 

GIDDENS, Anthony. Central Problems in Social Theory. Berkeley: University of California 
Press. 1979. 

GIOVINE, Manuel Alejandro; BARRI Juan. La agencia en la sociología de Pierre Bourdieu y 
Anthony Giddens. Revista Estudios Sociológicos del Colegio de México, v. 42, pp. 1-18, 2024. 
Disponible en: https://www.scielo.org.mx/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S2448-
64422024000100115. Acceso: 28 jul. 2025. 

HARAWAY, Donna. Manifiesto de las especies de compañía: perros, gentes y otredad 
significativa. Trad. Gabi Herczeg. Argentina: Bocavulvaria, 2017. Disponible en: 
https://www.bibliotecafragmentada.org/wp-content/uploads/2017/12/manifiesto-de-las-
especies-final.pdf. Acceso: 28 jul. 2025. 

HARAWAY, Donna. When Species Meet. Minnesota: University of Minnesota Press, 2008. 

HOGGETTI, Paul. Agency, Rationality and Social Policy. Journal of Social Policy, v. 30, n. 1, 
pp. 37-56, 2001. Disponible en: 
https://www.researchgate.net/publication/259377933_Agency_Rationality_and_Social_Pol
icy. Acceso: 28 jul. 2025. 

LARSON, Greger; FULLER, Dorian Q . The Evolution of Animal Domestication. The 
AnnualReview of Ecology, Evolution, and Systematics, v. 45, pp. 115-136, 2014. Disponible 

https://doi.org/10.26754/ojs_zarch/zarch.2023207430
https://online.uwa.edu/news/empathy-in-animals/
https://online.uwa.edu/news/empathy-in-animals/
https://www.yumpu.com/es/document/view/14273849/el-surgimiento-de-los-estudios-criticos-animalistas-dr-steve-best
https://www.yumpu.com/es/document/view/14273849/el-surgimiento-de-los-estudios-criticos-animalistas-dr-steve-best
https://journals.sagepub.com/doi/abs/10.1177/0263276413496852
https://www.scielo.org.mx/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S2448-64422024000100115.%20Acceso
https://www.scielo.org.mx/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S2448-64422024000100115.%20Acceso
https://www.bibliotecafragmentada.org/wp-content/uploads/2017/12/manifiesto-de-las-especies-final.pdf
https://www.bibliotecafragmentada.org/wp-content/uploads/2017/12/manifiesto-de-las-especies-final.pdf
https://www.researchgate.net/publication/259377933_Agency_Rationality_and_Social_Policy
https://www.researchgate.net/publication/259377933_Agency_Rationality_and_Social_Policy


URIBE MENDOZA, Blanca Irais 
 

 

18 

(des)troços, v . 6 , n . 2  
jul./dez.  2025  

en: https://www.annualreviews.org/doi/abs/10.1146/annurev-ecolsys-110512-135813. 
Acceso: 28 jul. 2025. 

LOBATO Vila, Irene. ¿Por qué juegan los animales? Blog All you need is Biology. 2019. 
Disponible es: https://allyouneedisbiology.wordpress.com/2016/04/09/juego-en-
animales/#:~:text=Seg%C3%BAn%20la%20psicolog%C3%ADa%20y%20la,la%20superviven
cia%20(o%20fitness)%20del. Acceso: 28 jul. 2025. 

OJEDA MARTÍNEZ, Rosa Icela. Reflexiones e instituciones sobre la empatía en los 
animales: una perspectiva fenomenológica. Revista Latinoamericana de Estudios Críticos 
Animales, año IX, v. II, pp. 269-286, 2022. Disponible en: 
https://revistaleca.org/index.php/leca/article/view/391. Acceso: 28 jul. 2025. 

PORCHER, Jocelyne. Vivir con los animales: contra la ganadería industrial y la liberación 
animal. Trad. Jesús García. Alicante: Colección El salmón, 2021.  

RUSSELL, Nerisa. Social Zooarchaeology: Humans and Animals in Prehistor. Cambridge: 
Cambridge University Press, 2012. 

SANTANA RIVERA, Javier; AMADO LÓPEZ, Adela. Relación de niveles de empatía y la 
convivencia con animales de compañía. Apuntes de Psicología, v. 35, n. 3, pp. 195-201, 2017. 
Disponible en: https://idus.us.es/items/0197c8a9-6fd0-43ca-a50c-b819afa04fc8. Acceso: 
27 jul. 2025. 

SINGER, Peter. Animal Liberation. New York: New York Review of Books, 1975. 

URIBE Mendoza, Blanca. La domesticación animal. Apuntes sobre su origen e impacto en 
el orden social y biológico. Revista Latinoamericana de Estudios Críticos Animales, año VIII, 
n. 1, pp. 423-442, 2021. Disponible en: 
https://revistaleca.org/index.php/leca/article/view/83. Acceso: 27 jul. 2025. 

WAAL, Frans de. Evidence Implies thar Animals Feel Empathy. Scientific American. Edición 
especial, sep. 2015. Disponible en: https://www.scientificamerican.com/article/evidence-
implies-that-animals-feel-empathy/. Acceso: 27 jul. 2025. 

WAAL, Frans de. La edad de la empatía: ¿Somos altruistas por naturaleza? Trad. Ambrosio 
García Leal, Buenos Aires: Tusquets Editores, 2022. 

ZEDER, Melinda. The Domestication of Animals. Journal of Anthropological Research, v. 68, 
n. 2, pp. 161-190, 2012. Disponible en: 
https://www.journals.uchicago.edu/doi/10.3998/jar.0521004.0068.201. Acceso: 27 jul. 
2025. 

https://www.annualreviews.org/doi/abs/10.1146/annurev-ecolsys-110512-135813
https://allyouneedisbiology.wordpress.com/2016/04/09/juego-en-animales/#:~:text=Seg%C3%BAn%20la%20psicolog%C3%ADa%20y%20la,la%20supervivencia%20(o%20fitness)%20del
https://allyouneedisbiology.wordpress.com/2016/04/09/juego-en-animales/#:~:text=Seg%C3%BAn%20la%20psicolog%C3%ADa%20y%20la,la%20supervivencia%20(o%20fitness)%20del
https://allyouneedisbiology.wordpress.com/2016/04/09/juego-en-animales/#:~:text=Seg%C3%BAn%20la%20psicolog%C3%ADa%20y%20la,la%20supervivencia%20(o%20fitness)%20del
https://revistaleca.org/index.php/leca/article/view/391
https://idus.us.es/items/0197c8a9-6fd0-43ca-a50c-b819afa04fc8
https://revistaleca.org/index.php/leca/article/view/83
https://www.scientificamerican.com/article/evidence-implies-that-animals-feel-empathy/
https://www.scientificamerican.com/article/evidence-implies-that-animals-feel-empathy/
https://www.journals.uchicago.edu/doi/10.3998/jar.0521004.0068.201

	Introducción
	1. Antropo-zoo-génesis y agencia animal
	2. La domesticación animal
	3. La empatía
	4. El juego
	5. La clínica animal
	Conclusiones
	Referencias

